

#### पाक्कथन .

पश्चिम के राजनीतिक विचारको ने प्राज की सन्यता के मूल्यो श्रीर राजनीतिक व्यवस्थाओं को जन्म दिया है। इन महान् चिन्तको की दार्शनिक उपलब्धियां श्राज के बुद्धि-जगत् को सुरक्षित रखनी हैं।

माध्यम की कठिनाई के कारण आज की युवा पीढ़ी इस ज्ञान-मण्डार का उपयोग करने मे अपने को भ्रम्भक्त पा रही है। विश्वविद्यालयों के शिक्षकों से यह अपेक्षा की जाती है कि वे डिआपी होने के कारण सक्रमण की इस समस्या को अच्छी स्तरीय पाठ्य-पुस्तकों डारा पूरी करेंगे।

प्रस्तुत पुस्तक हिन्दी माध्यम से इसी दिशा में एक प्रच्छा प्रथास है। लेखक का परिश्रम सफुल रहा हुंगे वर्जुकी की दुस्तक को बोधगम्य जनाती है। प्राशा है डॉ. प्रमुद्दित सामी का यह प्रथास हिन्ही स्थाच्यम के नए लेखको को प्रेरणा दे सकेगा। अ



ए. वी. लाल

# गुश्चात्य राजनीतिक विचारों का इतिहास-

(प्लेटो से मार्क्स)े |विभन्न विष्वृविद्यालयों द्वारा स्वीकृत पाठ्य-पुस्ति

()

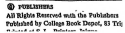
## **ਛਾੱ. ਧ਼**ੁਸ਼੍ਰਦਜ਼ੋਂ शर्मा

एम. ए. (रावनीति एव रिल्ट्सि), पी-एस. हो. (समेरिका) एम. पी. ए. (मगेरिका), स्वर्ध-परक-विजेता प्रोपेंसर एवं ग्राव्यक्ष, राजनीति विज्ञान विभाग राजन्यान विश्वविद्यालय, स्वयुद

द्रापरपन

प्रो. ए. बी. लाल

भागस्या दिविद्यालय,



## संशोधित संस्करण की भूमिका

'पाश्चास्य राजनीतिक विचारों का इतिहास' (प्लेटो से मायसं) अपने सवोधित नए सस्करए में आपके सामने अस्तुत है। गत दलक में इस पुस्तक का जो स्वागत हुआ है और उससे ताभान्वित होने वाले जिन विद्यार्थियों और शिक्षकों ने हमें जो भी प्रतिक्रियाएँ और सुफान दिए हैं, उन्हें सामने रखकर पुस्तक में कितने ही आपूलचूल परिवर्तन एव सखोधन किए गए है। कहुना न होगा कि विचारों के इतिहास में मूल विचार तो नहीं वदलते, किन्तु उन पर चलता रहने वाला विचार-मन्यन और आवस्याएँ युन और काल के साय-साथ नए रूप प्रहुण करती रहती है। इस सस्करण में हमारा यह प्रयास रहा है कि भारतीय विद्यार्थीं को प्राज की समस्याओं पर सोचने और समफ्ते के लिए एक आपुनिक विचारभूमि प्रदान की जाए। गत दलक में जो नई बोध सामग्री इस क्षेत्र में प्रकाशित हो सकी है उसे भी यत्रतत्र सर्वत्र खात्रीपयोगी इस क्षेत्र में प्रकाशित हो सकी है उसे भी यत्रतत्र सर्वत्र खात्रीपयोगी इस क्षेत्र में प्रकाशित हो सकी है उसे भी यत्रतत्र सर्वत्र खात्रीपयोगी इस क्षेत्र में प्रकाशित हो सकी है उसे भी यत्रतत्र सर्वत्र खात्रीपयोगी इस क्षेत्र में प्रकाशित हो सकी है उसे भी यत्रतत्र सर्वत्र खात्रीपयोगी इस क्षेत्र में प्रकाशित हो सकी है उसे भी यत्रतत्र सर्वत्र खात्रीपयोगी इस क्षेत्र में प्रकाशित हो सकी है उसे भी यत्रतत्र सर्वत्र खात्रीपयोगी इस क्षेत्र में प्रकाशित हो सकी है उसे भी यत्रतत्र सर्वत्र खात्रीपयोगी इस क्षेत्र में प्रकाशित हो सकी है उसे भी यत्रतत्र सर्वत्र खात्रीपयोगी इस से इस नए सस्करण में समाहित कर लिया गया है।

कामज के अभूतपूर्व अमाव और छवाई की आकस्मिक महेंगाई की प्रतिकूल परिस्थितियों में भी हम अपने नए संस्करए को उसी कलेवर में प्रकाणित कर सके हैं, इसके लिए हमारे प्रकाशक-बन्धु विशेष वधाई के पात्र हैं।

गतिथीलता एव निरन्तरता विचारी की दुनिया की एक सहव विशेषता है। ब्रत ब्रागामी सस्करएा के लिए ब्रापके विचार एवं सुकाव सादर ब्रामन्त्रित हैं।

प्रभुदत्त शर्मा

#### दो शब्द

'प्लेटो से मार्क्स' तक पाश्चात्य राजनीतिक दर्शन का इतिहास एक लम्बी बुद्धिवादी कहानी है, जिसकी पृष्ठभूमि मे यूरोप की जनतान्त्रिक सम्यता विकसित एवं विद्वित हुई है। प्लेटो और ग्ररस्तू जैसे गम्भीर चिन्तक, ग्रगस्तीन णाँमस श्रीर लूबर जैसे धर्मवादी तथा नैकियावली, बोदाँ, ग्रोशियस ग्रीर हाँव्म जैसे नीति निरपेक्ष दार्शनिकों और विचारको ने पश्चिम के राजनीति-दर्णन मे उन सभी तत्त्वों का सन्निवेश किया है जो किसी भी दर्शन को गतिशील, व्यावहारिक एवं ग्रादर्भ बनाते हैं। लॉक, रूसो, मॉण्टेस्क्यू, ह्यूम, वर्क, बेन्थम, जैम्स मिल, ग्रॉस्टिन, जार्ज ग्रोट, एलेक्जेण्डर वेन; जे. एस मिल, कॉण्ट, फिक्टे, हीगल, ग्रीन, अंडले, बोसकि, काम्टे, हर्वर्ट स्पेंसर, हर्वसले, बेजहॉट, वैलास, मेनडूगल एव मानमें आदि इस इतिहास के इतिवृत केवल नायक मात्र नहीं हैं वरन् उनके विचारो की द्वन्द्वात्मकता ही मानव विचारो के बौद्धिक विकास की वह प्रात्मा है जिसमे समुचा युग श्रेपनी समग्र परिस्थितियो के साथ प्रतिविम्बित एवं प्रतिष्वनित होता सुनाई पढता है। पश्चिम के राजनीतिकं विचारो का यह इतिहास बुद्धिवादी इन्सान की एक बौद्धिक तीर्थ-यात्रा है और पश्चिम की सम्यता, सस्कृति, राजनीतिक संस्थाएँ एवं राष्ट्रीय चरित्र इन्ही विचारों के परिप्रेक्ष्य मे जन्मे और मर-मर कर जीये हैं।

प्रस्तुत रंजना इस दीर्घकाशीन राजनीतिक विचारों के इतिहास को विवाधियों के हित की दृष्टि से मंदीप में प्रस्तुत करने के लिए तैयार की गई है। बहुत घोड़े में स्पष्ट हम से वे सभी मूल वार्ते कहने का प्रयास किया गया है जिनका प्रामार लेकर एक गम्भीर विवाधी खपता अध्ययन प्रपने धाप चला सकता है। भाषा, शैली एव विवेचना की दृष्टि से भी सरलता, स्पष्टता ग्रीर वोषणस्वता की ग्रीर विवोध रूप से सवेषट रहा गया है।

ष्राचा है विद्यार्थी-जगत् इसे उपयोगी पाएगा और इसके अनुसीलन से साभान्यित हो सकेगा।

### अनुक्रमणिका

1 राजनीतिक चिन्तन का स्वरूप और महत्व

(Nature and Importance of Political Thought)

राजनीतिक चिन्तन की प्रमुख समस्याएँ (2) राजनीतिक परिस्थितियाँ और राजनीतिक विचारक (5) राजनीतिक चिन्तन के श्रव्ययन की उपयोगिता श्रीर महत्त्व (6)

युद्रोपीय एव श्रयूरोपीय विचार (8)

. इनानी राजनीतिक चिन्तन . जीवन और राजनीति का यूनानी दिव्हकोएा, नगर-राज्य (Greek Political Thought : Greek View of Life and Politics, City States)

यूनान मे कमबद्ध राजनीतिक चिन्तन का उदय (9) यूनान मे राजनीतिक चिन्तन के उदय के कारण (11) यूनानी राजनीतिक चिन्तन का क्षेत्र (14) यूनानी राजदर्शन की विशेषताएँ अथवा जीवन और राजनीति के प्रति युनानी दिव्हिकोए। (15) युनानी एव मध्यकालीन राजदर्शन (17) युनानी और श्राधुनिक राजदर्शन (18) युनानी नगर राज्यो की विशेषताएँ (19)

र्स्लेटो से पर्व का राजनीतिक चिन्तन सोफिस्ट, सकरात, सिनिवस तथा साइरेनेइवस (Political Thought Before Plato . Sophists, Socrates, Cynics and Cyranaics) सोफिस्टो के सामान्य लक्षण (25) सोफिन्टो के सिद्धान्त और राजनीतिक विचार (26) सोफिस्टो का योगदान (30) सुकरात (470-399 B C) (32) सुकरात का जीवन घ्येय ग्रीर उसकी पद्धति (33) सुकरात का दर्शन (34) सुकरात के राजनीतिक विचार (35) सुकरात तथा सोफिस्ट: क्या सुकरात एक सोफिस्ट था (37) सिनिक्स तथा साइरेनेइक्स (38)

(Plato, 427-347 B. C.)

प्लेटो जीवन परिचय (41) प्लेटो के ग्रन्थ (49) प्लेटो की गैली तथा ग्रन्थयन पद्धति (44) व्लेटो पर सुकरात का प्रभाव (45) रिपब्लिक : स्वरूप एव विषयवस्तु (47) रिपब्लिक मे न्याय सिद्धान्त (50) रिपब्लिक मे शिक्षा सिद्धान्त (63) रिपब्लिक मे साम्यवाद का सिद्धान्त (72) रिप्रव्लिक मे आदर्ज राज्य (85) दार्शनिक राजा की धारणा मे मौलिक सत्य (94) श्रादर्श राज्य का पतन और शासन प्रणालियों का वर्गीकरमा (95) कानून का निषेध (96). रिपब्लिक में लोकतन्त्र की आलोचना (97) प्लेटो और फासीवाद (98) प्लेटों स्टेट्समैन तथा लॉज (101) स्टेट्समैन (101) स्टेटसमैन मे श्रादर्श शासक एवं कानन सम्बन्धी विचार (102) स्टेट्समैन मे प्लेटो का राज्य वर्गीकरण (106) स्टेट्समैन व रिपब्लिक के राजनीतिक विचारो मे अन्तर (108) स्टेट्समैन की आलोचना (108) लॉज (108) लॉज में प्रतिपादित प्रमुख सिद्धान्त (110) प्लेटो के उपादर्श-राज्य का सर्वांग रूप (120) लॉज का मूल्यांक्रन तथा देन (120) प्लेटो की रचनाम्रो में यूनानी तथा सार्वभौम तत्त्व(121) अरस्तू -

(Aristotle, 384-322 B. C.)

पॉलिटिक्स: एक अपूर्ण झूर्ति (126) ग्ररस्तू पर लॉन का ऋरण (128) ग्ररस्तु के राज्य सम्बन्धी विचार (129) ग्ररस्तू के दास-प्रया सम्बन्धी विचार (137) ग्ररस्तू की दास प्रथा की धारणा की ग्रालोचना (141) ग्ररस्तू के सम्पत्ति सम्बन्धी विचार

- (143) अरस्तू के परिवार सम्बन्धी विचार (145) अरस्तू द्वारा प्लेटो के सार्म्यवाद की आलोचना (147) अरस्तू के नागरिकता सम्बन्धी विचार (149)अरस्तू के कानून सम्बन्धी विचार (152) अरस्तू की त्याय सम्बन्धी घारणा (155) अरस्तू के शिक्षा सम्बन्धी विचार (158) अरस्तू एवं प्लेटो के शिक्षा सम्बन्धी विचार (158) अरस्तू एवं प्लेटो के शिक्षा सम्बन्धी विचारों की तुलना (163) सविधान का अर्थ और सविधानों का वर्गोकरण (164) सर्वोत्तम सविधान अपवा व्यावहार्षिक राज्य (170) आरखा राज्य (173) अरस्तू के क्रान्ति सम्बन्धी विचार्स्(177) अरस्तू और प्लेटो (183) अरस्तू में ग्रुनानी एव सार्वभीम तत्त्व और
- उसका प्रभाव (186) घरस्तु का प्रभाव : घ्ररस्तु राजनीति का जनक (189)
  6 घरस्तु के बाद का चिन्तन एपीवयूरियन और सिनिक विचारक
  (Political Thought after Austotie : Epicureans and The Cynics)
  नगर राज्यों का पतन और नए वृष्टिकोण का उदय (192) एपीक्यूरियनवाव (193)
  सिनिक विचारक (196)
- 7 रोमन राजनीतिक विस्तन .... .... (Roman Political Thought)
  रोम का सीविधानिक विकास (198) रोमन राजनीतिक विन्तन की विणेषताएँ
  (200) रोमन राजनीतिक विचारक: पोलिवियस (202) सिंसरो (204) सिंसरो
  का राजनीतिक वर्षोत्त (205) सेनेका (211) रोमन कानून (213) रोमन प्रमु
  ग्राप्ति की द्याराणा (216) रोमन राजवर्षोत्त का योगवान (217)

  8 स्टोहसस
  - (Stoles)
    प्राकृतिक विधियाँ (219) सार्वभीम विश्वजातित राज्य का सिद्धान्त प्रथव का सिद्धान्त प्रथव का सार्वदेशिकता या विश्व-नागरिकता (220) मानव स्वभाव (221) स्टोइक दर्शन का प्रशालीवाना (221) स्टोइक दर्शन का प्रभाव (222) राजनीतिक विचारो के क्षेत्र मे प्रतान की देन (223)

    प्रारम्भिक ईसाईयत का राजनीतिक चिन्तन सन्त अम्बोज, सन्त अगेलस्टाइन,
  - प्रविधित Thought of Early Christianity: St. Ambrose, St. Augustine, Gregory the Great)

    हिताई धर्म का प्रस्पुदय क्रीर विकास (224) ईसाईसत की विजय के परिखाम
    (226) ईसाई धर्म का प्रारम्भिक राजनीतिक चिन्तन (229) ईसाई ध्राचार्यों का राजनीतिक वर्षेत (231) सन्त ऑगस्टाइन (354–430) (233) ग्रेगरी महान् (540-604) (238) दो तसवारों का सिद्धान्य (239) ईसाईयत की वेन (242)
    - (340-601) (238) दो तंतवारा का सिद्धान्त (239) इंसाईयर को देन (242) क्ष्मण्यातीन राजनीतिक चिन्तन : इसकी पुट्यूमि और बिरोयताएँ, चर्च एवं राज्य (Medleval Political Thought : Its Background and Chief Features, The Churrér and the State) मध्यकानीन राजनीतिक चिन्तन की पुट्यूमि (243) स्पूटन (जर्मन) जातियों के राजनीतिक चिनार (243) सामन्तवाद (245) पोप की जिक्क का विकास (248) पीय रोमन गामाज्य (251) राष्ट्रीयता की भावना का विकास (253) मध्यपुग मा मृत्युत्त प्रति उनकी विशेषताएँ (254) चर्च और राज्य के मध्य सर्वर्ष का युग (259) 14थी राजाब्दी के विवास की विवोयताएँ (266) चर्च तथा राज्य द्वारा धर-प्रति दाविष्ता की विवास की विवोयताएँ (266) चर्च तथा राज्य द्वारा धर्म-प्रतिन देश र प्रति दिवास की विवास की विवास हो।

| /मध्य पुग के प्रमुख विचान्य • सेलिसवरी, ट्रॉ     | मध एट्यानाम,       | इति, जीन ग्रांफ             | पेरिस,           |     |
|--------------------------------------------------|--------------------|-----------------------------|------------------|-----|
| नौतितियो ऑफ पेर्या, वितियम प्रॉफ ओफ              | F . •              | • ••••                      | ••••             | 27  |
| (Leading Thinkers of Middle Ages : Sali          | isbury, Thoma      | s Aquînas, John o           | l Paris,         |     |
| Marsilio of Padna, William of Oceam)             | ·                  | -0/1007                     | 0741             |     |
| जॉन घॉफ मेिमबरी (1115-1180) (270                 | )सन्त टामम एव      | स्वानाम ( 122 <i>1</i> -1   | 2/4)             |     |
| (273) एजिडियस रोमनस (282)दति (28                 | ३४) ज्ञानग्राफ     | परिम (287) <u>मा</u>        | गीनयो            |     |
| घाँक पेडुया (289) विलियम ग्राँफ ग्रोकम (         | 298)               |                             |                  |     |
| ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( )          |                    |                             |                  | 29  |
| भारपदीय सान्दोलने<br>(The Conciliar Movement)    |                    | _                           | ****             | 29  |
|                                                  |                    | 7/208\mf=m= /               | 2621             |     |
| परिपदीय ग्रान्दोलन : सिद्धान्त, प्रादुर्भाव के व | 140 64 est         | 1(238)41444 (<br>7) #Frrsha | 302)             |     |
| ग्रान्दोलन की ग्रम्फनता (305) ग्रान्दोलन क       | का गहरव (उ         | 7) पारपदाय आ                | न्दालन           |     |
| के प्रमुख विचारक (308)                           |                    |                             |                  |     |
| र्ष्टुनर्जागरस                                   |                    |                             |                  | 314 |
| (Renaissance)                                    | •                  | ••••                        | ••••             |     |
| पुनर्जागरण : प्रथं एव परिभाषा (314) पुन          | र्जागरण की पृष्ट   | टभूमि (315) पूनज            | गिरस             |     |
| के नारण (316) पुनर्जागरण का प्रारम्भ ग्री        | र प्रमार : इटलं    | तिका पय-प्रदर्जन (          | 318)             |     |
| यूरोप के अन्य भागी में पुनर्जागरण (320)          | पुनर्जागरमा के स   | समान्य प्रभाव (3            | 21)              |     |
|                                                  | •                  |                             | •                |     |
| धर्म-सुवार श्रौर प्रतिवादात्मक वर्म-सुघार        | ****               | ****                        | ****             | 324 |
| (Reformation and Counter Reformation)            |                    |                             |                  |     |
| परिचयात्मक धर्मे सुधार आन्दोलन का स्व            | ह्य (324) सु       | घार ग्रान्दोलन के           | प्रमुख           |     |
| नेता ग्रीर उनके राजनीतिक विचार (326)             | सृधार ग्रान्दोलः   | न में निरंकुणताबाद          | ग्रीर            |     |
| प्रजातन्त्र के बीज (336) धर्म मुवार ग्रान्दोल    | न की देन ग्रौर     | उसका महत्त्व (3             | 338)             |     |
| प्रतिवादात्मक वर्ष सुबाद ग्रान्दोलन (338)        |                    |                             |                  |     |
| मिकियावली                                        |                    |                             |                  | 34  |
| (Machiarelli)                                    | ••••               | ****                        | ••••             | 34  |
| मैनियावली : जीवनी, ग्रव्ययन-पद्धति ग्रीर हा      | तियां (341)        | मैकियावली यग जि             | श के             |     |
| रूप में (344) मानव स्वभाव: सार्वभीम इ            | प्रहुंवाद (346)    | मैकियादली के                | वर्म             |     |
| ग्रीर बैतिकता नम्बन्धी विचार (349) नी            |                    |                             |                  |     |
| (353) ग्रन्तरं प्टि ग्रीर बृदियां (360) व        | नैकियावली: ग्र     | ाबुनिक-्युग_का ्री          | पिता,            |     |
| <b>टम</b> की देन ग्रौर प्रमाव (362)              |                    | •                           | •                |     |
| alat and alliana                                 |                    |                             |                  |     |
| ुवोदौ एवं ग्रोशियम<br>(Bodin and Grotius)        | •••• ,             | ••••                        | **** ~           | 366 |
| जीन दोदौँ: जीवनी, रचनाएँ एवं पढति (              | 3.66) बोद्दों के   | राज्य और परि                | ini <del>a</del> |     |
| सम्बन्धी विचार (368) बोदौं के प्रममत्ता          | सम्बन्धी विच       | ार (371) होत                | † <del>2.</del>  |     |
| सुब्यवस्थित राज्य सम्बन्धी ग्रन्थ विचार          | (375) बोइन         | ग्रीर मैकियावली             | की               |     |
| आधुनिकता के अग्रद्दत के रूप में तुलना (378       |                    |                             |                  |     |
| के प्राकृतिक लानून सन्बन्धी दिचार (382) ग्री     | जियम ना ग्रन्त     | र्गप्ट्रीय कानून सम्ब       | न्वी             |     |
| विचार (384) ग्रोशियस के प्रमुता सम्बन्धी वि      | <b>खार (386)</b> : | ग्रोशियस की देन             | प्रीर            |     |
| <del>चसका महत्त्व</del> (388)                    |                    |                             | -                |     |

प्रनुक्रमणिका . सामाजिक अनुबन्ध का युग - हाँदे

(Age of Social Contract : Hobbes) हाँक्स: जीवन-चरित्र, कृतियाँ एव पद्धति (389) हाँक्स का वैज्ञानिक भौतिकवाद

(391) हॉब्स के मानव स्वभाव सुम्बन्धी विचार (395) प्राकृतिक प्रवस्था के विषय में हॉब्स के विचार (397) प्राकृतिक अधिकार और प्राकृतिक नियम (399) श्रात्म-रक्षा की प्रकृति ग्रीर बुद्धिसगत आत्मरक्षा (401) राज्य की उत्पत्ति तथा

उसका स्वरूप (403) प्रभूसत्ता (405)नागरिक कानून पर हॉब्स-के विचार (407) राज्य तथा चर्च (408) हाँब्स का ब्यक्तिवाद (410) हाँब्स के विचारो की आलोचना

ग्रीर मूल्यांकन (411) नॉक ५

(Locke) जीवनी, कृतियाँ एव पद्धति (416) मानव स्त्रभाव, प्राकृतिक ग्रवस्था एव प्राकृतिक ग्रधिकार (418) लॉक का सामाजिक सिवदा (424) सरकार के कार्य और उसकी सीमाएँ (427) लॉक के कुछ ग्रन्य विचार (429) लॉक की ग्रसगतियाँ (432)

लॉक का महत्त्व श्रीर प्रभाव (434)

क्सो -जीवन-परिचय, कृतियाँ एव पद्धति (437) मानव स्वभाव तथा प्राकृतिक ग्रवस्था

पर रूसो के विचार (439) रूसो की ,सामाजिक सर्विदा सम्बन्धी धारगा (442) रूसो की सामान्य इच्छा सम्बन्धी धारला (445) रूसो की सम्प्रमुता सम्बन्धी वारला (454) रूसो के शासन सम्बन्धी विचार (455) रूसो के कुछ अन्य प्रमुख विचार

(456) रूसो का मुल्यांकन एव प्रभाव (459) मॉण्टेस्क्य

(Montesquiew) जीवनी, कृतियाँ एव पढित (464) राज्य की उत्पत्ति सम्बन्धी विचार (466) मॉण्टेस्क्यू के विधि-सम्बन्धी विचार (466) सरकारी का वर्गीकरण

मॉण्टेस्क्यू के स्वतन्त्रता सम्बन्धी विचार (471) मॉण्टेस्क्यू का शक्ति विभाजन का सिद्धान्त (472) मॉण्टेस्क्यू के कुछ अन्य विचार (476) मॉण्टेस्क्यू का मुल्यांकन एवं प्रभाव (477)

ऐतिहासिक अनुभववादी : ह्यूम और वर्क (The Historical Empiricists : Hume and Burke) डिविड सूम की जीवनी ग्रीर कृतियाँ (479) ह्यूम का संशयबाद (480) ह्यूम के राजनीतिक विचार (481) प्राकृतिक विधि का विनाश (484) ह्यू म का प्रभाव

(485) एडमण्ड वर्क (486) वर्क की समकालीन-पूरिस्थितियाँ और उनका प्रभाव (487) वर्क के राज्य ग्रथवा समाज ग्रीर सामाजिक सविदा सम्यन्त्री विचार (488) गिवधान, संसदीय प्रतिनिधिस्य और राजनीतिक दल (491) ग्रीधकार, सम्पत्ति, कान्ति प्रादि पर वर्क के विचार (493) वर्क का मूल्याँकन एव प्रभाव (495)

|                                                                                                                                                                                                    |                                             |                                                                   | અનુત્રાન                           | ग्राप्तमा |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|------------------------------------|-----------|
| उपयोगितावादी : जर्मी बेन्यम \<br>(The Utilitarians : Jeremy Bentham, 174                                                                                                                           | ****<br>8_1832\                             | ••••                                                              | ••••                               | 49        |
| उपयोगितावाद का विकास (497) उपयो<br>(500) बेन्थम का उपयोगितावाद एव<br>राजदर्शन (506) बेन्थम के सिद्धान्तों के                                                                                       | ागितोबाद के सि<br>व सुखवादी माप             | कयन्त्र (502)                                                     | वेन्थम का                          |           |
| चिन्तन को देन (520)                                                                                                                                                                                |                                             |                                                                   |                                    |           |
| िम्म मिल<br>James Mill, 1773–1836)                                                                                                                                                                 | ••••                                        | ••••                                                              |                                    | 52        |
| मिल का मनोविज्ञान (523) सिल का र<br>राजंनीतिक-ग्रर्थंशास्त्र (526) कानून ग्रौ<br>(526) मिल का शिक्षा सिद्धान्त (527                                                                                | र ग्रन्तर्राष्ट्रीय व                       |                                                                   |                                    |           |
| जॉन ग्रॉस्टिन<br>(John Austin, 1790–1859)                                                                                                                                                          | ****                                        | •••                                                               | ****                               | 528       |
| ग्रॉस्टिन के विधि सम्बन्धी विचार (528<br>(530) ग्रॉस्टिन एक उपयोगितावादी के<br>प्रभाव (536)                                                                                                        |                                             |                                                                   |                                    |           |
| जाजं ग्रोंट तथा एलेक्जिण्डर वेन<br>(George Grote and Alexander Bain)<br>जाजं ग्रोट (537) एलेक्जिण्ड्स वेन (53                                                                                      | <br>9)-                                     | ****                                                              | ••••                               | 537       |
| जॉन स्टुअर्ट मिल<br>(John Stuart Mill, 1806–1873)                                                                                                                                                  | 1, }                                        | ••••                                                              | ****                               | 541       |
| मिल के उपयोगितावादी विचार (545)<br>मिल की राज्ये सम्बन्धी धारणा (560)<br>की प्रतिनिध्यात्मक शासन सम्बन्धी धार<br>प्रजातन्त्रवादी के रूप-भी: वेपर के विचा<br>प्रयोग्यवस्था का सिद्धान्त (571) मिल व | (शासन की सब<br>एग (562) जॉन<br>र (-568) जॉन | र्वश्रेष्ठ प्रणाली (३<br>न स्टुग्रर्ट मिल एव<br>स्टुग्रर्ट मिल का | 561)मिल<br>इसन्तुष्ट<br>राजनीदिकन् |           |
| श्रादशैवादी परम्परा . इमेनुग्रल कॉण्ट<br>(Idealist Tradition Immanual Kant)                                                                                                                        | ••••                                        | ••••                                                              | ****                               | 576       |
| ष्रावर्षवाद का श्रिप्ताय श्रीर उसकी सिद्धान्त (577) जर्मन श्रावर्षवादी कों (582) कोंण्ट के दार्शनिक विचार (स्वतन्त्रता सम्बन्धी विचार (586) कोंण्ट वर्षन की श्रालोचना ग्रीर उसका मूल्यौकन          | ण्ट (580) क<br>(584) कॉण्टक<br>के राजनीतिक  | ॉण्ट से पूर्ववर्ती वि<br>ीनैतिक इच्छात                            | चारधारा<br>थानैतिक                 |           |
| जोहान गोटोसेव फिक्टे<br>(Johann Gottileb Fichte, 1752-1814)<br>फिनुटे∕के राजनीतिक विचार (599)                                                                                                      | ****                                        | ,                                                                 | ••••                               | 598       |
| आर्ज बिल्हेल्म फ्रेडिक शिवल<br>(George Wilhelm Friedrich Hegel, 1770-<br>हीगज.की द्वन्द्राहर क पद्मित (605) हीगढ                                                                                   | त का व्यक्तिया                              | <br>स्वयागण्यका                                                   | <br>मिताना                         | 603       |
| (613) राज्य सीर व्यक्ति के हिती है<br>उच्च एवं सर्वोच्च नैजिक समुदाय है (6                                                                                                                         | में नोई विरोध ना                            | ी (615) बाज्य                                                     | व्यक्ति स                          |           |

,vi अनुक्रमियाका -

(619) राष्ट्रीय राज्य, प्रस्तरिष्ट्रीयतावाय ग्रीर युद्ध (621)वण्ड तथा सम्पत्ति (623) ⊣विधान पर होगल के विचार (624) होगल की स्वतन्त्रता सम्बन्धी धारणा(627) ोगल के दर्शन की झालोचना (631) होगल का प्रभाव एव युत्यांकन (636)

टॉमस हिल ग्रीन

(Thomas Hill Green, 1836-1882)

टांमस हिल ग्रीन (1836-1882) (640) गीन के विचार दर्शन के लोत (642) ग्रीन का श्राघ्यात्मिक सिद्धान्त (644) गीन का स्वतन्त्रता सम्बन्धी सिद्धान्त (647) ग्रीन की अविकार सम्बन्धी चारणा (650) प्राकृतिक कानून पर ग्रीन के विचार (654) सम्प्रमुता पर ग्रीन के विचार (655) प्रतिरोध का प्रधिकार (658) 'सामान्य इच्छा' पर ग्रीन के विचार (660) राज्य के कार्यों पर ग्रीन के विचार (662) राज्य और समाज (665) विवव-बन्धुट्ट एव ग्रुद्ध पर ग्रीन के विचार (666) वण्ड पर ग्रीन के विचार (668) सम्पत्ति पर ग्रीन के विचार (671) ग्रीन के वर्षोन का मूल्यांकन (673)

बं डले एवं बोसांके (Bradley and Bosanquet)

फ्रांसिस हुवेंद्रें जैडले (679) बनाई बोसांके (682) बोसांके का इच्छा सिद्धान्त (683) राज्य एवं व्यक्तिगत तथा सार्वजनिक कार्यों पर बोसांके के विचार (687) बोसांके के दर्शन की आलोचना और मूत्यांकन (690) ग्रीन और वोसांके (692) बोसांके तथा ग्रीगन (693)

विज्ञानवाद: घागस्ट कॉम्टे, हबंर्ट स्पेंसर ग्रीर हक्सले

(The Scientific School: August Comte, Herbert Spencer and Huxley)
प्रागस्ट कॉम्टे (695) कॉम्टे के राजनीतिक विचार (696) कॉम्टे का कानून श्रीर
राजनीतिक तिद्धान्त (698) प्रत्यक्ष सरकार का तिद्धान्त (699), प्रत्यक्षवादी धर्म
या मानवता का धर्म (701) कॉम्टे की प्रालोचना श्रीर मूल्योकन (702) हुवैर्ट
स्पेसर (704) स्पेंसर का तिकासवादी तिद्धान्त (709) स्पेंसर का सामाजिक
सावयव का तिद्धान्त (713) स्पेंसर के सामाजिक सावयत विद्धान्त की ब्याख्या
(714) स्पेंसर का राजनीतिक चिन्तन (716) स्पेंसर के दर्शन की ग्रालोचना (722)
स्पेंसर का प्रव्यक्तित (725) बॉसस हेन्सी इनसके (727)

वेजहाँट, वैलास, मेक्ड्रगल

(Bagehot, Wallas, McDugal)

वॉल्टर वेजहॉट (730) प्राहम वैलास (735) विलियम मैक्डूगल (741) फ़्रालं मार्क्स श्रीर वैज्ञानिक समाजवाद तथा मार्क्स के पूर्ववर्ती विचारक

(Karl Marx'and Scientific Socialism and His Predecessors)
करुशनावादी विचारक (748) सर टॉमस सूर (749) सेंट साइमन (751) चारलें
फीरियर (753) रॉकर्ट होचन (756) कार्ल मानर्स (759) मार्स्स का चैज्ञानिक समाजवाद (765) हरकारमक मीतिकवाद (765) हतिहास की मीतिकवादी व्याख्या (773) मार्स्स के ऐतिहासिक भीतिकवाद का आलोचनारसक मुल्यांकन (779) वर्ष-संघर्ष का सिद्धान्त (782) मार्स्स का मुल्ये एक प्रतिदिक्त मूल्य का सिद्धान्त (793) मार्स्स का राज्य सिद्धान्त (797) मार्स्स का मुल्योकन (800)

## राजनीतिक चिन्तन का स्वरूप और महत्त्व

(Nature and Importance of Political Thought)

मानव-सम्यता की राजनीतिक, सामाजिक, प्राप्तिक, धार्मिक, प्रादि सभी सस्यात्रों के स्वरूपों को समभता, उनने नम्बन्धित सगरवात्रों का मनन और समाधान करना एक गम्भीर वौद्धिक चुनौती है। मनुष्प प्रादिकाल में ही उत्त चुनौती को सोनते हुए आगे बटता रहा है। राजनीतिक चिन्तन के क्षेत्र में, विश्व भी हर मन्यता ने अपने गैंगवकान से ही राज्य और विविध राजनीतिक सम्वात्रों के विनित्त रहुजुंग पर स्वात्रां क्षात्र है। वर्तमान में भी यह प्रक्रिया निरन्तर चल रही है। राज्य सम्बन्धी मीनिक प्रकृतों पर निवार-विसर्ग एवं गौमांता करना ही राजनीतिक चिन्तन है ही राज्य सम्बन्धी मीनिक प्रकृत कर रही है। स्वयत्र । वेपर के अनुसार—"राजनीतिक चिन्तन है और विविध सम्बन्धी मीनिक प्रकृत कर रही है। स्वयत्र । वेपर के अनुसार—"राजनीतिक चिन्तन है चिन्तन वह चिन्तन इतिसक्ता सम्बन्ध राज्य के आकार, राज्य के स्वयाव तथा राज्य के लक्ष्य से है। इसका मुख्य कार्य 'माना में मानव का नैतिक पर्यवेक्षण' करना है। इसका चृद्ध्य राज्य के अधिकत्त स्वरत्त तथा विभाग मानव का नित्त पर्यवेक्षण' करना है। इसका चृद्ध्य राज्य के अधिकती को राज्याज्ञ का पालन वर्षों करना चाहिल, राज्य कार्य-वेक्षण कार्य है और किसी को राज्याज्ञ का पालन वर्षों करना चाहिल, राज्य कार्य-वेश्व क्या है और कोई राज्याज्ञ का उल्लंबन कव कर माना है, तथा राज्य के विना प्रपूर्ण मानव की शक्ति क्या रह जाती है, आदि का उत्तर देने के लिए भी यह चिरकाल से प्रयत्वात्रीत्र है।"भी यह चिरकाल से प्रयत्वात्रीत्र है।"भ

वन्तुत राज्य, ममाज और मनुष्य के पारस्परिक सम्बन्ध राजनीतिक चिन्तन के विधेष अग है। ये मुदूर, ग्रज्ञात अतीत ने मानव-जीवन को प्रभावित करते रहे हे। 'मनुष्य की प्रकृति और उनके कार्य, ग्रेप विधव से उसका सम्बन्ध तिममे कि सम्पूर्ण जीवन का विवेचन अन्तर्गनिहित है और इन दोनो बातों की परम्पर क्रिया-प्रतिक्रिया से उत्पन्न होने वानी मनुष्य की अपनी सह-जातियों से सम्बन्ध की सम्मस्या ही राजनीतिक चिन्तन का प्रमुख विषय है और इसके अन्तर्गत राज्य का स्वस्त्र, प्रयोजन तथा उसके कार्यों का विवेचन—सभी समाविष्ट है।"2

राजनीतिक चिन्तन की विषय-सामग्री का स्पष्ट ग्रामास मिलता है, लेकिन राज्य और उसके सस्थानो तथा उनके विभिन्न पहलुकों से सम्बन्धित प्रश्नों का कोई भी निष्यत प्रथवा सर्वेसम्मत उत्तर प्राप्त नहीं होता क्योंकि राजनीतिक जीवन के उद्देश्य सामान्य जीवन के उद्देश्य तमान्य उत्तर प्राप्त नहीं होता क्योंकि राजनीतिक जीवन के उद्देश्य सामान्य जीवन के उद्देश्य सामान्य उपित क्योंकि है। "अत: राजनीतिक चिन्तन तथा राजनीतिक सिद्धान्त के प्रश्नोत्तर, अन्त में, हमारे उपित और अपूर्वित की घारणाओं के वर्षकित पर ही तीले जाते हैं। राजनीतिक चिन्तन नैतिक वर्षक (Ethoal Theory) की एक शाखा है। इसके मीलिक मिद्धान्तों के विषय में सदा मतभेद रहा है और सम्भवत सदा-सर्वदा रहेगा।" राजनीतिक चिन्तन इतना विस्तृत और जटिल है कि युगों से इस पर चिन्तन चला था। रहा है और इसका कोई छोर नजर नहीं ग्राना। विस्तार का आभास प्राचीन, मध्यकालीन एव धर्वाचीन विचारकों की रचनाओं में प्राप्त होता है और प्रत्येक विचारक की मान्यताएँ उसकी अपनी दाशीनिक बारणाओं से प्रभावित हैं। इन इतियों में तत्कालीन युग और उसकी प्रमुत समस्याएँ मुंकरित हुई हैं।

<sup>1</sup> वेपर : राजदर्शन का स्वाध्ययन (हिन्दी) प्र 1.

<sup>2</sup> Phyllis Doyle . A History of Political Thought, p 15

<sup>.3</sup> वेपर: उपरोक्त, पृ 1.

2 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो को इतिहास

#### राजनीतिक चिन्तन की प्रमुख समस्पाएँ (Major Problems of Political Thought)

राजनीतिक समम्यास्रो पर विचार-विमर्जन्नीर सोमौसा करनाही राजनीतिक चिन्तन हैं'। इन समस्यार्झो पर विभिन्न युगों मे ग्रीर एक ही युगमे विभिन्न मत प्रकट किए हैं। ये प्रमुख समस्यार्णे निम्नलिखित है—

(1) राज्य की जल्पत्ति की समस्या (Problem of The Origin of State)-राज्य की उत्पत्ति के विषय में इतिहाम के पृष्ठों को उनटने पर हमें कोई निष्चित मूचना नहीं मिलती अतः **ब्रनुमान और अन्वेष**रण का प्राथय लेकर ही हम इस मार्ग पर प्रव तक बढ़ पाएँ है। राज्य की उत्पत्ति के विषय मे प्राधुनिक युग के ग्रारम्भ मे दो प्रमुख सिद्धान्तो—दैवी-उत्पत्ति सिद्धान्त और सामाजिक संविदा मिद्धान्त का विशेष प्रचलन था। प्रथम मिद्धान्त के क्रनुसार राज्य ईश्यरकृत है और हितीय सिद्धान्त के अनुसार मनुष्यकृत । 18वी शताब्दी में सविदा-सिद्धान्त पूरोप में निर्कुश देवी राजसत्ता के नियन्त्रण के लिए वड़ा सहायक सिद्ध हुग्रा, किन्तु 19वी जनाव्दी में ऐतिहामिक जान में गृद्धि हुई। ऐतिहासिक श्रनुशीलन मे ब्रालीचनात्मक पद्धति का विकास ह्या, और विकामवाद के सिद्धान्ती के प्रसार को वल मिला। फलस्व इप सविदा सिद्धान्त को काल्पनिक ग्रीर ग्रमान्य समका जाने लगा एव विकासवादी सिद्धान्त को लोकप्रियना मिली । यह विकासवादी सिद्धान्त ही वर्तमान में राज्य की उत्पत्ति का सर्वाधिक मान्य, उचित और तर्क-सम्मत सिद्धान्त है। गार्नर के ध्रनुसार, "राज्य न ती ईश्वर की कृति है, न किसी देवी शक्ति का परिखाम ही, न किसी प्रस्ताव प्रथवो सविदा की सृष्टि है श्रीर न ही परिवार का विस्तार मात्र कहा जा सकता है। यह विकास भौर उन्नति की एक घीमी सतत् प्रक्रिया है। यह अवसमात् नही बना। अपनी प्रारम्भिक प्रवस्था से धीरे-धीरे विकसित होकर इसने ग्रपने वर्तमान स्वरूप की प्राप्त किया है।" राज्य का प्रादुर्भाव ग्रानै -श्रनै. मानव-समाज मे व्यवस्था भौर सरक्षण की श्रावश्यकताओं को पूरा करने के लिए हुआ सम्भा जाता है।

(2) राज्य के स्वरूप श्रीर उससे आदेश के पालन की सीमा की समस्या (Problem of The Nature of State and Obedience to It)—राज्य के स्वरूप के विषय में विभिन्न विचारकों में मत्तैवय का श्रमाव रहा है। उन्होंने विभिन्न युगो में श्रीर यहाँ तक कि एक ही युग में भी विभिन्न एवं परस्पर विरोधी विचार प्रकट किए हैं। उन्हों के पूर्वनामी सोफिल्टो ने राज्य को क्षित्र स्वयस्था की सता वी थी। उनके श्रनुसार मनुष्यों ने राज्य को एक ऐसे लक्ष्य की पूर्ति के लिए बनाया है कि हम प्राकृतिक व्यवस्था के श्रनुकल नहीं मान सकते। कुछ उग्रवादी एव क्रान्तिकारी विचारकों ने ती राज्य को प्रकृति के ही विरुद्ध बताया है। वे कहते थे कि प्रपनी राक्ति के श्रनुसार दूसरों को प्रवीन बनाना तथा उनके ऊपर शासन करना प्रकृति का धर्म है। राज्य सबल का निवंश पर शाहन सम्भव बना देता है क्योंकि राज्य का लक्ष्य है बहुसत की सेवा तथा सुरक्षा और बहुमत सबैद निवंत व्यक्तियों वा रहा है। क्रान्तिकारी सोफिस्टो का यह तक एक प्रावर्ष जनतन्त्री राज्य पर कुठारामात

व्याप्तया वा रही है। क्षान्तकारी सामित्तरों के बीद तक एक अदय जनार किया है। उपरांज र अपने करते हुए स्वाचारी राज्यों का ममर्चन करता है और इसीनिए स्केटो (Plato) ने मोफ्स्ट-सिद्धान्ती पर करारा प्रहार करते हुए राज्य को एक स्वामानिक समतन माना है। प्लेटो ग्रीर प्ररस्तु (Aristolle) का यह छह विश्वास था कि मनुष्य की सामाजिक भावना से ही राज्य की उत्पन्ति हुई है। राज्य की विकास कर्यें का यह स्वाच्या पर एहँ पर स्वच्या स्वाच्या पर एहँ पर स्वच्या है। पर पर स्वच्या स्वाच्या से अपने विकास के सर्वाच्या विवाद पर पहुँच सकता है। राज्य की प्रकृति के सम्बन्य में श्रवाना मत ज्यक्त करते हुए प्रस्तु ने करा है — "सज्य का जन्म जीवन के लिए हुआ और जीवन को श्रेष्ठ व सम्मन्न यनाने के लिए प्राज तक जीवित है।"

राज्य की प्रकृति के सम्बन्ध में और भी अनेक चारणाएँ है। कुछ विचारकों के अनुसार राज्य दैविक सृष्टि होने के कारण स्तुष्य है, तो कुछ अन्य दार्गनिकों के मत में यह एक ऐसा शोषण यन्त्र है जो धनिक और सम्पन्न वर्ग के हाथ में खेलते हुए आर्थिक रूप से निवंत व्यक्तियों का शोषण करता है। समक्षीतावादियों के विचारानुसार राज्य मनुष्यों के आपसी समक्षीत का परिणाम है और

प्रहार करते हुए सर्वजनवासिनी लोकप्रिय प्रमुसत्ता (Popular Sovereignty) के सिद्धार्ता हैकी प्रतिपादन किया । उसने इस भाति यह मान्यता प्रकट की कि प्रमुसला राजा में नहीं अपितुः राज्ये की सम्पूर्ण जनता मे निहित है। 19वी शताब्दी में लिखित सविधानों के प्रचलन के फलस्करूप राज्य के विभिन्न ग्रंगों मे शक्ति-विभाजन के सिद्धान्त को जब यल मिला तब विचारकों ने इसंप्रिकत् पर विन्तन ब्रारम्भ किया कि राज्य के किस अग मे प्रमुसत्ता का निवास है। ब्रॉस्टिन ने ब्रविभाज्य प्रमुसत्ता पूर्व सिद्धान्त का प्रतिपादन कियाँ तो बहुरावादियों (Pluralists) ने उस पर कठोरतम आघातंः करेते हुएँ राज्य की प्रमुसत्ता के अस्तित्व की अस्वीकार्य वतलाया। लॉस्की ने तो यहाँ तक कह दाला कि "प्रमुख-कल्पना को त्याग देना राज्य विज्ञान के लिए स्थायी रूप से उपयोगी होगा।" क्रेंच (Krábbe) ने भी लॉस्की के साथ सहमत होते हुए कहा है कि "राज्य प्रमुख का सिद्धान्त राजनीति गास्त्र हिंसे समाप्त कर दिया जाना चाहिए।"

(6) सरकार सम्बन्धी समस्या (Problem of Government) मारकार सम्बन्धी प्रथम भी राजनीतिक चिन्तम का विशेष केन्द्र रहा है और ग्राज भी है। सरकार राह्य, के कार्यों की पूर्ति का यन्त्र है। यह वह मशीन है जो राज्य की इच्छा को कार्यान्वित करती हैं। र्यह राज्य का कियात्मक रूप है और उसकी आत्मा मानी जा सकती है। ये प्रथन विवारको के मन-मानस को सदैव से मथते रहे हैं। सरकार का सगठन कैसा होना चाहिए ? सरकार के प्रतीनी अगु कार्यप्राणिका व्यवस्थापिका एव न्यायपालिका में परस्पर कौन से सम्बन्ध वाँछनीय हैं ? सरकार की ग्रीकि का केन्द्रीकरणं एक उपयुक्त स्थिति है यथवा उसका विकेन्द्रीकरणं किया जाना लाभदायक होगा ? ये सुभी प्रश्न श्राज पहले की अपेक्षा श्रीयक महत्त्वपूर्ण वन गए है।

(7) कानून के स्वरूप की समस्या (Problem of the Nature of Law) राज्य-व्यवस्था को सचालित करने के लिए काचन का निर्माश किया जाता है। कानून राज्य की ध्येय पूर्वि श्रौर उसके कार्य-पालन हेतु एक श्रनिवार्य सस्थान है। कान्न के सम्बन्ध में उठने वाले विश्विल प्रश्नी में विशेष ये हैं कि कानून का स्वभाव क्या है? कानून बनाने का प्रधिकार किसे होना जाहिए थें कानन शासक की इच्छा की श्रमिन्यक्ति है या जनता की सामान्य इच्छा की? कानून का स्वतन्त्रता एव व्यक्ति से क्या सम्बन्ध है? कानून को नागरिकों के ब्रधिकारों एवं कत्तंत्र्यों के सन्दर्भ में किस प्रकार मृत्यांकित किया जाए ?

भारतीय विचारको ने कानून के मूल स्रोत धर्मशास्त्रो की व्यवस्था एवं रीति-रिवाली की माना है। रोमन विचारक भी रीति-रिवाल को कानून का प्रधान स्रोत मानते हैं। 13वी शताब्दी से वहीं इस नवीन विचार का ब्रारम्भ हुया कि कानून राजा हारा प्रजा के प्रतिनिधियी के साथ परामर्थ करके बनाई गई व्यवस्था है। वर्तमान काल की राजनीतिक व्यवस्थाएं कार्नून को राज्य की ईच्छा की प्रभिज्यक्ति मानती है जिसका निर्माण सर्वेसाधारण द्वारा निर्वाचित व्यवस्थापिका समाग्री होर्ग होना व चाहिए और जिसमे सामाजिक ग्रावश्यकताओं के अनुरूप समेग्रानुकृत सबोधन होने की जुंबाइस प्रावश्यक है। स्पष्ट है कि यह विचार ग्राष्ट्रानिक लोकतन्त्रात्मक विकास का फल है।

(8) नागरिकता के अधिकार एवं कर्त ज्यों की समस्या (Problem of Citizens' Duties and Rights) -- कानून से घनिष्ठ रूप से सम्बन्धित विषय है 'नोगरिकता के अधिकार एव कर्ताब्या नागरिक के प्रमुख ग्रामिकार कौन-कौन से हैं ? नागरिक ग्रामिकारों की सुरक्षा के श्रेष्ठ साधन मंग्रा होने चाहिए ? बादि महत्त्रपूर्ण प्रश्न राजनीतिक चिन्तन की विशेष सामग्रियों हैं। भार प्रश्निका करें

(9) राज्य के विभिन्न प्रकारों की समस्या (Problem of Different types of States)-राजनीतिक चिन्तन का एक प्रन्य प्रमुख प्रश्न राज्य के विभिन्न प्रकारी के हैं कि स्विटो-और-प्रस्तु के समय से ही पाश्चात्य विद्वान राजतन्त्र, लोकतन्त्र ब्राहि शासनं के विविध प्रकारी की दिवनेवा करते रहे हैं। भारतीय ग्रन्थों में भी त्रिविध प्रकार की शासन प्रणालियों का उल्लेख मिलता है (10) विभिन्न राज्यों के संस्वन्य की समस्या (Problem of Relationship of Different

States)-राजनीतिक चिन्तन की एक प्रमुख समस्या है-चिमिन्न राज्यो के पारस्यरिक असर्वन्या

मधेष है, राजनीतिक निरान की समस्याएँ बहमकी और अगुणित है। एक प्रमान समस्या में मार प्रमेश प्रमार उप-ममन्यार्ग भीर पित उनती भी उप-ममस्यार्ग करी हुई है। इसके प्रतिरिक्त नमन्त्राको पर वय-विकेष के माथ जिन्तन का स्थापन बदलता रहा है। मध्यकाल में यदि राज्य श्रीर पर्च के की च प्रताप का विवास नाम भा तो पिए है हो होगाहिएको में बाजनकीय और लोकतकीय

विद्धारनो के प्रतिपादन में पधिय यान की भीर यात काम का बदला हुआ कार्यक्षेप विशेष महत्त्वपूर्ण वन गया है। राजनीतिक परिस्थितयां श्रीर राजनीतिक विचारक

(Political Conditions and Political Thinkers)

राजनीतिए निस्तन के विकास पर सामाजिक वातायरण एव राजनीतिक परिस्थितियो पना क्रमभनी का गरण प्रभाव परना है। राजनीतिक विचारकों ने केवन वीद्विक स्तर पर ही विचार नहीं रिया है बल्कि प्रपनी समकालीन परिन्धितियों के निरीक्षण एवं अनुभव के आधार पर भी गम्भीर चिन्तन गरके रुख परिणाम निकाले है। ये परिणाम परिवर्तनशील परिस्थितियों से निरन्तर रूप मे प्रभावित होते रहते हैं ग्रीर साथ ही नवीन परिगामी को जन्म भी देते हैं। एथेस्स के लोकतन्त्र द्वारा नवरात को जिपपान का दण्ड दिए जाने की घटना ने प्लेटों को यहां मर्मान्तक याघात पहेँचाया था। ट्रमलिय उसने भ्रमने प्रस्य 'रियदिएक' में तत्कालीन गोकनन्त्र की कद मालोचना की और एक ऐसी मादस नगर-रायस्या प्रस्तुत की निमम प्रामकगए। एक मुनियोजित एव निश्चित द्वर्ग से प्रशिक्षित दार्शनिको का कतीन वर्ग होगा । इसी प्रकार कार्ल-मार्ग्स की विचारधारा के प्रनेक मिद्रान्त उसके प्रपत्ने व्यक्तिगत कट ग्रनुभवो ने जन्मे हैं। उसने स्वय ग्रौद्योगिक युग मे पुँजीपतियो द्वारा निर्धन श्रमिको का ग्रसहनीय शीपण देखा था । यदि उमने यह तब कुछ न देखा होता अथवा उमका जन्म कुछ शताब्दियो पूर्व हम्रा होता तो ग्रनवरत वर्ग-सवर्ष के विवादपूर्ण सिद्धान्त पर सम्भवतः वह नही पहुँच पाता । ग्रतः यह कहना मर्वेथा युक्तिमगत् है कि राजदर्शन की रूपरेखा ग्रीर उसके विकास पर बाह्य जगत् की गहरी छाप पडती रही है।

यहाँ यह भी उल्लेखनीय है कि यद्यपि सामान्यत राजनीतिक विचारको के विचार अपनी समकानीन सामाजिक एव राजनीतिक परिस्थितियों के कारण सीमाबद्ध रहे है, किन्तु कुछ विचारको ने इन मीमाग्री को तोडने का भी प्रशसनीय प्रयास किया है। उन्होंने कुछ ऐसे सिद्धान्तो एव विचारो का प्रतिपादन फिया है जिनका महत्त्व एव प्रभाव सार्वकालिक एव सार्वदेशिक है। गाँधी के सत्य एव ग्रहिंसा के सिद्धान्त इसी श्रेणी में ग्राते हैं।

राजनीतिक सिद्धान्त मदैव परिस्थितियों की उपज ही नहीं होते अपितु ये नवीन राजनीतिक परिस्थितियों को भी जन्म देते हैं। रूसों ने फाँस की राज्य-कान्ति को उत्प्रेरित किया। उसने ग्रपनी पुस्तक 'Social Contract' मे सामाजिक सिवदा-सिद्धान्त के प्रतिपादन द्वारा फाँस की राजसत्ता के विरुद्ध व्याप्त ग्रसन्तोप को वाणी दी जो फाँस की राज्य-कान्ति मे विस्फोटित हुई।

इस विचार-वैविच्य का एक प्रमुख कारए। परिस्थितियाँ तो हैं ही, किन्तु एक ग्रन्य प्रधान कारए। भावात्मकताभी कहा जा सकता है। विचारको के बौद्धिक स्तर मे विभिन्नता होना एक स्वाभाविकता है। परिस्थितियो व वातावरण को समक्षकर सही परिएगम निकालने की क्षमता भी ब्रतग-ब्रलग होती है। साथ ही व्यक्तिगत रुचि एव संस्कार भी एक से नहीं होते, ब्रतः वस्तु-परक ब्रन्तर न होते हुए भी विचारकों में भावात्मक ब्रन्तर की विद्यमानता एक सहज ब्रनिवार्यता है। परिग्रामस्वरूप एक ही वस्तु-स्थिति ब्रलग-ब्रलग व्यक्तियों में ब्रलग-ब्रलग एवं परस्पर विरोधी प्रति-क्रियाओं के रूप में प्रस्कृटित होती है।

उपर्युक्त कारणों के फलस्वरूप राजनीतिक विग्तन कभी किन्ही प्रश्तों के झिन्तम उत्तर प्रस्तुत नहीं कर सकता। राजनीतिक चिन्तन अपने प्राप्त में सबैव सापेक्ष ग्रीर प्रपूर्ण होता है। आज के समाबान अथवा निष्कर्ण कल की नवीन परिस्थितियों में अपूर्ण एतं आन्त मिद्ध हो सकते हैं। साथ ही समस्याधों के सापेक्षित महत्त्व में भी प्रन्तर आ जाता है। ऐसी अवस्था में यह जिज्ञासा स्वामाविक है कि फिर राजनीतिक चिन्तन के प्रध्ययन की उपयोगिता क्या है।

राजनीतिक चिन्तन के श्रध्ययन की उपयोगिता श्रीर महत्त्व

(Utility and Significance of Political Thought)

राजनीतिक चिन्तन के अध्ययन की उपयोगिता पर विचार करते समय सर्वप्रथम ऐसे विचारक सामने आते हैं जो इसे एकदम निरयैक, अनावश्यक और हानिकारक मानते हैं। इस सम्त्रन्य मे कुछ प्रमुख मत उल्लेखनीय माने जाते हैं—

(1) "राजनीतिक चिन्तन भगवान् को प्रपित की हुई कुमारी के समान वाभ है।"1

—वेकन (Bacon)

(2) "वे देश सौभायकाली है, जिनके पास कोई राजनीतिक दर्शन नही है। राजदर्शन या तो अभिनव क्रान्ति की सन्तान है या भावी क्रान्ति का खोतक है।"

—लेस्ली स्टीफेन (Leslie Stephen)

(3) "लोगों में राजनीतिक सिद्धान्त बनाने की प्रवृत्ति उत्पन्न हो तो यह कुशासित राज्य का एक निश्चित लक्षण है।" — वर्क (Burke)

(4) "राजनीतिक तत्त्व-चिन्सन करने वाले दार्शनिक उन व्यक्तियों के समान हैं जो पहले तो पैरो से घूल उडाते हैं और फिर यह शिकायत करते हैं कि उन्हें कुछ विखाई नहीं देता।"

—वर्कली (Berkley)

राजनीतिक चिन्तन के अध्ययन के ये आलोचक अपने पक्ष मे अनेक शुक्तियों देते हैं। इनका कहना है कि यह दर्शन कोरा विचारात्मक और काल्यनिक है। यह वस्तु-िह्यति की उपेक्षा करता है। इसके छारा जिल्ल प्रम्भों के कोई अन्तिम और पूर्ण जतर नहीं विष् जा सकते। समाज की परिस्थितियों में निरन्तर परिवर्तन होते रहते हैं और इस कार्रण इन पुराने राजनीतिक विचारों की उपयोगिता पटती रहती है अद्यार कोई भी दर्शन हमारा सही मार्गदर्शक नहीं हो सकता। राजनीतिक विचनत को इस प्रकृति पर वार्कर ने इन घट्यों में व्यंग किया है—"राजनीतिक विचार का प्रत्येक प्रोनेसर यह अनुभव करता है कि उसके प्रतिदेशक अन्य सभी प्रोफेसर कुछ सन्देहप्त वालों को स्वय-विद्ध तथ्य मानकर उनके प्राधार पर तर्क, कर रहे हैं, उनके युक्तिकम की सत्यता सन्देहप्रद है—प्रोर उनके द्वारा इनते पत्रिकों जो नो विष्रा परिशास निव्धिवत कर ये गवत हैं।"

उपर्युक्त तर्कों से सत्य का पर्याप्त सण विद्यमान होते हुए भी यह कहना सत्य से कतराता होगा कि राजनीतिक चिन्तन के अध्ययन की उपयोगिताः और महत्त्व आधुनिक युग में घट रहा है। पक्ष के तर्कों को सक्षेप में निम्नुलिखित सकेतों में प्रकट किया जा सकता है—

(i) राजनीतिक विचार मानव-इतिहास पर गहरा प्रभाव डाजते है । ये व्यक्ति को सामाजिक फ्रॉन्तियाँ करने की प्रेरणा देते है। 18वी खताब्दी की फ्रेच राज्य-क्रॉन्ति और 20वी सदी की वोल्येविक क्रॉन्त इसके मुख्यर उदाहरण हैं। इस् प्रकार की क्रॉन्तियाँ मानव-समाज को खागे ठढ़ाने वाली सिद्ध हुई है। इससे प्राधुनिक जीवन में स्वतन्त्रता, समानता और वन्युत्व की भावनाख्रों को वल मिना है।

1 "Like a virgin consecrated to God, it is burren "-Bacon, Quoted from Wayper, op. cit., p 3.

- (१६) राहनीति (चनार ने मानमन द्वारा दिन ह्ववदार में प्रमुक्त होने बाली राजनीतिक परिभावायों या द्वान कि हमा है। मार ही राजनीतिक तहरी के बचार्य रवस्त का भी बोध होता है। मार ही राजनीतिक तहरी के गही बचीं को जान पाते हैं। हमें पता राजनीतिक तहरी के गही बचीं को जान पाते हैं। हमें पता राजनी कि इन विभिन्न परिभाव परिभाव कि स्वारणीयों के नीहें कौन-कौननी भावनाएँ रही हैं और उपमें बच्च, कैने एवं किन घर्नों में किनने परिचर्तर होने रहें हैं बचा बर्तमान काल में इनका बचा हमूँ रिया मा सरका है।
  - (१) राज्नीनिक परिभाषाओं और नद्यों के स्थार्थन्वरण को यानने का एक और भी वडा आप है। दनके तथा राज्नीतिक क्षेत्र में त्यारा झान परिष्य होता है। जनतन्त्र के युग में यह झान राजनीनिक अराधों के श्वामक प्रचार ने नागरिकों की रक्षा करता है।

(vi) राजारान के गरवनन में हम प्राचीन राजनीतिक वार्णनिकों की विचारधाराओं को जानने का प्रयाम करने ?। इनको जानकर चाहे हम प्रविक विद्वान, कुकान और दूरदर्शी न वन सकें, किन्तु उसमें तोई मन्देश नहीं कि ये हमें अनेक गतिविधों से वचाने में सहायक सिद्ध होती है। राजनीतिक विन्तत में इनिहान का यह जान हमें सचैत करता रहता है और नए इंग संसमस्याओं को देखने, ममजने एवं गानकोंने की प्ररूपा देता है।

(vii) इस दर्णन के श्रध्ययन से वर्तमान इतिहास की घटनाग्रों और समस्याग्रों के समक्ष्में में भी पर्याप्त महायता मिनती है। वर्तमान ममस्याएँ ग्रतीत की परिस्थितियों से उत्पन्न होती हैं इसिलए ग्रतीत के राजनीतिक सिद्धान्तों का जान प्राप्त करके ही हम वर्तमान को भली प्रकार समझ सकते हैं। इन्हें ठीठ प्रकार में न ममभ पाने पर हमें श्रापुनिक समस्यायों का समुचित समाधान नहीं मिलता। राजनीतिक विन्तन के इतिहास द्वारा हमें विभिन्न देशों के विभिन्न मन्तव्यों और विचारों का बोध होता है। हम इनके ग्रव्ययन द्वारा अपने देशों की राजनीतिक व्यवस्था में कुशवता ला सकते हैं श्रीर अपने समाज के उज्ज्यल भविष्य के निर्माण का प्रयत्न कर सकते हैं। अन्य देशों के श्रादशों, विचारों और सिद्धान्तों को समझकर उन्हें प्रपने प्रमुख्य दाल सकते हैं। उन्हें नवीन रूप से ग्रपने सविधान में स्थान देकर हम प्रपने उपयोग में ला सकते हैं। उदाहरणार्थ, भारतीय सविधान के चीथे भाग की वारा 39-45 में उन सिद्धान्तों का प्रतिवादन किया गया है जिनके श्रमुसार भविष्य में राज्य की नीति का सवालत किया जाएगा। इनमें से श्रीकर्तीय सिद्धान्त पश्चिम की राजनीतिक विचारधारा से श्रमुप्राणित है।

(viii) राज-दर्णन का ज्ञान हमारी राज्य सम्बन्धी जिज्ञासा को शान्त करने में भी बहुत कुछ सहायक हो सकता है। राज्य की उत्पत्ति, उसका विकास, लक्ष्य और प्रयोजन आदि के प्रश्न हमें सदैद विचतनशील रहने के लिए चुनीती देते हैं। इनके उत्तर सीचना राजनीतिक जागरण का एक चिह्न है और यह चिन्तत हमारे बौढिक विकास एव आनन्व के लिए प्रमिनाये है। राजनीतिक चिन्तन के इतिहास को नतन से हो दिव्य सिट पिनती है।

8 पाश्चारय राजनीतिक विचारो का इतिहास सार रूप से यह निविवाद रूप से कहा जा सकता है कि राजनीतिक चिस्तन की ग्रह्म

सार रूप में यह निर्विवाद रूप से कहा जा सकता है कि राजनीतिक जिन्तन का ग्रध्ययंत्र अग्रप्त जपयोगी और महत्त्वपूर्ण है। मैक्सी ने ठीक ही कहा है कि—"राजनीतिक दर्णन मानव-ध्यवहार के पीछे प्राज भी महत्त्वपूर्ण चालक णक्तियाँ है और ग्रतीत में सदैव रही हैं।"

यूरोपीय एव अयूरोपीय विचार (European and Non-European Thought)

विभिन्न देशों के समय-समय पर विविध राजनीतिक विचारधाराओं का, उदय हुआं है, किर भी राजदर्शन के प्रध्यम का आरम्भ प्राचीन यूनानी विचारकों से किया जाता है। यूरोप के प्रतिरिक्त प्राचीन भारत, मिस्न, चीन, वेबीलोन, ईरान, सीरिया झादि देशों में भी राजनीतिक विचारों का किसी न रिसी रूप में अस्वयुव्ध हुआ है। इन देशों की महान और प्राचन जातियाँ राजनीतिक दिव्द से प्रध्यम समुद्ध थी। उचाहरणावं, भारतीय प्रत्यों (रामायण, महाभारत, शुक्रनीति झाटि) में ऐसे कितने ही राजनीतिक विचार पाण जाते हैं जिनकी तुजना किसी शो अध्वद्धतम यूरोपीय राजनीतिक विचार पाण जाते हैं जिनकी तुजना किसी शो अध्वद्धतम यूरोपीय राजनीतिक विचार के विचार के स्वाचन से सी रोगे व्यक्ति उत्पाद हुए हैं जिनकी पैरीक्तीज, सीजर, जस्दीनियन, बातीमेन, फंडरिक और वैगोसा के साथ प्रासानी से तुलना की जा सकती है गे यह ठीक ही कहा जाता है कि—"भारत में भी ऐमे व्यक्ति उत्पाद हुए हैं जिनकी पैरीक्तीज, सीजर, जस्दीनियन, बातीमेन, फंडरिक और वैगोसा के साथ प्रासानी से तुलना की जा सकती है और जो प्रथमें गुणों के वल पर अपने यूरोपीय समकानीनों एव ममकक्षी को खुनोती दे सर्वत है गे वासन में प्राचीन में प्राचीन में प्राचीन मारत में राजसीत स्वच्छ के प्रचीनकाल में हैं गि महामारत और कौटिल्य के प्रवेशास्त्र के प्रचुली का सिंग करने वाले आचारों की सर्व्या कम नहीं हैं। महामारत और कौटिल्य के प्रवेशास्त्र के प्रचुली का निर्माण किया प्रया चा। किन्तु यूरोपीय विदानों ने अन्य प्राचीन जातियों के राजनीतिक चिन्त की प्रवहेलना की और यह विध्यास व्यक्त किया कि राजनीतिक विचार की प्रवहेलना की और यह विध्यास व्यक्त किया कि राजनीतिक विचार की प्रवहेलना की और यह विध्यास व्यक्त किया कि राजनीतिक विचार की प्रवहेलना की और यह विध्यास व्यक्त किया राजनीतिक विचार की प्रवहेलना की भी और विश्वस विचारी कर जननीतिक विचार महान की प्रवहेलना की भी प्रवहेलना की भी प्रविच्य क्षा कि प्रविच्य की स्वाच के सालनीतिक विचार की स्वच्य की स्वच विचार के स्वच्य स्वच विचार के स्वच्य से स्वच्य स्वच्य की स्वच्य स्वच किया कि स्वच्य से स्वच्य किया किया कि स्वच्य से स्वच्य से

भारतीय एवं ग्रन्थान्य प्राचीन जातियों के राजनीतिक चिन्तन की वो ग्रवहरूना यूरोपीय लेखकों ने की है. उनके दो कारण हो सकते हैं —

(i) पूर्वी दार्शनिको के विचार यूनानी विचारो की भाँति यूरोपीय सभ्यता के ग्रग नही वने ।

(n) पूर्व के देशो मे और वह भी विशेष रूप से भारत में, राजनीतिक विचारघारायों को यूनानियों की भौति स्वतन्त्र रूप से लेखबढ़ नहीं किया गया । प्राचीन भारत में इस तरह का जो महत्त्वपूर्ण साहित्य था उसका अधिकांश भाग आज भी प्राप्त नहीं है ।

राजनीतिक चिन्तन के वर्तमान । श्रध्ययन की परम्परा पाश्चात्य श्रथवा यूरोपीय राजनीतिक विचार तक ही सीमित है जिसे तीन भागो मे विभाजित किया जाता है—

(1) प्राचीन राजनीतिक राजदर्शन (प्रारम्भ से 5वी शताब्दी तक)।

(2) मध्ययुगीन राजनीतिक राजवर्शन (5वी शताच्दी से 15वी शताच्दी तक)।

(3) ग्रवीचीन (ग्राधुनिक) राजनीतिक राजदर्शन (15वी शताब्दी से ग्राज-तक)।

इनमें से प्रत्येक युग की अपनी विशेषताएँ हैं। प्राचीन राजदर्शन का केन्द्र विन्धु नगर-राज्य, था। इसे सामाजिक सगठन का सर्वोत्तम एवं पूर्ण रूप समझा जाता था। इस समय राजदर्शन का चरित्र प्राचार-प्रवान था। नगर-राज्यों के लोप होने पर इस युग का अन्त हुआ। वाद में रोमन-साम्राज्य एव ईसाई धर्म के अम्युदय'ने एक नवीन सामाजिक ज्यवस्था को जन्म दिया।

मध्य पुंत के दर्शन का द्याचार सार्वभीमवाद (Universalism) रहा। इस संमय विवव-राज्य की कल्पना की गई और राजनीतिक 'चिन्तन का केन्द्र-चिन्दु प्राचार न होकर घम बन पाया। राज्य एवं के पारस्परिक सम्बन्ध की समस्या इस ग्रुग के विचारको के मन-मानस का मन्यन करती रही।

मध्यकालीन युग को प्राप्नुनिक रूप देने का काम पुनर्जागरण (Renaissance) एव सुधार (Reformation) आन्दोलनो ने किया एव सार्वभीमवाद का स्थान शर्ने गानैः राष्ट्रीय राज्य ने ग्रहण कर लिया जो ग्राधुनिक चिन्तन का प्रमुख केन्द्र-दिन्दु है 1

<sup>1</sup> Marcy . Political Philosophies, pp 1-2

यूनानी राजनीतिक चिन्तन ; जीवन और राजनीति का यूनानी हृष्टिकोण, नगर-राज्य

(Greek Political Thought : Greek View of Life and Politics, City-States)

राजनीतिक चिन्तन की उत्पत्ति के सम्बन्ध मे प्राय. दो मुख्य प्रश्न चठते है—तथा राजनीतिक चिन्तन की उत्पत्ति यूनान मे हुई थी ? यदि नहीं, तो यूनान को राजनीतिक चिन्तन का जनक क्यो माना जाता है ? यूनानी राजनीतिक चिन्तन ग्रीर जीवन तथा राजनीति के प्रति यूनानी दिष्टकोग्ण पर विचार से पूर्व इस जिज्ञासा का समाधान ग्रावश्यक है।

यूनान में क्रमबद्ध राजनीतिक चिन्तन का उदय ? (Origin of Systematic Ptolitical-Theory in Greece)

अधिकांश पाश्चात्य विद्वानों की घारणा है कि राजनीतिक चिन्तन को जन्म देने का श्रेय यूनानियों को है श्रीर उसे विकसित करने का कार्य यूरोपवासियों ने किया है, इन क्षेत्रों में पूर्व के देशों का कोई विशेष योगदान नहीं हैं। बार्कर (Barker) ने जिखा है कि "राजनीतिक चिन्तन का श्रीगर्एश यूनानियों से ही होता है। उसके जन्म का यूनानी मानव का शान्त तथा स्वच्छ तक बुद्धिवाद (Rationalism) के साथ सम्बन्ध है। " विन्त (Dunning) के ब्रनुसार "यूरोप के श्राय ही केवल ऐसे व्यक्ति है, जिनके साथ पराजनीतिक" (Political) खब्द का उचित वह में प्रयोग किया जा सकेता है। " वि

बार्कर ग्रादि विद्वानों के कथन से यदि यह अर्थ लिया जाए कि यूनानियों से पूर्व की अन्य सभी सम्पताएँ राजनीतिक बच्चि से बजर थी तो यह ग्रुक्ति-समत् नहीं होंगा. 1 यह मानना सर्वथा अनुषित लगता है कि भारत, मिल, ईरान, चीन, वेबीलोन आदि देशों में, जहाँ की सम्यताएँ आज के लोगों के लिए भी ईच्यों का विषय लगती है वहाँ कोई राजनीतिक वितान नहीं थी। इतिहासकारों और प्राचीन वस्कु-वेताओं की ग्रांचों के ग्रांचों पर यह प्रमाणित किया जा जुका है कि इन देशों में भी राजनीतिक मस्थाओं का निर्माण हुआ और राजनीतिक समस्याओं पर काभी गहन तथा मौलिक विन्तन भी किया गया। इन देशों के विचारकों ने बहुत से महत्त्वपूर्ण राजनीतिक निकर्ण निकाले और राजनीतिक अववारणाएँ भी प्रस्तुत की। इन श्रवधारणाओं के विकासत रूप कालान्तर में पश्चिमी सवार में पुनर्चाणित हुए। प्रत्न तो लोक पाश्चास्य विचारक में यह स्वीकार करते हैं कि केवल यूनानियों को ही राजनीतिक प्रमत्न हुए। प्रत्न तो लोक पाश्चास्य विचारक भी यह स्वीकार करते हैं कि केवल यूनानियों को ही राजनीतिक चिन्तन का जन्मदाता होने का श्रेय देना वास्तविकता को नकारता है। इतिहासकार

Barker . Greek Political Theory (Hindi Trans ), p 1

<sup>2</sup> Dunning : A History of Political Theories-Ancient & Medieval, p. XX.

10 पाश्चात्य राजनीतिक विचारी का इतिहास

गैटिल (Gettel) का अभिमत है कि "जिन प्राच्य जातियों के प्राचीन ग्रन्यों मे सबसे अधिक राजनीतिक चिन्तन के दर्शन होते हैं, वे हिन्दू, चीनी और यहूदी थे ।" मैक्सी (Maxey) के अनुसार भी "हजारे वर्ष पुरानी सम्यताओं के ज्ञान से हमे यह ज्ञात होता है कि इन विजुप्त युगों की जातियों का राजनीतिक चिन्तन वस्तुत कितना सम्पन्न और विस्मयकारी था। विचार और व्यवहार—दोनों ही क्षेत्रों मे उन्होंने यूरोपीय विचारों की पूर्व-घोषणा की, उनके समकक्ष विचारों की सृष्टि की और एक सीमा तक तो कुछ ऐसे विचारों का शिकान्यास भी किया जो आगे चलकर यूरोपीय राजनीतिक चेतना मे प्रस्कृटिन हुए !" "

लेकन यदि बार्कर के कथन का यह आयाय लिया जाए कि यूनानी सम्यता से पूर्व की सम्यताओं मे राजनीतिक चिन्तन का कमबद्ध और वैज्ञानिक विश्लेपए। नहीं हुआ था तो यह काफी सीमा तक सही है। किमक एव भू खलावद राजनीतिक चिन्तन के जन्मदाता यूनानी ही इसलिए माने जाते हैं कि यूनान मे ही इस राजनीतिक चिन्तन को सर्वप्रथम कमबद्धता प्राप्त होती है। भैक्तिनवेन के अमुसार—"राजनीतिक सम्बन्ध पर विचार-विमां की जो बारा यूरोपियन जगत् ते तथा यूरोपियन स्कृति से प्रभावित देशों मे वह रही है उसका आरम्भ यूनानियों से ही हुआ है।" इसका एक प्रमास्य सह है कि राजनीति से सम्बन्ध एखने. वाले प्रनेक महत्त्वपूर्ण यव्द और परिभाषाएँ आज भी यूनानी भाषा की ही है। लोकतन्त्र, कुलीनतन्त्र, अल्पतन्त्र, निर्मुख राजनात्र आदि विभिन्न आसत्तों के स्वरूप का आन्वेषण और मूल्यांकन सर्वप्रथम यूनानियों ने ही किया था। उन्होंने ही सर्वप्रथम यह विचार व्यक्त किया कि ऋतुओं के चक्त की भीति ही राज्यों का भी परिवर्तन-चक चलता रहता है। राजतन्त्र कमध-तिरकुष राजतन्त्र (Tyranuy), क्लतनन्त्र (Aristocracy), अल्पतन्त्र (Oligarcby) तथा प्रजातन्त्र (Democracy) परिवर्तित होते रहते हैं। इसमें कोई सन्दे नहीं कि "आसन-प्रणालियों ये परिवर्तने का चक्राकार नियम यूनानियों की महान् खोल थी। उनके परिवर्तन के इस कम में सत्यता चाहे न ही, किन्तु परिवर्तन का यह विचार नितान्त रुत्य था।"

यूनानियों ने विवेक् द्वारा प्रत्येक वात का समाधान करने का प्रयत्न किया। वे जिन्तन के द्वारा निकलों पर पहुँचने की कोशिया मे क्षप्रणी थे। अपने अनुभव और विवेक् से वे अपने सिद्धान्तों का प्रतिपादन करते थे। उन्होंने राज्य की सभी समस्याधों का वैद्यानिक अध्ययन आरम्भ कर एक परिपादी कायम की। इसीलिए जिममें ने लिखा है—"यूनानियों की सबसे वेडी देन यह हैं कि उन्होंने राजनीतिक चिन्तन का प्राधिकार किया।"

यूनानी राजनीतिक चिन्तन का सर्वोत्कृष्ट स्वरूप प्लेटो (Plato) तथा घरस्तू (Anstotle) की रचनाओं मे मिलता है। उन्होंने प्रपने प्रध्यान का विषय 'राज्यों एव समसामियिक प्रश्नों को विषय 'राज्यों एव समसामियिक प्रश्नों को विनाय और उनका क्रमवद विश्लेषया भी किया। प्लेटो ने 'Republic' नामक प्रपनी प्रपन कृति में एक प्रावर्ष राज्य की परिकल्पना की और उसके प्रपेक्षित स्वरूप का विनाय किया। प्लेटो की एव प्रस्तु ते भी राज्य कीर उसकी समस्याओं के सम्बन्ध में प्रपने विनाय को अभिव्यक्त किया। इन विचारकों ने प्रपने राज्योतिक विचारों को व्यवस्थित रूप में सामने रखा। प्लेटो और अरस्तु ते पूर्व की यूरोपीय जातियों के विचारकों ने कोई ऐसे महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ नहीं जिसे जिनकी तुलना 'Republic Politics' से की जा सके और यदि उन्होंने कोई ग्रन्थ सम्भवतः जिसे में हो तो प्राज ने प्राप्य नहीं है। यूनानी विन्तन से पूर्व कोई लिपबद्ध एवं कमवद्ध राजनीतिक चिन्तन नहीं मिलता। प्राप्नीकृति विचारकारा का विकास यूनानी चिन्तन के प्राधार पर हुआ है नयोंकि 'जीवन के प्रति प्ररोप का जो इर्यास है, उसकी समस्त सूमकाएं प्राविकाल से ही यूनानियों द्वारा स्थात है, उसे समस्त्रों का जो प्रयास है, उसकी समस्त सूमकाएं प्राविकाल से ही यूनानियों द्वारा स्थाति कर के निर्मात दुई है। जब तक स्वरूपी एतिहासिक जगत् को जानने का प्रयत्न नहीं करेता तब तक

<sup>1</sup> Gettel 'History of Political Thought, p 24. 2 Maxey: Political Philosophies, p 8.

<sup>3</sup> Livingstone . The Legacy of Greece, p 331

यूनानी विचार ग्रीर घारणाएँ ग्रादि उसके लिए श्रपरिहार्य रहेगे, क्योंकि उनके विना वह ज्ञान सम्भव ही नहीं है।"

उपयुँक्त प्रसग मे एक प्रश्न यह उठता है कि अन्य प्राचीन जातियाँ कमबद्ध राजनीतिक चिन्तन देने मे क्यो असफल रही ? इसके उत्तर मे यहाँ केवल इतना कहना ही पर्याप्त होगा कि प्राचीन मारत, चीन, मिल आदि देशों के निवासी आध्यारिमक समस्याओं की ओर अधिक रुचि और निष्ठा के साथं आकृष्ट हुए । उनका मन राजनीति जैंचे सीसारिक विषय में कम रमा । साथ ही इन देशों में विशाल एव विस्तृत साम्राज्यों की स्थापना रही । इस कारएा जनता राजनीतिक जीवन से कोई प्रस्थक्ष सम्बन्ध स्थापित न कर सकी । इसके विपरीत आधीन भूनानी प्रायद्वीप में छोटे-छोटे नगर-राज्यों की सम्बन्ध स्थापित न कर सकी । इसके विपरीत आधीन भूनानी प्रायद्वीप में छोटे-छोटे नगर-राज्यों की सम्बन्ध स्थापित न कर सकी । इसके विपरीत आधीन आधान में हैं और उनमें तेजी से परिवर्तन प्राप्त प्राप्त नामरिकों का राजनीतिक जीवन से व्यावहारिक एवं प्रत्यक्ष सम्बन्ध बना रहा । साथ ही यूनानी जीवन-प्रवृत्ति भी अनुभव और विवेक के सिद्धान्तों का प्रतिवादन करने की और अभिमुख रही । धार्मिक तप्त उन्हें अधिक आकर्षक प्रतीत नहीं हुए । राजनीतिक विच्तन के विकास में यूनानी नगर-राज्य का प्राप्त वाजने (Bowle) के खब्दों में, "राजनीतिक चिन्तन के विकास में यूनानी नगर-राज्य का प्राप्त एक आवारभूत महस्व रखता है । निकट पूर्वी साम्राज्य की भारी दिनचर्या, मिल और मेसोपीटामिया की नौकरशाही 'ओल्ड टेस्टामेट' के जीह युज के धाताताइयों का बुद्धिहीन अनुत्तरायित्व नण्ट हुआ और एक नई वस्तु का उद्शव हुआ । कल्पनापूर्ण बुद्धि की स्वतनक की इति, सूक्ष्मतम भावों को व्यक्तित करने वाले विचारों तथा खब्दों के निर्माण, यूनानी आवर्षों का एक उद्देश्य तारम्य ये सब वातें राजनीतिक चिन्तन के जगत में महानतम् प्रवित्ते का सूचना विती हैं। "\*

## यूनान में राजनीतिक चिन्तन के उदय के कारण

(Reasons for the Origin of Political Thought in Greece)

क्रमिक एव श्रु खलावद्ध राजनीतिक चिन्तन के जन्मदाता यूनान मे ही सर्वप्रयम राजनीतिक दर्जन अर्थवा चिन्तन का उदय क्यो हुआ ? इसके अनेक कारण है, जिनकी विवेचना यहाँ अपेक्षित होगी।

- (1) भौगोलिक स्थिति—यूनान सम्यता के दो भू-खण्डो के मध्य वसा था। इसके पूर्व में असीरिया और दक्षिया में मिल्ल था। राजनीतिक महत्त्व की द्यांचर में नगण्य फीनीसिया के व्यापारियों ने जनको सम्यता का सन्देश दिया और ऐसा, करने में उन्होंने उनकी स्वतन्तता पर कोई कुठाराधात 'नहीं किया। परियामस्वरूप यूनानियों को स्वतन्त्र रहते हुए अपनी सम्यता के निरन्तत दिकास को प्रेरणा मिलती रही और उन्होंने इस अवसर का पूरा-पूरा लाभ उठाया। अपनी विशिष्ट भौगोलिक स्थिति एव उपरोक्त तथ्यों के कारण यूनानियों नो राजनीतिक विन्तन के उदय को पर्योग्त वल मिला।
  - (2) जिज्ञासा-वृत्ति—राजनीतिक दर्शन के उदय के लिए यह स्वाभाविक है कि लोगों में विवेक्-चुढि और उन्प्रुक्त जिज्ञासा-वित्त हो। अरस्त् के ये शब्द सर्वया सत्य है कि—"स्वत मतुष्य जानना चाहते हैं। आप्त्रवं की भावना उन्हें दार्शनिक वनाती है—दर्शन का एकमात्र लोत यही है।" यूनानियों में यहीं भावना प्रवत रूप से विव्यमान थी। ईसा के जन्म से 500 वर्ष पूर्व तक यूनानी जातियों ने वालकान उपत्यका के उत्तर तथा इन्ज्यासायर से ईजियन सागर तक के विभिन्न प्रदेशों (वर्तमान यूनान, कीट और तब एशिया) को जीत कर अनेक छोटे-छोटे नगर-राज्यों की स्थापना कर ती थी। ये आकर्षता किसी निष्टिक वर्ष-संस्कृति एव परम्परा के प्रयुवायों नहीं थे। इनके विचारों को नियनित करने वाली कोई प्रयान वर्ष-संस्कृति एव परम्परा के प्रयुवायों नहीं थे। इनके विचारों को नियनित करने वाली कोई प्रयानी पामिक अथवा राजनीतिक परम्परा भी नहीं थी। ये लोग मूलत: जिज्ञानु थे। कीट एवं मिस्र की प्राचीन ब्रोर अध्यक्षिक उन्नत सम्मताओं के सम्पर्क में आरो पर इनमें

<sup>1</sup> Mayor : Political Thought-The European Tradition, p. 7.

<sup>2</sup> John Bowle: Western Political Thought, p 42.

12 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

यह इच्छा बलवती हुई कि ये नई वस्तुओं को देवें, खोर्जे एवं समर्हें। इसी जिज्ञासा-वृत्ति के कार्रण यूनानी विचारकों ने विवय की उत्पत्ति और राज्य सम्बन्धों मौलिक प्रथनों पर चिन्तन आरम्भ किया।

- (3) विवेक-बुद्ध-प्रवल जिज्ञासा-वृत्ति के साथ-साथ यूनानियों में विवेक-बुद्धि की भी कमी नही थी। वे विवेक द्वारा रहस्यों का उद्घाटन करना चाहते थे। वे चिन्तन के द्वारा निष्कर्पों पर पहेंचना चाहते थे । उनका ऐसे विचारों में विश्वास नहीं था कि अमुक छटना अथवा अमक तथ्य का मूल कारण ईश्वर अथवा प्रकृति है। धर्म मनुष्य की तकंशीलता की जुण्डित करता है और धार्मिक तत्त्व की रहस्यात्मकता के प्रति युनानियों का कोई विशेष आकर्षण नहीं था। वे अनुभव और निवेक से अपने सिद्धान्तो का प्रतिपादन करने की इच्छा रखते थे। भारत, चीन, मिस्र आदि की प्राचीन सम्यताएँ प्रकृति की उदारता का परिणाम थी। इन देशों के निवासियों की विमा ग्रधिक व्यावहारिक चिन्तन और परिश्रम के ब्रावश्यकता की संभी वस्तुएँ प्रकृति की कृपा से सहज उपलब्ध थीं। अत राजनीतिक चिन्तन के लिए आवश्यक व्यावहारिक बुढि का विकास उन देशों में इतना नहीं हो पाया जितनी कि यूनान मे यूनानियों को परिश्रम एवं विवेक-वृद्धि हारा श्रपनी श्रावश्यकतात्रों की पूर्ति करनी पहती थी। वे ब्रालीचना एव सामूहिक वाद-विवाद मे ब्रास्था रखते थे ब्रीर किसी भी वस्तु को परखने श्रीर तर्क की कसीटी पर कसने के वाद ही उसे स्वीकारते थे। जीवन की विभिन्न समस्याओं के वारे मे मीमाँसा करना उनका प्रिय विषय था। स्वतन्त्र वाद-विवाद मे उनकी गहन रुचि थी। सत्यान्वेषण का श्रनुरागं, बुद्धिवाद, तकं, विंचारो की स्पष्टता, ग्रालोचक वृत्ति ग्रादि इन सभी बातो ने यूनानियों में उच्च-कोटि के चिन्तन की क्षमता उरपन्न की। बुद्धि और तर्क-प्रधान जीवन के धनी होने के कारए। वे राजनीतिक दर्शन के जन्मदाता के रूप मे प्रकट हुए।
  - (4) व्यक्ति की महत्ता का ज्ञान—राजनीतिक चिन्तन के उदय के लिए एक ग्रावश्यक वर्त यह भी है कि व्यक्ति अपनी महत्ता के परिचित्त हो। जब तक व्यक्ति को स्वय की महत्ता का ज्ञान नहीं होगा तब तक वह जीवन की मुख्यवान नहीं मानेगा। यह सत्ता एव उससे सम्बन्धित जीवन की अनेकानेक समस्याओ पर भी विचार नहीं कर सकेगा। पूर्वकालीन सम्यताओ में मनुष्यों के जीवन की कुछ ऐसी ही स्थिति थी। उच्च और प्रतिक वर्गों की प्रवक्तियों का बिल्दान दिया जाता था। मानव-जीवन का यह मृत्य राजनीतिक चिन्तन के उदय के लिए उपगुक्त चुनीती नहीं था। दास-प्रया के होते हुए भी यूनानी वार्गनिक जीवन के महत्त्व की समझते थे। उन्हें अपनी महत्ता का भान था। वे राजकीय कार्यों में भाग लेते थे और ग्रपने अधिक ग्रों समझते थे। इस तरह यूनान की दवा राजनीतिक दर्शन के उदय के अनुकूल थी और यूनानी विचारक राज दर्शन अथवा राजनीतिक चिन्तन के जन्यदाता वन सके।
  - (5) भानव सुल्य—व्यक्ति की महत्ता के साथ-साथ यूनानी मानवतावाद में भी विश्वास रखते थे। इस प्रायद्वीप में राजनीतिक चिन्तन के विकास का एक वडा कारए यह या कि यूनानी देवताओं की कल्पना भी मंनुष्यों के रूप में की गई है। उनके चिन्तन का केन्द्रीय विषय मानता था। सुकरात की मान्यता थी कि— "तर्वश्रेष्ठ अनुसन्धान इस विषय का श्रष्ट्ययन करना है कि मनुष्य को क्या बन्ता चाहिए और उसे किन वातों का अनुनर्ए करना चाहिए ?" चूंकि राज्य एक मानवीय सगठन है, अत यह स्वाभाविक था कि वह उनके श्रष्ट्ययन का एक प्रमुख द्विषय बनता। परिणामन्यरूप वे राजनीतिक चिन्तन की और प्रवत्त हए।
    - ें। (6) नंगर-राज्यों का विकास और परिवर्तन-कम-नगर-राज्यों के अस्तित्व ने राजनीतिक विन्तन के लिए अनेक प्रकार में विभिन्न आवार,प्रदान किए। प्राच्य नसार के राज्यों की भाँति,यूनानी नगर राज्य जड अथवा गतिहीन नहीं थे। उनका एक विकास सिद्धान्त या और उन्होंने परिवर्तन के

(7) बिविधतापुरा सामग्री की उपलब्धि—राजनीतिक चिन्तन के उदय के लिए विभिन्नताओं से युक्त सामग्री को उपलब्धि भी एक सहाउक न्वित है, दार्णनिक इसका धावार लेकर विचार करते है और निष्कर्ष निकालते हैं। पूर्वकालीन सम्यताओं में मुख्यत एक ही प्रकार की जड राजतन्त्रीय शासन-व्यवस्था थी. यत वहाँ शास्त्रीय ग्रध्ययन के लिए उपयोगी वैविध्यपुर्ण सामग्री की कमी ग्रथवा ग्रभाव मिलता है। इसके विपरीत यूनानी प्रायद्वीप मे एक ही समय मे ग्रनेक प्रकार के ग्रलग-ग्रलग राज्य थे जिनके स्वरूपो में भिन्नता थी, जिनमे विभिन्न शासन-प्रणालियाँ प्रचलित थी। कछ नगर-राज्यों ने परीक्षण के लिए मिश्रित सविधानो प्रथवा शासन-प्रशालियों को भी स्वीकार किया था। युनान के दार्शनिको तथा जनसाधारए ने जब यह देखा कि उनके राज्यों में विभिन्न व्यवस्थाएँ प्रचलित है, तो वे अपने पास से यह प्रश्न पूछने लगे कि राज्य का वास्तविक अर्थ क्या है ? जब एयँस. थीव्य और स्पार्टी ने नागरिकता के लिए भिन्न-भिन्न प्रकार की शतें लगा दी तो बरबस यह प्रश्न उठा कि वास्तव मे नागरिक कौन है ? यह प्रश्न सारे यूनानी प्रायद्वीप पर खास तौर से उठता था ग्रीर इसके प्रति सभी यूनानियों में एक विशेष आकर्षण भी या कि आखिर सर्वश्रेष्ठ राज्य कैसा होता है ? नगर-राज्यों के वर्तमान स्वरूपों में से कौन-सा स्वरूप पूर्णता के सबसे अधिक निकट है और अन्य राज्य क्रमण किस सीमातक उससे पीछे, रहगए है। स्पष्टत ये सारे मौलिक प्रथम यूनानी राजनीतिक जीवन नी विभिन्नताओं से उद्गमित हुग जो राजनीतिक दर्शन के उदय एवं विकास की पूर्व स्थिति कही जा सकती है। इन सब परिस्थितियो एव कारसो के फलस्वरूप यूनान मे जिस राजनीतिक चिन्तने का उदय हुआ अथवा यूनानी नगर राज्यों ने जिल राजनीतिक चिन्तन को जन्म दिया वह एक विशिष्ट प्रकार का चिन्तन था। इस परम्परा के दार्जनिक राज्य को एक नैतिक सस्था मानकर चलते है और रुवार राजनीतिक सस्वाधी एव प्रावरण का विवेचन भी नैतिक दृष्टि से ही किया यथा हैन यहाँ इस कारण राजनीतिक सस्वाधी एव प्रावरण का विवेचन भी नैतिक दृष्टि से ही किया यथा हैन यहाँ इस चिस्तन का राजनीति के ब्यावहारिक एक से चनिष्ठ सम्बन्ध है, किन्तु इसकी प्रेरणा के मूल स्रोत वौद्धिक है।

राजनीतिक चिन्नन के इतिहास में आदर्शनादी, परम्पराओं को जन्म देने बाला यह यूनानी दर्शन राजनीतिक विचारों के इतिहास में कुछ ऐसे मौलिक प्रश्न उठाता है जो एक परम्परा का निर्माण कर एक गौरवज्ञानी विरासत प्रदान करता है। विधिष्ठ परिस्थितियों में जन्मा यह विक्षिष्ठ दर्शन यथार्थ से प्रेरणा ले आदर्श के प्रतिमान स्थापित करता है और जिस्सन के इतिहास में एक ऐसी आदर्शनादी परम्पराकी धारा जोडता है जिसकी अनवरतता आज भी उसकी सीमारेखा का निर्धारण करती दिखाई देती है।

#### यूनानी राजनीतिक चिन्तन का क्षेत्र (Scope of Greek Political Thought)

यूनानी राजवर्षान ध्रथवा राजनीतिक चिन्तन का क्षेत्र प्रधानत. राज्य की प्रकृति एव व्यक्ति है। यूनानी विचारको ने मनुष्य को एक राजनीतिक एव सामाजिक प्राणी माना है। यूनान के व्यक्ति के जीवन के प्रति दृष्टिकोण लोकिक प्रौर धर्म-निरंपेक्ष था। यूनानियो ने धर्म प्रौर राज्य के पारस्परिक सम्बन्ध, बौद्योगिक-सगठनो प्रादि के कोई विषेष सम्बन्ध नही रखा। भावी राजधान्त्रियों ने इन विषयों को धर्म प्रध्यम में केवल बामिल ही नहीं किया धरितु इन्हें केन्द्र मानकर इनकी विवेचना भी की। यूनान के वार्शनिको ने जहाँ भी इन विषयों का उत्लेख किया है वहाँ उन्हें वैज्ञानिक दृष्टिकोण से परविने का भी प्रयत्न किया है।

पिष्यम के इतिहास में मानय-स्वभाव का प्रथम ग्रब्ध्यन ग्रूनानियो द्वारा किया गया। उन्होंने ही सर्वप्रथम यह स्थापित किया कि मतुब्ध समाज में रहकर ही ग्रयना विकास कर सकता है। उसकी विकास-अवस्थाओं में समाज का बढा योगदान रहता है। समाज में ही उसका समाजीकरण होता है और समाज हारा ही उसे ग्राव्यों मानवीय गुणों की खिला ग्रयवा प्रपराधी वृत्तियाँ मिनली हैं। मानव का समाज वे पृथक कोई ग्रस्तित्व वास्य कहा है— इते ब्यक्त करते हुए ग्रस्तु ने यह प्रसिद्ध वास्य कहा वास्य कहा कि "पेतृ व्यवस्तु ने यह प्रसिद्ध वास्य कहा वास्य कहा कि "पेतृ व्यवस्तु ने यह प्रसिद्ध वास्य कहा वास्य कहा कि "मतुब्ध एक सामाजिक ग्राणी है" (Man is a social animal)। ग्रुनानियो द्वारा प्रस्तुत इसी प्रकार की मूल उद्मावनाएँ ग्राज भी राजदर्शन की ग्रमुख ग्राधार-स्तम्भ हैं।

मूनानियों ने यह विचार भी प्रस्तुत किया था कि समाज के साय-साथ मानव-जीवन के विकास में राज्य एक अनिवार्य रिवित है। इसी बात को ज्यान में-रखकर उन्होंने राज्य के अध्ययन पर अपना व्यान केन्द्रित किया। राज्य से सम्बन्धित विभन्न प्रश्नों पर उन्होंने मनन किया तथा राज्य कर उत्पत्ति, कार्य एव उद्देश्यों पर प्रकाश डाला। अरस्तु ने मानव-सुक्त की द्वानियों ने राज्य के पिरम उद्देश्य वतलाया। जिटों ने आवर्ष राज्य की अपनी कल्पना प्रस्तुत की। यूनानियों ने राज्य के विविध स्थों के नामाकरण किए और उनके पारस्वरिक अन्तरों को म्यष्ट किया। एक्तन्त्र (Monarchy), कुलीनतन्त्र (Aristocracy), अप्टतन्त्र (Oligarchy), जनतन्त्र (Polity), भीडतन्त्र (Mobocracy) आदि नामकरण प्लेटों और अरस्तु जैसे 'यूनानी दार्शनिकों के ही योगदान हैं। इन वार्शनिकों ने राज्य के मीलिक तस्वों पर ही विचार नहीं किया प्रधितु राज्य के विधिन्न स्वरूपों को विवेचन किया है।

्यूनानियों ने राज्य-सत्ता एव व्यक्ति के पारस्परिक सम्बन्धों पर भी विन्तन किया। राजसत्ता की प्राधारिणला क्या है गीर राज्य के ग्रावेशों का जानन क्यों किया जाना चाहिए—इन प्रकार पर उन्होंने पर कहाँने पारमीरता से विचार-मन्यन किया। उन्होंने यह बताया कि विभिन्न प्रकार, के सामाजिक वर्ग किन-किन यादारों का सहारा ने राजसत्ता पर ध्रिष्ठकार प्रदश्चित करते हैं। 'सरकोर्रे क्यों परिवर्षित होती है ?'"—परिवर्तन-क्रम के कारण, प्रभाव एव परिखान को खोजते हुए उन्हें वियस्तियत करने का प्रयास भी यूनानी दर्शन की विधेषता है।

सूनानियों ने राज्य और शिक्षां के पारस्परिक सम्बन्धी पर भी अपनी विवेचना प्रस्तुत की । उन्होंने राज्य को एक श्रीक्षाणिक सस्या माना और राज्य का कर्तुन्य प्रवानको शिक्षित करना वतकाया । उनका मत वा कि राज्य में रहने वाले प्रयोक व्यक्ति की शिक्षा प्राच करने का अवसर मिलना चाहिए जिससे उनकी धान्तिरक खाक्तियों का विकास हो स्त्रे । अपने विशाल और यहन अध्ययन के द्वारा प्रनानियों ने राजनीति के प्रध्ययन को एक गौरवशाली परम्परा दी।

#### यूनानी राजदर्शन की विशेषताएँ (Characteristics of Greek Political Thought)

श्रमवा जीवन श्रौर राजनीति, के प्रति यूनानी वृष्टिकोग (Greek View of Life and Politics)

किसी भी युग के राजदर्शन की विशेषता उस युग के चितन की मौलिकता एव समस्या-मूलक वृ<u>ष्टिकोण में ढंढी जा सकती है</u>। इस यूनानी राजदर्शन की प्रमुख विशेषताग्री को निम्नलिखित रूप से वर्षित किया जा सकता है—

्रेज नगर राज्य-युनान के राजनीतिक जीवन की इकाई बहाँ का नगर (Polis) था प्रत नगर ही युनानियों के चिन्तन का मुख्य केन्द्र बता। वहाँ मनुष्य राजनीतिक प्राएगी इस अर्थ में समक्षे जाते थे कि वे नगर-राज्य के सदस्य थे। यूनानियों को प्रपत्ने नगरों के प्रति बढ़ी निष्ठा थी। वह निष्ठा इतनी सकीएँ और तीन्न थी कि यदि एक नगरवासी हुसरे नगर राज्य में चला जाता या तो वह स्वय को विदेशी समभता था। कहने का तारपर्य यह है कि यूनानियों में स्थानीयता की भावना तीन्न एव प्रखर थी।

यूनानी नंगर राज्यों का निवासी एक-दूसरे के सामाजिक जीवन से परस्वर सम्बद्ध था। नगर-निवासियों में शास्त्रीयता ग्रीर सहयोग की भावना थी। वार्कर के शब्दों में, "नगर एक सामान्य जीवन का स्थान था। यह विभिन्न वर्गों का सच था जिसकी चाहर-दीवारों के भीतर मनुष्य एक सामान्य तथा स्वाप्त चीवन में गुँथे हुए थे। घन, कुल तथा सस्कृति के विशेष सम्मान को चाहे इसने समास्त न किया हो किन्तु समस्त वर्गों में परस्वर एक सरल व्यवहार की स्थापना प्रवश्य की थी।" नगर में

<sup>1</sup> George Catha. The Story of the Political Philosophers, p 28

<sup>2</sup> Barker op cit, pp, 1-2

<sup>3</sup> टी ए. शिनक्तेयर : यूनानी राजनीतिक विचारधारा, वृ. 15.

ग्रमीर सम्झान्तो से लेकर छोटे दुकानदार तक सिम्मिनत थे। इग प्रकार यद्यपि राज्य कहने को तो नगर था किन्तु वार्ते एक देश में पार्ड जाती हैं. वे सभी नगर-राज्य में विद्यमान थी।

ईसा के जनम से लगभग सात सो वर्ष पूर्व के घूनान में ग्रनेक नगर-राज्य थे। नगर-राज्य की जनसंख्या बहुत कम होती थी और कुछ नगर-राज्य तो आज के राज्ये ये राज्य के जिलों से भी छोटे होते थे।

यूनानी नगर-राज्यों की एक मुख्य विशेषता यह थी कि वे स्वावनम्बी थे और उनमें राज्य तथा व्यक्ति प्रस्थीन्या<u>श्चित से प्रसं</u>चय के कार्य राजनीतिक, शैक्षणिक एवं नैतिक—तीनों ही प्रकार के ये किन्तु इन कार्यों का कोई विधिवत वेटबारा नहीं या / Jack of Notice (1907) के कार्या

ये किन्तु इन कार्यों का कोई विश्ववत बंटवारा नहीं या किर्म किर्माण किर्माण किर्म किरम किर्म किर्

(5) विवेक्षादी विन्तन — पूनानी राजनीतिक चिन्तन को विवेक्षादी भी कहा जाता है। वे निवेक को महत्त्व देते थे और उन्होंने तर्क के जासार पर निव्कर्ग को स्त्रीकार करते के लिए आंग्रह किया है। वे श्रद्धा गांव अन्वविश्वसासी में दूर वे। प्लेटो ने कुछ मीलिक वृद्धिवादी मानवताओं के आंधार पर, अपने दर्कन का प्रतिपादन किया। अरस्तु की विचारधारा पूर्णत वैज्ञानिक थी। वूनानी विचारक विवेक द्वारा समस्यायों का समावान करना चाहते थे। उन्होंने चिन्तन के द्वारा निव्कर्श पर पहुँचने का प्रयस्त किया तथा उन विचारों में कोई विश्वसा प्रंकट नहीं किया जिनके कारण ईश्वर अथवा मानवेत्तर कियी प्रमृत सज्ञा की प्रस्थाना की जा सुके।

(6) राज्य को नीतिक सस्था मानना—यूनानी विचारक राज्य को एक नैतिक सस्था (Ethical Institution) मानते थे। उन्होंने राज्य को उच्च नम जीयन का व्येष्टर्गम सावन माना है। जनकी मान्यता थी कि राज्य के प्रमान मे प्रादक्ष की स्थापना ससम्भव है।। गज्य के प्रति जनकी श्रद्धा श्रीर मान्ति ज्ञानी घष्टिक ग्रीर गहरी थी कि वे बाज जनतन्त्रवाद के विषयि जाते हैं पर यूनान मे कुछ ऐसे कट्टरपयी व्यक्तिवादी भी हुए हैं जिन्होंने राज्य के नैतिक महत्त्व को स्वीकार न कर उसे एक मानव कित सस्था के रूप में प्रकृष किया है। इस सम्बन्ध में सीजिस्ट, एपीनपूरियन एवं सिनिक सम्भवाय का

जल्लेख विशाप रूप से महत्त्वपूर्ण कहा जा सकता है।

राज्य को नैतिक सस्या मानने का ही एक स्वामाविक परिखाम था कि यूनानी राजनीतिक चिन्तन मे यह माना गया कि राज्य ग्रीर व्यक्ति के हिए परस्पर विरोधी. नहीं हैं, राज्य का प्रपत्त सभीव व्यक्तित्व है जिसमें वह नागरिकों के व्यक्तित्व को समेट लेता है। व्यक्ति के लिए राज्य के माध्यम से ही अपने प्रादर्शों को प्राप्त करना सम्मव है, अतः राज्य के कार्यों की कोई सीमा निर्धारित नहीं की जा सकती है।

(7) दास प्रथा—यूनानी राजनीतिक जिन्तन को तत्कालीन दास-प्रया ने, भी पर्याप्त रूप मे प्रभावित किया था । यूनानी दिचारको ने समानता को अनुचित एव अवश्विनीय माना है और जन्म-जात असमानता के आधार पर दासो को नागरिकता के अधिकारो से बचित रखा है ।

<sup>1</sup> Gettel . History of Political Thogust, p 41

पेरीवनीज (Pericles) ने स्पार्टा (Spalla) से होने वाले एक युद्ध के बाद प्रपने एक भाषण में एथेन्स की विशेषताओं का उल्लेख करते हुए कहा था—"हमारा सविधान पड़ीसी राज्यों के कानूनों का अनुसरण नहीं करता है। हमारे प्रगासन में बहुसख्यकों के हितों का ज्यान रखा जाता है। इसीलिए इसको प्रजातन्त्र कहते हैं। हमारे कानून ऐसे हैं कि निजी क्ष्मण्डों में सभी के साथ समान न्याय होता है। हमारी सामाजिक व्यवस्था की विशेषता यह है कि सार्वजनिक जीवन में उच्च पर उन्हों को मिलते हैं, जो अच्छी योग्यता के लिए प्रसिद्ध होते हैं। योग्यता के मामजे में वर्गगत स्वार्थों का ज्यान नहीं रखा जाता है, और न दरिद्रता किसी व्यक्ति के माम में वाक्षा ही डालती है। यदि कोई व्यक्ति राज्य की सेवा के योग्य होता है, तो उपको निम्म न्यिति उसे नहीं रोक सकती है। संवेष में में कहता हूँ कि हमारा नगर सम्पूर्ण यूनानी जगत् के लिए सर्वोत्तम पाठणाला है।"1

उपर्युक्त विशेषताएँ यूनानी राज दर्शन को मध्यकालीन और प्राधुनिक राज दर्शन से भिन्न बनाती हैं।

#### यूनानी एव मध्यकालीन राजदर्शन (Greek and Medicaval Political Thought)

1 पुनानी राजदीतिक जिन्तन का मुख्य विषय नगर-राज्य या और इसी को उनके सामाजिक मगठन का प्रावर्ण रूप भी माना जाता था। दूसरी घोर म<u>ञ्च्यकालीन राजदर्</u>णन सार्वभीमिकतावाद और विश्वसासवाद पर आधारित था। मध्यकानीन चिन्तन विश्व-सरकार के समर्थक थे और सम्पूर्ण मानव-जाति को एक विशाल समाज के रूप मे मानते थे अत. उन्होंने एक चर्च और एक साम्राज्य की स्थापना का समर्थन किया।

2. पूनानी राजदर्शन मूलत. समाजमूलक था। यूनानी विचारक नैतिकतावादी होते हुए भी इहलोक को प्रमुखता देते थे। इसके थिपरीत मध्यकालीन राजदर्शन को मूलत आध्यात्मिक कहा जा सकता है। उसमें ईमाई वमं की प्रधानता थी। मध्यकालीन विचारक स्वगं ग्रोर मोश की समस्याओं भे उलझे हुए थे तथा जीवन के. भीतिक एव प्राध्यात्मिक पक्षो पर पर्याप्त बल देते हुए वे चमं श्रीर आध्यात्मिकता पर विशेष वल देते हुए वे चमं श्रीर आध्यात्मिकता पर विशेष वल देते हैं।

3 <u>युनानी विचारक राज्य</u> को एक नैतिक सस्या और उच्चतम जीवन के साधन के रूप में मानते थे। मध्यकानी विचारों के लिए राज्य कोई नैतिक सस्या नहीं थी, वरन उसकी उत्पत्ति मनुष्य के पाप-कर्मों से हुई थी। उन्होंने राज्य को एक हिसक सस्या के रूप में चर्च के पुलिस विभाग की तरह माना है पर धार्म चलकर जब उन पर धरस्तु का प्रभाव पड़ा तो उन्होंने राज्य को नैतिक सस्या के रूप मे प्रतिस्थापित किया।

4 युनानी विचारक विवेकवादी थे। श्रद्धा श्रीर श्रन्थविश्वासों से परे रह कर उन्होंने तर्क श्रीर विवेक् के आधार पर प्रपने सिद्धान्तों का प्रतिपादन किया। मध्य-युन के राजनीतिक विचारकों के लिए विवेक् के स्थान पर ईश्वर-प्रवस्त जान श्रीष्ठक महत्त्वपूर्ण था श्रीर बाइधिक तथा सन्त ऑगस्टाइन के ग्रन्थों को उन्होंने प्रामाणिक माना है। इस जान के बारे में किसी भी बात का उत्तर देने का एका-चिकार उनके प्रनुषार के प्रवुधार केवल चंदों को ही था। 13शे सदी के मध्य में श्रन्थत के विचार का प्रसार होने पर उनमें भी विवेकवादी वाशंनिक धिष्टकोण का उदय हुआ जिसे 'स्वास्टिहिका' कहा जाता है।

5 युनानी राजदर्शन में आतृत्व और समानता के सिद्धान्त गौए। प्रतित होते हैं। यूनानी दार्शनिक गैर-पूनानियों की अपने से हीन और निम्म कोटि का प्राणी मानते हैं। इसके विषरीत मध्य-युन का राजदर्शन आतृत्व एवं समानता को स्वीकार कर सम्पूर्ण मानव जाति को एक समाज के रूप से देखता है और सभी को ईश्वर की सन्तान के रूप से देखता है और सभी को ईश्वर की सन्तान के रूप से द्वीकारता है।

6 यूनानी राजदर्णन के कुछ विद्वान् ऐसे कट्टर व्यक्तिवादी भी थे जिन्होंने व्यक्ति के सुख-दु ख से सम्बन्धित व्यक्तिगत प्रक्तो पर गम्भीर चिन्तन किया है। ये विचारक राज्य को मानव-निमित

<sup>1</sup> Thuc, dides History of the Peloponnesian War, Vol II, p 46

सस्या के रूप में देखते है और धर्म को महत्त्वहीन भागते हुए व्यक्ति को नैतिकता के क्षेत्र में स्वतन्त्र वनाने के लिए प्रयत्नशील दिखाई देते हैं। दूसरी ओर मध्य<u>युगीत राजदर्शन के</u> व्यक्ति के लिए कोई स्थान नहीं था। जीवन द्विमुखी था जिसके अनुसार व्यक्ति को राज्य और चर्च दोनों के ब्रादेशों का पालन करना प्रावस्थक था।

7 यूनानी लोग दास-प्रया को अपनी सम्यता के अस्तित्व के लिए आवश्यक एव उपयोगी मानते थे जबकि मध्यकालीन राज-दर्शन दास-प्रया को दैविक दण्ड के रूप में देखता है। मध्यकालीन चिन्तको की शब्द में दास-प्रया प्राकृतिक नहीं मानी जा सकती।

यूनानी और मध्ययुगीन राजनीतिक चिन्तन से जो प्रमुख अन्तर पाए जाते हैं, उनके मूर्ज कारण उनकी भिन्न-भिन्न प्रकार की परिस्थिनियाँ थी। यूनान मे विवेकवादी विचारधारा और सामाजिक इण्टिकोण की प्रधानता दिखलाई देती है जबिक मध्ययुग का सारा वल ब्राध्यारिमक इण्टि तथा ईश्वर-प्रदत्त ज्ञान की महिमा पर है। जहीं यूनानियों में नगर-राज्य. के प्रति एक गहन श्रद्धा है, वहाँ मध्ययुग के ईसाई लेखक सार्वभौमिकता और विश्ववाद के पक्षपाती हैं।

## यूनानी और आधुनिक राजदर्शन

(Greek and Modern Political Thought)

1 यूनानी विन्तन का विषय छोटे-छोटे नगर राज्य थे, जिनकी ग्रान्तरिक ग्रीर वाह्य समस्याएँ काफी कम थी, इसी कारए से इस चिन्तन की रिष्ट-वर्तमान की तुलना में काफी संकीएँ रही। वर्तमान राजनीतिक चिन्तन का केन्द्र विभाल राष्ट्रीय राज्य हैं। ये राज्य विस्तारवादी सावना से ग्रानुपाशित हैं होर इनकी ग्रान्तरिक एव वाह्य संस्थाएँ भी प्रस्थन जिल्ल हैं। यूनानी दर्शन के विपरीत वर्तमान राजवर्शन केवल राज्य को ही नही वर्ग्त सम्पूर्ण समाज, राष्ट्रीय संस्थाग्रो एव ग्रन्तराहित करता है।

2 यूनानियों ने राज्य को एक नैतिक सस्या के इब्ब में स्वीकार किया या जबिक आज के राज्य को एक नैतिक सस्या मात्र कहना युक्ति-सगत् नहीं लगता। अनेक वर्तमान राज्य तो बीसवी आताब्दी में भी धर्म-राज्य (Theocracies) हैं और कुछ राज्य सभी धर्मों को मान्यता एवं समानता

देने के पक्षधर है।

3. यूनानी राजदर्शन विवेकवादी ग्रीर समाजपरक था। वह लौकिक बिन्दिकोए। को व्यपनाते हुए इहलोक के सुक मे विश्वास करता था। वर्तमान राजदर्शन भी यद्यपि लौकिक एव सामाजिक है तथा इहलोक के सुख मे विश्वास करता है, तथापि इसमे राज्य को नैतिकता के क्षेत्र से प्रलग रखा गया है। प्राज आध्यारिमक जीवम की समाप्ति के लिए व्यक्ति को राज्य के ब्राक्षय पर रहना आवृष्यक नहीं समझा जाता।

 यूनानी राजदर्शन मे राष्ट्रीयता और अन्तर्राष्ट्रीयता के लिए कोई स्थान नही था।
 ग्राधुनिन राजदर्शन राष्ट्रीयता पर केन्द्रित हे और शर्न-शर्न अन्तर्राष्ट्रीयता की ओर झुकता जा रहा है।

5 यूनानी राजदर्शन में आतृत्व और समानता के बादर्श गीए। थे तथा दाम-प्रया उनकी गम्यता का एक घावष्यक प्रमा थी। बाधुनिक राजदर्शन ध्रसमानता को नकारता हुआ आतृत्व तथा समानता के मिजान्तो वा उदयोग करता है।

6 यूनानी राजदर्शन मे राज्य के उद्देण्य सकारात्मक थे। राज्य द्वारा व्यक्ति के लिए राजनीतिक, नैनिक एव गैक्षणिक—तीनी ही प्रकार के कार्य किए जाते थे। प्राधुनिक राजदर्शन मे व्यक्तिवादी और ममाजवादी दोनो विचारवारायों का प्रचनन है। प्रथम के अनुसार राज्य को कम से प्रम कार्य करने चाहिए, जरिक दूसरे के प्रमुसार राज्य का कर्तव्य समाज के हिताय प्रधिकाधिक कार्य करना है। इस तस्त बर्तमान राजदर्शन राज्य के उद्देश्यों को सकारात्मक स्रौर नकारात्मक दोनों ही प्रकार के मानता है।

- तूनानी दर्णन में कानून पर विचार झवश्य किया गया है, लेकिन बतुंमान की तुलना में उभकी शिष्ट नैतिक है, कानूनी निर्का । म्राज कानून राजदर्शन का एक म्रावश्यक ग्रम है । उसे ब्राह्मिक राज्य का म्रापार कहा जाता है ।
- 8 मूनानी राजदर्शन मे नागरिकता का सिद्धान्त बटा नकुषित था। राज्य के कार्यों मे सिक्रय भाग लेने वालों को ही नागरिक माना जाता था। महिलाएँ तथा दास नागरिकता के ग्रधिकारों से विचल ये और विदेशियों को नागरिकता प्रदान नहीं की जाती थी। प्राप्तिनक राजदर्शन में नागरिकता के सिद्धान्त को ग्रद्धमन विस्तार एवं उदारता से ग्रहण किया जाता है। राज्य में जन्म लेने वाले प्रत्येक ब्लिक ने नागरिकता प्राप्त है। व्याप्त को नागरिकता प्राप्त होती है और कुछ पारिस्थितियों में विदेशियों को भी नागरिक बनाया जा सकता है।
- 9 यूनानी राजदर्शन में राज्य को सम्पूर्ण माना गया था, अत. व्यक्ति और राज्य का एक जैविक सम्बन्ध स्वीकार किया गया है। इस सम्बन्ध का सबसे बड़ा ब्राधार नैतिक बम्धन था। ब्राध्निक राजदर्शन में स्वक्ति के राज्य ने सम्बन्ध को नैतिक ब्रथवा पवित्र न माना जाकर कानूनी सम्बन्ध को जिवक गठरन दिया जाता है।
- 10 न्याय युनान के राजनीतिक चिन्तन का मुख्य विषय था। प्लेटो ने न्याय को एक ऐला तस्य वतलाया है जो राज्य को आदर्श बना सकता है। उसने न्याय का विभिन्न अर्थों में प्रयोगात्मक उत्तर दिया है और यह माना है कि राज्य व्यक्ति के कार्य-क्षेत्र में हस्तकीप कर सकता है। यूनानी राज्य वर्णन की सुलना में बर्तमान राज्य वर्णन की सुलना में बर्तमान राज्य ने म्याय को महत्त्व तो प्रदान किया गया है किन्तु उसकी प्रकृति मिन्न है। ग्याय के पालन हेतु न्यायपाणिका नामक अन्त सस्या है। कानून-विशेषकों के हाथों में न्याय की वानाहोर सौंप थी जाती है और अपराधियों को विना किसी भेदभाव के कानून हारा पछित किया जाता है।

यूनानी धीर ब्राधुनिक राजनीतिक चिन्तन में जो ग्रन्तर पाए जाते हैं वे निश्चय ही परिवर्तित परिन्यितियों से सन्दर्भ के कारण उत्पन्न हुए फिर भी दोनो राजदर्शनों में बहुत कुछ समानताएँ भी ढूँडी जा सकती हैं। समानताओं की शिष्ट से यह दिखाई देता है कि ब्लेटो की निगमन-प्रणाली (Deduction) का प्रयोग ब्राधुनिक युग में व्यापक रूप से हुवा है। इस युग में इस पद्धित के प्रमुख समर्थक ग्रोसस तथा लोक ब्रादि हैं। इसके ग्रलाथ यह भी उल्लेखनीय है कि अरस्तु की ऐतिहासिक ग्रीर अनुभव-स्कूलक पद्धितयों का ग्राज के व्यवहारवादी एवं ग्राचरणवादी (Behaviourists) विशेष रूप से प्रयोग कर रहे हैं।

#### यूनानी नगर-राज्यों की विशेषताएँ (Characteristics of Greek States)

यूनानियों ने अनेक राजनीतिक प्रश्नों का जो हल किया है उसकी ट्रेण्डमूमि प्राचीन यूनान के नगर-राज्य है। इस नगर-राज्य के परिवेश की यूनानी-वितन पर गहरी छाप है। नगर-राज्य का अर्थ नगर और राज्य के आधुनिक प्रश्ने में नहीं लिया जाना चाहिए। आजकल की शब्दावली में प्राचीन नगर-राज्य का कोई नगर कहा जा सकता है और न राज्य ही। आजकल नगर से तारपंप सामान्यत 1 लाख या उससे अंधक आवादी का शहर समक्ता जाता है। वहाँ योड़े ही क्षेत्र में बने हुए मकानों में बहुत पनी आवादी वही होती है। दूसरे प्रवेश में विनेश्वर ही किया में विनेश पताएँ प्रमुख हैं –(1) जनस्वर की अधिकता एव (2) मकानों में चनी आवादी को होती है। दूसरे पान्यों की जनसन्य की सम्मान का नगर-राज्यों में इस से से ने ही से की किया की सम्मान स्वर्ण की अधिकता एव (2) सकानों में चनी आवादी को बादी नागर-राज्यों की जनसब्दा 2 से 3 जाख के बीच होने का अनुसान लगाया गया है। सकान भी धने बसे हुए न होकर खुले और कम आवाद

थे। नगर की लगभग आधी या कुछ कम बसी घावादी विस्तृत देहाती प्रदेश में वसी हुई थी। न्यूयॉर्क, कलकता अथवा टोकियो जैसे आधुनिक नगर उस समय सम्यवत कल्पना से परे थे। उस समय एभेस्स (Athens) एव स्पार्टा (Sparta) को छोडकर प्रत्य नगरों का क्षेत्रफल 2 वर्गमील से लेकर 400 वर्गमीन के ग्रासपास तक था। केवल एथेन्स का क्षेत्रफल । हजार वर्गमीन और स्पार्टी का 3 हजार वर्गमीन से ग्रासपास तक था। केवल एथेन्स का क्षेत्रफल । इंगोर वर्गमीन से एभेम प्रत्येक एथेन्स व स्पार्टी स्वार्टी का अपने प्रत्येक एथेन्स व स्पार्टी सहस नगर वसाए जा सकते हैं।

वर्तमान नगर एक विद्याल नर-समूह है जो मुख्य रूप से म्राधिक ब्रावश्यकताओं को पूर्ति के लिए सगठित हुया है। इनके निवासियों का कोई सामान्य जीवन नहीं है, श्रीर न ही कोई उनका सामान्य उद्देश्य। वह एक भौगोलिक इकाई है, सामाजिक इकाई नहीं। प्राचीन यूनानी नगर-राज्य एक सामाजिक इकाई थी जिसका एक सामान्य शक्य और एक मामान्य जीवन था। ब्राधुनिक नगर के सर्वंथा विपरीत यूनानी नगर-राज्य के निवासी एक-दूसरे के सामाजिक जीवन में भागीदार थे। बार्कर (Batker) के खटते में, "यह एक सामान्य जीवन का स्थान था। वह विभिन्न वर्गों का सथ था। इसकी चाहरदीवारी के अन्तर्यंत मनुष्य एक सामान्य तथा स्वाभाविक जीवन में गुँथे हुए थे। बन, कुल तथा सस्कृति के विशेष सम्मान को चाहे इसने समाप्त न किया हो, किन्तु समस्त वर्गों में परस्पर एक सरल व्यवहार की इसने अवश्य स्थापना की ।"

(1) सीमित क्षेत्रफल एवं जनसंख्या—क्षेत्रफल ग्रीर जनसंख्या दोनो की हिन्द से प्राचीन नगर-राज्य (City-states) ब्राग्नुनिक राज्यों की तुलना में बहुत ही छोटे थे। एटिका (Attica), रहोड ब्राह्मण्ड (Rhode-Island), डेनबर (Denver), रोचेस्टर (Reotester), एसँस (Athens) प्रावि युनान के प्रमुख नगर-राज्य थे और ये ब्राग्नुनिक काल के एक सामान्य नगर से भी छोटे थे। युनानी नगर राज्यों में सबसे प्रधिक ग्रावारी एयँस की थी और यह प्रमुमानत 3 लाख से कुछ ही प्रधिक रही होगी। नवीनतम अनुभवानों के अनुसार जर्मन बिहान् ए हरेनबर्ग ने 432 ई पूर्व में इस नगरी की जनसंख्या 2,15,000 से 3 लाख के बीच में ग्रांकी है। वस हजार की जीर इससे भी कम ग्राबादी वाले नगर-राज्यों की संख्या काफी अधिक थी। सामान्यत एयँम (1,000 वर्गमील) व स्पादी (3,000 वर्गमील) के ग्राप्याद को छोड़ कर नगर-राज्यों को क्षेत्रफल 400 वर्गमील से प्रधिक नहीं था। वे 20 मील से ज्यादा लम्बे-चीडे थे। कुछ महत्वपूर्ण नगर-राज्यों तो वे व्यादा लम्बे-चीड थे। कुछ महत्वपूर्ण नगर-राज्य तो 40 वर्ग मील से अधिक नहीं थे। उवाहरण के लिए कुछ प्रसिद्ध नगर-राज्यों का क्षेत्रफल इस प्रकार था—

कोरिन्थ - 340 वर्गमील

सभास — 180 वगमील ईजिना — 33 वर्गमील

डेलोस - 2 वर्गमील

रेनिया - 8 वर्गमीन

(2) वर्ग-विभाजन-यूनानी नगर-राज्यो की जनसख्या तीन मूख्य वर्गों मे बँटी हुई थी-

- (क) नागरिक वर्ग—इस वर्ग मे वे नागरिक सम्मिलित थे जो नगर-राज्य के सदस्य होते थे एव जिन्हें उस नगर-राज्य के राजनीतिक जीवन में भाग लेने का ग्रिंघकार था। यह विशेषाधिकार (Privilege) उन्हें जन्म द्वारा प्राप्त होता था।
- (ख)निवासी विदेशी वर्ग-नगर-गज्यो का मुख्य वर्ग निवासी विदेशियो अर्थात् दूस्रेरें राज्य के नागरिको का था ।ऐसे व्यक्तियो की संरया व्यापारिक नगरो मे घष्टिक होती थी। मेम्भवनं ये व्यक्ति किसी नगर-राज्य मे काफी नम्बे समय तक रहते भी थे, किन्सु डनका कानूनी रूप् से टेब्रीकरण

<sup>1</sup> Buker Plato and his Predecessors, p 19 r

(Naturalization) नहीं होता था। सामान्यत' नगर के राजनीतिक जीवन में यह कोई भाग नहीं लेते थे फिर भी इनके साथ सामाजिक जीवन में कोई भेद-भाव नहीं किया जाता था।

- (ग) दास-वर्गे—दासो का स्थान सामाजिक जीवन मे सबसे नीचा था और राजनीतिक जीवन मे जनका कोई विशेष महत्त्व नही था। जॉर्ज एच सेवाइन के अनुसार, "संभवत एवंस की कल जनसम्था में दासो की सख्या एक-विहाई थी। फलत नगर-राज्य की अर्थ-व्यवस्था (Economy) मे दासता का प्राय: वही महत्त्व था, जो प्राजकल की अर्थ-व्यवस्था मे मजदूरी (Wage carning) का है।" इसी लेखक के प्रनुसार, "यूनान की राजनीतिक विचारधारा में दास का प्रस्तित्व जसी प्रकार स्वीकृत मान लिया गया , जिस प्रकार कि मध्य युग (Middle Age) मे सामन्त्व वर्ग (Feudal Ranks) का था या प्राजकल मजदूर या मालिक का माना जाता है।"
- (3) राजनीतिक जीवन की इकाई—यूनानी नगर-राज्य लोगो के राजनीतिक जीवन की इकाई था। यह समस्त व्यक्तियों का घर था। इसके अन्तर्गत सभी प्रकार के कार्य करने वाले लोग सिम्मिलित थे। एथेन्स में सभी पुष्रप नागरिक सभा (Assembly) और इक्लीजिया (Ecclesia) के सदस्य होते थे। एथेन्स का 21 वर्ष की आयुं प्रान्त कोई भी ठुकर इस नागरिक सभा सदस्य बंत सकता था। यूनान के राजनीतिक जीवन में कुछ ऐसी घनिष्टता थी जो आधुनिक व्यक्ति को नहीं मिल सकती। यूनानी नगर-निवासियों के स्वार्थ कम विभाजित थे। वे सर्च नगर में ही केन्द्रित थे। उनका धर्म गर्नान के राजनीतिक जीवन में कुछ ऐसी घनिष्टता थे। सभी वर्ग मिल-जुज कर रहते थे। यूनानी नगर-राज्य आधुनिक वस्वई या न्यूयाँक की मीति नहीं थे जहाँ एक व्यक्ति प्रपन्न पडीसी को नहीं जातता। यूनानी राज्य कहने को तो नगर या, किन्तु उसमें एक देश में पाई जाने वाली लगभग सभी विधेषनाएँ विद्यमान थी। सेवाइन (Sabine) के खब्दों में, "यूनानी के लिए नगर का जीवन सामूहिक जीवन या। फलतः यूनान के राजनीतिक दर्शन में मूल विवार इस सामूहिक जीवन साम्मिक या। उसके विभिन्न पक्षों में बहुत कम भ्रेट-भाव किया जाता था। यूनानी के लिए नगर-सिद्धान्त के अन्तर्गत नीतिजास्त्र, समाजवास्त्र, अर्थवास्त्र और आधुनिक सर्कु विच प्रथं में राजनीति तक का मानवेश या। पक्ष हो से से से से सामूहिक जीवन की व्यापकता का अनुनान इस ल्या से का मानवेश या। पक्ष हो से से से सामूहिक जीवन की व्यापकता का अनुनान इस ल्या से का मानवेश या। पक्ष हो से से से सामूहिक जीवन की व्यापकता का अनुनान इस ल्या से का मानवेश या। ये सहता है कि एवेस से वारी-बारी से पद-मिलते वे और एक सान अनेक व्यक्तियों को विभिन्न पर्यो पर निमुक्त किया जाता था।
- (4) स्वाशासित एव आत्म-निर्भर राज्य यूनानी नगर-राज्य स्वाशासित (Self-governed) ग्रीर ग्रात्म-निर्मर (Self-sufficient थे)। स्पार्टी (Sparta) ग्रीर एवँस मे बही के लोग शासन चलाते थे। प्रत्येक नगर-राज्य प्रपनी प्रावश्यकता की पूर्ति हर तरह से अपने क्षेत्र मे ही कर लेता था। दूसरे शब्दों मे नगर विविध प्रकार के व्यवसायों का केन्द्र था। 'सेटी ग्रीर ग्रस्तू दीनों ने ही नगर-राज्य की की ग्रात्म निर्मरता को स्वीकार किया है ग्रीर उमे ग्रादर्श राज्य का एक वाञ्छनीय तस्व वतलाया है।
- (5) धार्मिक राज्य-धूनान के नगर-राज्य धर्म को भी महत्त्व देते थे, पर धर्म-राज्य नहीं थे। नगर-राज्य के देवताओं का सम्मान होता था। सभी निवासी सार्वजनिक ब्यय पर नगर-राज्य के देवताओं का सम्मान होता था। सभी निवासी सार्वजनिक ब्यय पर नगर-राज्य के देवताओं का पूजन करते थे। नगर-राज्य अपने ग्राप में एक प्रकार का चर्च भी था। राज्य तथा धर्म के मध्य भेद नहीं था। धर्म ग्रीर राजनीतिक में डम प्रकार का सार्जञ्जस्य था कि थे एक-दूसरे के विशेषी नहीं थे। धार्मिक मामलों को अधिकौगत ब्यक्तियत नमभा जाता था। वान्तव में धर्म ग्रीर राजनीति का समन्यय इन राज्यों की विशेषता थी।

- (6) विशेषीकरण का स्नमाव—यूनानी नगर-राज्य मे राज्य के विशिन्न कार्यों का वैटवारा नहीं था। साधुनिक काल की भौति किसी नागरिक को केवल कोई विशिष्ट काम नहीं करना पडता था। कोई भी नागरिक स्रावश्यकता पडने पर युद्ध में जाता था और वही नागरिक सामान्य श्रवस्था में न्यासाधीक का भी कार्य करता था।
- (7) राज्य व्यक्ति का वृह्य रूप—यूनान की विचारधारा में व्यक्ति तथा राज्य के हितों को एक-दूसरे के विपरीत नहीं समका जाता था। नगर-राज्य केवल एक सगठन न होकर एक नैतिक-प्राणी था और उसकी सेवा करना प्रत्येक नागरिक का कर्त्तंच्य था। राज्य व्यक्ति का ही आंकार था। राज्य और ज्यक्ति क्या के जीवन में इतने यूने-मिले थे कि उनमें परस्प विरोध का प्रयन हीं नहीं उठता था। व्यक्ति तथा राज्य में परस्प से सम्बन्धित कोई विरोधी समस्या नहीं थी। वे एक दूसरे के पूरक थे। यूनानियों ने (कुछ को छोडकर) व्यक्तिकारी धारणाओं को आध्य नहीं दिया, यखिं व्यक्ति का महस्य यहाँ स्थापित था। यूनान में व्यक्ति को राज्य में विलोग नहीं किया गया। वार्कर (Barker) के खब्यों में, ''सैदान्तिक रूप से राज्य में विलोग नहीं किया गया। वार्कर (Barker) के खब्यों में, ''सैदान्तिक रूप से राज्य से स्वाप्त प्रता का अस्तिक स्थापा जाए। नगर-राज्य में व्यावहारिक रूप से स्य आवश्यकता की पूर्ति की जाती थी। एक यूनानी नागरिक पूर्ण रूप से अपने नगर से तदस्प होते हुए भी काफी स्वतन्त्र था।'' यूनानियों का नगर-राज्य केवल नागरिकों का एक निजींच समूह न होकर एक वैधानिक एव नैतिक प्रकार की सस्या थी।
- (8) राज्य के विविध कार्य—यूनानी नगर-राज्यों की एक वही विशेषता यह थी कि राज्य राजनीतिक, नैतिक और शैक्षांस्थिक तीनी प्रकार के कार्य करते थे। राज्य समस्त राजनीतिक गतिविधियो, नैतिक जीवन और शिक्षा की ओर व्यान देता था। वह एक राजनीतिक सस्या होने के साथ-साथ एक शैक्षांभिक और नैतिक सस्या भी थी।
  - (9) कानून ग्रीर स्वतन्त्रता का सम्मान—प्राचीन यूनानी नगर-राज्यो मे नागरिको को विचार, भाषण ग्रीर कार्य की स्वतन्त्रता थी। सभी नागरिक के सार्वजनिक जीवन को प्रभावित करने के लिए स्वतन्त्र थे। वेपर के बाव्यो में, "प्रपने स्वय के विचारो पर चोचने का ग्रधिकार, सार्वजनिक रूप से भाषण करने का ग्रधिकार ग्रीर दूधरों के कर्याण का प्रधान करते हुए प्रपने सद्विवेक् के अमुसार कार्य करने का ग्रधिकार योगनियों के लिए समस्त ग्रधिकारों में सर्वाधिक मूल्यवान थे।" में फिर भी गुलामों का एक वहा वर्ग इन प्रधिकारों से सर्वाधिक प्रवचना थे।" में फिर भी गुलामों का एक वहा वर्ग इन प्रधिकारों से स्ववित्र था।

यूनानी क्षेप स्वतन्त्रता का उपभोग ही करना नहीं जानते थे बिल्क वे नगर-राज्य के कानूनों का बहुत सम्मान भी करते थे । उनका विश्वास था कि कानूनों किसी ईश्वरीय शक्ति द्वारा निर्मित होता है और उसे मानना मानवों का कर्त्तव्य है । प्लेटों जैसा श्रादर्शवारी भी नागरिकों को कन्नून का वास समभता था । यूनानियों की यह धारंणा थी कि कानून नारिक के श्रादर का पात्र होना चाहिए चाहे वह उसे कभी-कभी नुकसान ही पहुँचाता हो । सेवाइन के शब्दों में, "स्वतन्त्रता थारे कानून का शासन श्रेष्ठ शासन के पुरक तरव है— यूनानी विचार में नगर-राज्य का यही रहस्य था । यूनानी हसे अपना एक ऐसा परमाधिकार मानता था जिससे सेव दुनिया के और लोग विचार ये ।" यूनानियों के कानून को इतना उच्च स्थान देने के वो कारए थे—एक तो वे कानून का स्रोत मानव-शक्ति के उत्तर समभते थे और दूसरे उनके यहाँ प्रत्येक कानून के पूर्ण तथा स्थाई समका जाता था जिनमें जनता की इच्छा के अनुसार परिवर्तन नहीं हो सकता था । यूनानियों के अनुसार कानून नैतिकता पर प्राथारित था और कानून का मानना ही स्वतन्त्रता था ।

- (10) स्वाधिक घारणा—धूनानी नगर-राज्यों में न्याय के प्रति लोगों में पर्याप्त सम्मान था। वे नेक चरित्र को व्यवहार में प्रकट करने को न्याय समक्षते थे। प्लेटो उस राज्य को मादरणीय मानता है जिसमें न्याय प्रतिस्थापित हो। उसके अनुसार, "म्रात्मा का नेक होना न्याय था तथा म्रात्मा का द्वित होना म्रन्याय।" यनानी नगर-राज्य न्याय भावना से म्रोत-प्रोत थे।
- (11) अस्तर्राच्यीय संघर्ष—यूनानी नगर-राज्य प्रायः अपनी हित-साधना में लीन रहते थे, साथ ही इन विभिन्न राज्यों के राजनीतिक आदर्श परस्पर विरोधी थे। उनमें परस्पर ताल-भेल वैठाना वहा कठिन कार्यथा। कही एक स्वार्थपूर्ण वर्गधाही (Oligarchy) थी तो कही जनतन्त्रवाद। राजनीतिक आदर्शों के परस्पर विरोध के कारण्राच्या में एकता और मित्रता के बीज वहाँ जम नहीं पाते थे। उनमें समय पर युद्ध होते रहते थे।
- (12) आन्तरिक संघर्ष जोर वैषस्य---्यूनानी नगर राज्यों के भीतर भी जनतन्त्री और वर्गतन्त्री गुटों में सबर्थ और विषमता ने अपना प्रभाव जमा रखा था। दूसरे राज्य में मित्र गुटों की सहायता से शक्ति-सतुलन कभी एक गुट के पक्ष में हो जाता था तो कभी दूसरे के/परिए॥मस्वरूप यूनानी नगर-राज्य राजनीतिक अस्थिरता और अनिश्चितता के शिकार वने रहते थे।



## रलेटो से पर्व का राजनीतिक चिन्तन : सोफिस्ट, <u>सुकरात, सिनि</u>क्स तथा साइरेनेडक्स

(Political Thought Before Plato : Sophists, Socrates, Cynics and Cyranaics)

युन्नान के प्रारम्भिक चिन्तन की सहज प्रवृत्ति यह थी कि वहाँ राज्य की व्यवस्था तथा उसके द्वारा लागु किया जाने वाले नियमों को विना शका अथवा विवाद के स्वीकार कर लिया जाता था। लोग पुरानी प्रथाओं और परिपार्टियों के उपासक थे। मानव-जीवन का सब कुछ निर्यात द्वारा परिचालित होता था ग्रीर एक ग्रटल व्यवस्था का भाव प्रवल या । वे लेकिन इसके बावजूद भी इतिहास की गति भीरे-भीरे युनानी व्यवस्था की स्थिरता को नष्ट करती जा रही थी। कालान्तर में लोग प्रथान्नी के पूराने परिधान से मक्त होते जा रहे ये और नगर राज्यों की परस्परागत स्थिरता भग होती जा रही थी। पाँचवी मतावदी ईसा से पूर्व के आते-प्राते इतिहास की यह गति और भी अधिक तीय हो गई। फारस के युद्धों के पश्चात अपनी सफनताओं पर गर्व करते हुए वहाँ के लोग नए-नए क्षेत्रों में आगे बढने लगे। वे सम्पर्ण ज्ञान को अपना विषय-क्षेत्र समक्ते लगे और उनका अध्ययन व्यापक से व्यापकतर वनता गया । यूनानी प्रायद्वीप मे यह-जागरण सबसे प्रधिक एन्थेन्स मे फैला । एन्थेन्स का यह जागरण एलिजावेथ-कालीन इंग्लैण्ड के जागरण के सदश या और अन्य स्थानों की तुलता में वह एथेन्स में सबसे ग्रधिक सजीव रूप से ग्रमिन्यक्त हुग्रा । स्वातन्त्र्य-युद्ध के तरन्त बाद राजनीतिक परिवर्तन हुए श्रीर सभा तथा न्यायालयों के रूप में लोगों को परिचर्या के लिए खला क्षेत्र मिला। ऐसी स्थिति में सोचने-विचारने की योग्यता और विचारों को अभिन्यक्त करने की क्षमता का न्यावहारिक महत्त्व बढने लगा। इसके माय ही ऐसे पुरुषों का सम्मान भी बढ़ने लगा जो तर्कशक्ति, बाद-विवाद, निर्वाचन लड़ने और शासन-प्रवन्य करने मे अधिक कुशल थे। राजनीतिक महत्त्वाकाँक्षाएँ रखने वाले घटिक लोग इन गूणो में दक्षता प्राप्त करने के लिए उत्सुकता से ग्रागे ग्राए । इस माँग को पुरा करना सोफिस्ट शिक्षको का काम था । ये लोग यनान के स्रजान्त भौर चिन्तनोत्पादक वातावरण मे उन्हे समयानुकूल शिक्षा दने का दावा करते ये । इन्होने एथेन्स को अपना रंग-स्थल चुना ।

बास्तव से सोफिस्ट ही वे पहले विचारक थे जिन्होंने एथेन्स मे राजनीतिक विचार तथा वाद-।
विवाद के ग्रुग का समारम्म किया। तोफिस्टो से पूर्व भी थेव्स, एनेक्समीडर, एनेक्समिनीज, पायेनाइस,
जीनी, हिर्रिनेन्द्रस, ल्युसिचस, एनेक्समिरिस आदि कितने ही विचारक जूनाव से जरम हो चुके थे और
इन्होंने ग्रुनामी चिन्तन को प्रसादित भी किया था। यचिष प्रमान में एक कमबढ़ और वितिवत् राजनीतिक
चिन्तन की उद्भावना तो प्लेटो और अरस्तू के लेखन के साथ ही आरम्भ होती है, किन्तु जनके विवारों
की पुरुप्तमिक सीफिस्टो हारा पहले से ही तैयार कर दी गई थी। यही कारल है कि प्लेटो और अरस्तू
के दिवारों को अनी-साँति नमफने के लिए सीफिस्ट विचारसारा अथवा सोफिस्ट बिखा को की शिक्षा का
मर्म समक्ता एक अनिवारीता है।

सेवान के अनुमार. "सोपिस्ट अमएसीन तिशक थे। ये वारिश्रमिक लेकर किशा प्रदान करते थे। उनका जीउन उमी वारिश्रमिक के मनोरे चनता 'मा।" प्राजनीतिक दक्षन के इतिहासकारों के मनानुनार मूनान में मोफिस्टो ना प्राहुर्भाव उमा में पांचवी सताब्दी पूर्व हुआ था। सोफिस्ट यूनान के मार निवामी नहीं बक्ति विदेशी नागरिक थे। इन्हें उस समय मेटिवस (Matics) कहा जाता था। ये तिश्मो के रूप में एथेस्स में बाहर में आगा। वहाँ कुछ समय के लिए ठहरें और उन्होंने उन्हों ने जीवी में जिल्ला कर यो पांचवी किया जिल्ला के स्था आए और उन्होंने मुनानियों को पांचवी की स्था जिल्ला के स्था आए और उन्होंने मुनानियों को पांचवी की स्था निवास है - प्रवासियों के उन अहरों में मिला है—

"नभागो में होने चाले वाट-विवाद, जन-त्यायानयों में चलने वाले मुकदमे, विचारो पर मुक्ति दा रम चटाने तथा एक स्पष्ट और विश्वामोत्पाटक भाषा में बोलने की शक्ति की बढती हुई प्रायस्थाता, एक नामाज्यस्थी ममात्र की उत्पृतना तथा धन उन मभी बातो ने एक ऐसी स्थिति की मौग को जन्म दिया जो पर्धन्म ने पैरातीज से स्हले कभी नहीं देखी थी। यह मौग थी—श्रीपचारिक उन्म निक्ता, स्थान्यान जन्मि, विज्ञान दर्शन तथा राजनीतिज्ञता।"

प्राचीन पूनान के ये मोफिस्ट विचारक वर्तमानकालीन विश्वविद्यालयों के प्रोफेसरों के समान ये। गूनान राजन-साधारण झान-प्रास्ति हेतु उनके पास जाता था। प्रोटेगोरस (Protagorus) नामक एक मोफिस्ट ने तो न्यय प्रपन्न प्राप्त ऐक झान-तिक्षक (Sophistal) वतलाया भी है। सोफिस्टों का स्त्रेय बोडिक की प्रपेक्षा त्यावहारिक प्रयिक था। वे लोगों को प्रपने चहें एयों में सफलता-प्राप्ति से लिए व्यावहारिक प्राप्त से बताया करते थे। उद्देश्य के ग्रीचित्य ग्रथवा ग्रनीचित्य से उन्हें कोई तिना-देना नहीं पा।

#### सोफिस्टों के सामान्य लक्षरा (General Characteristics of the Sophists)

सोफिन्टों का कार्य व्यापक और मामान्य था । इन्होंने पाँचवी शताब्दी के शन्तिम धौर मे एयेन्स में जिल्लक बनने का प्रयास किया था। इनमें से कुछ वैयाकरण थे। उन्होंने भाषा की उत्पत्ति क याधारमत प्रश्न उठाया कि उनका निर्माण मनुष्य ने किया है या वह प्रकृति-जन्य है। कूछ ताकिक थै। वे 'ग्रभिन्न' ग्रीर 'भिन्न' जैनी सकल्पनाग्रो पर विचार करने के लिए अथवा प्रकथन (Predication) कें स्वरूप पर तर्क-वितर्क करने के लिए उत्सुक थे। उनमें में अधिकाँश (विशेष रूप से गॉर्जियाज) भाषण-शास्त्री थे क्योंकि तहला राजनीति के लिए भाषण-कला मे पट होना एक आवश्यकता थी। नीति तथा राजनीति के तारे में इनमें से ग्रांधकाँश के विचार थे बयो कि इन विषयों में जनसाधारण की रुचि थी। इनके विचारों में भी वही विविद्यता थी। कुछ लोग सुखवाद (Hedonism) के समर्थक थे और कुछ परम्परागत नैतिकता के । कूछ सोफिस्टो ने ग्रत्याचारी शासनतन्त्रो का समर्थन किया और कुछ ने विधि-जासन को सर्वश्रेष्ठ घोषित किया। वास्तव मे सोफिस्ट बहुमुखी प्रतिभा के घनी थे। वे ग्रपने समय के ऐतिहासिक कथाकार भी थे और थियोसीफिस्ट, सन्देहवादी और गरीर कियाविद (Physiologists) भी 12 सोफिस्टो के विचार परस्पर में विरोधी भी थे। वे सब स्वतन्त्र कार्यकर्त्ता थे, और उन्होंने यूनानियों को बावस्थकतानुसार शिक्षित भी किया। व्यवसाय की हुटिस वे यूनान के पहले शिक्षक थे और उनकी शिक्षा का उद्देश्य राजनीति को व्यावहारिक सहायता देना था। सीफिस्टो के पास जाने का अर्थ या विश्वविद्यालय मे जाना। यह एक ऐसा विश्वविद्यालय या जो नागरिको को व्यावहारिक जीवन के लिए तैयार करता था और चूंकि व्यावहारिक जीवन राजनीति का जीवन था. श्रत. वह उनके राजनीतिज्ञ बनने की तैयारियाँ करता था। सोफिस्टो को ग्राधे पत्रकार ग्रीर ग्राधे

2 Bakrer op cit, p 89

<sup>1</sup> Sahme · A History of Political Theory (Hindi Trans ), p 36

म्राचार्य कहा गया है। वे म्राधे शिक्षक, म्राधे विचारक सथा पांधे प्रचारक थे। वे कुछ ढोगी थे ग्रीर कुछ-कुछ तार्शीकक भी। सोफिस्टो के सामान्य लक्ष्मा) को चिन्नित करते हुए बाक्रेर ने निम्निनिर्यित निकर्त निकाल हैं—

- (1) सोफिस्टो का कोई एक सम्प्रदाय नहीं था और न ही उनके कोई निश्चित सिद्धान्त थे।
- (2) सोफिस्टो की गतिविधियां किसी एक विषय तक सीमित न होकर अनेक विषयों में फैली हुई थी जिनके ब्राचार्य और शिक्षक थे।

(3) सोफिस्ट न तो कुतर्की थे और न घन्छी बात को बुगी सिद्ध करने के ही फेर मे रहते थे। वे तो पेशेवर ज्ञान-व्यवसायी थे—ठीक वैसे ही जैसे कलाकार पेशेवर कला-व्यवसायी होता है परन्तु पेशेवर होने के बावजूव भी उन्हें वेतन मिलना आवश्यक नही था। प्लेटो और अरस्त ने संफिस्टों की प्रालोचना इसी कारएं। से की वे हैं कि वेतन भोगी थे, लेकिन यह निन्दा वास्तव में बांधी शताब्दी के सोफिस्टों की है, पांचवी शताब्दी के सोफिस्टों की ही, पांचवी शताब्दी के सोफिस्टों की ही, पांचवी शताब्दी के सोफिस्ट वैसे तो वेतन-भोगी थे, पर वे अपने वेतन की राश्चि की सीमा निश्चत करने का कार्य बहुआ अपने जिप्यों पर छोड विया करते थे। इसके अतिरिक्त यह भी सही है कि वे मानविकी विद्याओं (Humanities) की भी शिक्षा देते थे और यह कार्य (कम से कम मुलत) वेकव वेतन के लिए ही करते थे।

(4) सोफिस्टो को सामान्य रूप से उग्र परिवर्तनवादी Radicals) भी नहीं कहा जा सकता । उन्हें राजनीति मे भयकर समतावादी (Levellers) या नीतिशास्त्र मे नीत्लो के पूर्ववर्ती या

धर्म मे वाल्टेयर की भाँति श्रनीयवरवादी (Aquostics) कहना भी श्रनुचित होगा।

(5) सोफिस्टो ने प्रायोनियन वर्णन की निष्फलता को प्रमाणित करने का प्रयास किया । गाँजियाज और प्रोटेगोरस इस वर्ण का नेतृत्व करते थे । उन्होंने भावात्मक रूप से मानगीय वस्तुओं के बारे में जॉव-पडताल करने की कोजिश की । यूनान के समस्त विचारो की भाँति उनका उद्देश्य भी सदी उद्देश्य-निष्ठ जीवन जीने में व्यक्ति की ब्यागद्वारिक सहायता करना था । वे न्यावहारिक द्वाद्विमता की शिक्षा देते थे और राज्यो तथा परिवारों के सही प्रवन्ध की कला सिलाने का वादा करते थे । घन्याय (Lehre des Unrechts) और न्याय की स्रावर्षों (Lehre des Rechts) की विवाद विवेचन के लिए उनका साहित्य विशेष रूप से स्पष्ट है ।

(6) सोफिस्टो मे प्रधिकां वि पिदेशी नागरिक थे जो मेटिको के हप मे एयेन्स मे रहा करते थे। उन्हें अन्याय मेटिको की भींत काफी सीमा तक सामाजिक समानता तो मिल गई थी, लेकिन वे राजनीतिक विजेशाधिकारों से विचित्त थे। वे एयेन्स में इसिल एवा ए वे कि वह उस ग्रुग में यूनान का विविद्य केन्द्र वन चुका था। एयेन्म में जो विच्य उन्हें मिले, वे प्रधिकतर धनाव्य थें। एयेन्स की राजनीतिक परिस्थितियों तथा धिनकों के प्रभाव ने इन सीफिस्टों की शिक्षा को विकृत कर दिया था। एयेन्स के धिनक वर्ग को लोकतन्त्रात्मक सस्थायों से कोई विणेष सहानुमूर्त नहीं थी। ये बनी लोग शान तो प्राप्त करना चाहते थे पर क्राप्ती स्वार्थ-तिद्धि के लिए। वे भागरा-कला इसीलिए सीखना चाहते थे कि लोक-त्यायान्यों में दोषारीपयता का प्रप्तेन भी इसलिए करना चाहते थे जिससे के जिन्द्र में कि जीन करना चाहते थे कि लोक स्वायान्यों में दोषारीपयता का प्रप्तेन भी इसलिए करना चाहते थे जिससे के जिन्द्र में में प्रपत्ती विजय सुनिष्ठित कर सके प्रत

सोफिस्टों के सिद्धान्त और राजनीतिक विचार (The Principles and Political Thought of the Sophists)

सोफिस्टो ने यूनान के राजनीतिक चिन्तन के विकास और वहीं के इतिहास में एक सिक्रय मूमिका ग्रदा की । उन्होंने उन प्रचलित सामाजिक एव नैतिक धारणात्री, परम्पराग्री एव रूढियों की आलोचना तथा ग्रवहैलना की जिन्हे तक-सम्भत नहीं ठहराया जा सकता था। जैसा कि विल-ड्यूरी (Will Durant) ने लिला है, "उन्होने यूरोप के लिए व्याकररण तथा न्याय-जास्त्र का आविष्कार किया, उन्होंने हुन्दवाद (Dialectic) का विश्वक किया, विवाद अथवा बहुस के बहुत से रूपों का विश्वेषरण किया और लोगों को अमारमक वातों को पकड़ने और स्वय उनका प्रयोग करने की कला सिखलाई।" किन्तु यह सब होते हुए भी सोफिस्टों ने किसी कमबद्ध या सुन्धु लिल विचारधारा को जन्म नहीं दिया। सेवाइन के अनुनार, "उनका अपना कोई दर्शन नहीं वा। उन्होंने वह शिक्षा दी जिसके लिए अभीर विवासी उन्हें पैसा देने के लिए तैयार थे।" सोफिस्टों के अध्ययन के विषयो, सिद्धान्तों और उनकी अध्ययन विधियों से भी परस्पर वडी मिलता थी पर इसके वावजूद उनसे कुछ ऐसी सामान्य प्रवृत्तियाँ भी थी जिनके आधार पर उनके प्रमुख सिद्धान्तों का निरूपण किया जा सकता है—

## (1) मानवतावाद (Humanism)

सोफिस्टो का सबसे प्रमुख सिद्धान्त मानवतांबाद था और यही उनकी सबसे महुत्वपूर्ण देन भी है। सभी सोफिस्ट मूलत. मानवतावादी थे। इस सिद्धान्त का प्रमुख प्रतिपादक गाँजियाज (Gorgias) था। उसने भौतिकवादी दार्शनिको के विचारों का खण्डन किया। भौतिकवादी दार्शनिक प्रकृति के अध्ययन पर बहुत वल देते थे और भौतिक जगद को सचालित करने वाले नियमो एव उनके मूल तरनो के अध्ययन मे सलगन रहते थे। गाँजियाज ने प्रवत्त सन्देहवाद द्वारा भौतिकवादी दार्शनिको के सिद्धान्तों को जुनौती दी और कहा कि "इस विचव में किसी वस्तु की सत्ता नहीं है, यदि है तो इसे जाता नहीं जा सकता है और यदि जाना जा सकता है तो इसे जाता नहीं जा सकता है और यदि जाना जा सकता है तो इसे दूसरे पर प्रकट नहीं किया जा सकता।" गाँजियाज ने भौतिकवादी दर्शन के अध्ययन को निर्यंक वतलाया और यह घोषणा की कि मृत्युव्य के अध्ययन के लिए सर्वोत्तम विषय स्वय मृत्युव्य ही है। उसने स्पष्ट किया कि मृत्युव्य से सम्बन्ध रखने वाले घास्त्रों और विषयों का चिन्तन किया जाना जाहिए। वाकर ने इस सम्बन्ध में लिखा है कि "यदि उनने (गाँजियाज ने) अपने सन्देहवाद के कारण यह दावा किया कि इस जगद में कुछ भी सरय नहीं है। उनका यह अध्याप्त के बल यही था कि आयोनियन दार्शनिको द्वारा विणत सत्त्य की कोई सत्ता नहीं है। उनका यह अध्याप्त तस्त्य के बल सही था कि किसी नैतिक सत्त्य का अस्तित्व नहीं है या केवल साक्ति ही जगत में एकमान त्यापीचित तस्त्व है ।"

## (2) संशयवादी दिष्टकोरा एव सत्य की सापेक्षता

(Sceptical Attitude and Relativity of Truth)

सोफिस्टो का दूसरा प्रमुख चिद्धान्त तस्य की सार्यस्ता का सिद्धान्त है जो सस्य के प्रति सग्रयवादी इष्टिकोए पर आधारित है। उनका कहना या कि निरपेक्ष या परम सस्य (Absolute Truth) जैसी कोई बीज ससार मे नहीं है। सस्य का ग्रन्तिम और पूर्ण रूप नहीं जाना जा सकता। ऐसे कोई सिद्धान्त, कोई धारणा, कोई विचार या कोई नियम इस विश्व मे नहीं हो सकते या बनाए जा सकतं जो हर देस, काल और स्थिति मे सर्वमान्य हो। सीफिस्टो का विचार या कि प्रत्येक व्यक्ति प्रपनी-अपनी धिट मे सत्य का अन्वेषण करता है। प्रसिद्ध सीफिस्ट प्रोटेगोर (Protagorus) ने इसी त्य्या को दूपरे रूप मे इस प्रकार प्रकट किया था कि "मनुष्य सभी बस्तुओं का मायदण्ड स्वय है—उन सभी बस्तुओं का जो विख्यान है तथा जो विख्यान नहीं है।" यह मत किसी भी सत्य को ग्रन्तिम सत्य मही मानता।

सोफिस्टो के इस समयवाद (Scepticism) ने प्रकृति के उस वौद्धिक चरित्र को चुनौती दी जो प्रारम्भिक यूनानी विचारघारा का प्राधार थे। गॉर्जियाच (Gorgias) जैसे कुछ सोफिस्टो ने तो इस संजयवाद को ऐसे साँगोपाँग ढग से विकमित किया है कि उसने यूनानी जीवन के सभी परस्परागत विक्वासो और घारएएाओं को हिला दिया। सोफिस्टों के इस सभयवाद ने राज्य के स्वरूप, कानन के स्रोत एव स्वरूप और उसकी मान्यता ध्रादि के बारे मे प्रचित्त प्राचीन परम्परागत धारणाओं मे उथलपुषल मचा दी। सोफिस्टो से पहले यह एक सामान्य द्वारणा थी कि "राज्य एक कृत्रिम बृन्दु है, इसे
मनुष्ण ने प्राकृतिक नियमों के विदृढ एक लक्ष्य की पूर्ति हेतु बनाया है और इसीलिए मिक्न-भिल राज्यों
के कानून भिन्न-भिल होते है। एक राज्य एक कार्य का नियेद्य करता है और दूसरा उसी को कुरने का
बादेश देता है। ऐसे कानूनों को न तो देवाजा माना जा सकता है और न ही किसी निरिष्ण स्यापः
विद्वाल की अभिक्यजना । ऐसे कानून केवल वे 'रीति-रिवाज हैं जिन्हे अपनी विधिष्ट आवस्यकताओं
की पूर्ति के लिए मनुष्यो द्वारा वनाया गया है।" "सोफिल्टो ने, नागरिको को राज्य के कानून और
परम्परागत नैतिकता मे प्राकृतिक और सार्वदेशिक सत्य की विश्वयजना देखने के स्थान पर जन
प्रत्यादेशों को खोजना सिखलाया जिनका मूल उन व्यक्तियों की स्वार्थपरता थी जिन्होंने उन्हें बनाया

सोफिस्टों की उपर्युक्त विचारधारा में व्यक्तिवाद (Individualism) के दर्शन होते हैं। प्रोटोंगोरस के ये शब्द—"मनुष्य समस्त बस्तुओं का मापदण्ड स्वयं है" एक व्यक्तिवादी विचार का प्रतीक है। कुछ लोग यूनान में व्यक्तिवादी विचारों की उत्पत्ति इन्हीं सोफिस्ट दार्शनिकों के प्रभाव में मानते हैं। इन्हीं विचारों ने प्रांग जांकर बैन्यम के उपयोगितावाद (Utilitarianism) को अनुप्राणित किया।

(3) कानून श्रीर न्याय सम्बन्धी सिद्धान्त (Principles about Law and Justice)

सोफिस्टो का तीसरा सिद्धान्त कानून घौर न्याय के स्वन्स के सम्बन्ध में या। उन्होंने कानून और नैतिकता जैसे विषयों पर तुलनाटमक विचार प्रस्तुत किए। वे कानून एव विधियों का जन्म-स्थान प्रकृति में न मानकर राज्य की सत्ता में मानते थे जिसके फलस्वकृत व्यक्ति को जयनी दुढि के विच्छ कानून के साथ कार्य करना पढ़ता है। जनक सोफिस्टो ने तो 'राजा करे सो ,न्याय, पासा पढ़ी सो ता को साथ कार्य कार्य करना पढ़ता है। जनक सोफिस्टो ने तो 'राजा करे सो ,न्याय, पासा पढ़ी को ता के से से का प्रतिपादन किया और यह वतलाया कि सामध्यवाद का कोर ए किता वा पढ़िस्त जो भी करे, वही उपयुक्त एव सही है। सोफिस्टो ने घपने सजनक सजयवाद के कार ए कानूनों के उदगम और उनको मानने की पुरानी वारप्ताओं को झक्तकों, बाना। तथाि इस प्रथन पर ज़नमें मृतंत्रय नहीं या कि राज्य-निमत कानूनों का प्रकृति द्वारा मिन्त नियमों के साथ क्यों सम्बन्ध है और इस स्थिट से किस कान्त को न्यायोपित समझा जाना ठीक होया।

कानूनों के सम्बन्ध में प्रतिनिधि सोफिस्ट विद्वानों में पाँच प्रकार के प्रमुख विचार पाए जाते थे—

1 हिष्णियास (Hippias) का मत—हिष्णियान ने जो कि दक्षिण यूनान के समुद्र तट पर स्थित एपिस नामक राज्य का एक बुरंघर विद्वान या, यतसाया कि कानून दी प्रकार के होते है— (क) ईक्ष्यरीय या देव निर्मित कानून तथा (ख) मनुष्ण निर्मित कानून । ईक्ष्यरीय कानून सार्वभीमिक, सार्वकालिक ग्रीर स्वामाविक होते हैं। उन्हें मनुष्णों ने मिलकर या सोच-समक्ष कर नहीं बनाया। ये ऐसे ग्रिलिखत कानून भीर ऐसी विधि स्वीकृत व्यवस्थाएं है जिनका मानवं-समाज मे आगमन देवताशों के माध्यम से हुआ। हुसरे प्रकार के कानूनों को समक्षति हुए उसने कहा कि 'ये कानून प्रत्येक राज्य में मनुष्णों डारा वनाए जाते हैं ग्रीर देव निर्मित कानूनों से निम्म-कोटि के होते हैं।" हिष्णयास ने राज्य के नियमी एवं प्रकृति के सिरोध को बड़े प्रभावशानी डल से प्रमुत किया'। उसका कहना था कि, "अकृति के ग्रनुसार में सुमको प्रणम समोशीय बस्धु, सम्बन्धि तथा सह-नागरिक भानता हूँ, परन्तु 'राज्य-नियमो के ग्रनुसार नहीं। प्रकृति के ग्रनुसार बस्तुएँ एक ही वण की होती हैं, किन्तु गांव-नियम पाणविक बल के सहारे प्रकृति के विश्व वल्यूबैक समस्त सजाशों को एक-हुतरे से पृथक करते हैं।"

(5) ष्रैसीमेकस (Thrasymachus) का मत-प्रैसीमेकस ने यल को कानून ग्रीर न्याय का ग्राघार स्वीकार करते हुए बतलाया कि यक्ति ही सब अवस्थाग्रो में न्यायोचित है। उसने प्राकृतिक अधिकारो (Natural Rights) के ग्रस्तित्व को पूर्णत अस्वीकार किया। उसके ग्रनुसार, वास्तविक प्रविकार केवल वे ही हैं जिन्हे राज्य की सर्वोच्च शक्ति, प्रपने कल्याए हेतु क्रिग्रान्वत करती है। सेवाइन के शब्दो में, "ग्रैसीमेकस का यह कहना है कि न्याय शक्तिशाली का स्वायं है क्योंकि प्रत्येक राज्य में शासक वर्ग केवल उन्ही कानूनों का निर्माण करता है जो उसके लिए सबसे अधिक हितकारी होते हैं।"

ष्र सीमेकस अनुभववादी (Empiricist) था । सौसारिक अनुभव के ब्राधार पर उसने यह मान्यता प्रकट की कि जो व्यवस्था शक्तिवाली व्यक्ति द्वारा लागू करवा दी जाती है, वही आगे जाकर त्यायोचित अधिकार वन जाती है । उसका कहना था, "प्रत्येक सरकार अपने स्वायों के अनुकूल कानून वनाती है । लोकतन्त्र लोकतन्त्रीय नियम वनाता है । निरकुष राजसत्ता निरंकुण कानून वनाती है । इस पदि से इन सरकारो द्वारा यह घोषित करवाया है कि जो वात उनके हिनो के अनुकूल है, वह उनकी प्रजा के लिए त्यायोचित (Just) है । इस स्थिति वे विपरीत जाने वाले को अवैषठा का तथा अन्याय का वोषी होने के कारण यण्डित किया जाता है । मेरी कल्पना यह है कि उस्क्रष्ट घक्ति सदैव सरकार के पक्ष में होती है प्रत उचित तक से यही परिणाम निकलता है कि शक्तिवाली का हित ही त्यायोचित है ।"

#### सोफिस्टों का योगदान (Contribution of the Sophists)

यह कहना कठित है कि तत्कालीन यूनानी समाज ने सीफिस्टो के विचारो को कहीं तर्क स्वीकार किया, किन्तु इतना सत्य प्रवश्य प्रतीत होता है कि उनके विचार पर्याप्त रूप से प्रभावधाली एव चिनतन-योग्य थे। पाँचवी धताव्यी ई पू तक सीफिस्ट विचारको की इतनी वाक जम 'चुकी थी कि सामान्य जनता उससे महमत होने लगी थी। मैकिलवान ने से सम्बन्ध मे कुछ उचाहरण दिए है। विक सामान्य जनता उससे महमत होने लगी थी। मैकिलवान ने से राजदूतो के कथन को अपलिश्ति वा अवसे सम्भावनी हिता होने सामान्य प्रभावका है। ''हमें और आपको वहीं करना चाहिए जो हम सोचते हैं और जो कुछ सम्भाव हो उसी को प्राप्त करने का प्रयत्न करना चाहिए क्योंकि हम दोनो ही इन प्रथनों को अच्छी तरह जानते हैं कि मानवीय विचय के विवाद में न्याय का प्रश्त तभी उठता है जबकि प्रावयंक्ता का दवाव बरायर बना रहता है। '' इस प्रकार के चित्र है, ''जे लेते है और बुवंत लोग बंही देते हैं जो उन्हें वाह्य होकर देना पड़का है।'' इस प्रकार के विचार एकदम व्यावहारिक थे और इनके द्वारा सर्व-साधारण का प्रभावित होना बहुत स्वागाविक भी था। मैकितवेल ने इसके प्रतिरक्त प्ररिस्टोकोंनों के क्वाउड्स (Clouds of Aristophanes) तथा जीनोफोन के मैमोरिविलिया (Xenophon of Memorevilen) मे इसी प्रकार के प्रनेक वाच्यांश उदाहरण-स्वरूप प्रस्तुत किए हैं। सोफिस्टों के सिद्धान्त हतिहास की परीक्षा में भी काफी बदे सिद्ध हुए हैं। ग्राधुनिक प्रजातन्यारमक व्यवस्था का सार बहुत कुछ यही व्यक्तिवारी वारीका से भी काफी बदे सिद्ध हुए हैं। ग्राधुनिक प्रजातन्यारमक व्यवस्था वासार बहुत कुछ यही व्यक्तिवारी वारिणा है।

सोफिस्टो ने अपने परवर्ती विचारको (सुकरात तथा प्लेटो) को चिन्तन का एक नया सन्दर्म दिया । उनके प्रभाव के कारण ही यूनानी दर्धन विह्निर्मुखी से अन्तर्मुखी हुआ और उसने सौसारिक एवं भौतिक समस्याओं की और अभिमृख कर दिया । मानवतावाव को प्रधानता देने के कारण ही सुकरात को सर्वेश्वेष्ठ सोफिस्ट कहा जाता है। सुकरात समाज के रीति-दिवाजों और कानूनों की परवाह न करते हुए व्यक्ति के विचार-स्वातन्त्र्य का प्रवान प्रसान के रीति-दिवाजों और कानूनों की परवाह न करते हुए व्यक्ति के विचार-स्वातन्त्र्य का प्रवान प्रसान के रीति-दिवाजों और कानूनों की परवाह न करते हुए व्यक्ति के विचार-स्वातन्त्र्य का प्रवान प्रसान के स्वातंत्र्य का प्रवान प्रसान के स्वतंत्र्य का प्रवान प्रसान है। उसने अपने

<sup>1</sup> Cornfield . The Republic of Plato, p 18.

प्रोटेगोरस तथा जॉजियाज नामक दो सवाद विख्यात सीफिस्ट झावार्यों के नामो पर ही लिखे है, किन्तु मुकरात और प्लेटो ने स्वय को सीफिस्ट विचारघारा के प्रवाह में आत्सात् होने से वचाया है। उन्होंने सीफिस्टो के अनेक विचारों का गम्भीर रूप से खण्डन किया है।

सोफिस्ट विचारको के योगदान को सक्षेप में निम्नलिखित रूप से सकलित किया 'आ सकताहै—

- (1) सोफिस्ट विचारको ने ज्ञान की विभिन्न शाखाओ को एक निश्चित रूप प्रदान किया ग्रीर उन्हें ग्रपनी सीमाओं के ग्रन्तगैत एक सुव्यवस्थित स्वरूप भी विया ।
- (2) सोफिस्ट विचारको से पूर्व राजनीति का ज्ञान प्रत्यन्त अस्त-व्यस्त अवस्था मे था। उन्होंने राजनीति शास्त्र का प्रध्ययन कर उसे व्यवस्था दी ग्रीर साथ ही उसे व्यावहारिक शिक्षा का साधन भी वनाया। सिन क्लेयर (Sinclair) के शब्दों में "सोफिस्ट शिक्षकों में से कुछ ने राजनीतिशास्त्र के विकास में योग दिया।"1
- (3) सोफिस्ट प्रथम विचारक ये जिन्होंने व्यक्तिवाद के सिद्धान्त को स्पष्टता एव सुनिष्चितता से प्रतिपादित किया। उन्होंने कहा, "मनुष्य ही सब बातो का मापदण्ड है।" (Man is the measure of all things")
- (4) सोफिस्ट विचारको की सबसे वडी देन उनका मानवतावादी (Humanism) सिद्धान्त है। "मनुष्य ही प्रत्येक वस्तु का मापदण्ड है" यूनान में सर्वेश्रयम इस सिद्धान्त को जन्म देकर सोफिस्टो ने एक मुलक राजनीतिक विचार को चुनीती के रूप में प्रतिस्थापित किया।
- (5) सोफिस्टो ने विचार जयत् का सशयवाद (Scepticism) की महत्त्वपूर्ण पद्धति प्रदान की । उनका कहना था कि पूर्ण सत्य जैसी कोई भी वस्तु इस ससार में नहीं है। डैमलर के शब्दों मे—''वे प्रपने समय के ऐतिहामिक, रोमांसकारी, ग्राच्यात्मशास्त्री, सशयवादी तथा भाषाशास्त्री हैं।''
- (6) सोफिस्ट पहले विचारक थे जिन्होंने तर्क को प्रवानता दी। उनकी कसोटी तर्क थी। जो सिद्धान्त तर्क प्रथवा वाद-विवाद पर खरे उत्तरते थे, उन्हें ही वे मानते थे।
- (7) सोफिस्ट पहले व्यक्ति थे जिन्होंने एथेन्स में नव-युवको को राजनीतिज्ञ बनाने का प्रशिक्षसण् (Training of Politicians) दियां। बाकर के शब्दों मे—"महत्त्व इस बात का नहीं था कि सोफिस्टों ने क्या शिक्षा थी। महत्त्व इस बात का था कि उन्होंने शिक्षा थी। उनके पास जाने का प्रयं था—चित्रविद्यालय में जाना। यह विश्वविद्यालय ऐसा गा, जो नवयुवको को ब्यायहारिफ जीवन के निंग तैयार करता था, और क्योंकि ब्यावहारिक जीवन राजनीति का जीवन था, इसलिए वह उनके राजनीतिक वनने की तैयारी करानों था। "व
- (8) गैंटेल (Gettel) के मतानुसार, "सोफिस्टो ने न्याय तथा नैतिकता मे भेद (Difference between Law and Theory) किया। उन्होंने बताया कि राजनीतिक सत्ता के स्वरूप के कारए। कानून व्यक्तियो को प्राय ऐसे कार्यों को करने के लिए बाध्य करता है जो उनकी आत्मा के विरुद्ध होते है।" 

  8
- (9) सोफिस्टो ने प्रजातन्त्र (Democracy) के समयन मे जो विचार व्यक्त किए वे इतिहास की कसीटी पर खरे उतरते हैं। उन्होंने 'व्यक्तिवाद' को मान्यता देते हुए प्रजातन्त्रीय सरकार को स्थाई रूप देने की चेण्टा की। गैटेन (Gettel) के शब्दो मे, "ब्राधुनिक प्रजातन्त्रीय सरकार का सार (Essence of Democracy) सोफिस्टो की व्यक्तिवाद की धारणाओं मे मिलती है।"4

<sup>1</sup> सिनक्लेयर बही, पृष्ठ 49.

<sup>2</sup> Barker op cit, p 58. 3 Gettle History of Political Thought, p. 44.

<sup>4</sup> Ibid, p. 44

# 32 पाण्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

् (10) सोफिस्टो ने तीन ब्राधुनिक समस्याओं का प्रमुख रूप से सकेत (Indication of Modern Problems) किया—(1) ज्ञान एव योग्यता के प्रसार से राज्य पर नया प्रभाव पड़ता है? (1) विज्ञान का समाज से नया सम्बन्ध होना चाहिए ? एवं (11) नवीन विजेपज क्यें को समाज में नया स्थान मिलना चाहिए ? सोफिस्टो के इन प्रमने अथवा उनकी जिज्ञासाओं में आधुनिक समस्याओं का एकेत मिलता है। सिनवलेयर (Sinclair) के ख़ब्दों में "ये बुद्ध ऐसे प्रध्न है जिनसे आधुनिकता प्रतिनिधिस्त होती है, और ये समस्याएँ आज के युग की समस्याएँ प्रतीत होती है।"

सोफिस्टों ने यूनान को एक प्रवल बौद्धिक क्रॉन्ति दी। उनके सदेहवाद, बुद्धिवाद तथा सापेक सत्यवाद ने प्रचलित धर्म, राज्य और स्तिकता के सिद्धान्तो की जड़ें हिला दी। जैलर (Zellet) के शब्दों में, "इन्होंने जितनी समस्याएँ सुल कार्ड, उनसे अधिक समस्याएँ उत्पन्न भी की।" उस वौद्धिक मन्यन से यह आवश्यक हो गया था कि, "मानवीय सम्यत्तियो की अनिश्चितताओं से मुक्त ज्ञान के निष्धित प्रयोजन की सत्ता स्यापित की जाए तथा मनुष्य की अपनी प्रकृति में ऐसे आवर्ण ढूँडे जाएँ जो उसका पश्चरतांन कर सके।" आगे चलकर सुकरात और उसके जिल्हों ने यही महत्त्वपूर्ण कार्य सम्यन्न किया।

#### सुकरात

#### (Socrates, 470-399 B C.)

सोफिस्ट विचारक विदेशी वे धौर एथेन्स मे इसलिए बस गए थे कि एथेन्स उस समय के यूनान की राजधानी वन चुकी थी किन्तु सुकरात पूरी तरह से एथेन्स का जन्मजात नागरिक था। उसका जन्म 470 ईसा पूर्व के आसपास हुआ था धौर मृत्यु 399 ईसा पूर्व मे। "इस प्रकार उसका योवन तो पेरीकरीज के महान् युग मे बीता और जीवन की सच्या पेजीपोनिधार्थ युद्ध की छाया के वीच गुजरी।" असुकरात ने अपने युग के साधार्या नागरिक-कर्तन्थों को पूरी तरह निभाया। वह स्वाह्य पैरक सेना का सिपाही रहा धौर असे के युद्ध ने एथेन्स की धौर से भाग मी लिया। 424 ईसा पूर्व मे डेलियम की लडाई में उसने युग माग लिया छोर वहां उसके धौर को प्रवसा हुई। क्याभ, 65 वर्ष की आधु में वह एथेन्स की परिपद अथवा कौसिल का सदस्य बना। युकरात ने नागरिक जीवन की मर्यादाओं का कभी उल्लंघन नहीं किया। किन्तु अर्थेच आदेशों को मानने से यह कभी महमत नहीं, हुआ। वाक्त के छावनों में, "माग्रविक कर्तत्थ्यों का अधिग इस पालन और नागरिक विध की धौमाएँ लीधन की खतापूर्वक अस्तीकृति— ये दो ऐसी विधेषता हुई हो एक एक्सी नागरिक के स्थ में मुकरात के जीवन में विशेष रूप से सिखनाई देती है।" वास्तव में मुकरात के व्यक्तिए का सिखनाई देती है।" वास्तव में मुकरात के व्यक्तिए का सिखनाई देती है।"

वह एक ज़िल्मी का पुत्र वा, किन्तु उसने अपना सारा जीवन-दर्शन के अध्ययन मे लगाया। वह उन ऐतिहासिक महान् विभूतियों में से एक है जिसके बारे में भानी पीठियाँ बहुत कुछ जानते हुए भी प्रामाणिक रूप से बहुत कम जान रखती हैं। बट्टेंग्ड रसेल (Bertrand Russell) ने एक स्थान पर लिखा है कि "फुछ व्यक्तियों के विपय मेन्द्रम निष्चित रूप से बहुत अधिक जानते हैं किन्तु सुकरात के सम्बन्ध में होने यह, निष्क्र में होने हैं कि हुत अधिक जानते हैं या कम 1"4 इसका प्रमुख कारए। यह है कि सुकरात के तम्बन्ध में एंदें।, जेनीफन तथा-परिस्टीकेन ने जो कुछ क्लिंबा है अथवा जो शब्द-चित्र अधिक है, उनमें परस्पर तालग्रेस नहीं है। सभी शब्द-चित्र सुकरात के जीवन की कुछ निध्यत अदनाओं को एक अम में वीचने की विद्यानों ने बहुत कुछ सफन चेट्टा की है।

<sup>1</sup> Ibid, p 44

<sup>2</sup> सिमक्लेयर वही, पृष्ठ 49 3 Barker op cit, p 133.

<sup>4</sup> Bertrand Russell History of Western Philosophy, p. 102,

मुजरात रा प्यक्तिस्य दिनसम्य या घीर <u>गण्यत्। प्रकृतिमञ्</u> तथा निरह्नारिता जनके महान् गुल पे । यह ममता, <u>प्रास्विध्वान</u> घीर मिलिपुना की साकार प्रतिमा था। <u>जूलन रवयहार बुद्धि</u> के माण-माण उनमे किनोह को भी प्रकृति गी। प्रारम्भ में अपने ममत के भीतिक विज्ञान में उसकी दिस्तरपी रही, लेकिन प्राप्त मन्यतर यह प्रकृतन रव गुढ विज्ञामा के क्षेत्र में प्रवेदा करता बता गया। मत्य तान की गोल में उसमे प्रवात नामृत्यों जीवन एक साधक की नरह लगा दिया प्रीर जब कानून के विक्ता कार्य नाम प्रतिभाग वाचार पर्यक्त ने उन्ते प्राप्त उसने मत्य में वह अपने मत्य के मिलानों ने विचित्र कार्य निर्मा ने वह में विविद्य नामित्रों ने उसे कार्यापर में भागने के निर्मा माणियों ने उसे कार्यापर में भागने के किए चाल कर त्रीयन की बनि दे देना अवन्तर मममा। वब उनके माणियों ने उसे कार्यापर में भागने के त्रित् जाती उसने गम्भीर जदारे में उन्ने नममा — "ग्रह मन है कि कानून ने मूर्ज किति पहुँचाई है पर मैं केवल एक हो क्ष्मिक है बीर टमिनक प्रजुनित एक नाम्यत केवल मुक्त पर हो पढ रहा है यदि में कार्यापर में भागूंग तो कानून त्यार एवेन्स दोनों को क्षित पहुँचेगी। यह प्रकृत्य प्रपण्य होगा।" मृन्यत के प्राप्त स्वारम्य प्रपण्य होगा।"

### सुकरात का जीवन-ध्येय ग्रीर उसकी पहति (Nission and Method of Socrates)

मुस्रान जीवन भर मृत्य, जान छोर न्याय का अन्येयक बना रहा । वह एक स्रसाबारण मानव या जिमे :म बात भी नेतना थी कि उमे गुर देखरीय उद्देश्य की सिक्ति करनी हैं । अधिकारी विद्वामों के समुनार गुकरात को इन् उद्देश्य की चिन्ना 'हेल्की की देखवाणी' की उस पोपणा ने मिली जिसमें कहा गया था कि वह युनान का नविने प्रसार बुदिमान व्यक्ति हैं । <u>केटकी की देखवाणी</u> (Delpheoracle) के कारणा गुकरात के जीवन धीर हर्टिकां में कि महान् परिवर्नन स्राया । वह नहीं समक्ष गया कि वह यूनानियों में मर्वाधिक बुद्धिमान किम प्रपार है गतः उसने उस देखवाणी की परवर्त का अधान कि वा "जमने नोगों ने प्रकृत कर शीर प्रकृतों हारा उन्हें अपने से अधिक बुद्धिमान सिद्ध कर देखजाणी को मिच्या प्रमाणित करना नाहा पर कस विहरून उस्टा निकला । उसने देखा कि दूसरे लोग उत्तन नाममक है कि किमी चीव के बारे में युक्त न जानने पर भी अपने को जानकार कहते हैं ।" अत. मुक्तान ने जीवन में सेवा बत प्रहण कर निया । उसके सन में यह विषया जम या कि "डेल्की के देखान ने मुद्दे इस गमार में किमी विशेष निमित्त के लिए में का है।" उसने मिच्या जान के विरुद्ध जिल्ला की मिन्न के लिए में सा है । उसने मिच्या जान के विरुद्ध जिल्ला वीवन स्वास न मिन की समय एवं प्रसाम के विरुद्ध जिल्ला में सुद्ध विषया जान के विरुद्ध जिल्ला की लिल्ला की सम्मान के विरुद्ध जिल्ला की स्वस्थ पाता के विरुद्ध जिल्ला की विषय स्वास की स्वस्थ पाता के विरुद्ध जिल्ला की लिल्ला की स्वस्थ पाता के विरुद्ध जिल्ला की लिल्ला की स्वस्थ में स्वस्थ पाता के विरुद्ध जिल्ला की स्वस्थ में हिस्स के स्वस्थ पाता के विरुद्ध जिल्ला की स्वस्थ में स्वस्थ स्वस्थ में स्वस्थ मार से अहा विषय साम स्वस्थ साम के विरुद्ध जिल्ला की स्वस्थ की स्वस्थ स्वस्थ से स्वस्थ साम से स्वस्थ साम स्वस्थ से से स्वस्थ से से स्वस्थ से स्वस्थ से स्वस्थ से स्वस्थ से स्वस्थ से स

मुकरात के इम परिवर्तन को नामस्य के मुक्यात के 'वर्त-परिवर्तन' (Converson) की सुआ वी है। मत्य के अन्वपण और अज्ञान वा पर्दाफाश करने के अपने ब्येय नी पूर्ति हेतु सुकरात ने एक विनक्षण पदिन पहला की। उसने न तो अपने विश्य का ग्राव पद्म में विवेचन किया और न ही मोफिस्टी की तरह विवयन की अमर्वेद वर्णानाम्मवता स्थीकार की। इसके निवरित उसने एक प्रमांतर की किसी मवाद-प्रणाली को अपनेंद्र वर्णान वह किसी भी व्यक्ति के निवारों, की अस्पष्टताओं तथा अस्प प्रभात की अस्प कर विवारों की अस्पष्टताओं तथा अस्प प्रभात की अस्पष्टताओं तथा अस्प प्रभात में वह उस व्यक्ति के विवारों की अस्पष्टताओं तथा अस्प प्रभात की वह वह विवारों को इंद्रता था और अनुत में वह उस व्यक्ति की प्रायम्तित होना लोगों को बड़ा अप्रिय लगता था। प्रभातित और परिवर्णना की उसके अस्प प्रभाति वहीं न लोगों को बड़ा अप्रिय लगता था। प्रभाति और परिवर्णना की उसके विवारों की इसके विवारों की इसके वात था। प्रभाति और परिवर्णना असे उसके व्यवहारिक और परिवर्णना असे परिवर्णना वात विवार के स्थान वात साम की विवार के विवारों की अस्प व्यवहारिक और परिवर्णना असे वात विवार के विवारों की उसके वात वात वात सिल्लाने का कोई वात नहीं किया। इसके विपरीत वह तो यहाँ तक कहा करता था कि "वह एक वात जानता है कि वह

युनानियों में यह रिवाज या कि किमी विख्यात मन्दिर की पुनान्ति के माध्यम से प्रयने ऐक्टिक प्रमन पुछते थे। इन प्रमनों का उत्तर देववाणी (Oracle) कहलाता था।

<sup>2</sup> Barker . op. cit , p. 134

कुछ भी नहीं जानता। " सुकरात का उद्देश्य तो नकारात्मक रूप से दूसरो के अज्ञान का भण्डाफोट करना और घनासक रूप से उनके संत्य अनुसर्धान करने मे उनकी सहायता मात्र करना था। क्रासमन के जैट्दों में, "उसने प्रपने, ओताब्रा, की नदीन और रोचक विचार ही प्रदान नहीं किए विल्क एक नसे की भीति उसने गर्मश्रील मस्तिष्क को नवीन सत्यों के अजनन मे भारी सहायता भी की।" मुकरात ने जी कुछ कहाँ उस कभी लेखबढ़ नहीं किया। उसके ये विचार उसके समझातीनों मे एक परिसंयाद को जन्म देकर उसके साथकोतीनों मे एक परिसंयाद को जन्म

सुकरात का दर्शन (Philosophy of Socrates)

ज्ञान सिद्धान्त (Principle of Knowledge) -

युवान मे ब्याप्त असम्बद्धं विचारों को सुकरात ने एक सुनिश्चित दशन का स्वरूप दिया। दशन के अध्ययन मे उसने ज्ञान-प्राप्ति के सभी प्रचलित सिद्धान्तों को असन्तोपप्रद पाया। प्रचलित सिद्धान्तों हारा विविध विपयों का केवल वाह्य और यान्त्रिक ज्ञान ही मिलता था जबकि सुकरात मुख्य रूप से कारण और परिणामों के सम्बन्ध के ज्ञान का जिज्ञासु था। (इसके लिए उसने किस प्रकार प्रमोत्तर और परिपाणों के सम्बन्ध के ज्ञान का जिज्ञासु था। (इसके लिए उसने किस प्रकार प्रमोत्तर और परिपाणों की नई पद्धित अपनाई, उसी प्रकार एक नए सिद्धान्त को भी जनम दिया। सुकरात का यह नया सिद्धान्त का सिद्धान्त (Doctrine of Two Knowledge) कहताता है—पहला 'वाह्य ज्ञान हैयं वाह्य का सिद्धान्त '(Doctrine of Two Knowledge) कहताता

- (1) बाह्य-ज्ञान (Apparent Knowledge) बाह्य-ज्ञान दिखावटी तथा लोक व्यवहार पर निर्भर करता है। इसकी अवधि अनिश्चित है। इस वाह्य ज्ञान को ही इन्द्रिय ज्ञान को सी साज वी जाती है। इन्द्रिय ज्ञान वह ज्ञान है जिसको मनुष्य इन्द्रियो द्वारा प्रत्यक्ष या अप्रत्य कर प्राप्त कर तो हि— जैंकी कानो से मुनकर, आंखी से देखकर, नाक से मुँवकर तथा जिह्ना से च्खकर इस्पादि। इन इन्द्रियो से हारा प्राप्त किए हुए अनुअव के आधार पर मनुष्य जिस मत या विश्वास का निर्धारण करता है, बहु ज्ञान प्रथम प्रकार के ज्ञान ख्याद बाख ज्ञान अपया अनुभव सिद्ध विश्वास के अन्तर्गत आता है। कुरुरात का विचार था कि इस प्रकार के ज्ञान का कोई ब्रह आधार नहीं है। उसमे परिवर्तन और अवल-विवस आते, उहुते हैं। यह ज्ञान नश्चर तथा परिवर्तनंशील है क्योंक सभी भौतिक वस्तुएँ भी नश्चर एवं क्षण-मपुर हैं। ब्रास्तव में यह ज्ञान का एक ज्ञावरण मात्र है जो यथार्थ ज्ञान (Real Knowledge) नहीं हो सकता मुकरात के इस विश्वास की विपार सोजिस्टो की दृष्टि केवल इन्द्रियो से अनुभूत होने वाल वाह्य जगत तक ही सीधित वी और वे इसी को अन्तिम मात्रते थे।
- (2) वास्तविक आता (True Knowledge)— बारतिक जान कार्य-जारण के सम्बन्ध का जान है और इस पर मनुष्य का अधिकार स्थाई जान की सुन्धि करता है। मुंकरात के अनुसार, ''यह जान सार्वजनिक एवं सार्वकालिक है। 'मुंकरात का सत था कि विश्व के समस्त भीतिक पदार्थों के पीछे एक और तर्वक खिया है। सभी भौतिक बन्तए किसी न किसी ऐसे विद्यार या सता का प्रतिनिधित्व करती हैं जो गायबा, अवक्रिस्तवन करता हैं '- एसी विवार या सता का सांसात्कार करने। प्रत्येक मान्व का सांसात्कार करने। प्रत्येक मान्व का सांसात्कार करने। प्रत्येक मान्व का सांसात्कार कर का अधिकार के सांसात्कार कर का प्रतिनिधित्व का सांसात्कार कर का प्रतिनिधित्व का सांसात्कार कर के सांसात्कार कर का प्रतिनिधित्व का सांसात्कार कर के सांसात्कार का सांसात्कार कर का सांसात्कार का सांसात्कार का सांसात्कार के सांसात्कार के सांसात्कार का सांसात्क

<sup>1 &</sup>quot;He did not provide his bearers with new and interesting ideas, but like midwife assisted the pregnant mind to bring forth its own truths"

—Crossman Plato Today, p 70

यह है कि उसने <u>उस जान को किस प्रकार प्राप्त किया है</u>। वास्तव मे ज्ञान-प्राप्ति की कसीटी 'क्या' एवं 'कसे' न होकर 'क्यो<u>' का उत्तर ढुंटना है।</u>

र्गेन गुरा है (Virtue is Krowledge)

सुकरात के दर्शन कर दूसरा बड़ा मिद्रान्त यह था कि ज्ञान ग्रीर साधुता या गुरा (Virtue) में कोई मन्तर नहीं है। उसके अनुसार—"जान ही धर्म है और प्रज्ञान प्राप्त ।" मनुष्य प्रज्ञानता के कारण ही अपमें की और प्रहत्त होता है। यदि उसे ज्ञान हो जाए तो वह पाय-कर्म नहीं करेगां। सुकरात ने सत्य ज्ञान को ही 'शिवस<u>' अथवा सदमू</u>या' ('Virtue' or 'Goodness') के नाम से <u>पुका</u>रा हुँ । उसका कहना था कि केवल वही ज्ञान वास्तविक सत्य ग्रीर चिरत्वन होगा जो सत्य की कसीटी पर खरा उत्तरे। जो सत्य इस प्रकार खरा उत्तरेगा, वह अवश्य ही कल्यागुकारी होगा, क्योंकि सत्य कभी अकल्यार्यकारी हो ही नहीं संकता । इस प्रकार वास्तविक सत्य, वास्तविक गुणारमकता का समानार्थी है, विपरीत-अर्थीः नहीं । सुकरात कहा करता था कि सत्य वोलूने का ज्ञान प्राप्त करते ही यदि हम उसे ग्राचरण में नहीं लाते तो हमें केवल भ्रान्ति है, वास्नविक ज्ञान नहीं । मनुष्य एक वृद्धिमान प्राणी है । उसे बुद्धि से जो सत्य ज्ञान प्राप्त होता है, उस पर उसे आचरण करना चाहिए । आचरए के बिना ज्ञान उस ब्राह्म के जा तर्थ जान अन्य होता है, उस पर उस आवरण करना चाहिए। अनिरेश्व का स्थान सिन निरर्थंक और निष्फल है। मुक्तात के लिए ज्ञान एक बीडिक, विश्वसस-मात्र न होकर सम्पूर्ण हृदय और आरमा की एक ऐसी अनुभूति थी जो आरमा को आलोकित करता है। इस प्रकार एक मानववादी के इस में मुकरात ने नैतिकता के मार्ग को ज्ञान का विषय बनाया। नैतिक तस्त्र मनुष्य द्वारा खोणे जा सकते हैं और खोणे जाने चाहिए। सुकरात का जीवन और मीत स्वय इसके साक्षी है।

सकरात के राजनीतिक विचार (Political Views of Socrates)

र्सकरात के राजनीतिक विचारों का जन्म उसके नैतिक तथा-ज्ञान सम्बन्धी विचारों से हुआ। वह राजनीति को एक 'कला' मानता था.। सोफ्स्टो की भाँति कोई 'व्यवस्था' नही । उसका कहना था क यह 'कजा इसलिए हैं कि इसने एक ऐसी विशेष निपुशता की श्रावस्थकता पढ़ती है जिसे प्रत्येक या साधारण व्यक्ति नहीं प्राप्त कर सकता। इस कला को केवल ज्ञानी व्यक्ति ही सीख सकता है प्रीर भी सावार पुर वहीं जासन कर सकता । उस करना का कपना वारा ज्यार करना है। इसके प्राचार पुर वहीं जासन कर सकता है। जासन करना इसलिए में एक क्या है हैं कि इसमें आसन करने बालों को राज्य में स्थित सभी व्यक्तियों के साथ मम्बन्य रखना पडता है। उसे सबके साथ भलाई का व्यवहार करना पडता है जो सबसाधारण के लिए कठिन कार्य है। सुकरात के अनुसार राजनीति यदि कला है तो <u>राजनीतिज्ञ एक कलाकार है और इसलिए वह राजनीतिक क्षेत्र में समस्रा को प्राथमिकता</u> प्रदान करता है— उसके अनुसार राजनीति विशेषज्ञों का क्षेत्र है जिसके निर्णय बहुसंस्थकों हारा करना एक भयानक भूल है।

सुकरात एथेन्स की राजनीति से बेहद क्षुट्य था। उसे वहाँ की राजनीति का प्रत्यक्ष अनुभव या इसिल्ए वृत्तम उस कान में प्रश्नित लोकतक्ष (Pemocracy) की <u>कंट्र प्रालोचना की है</u>। युकरात हारा एथीनियन जनतन्त्र की खालोचना निम्न प्रकार से की गई—

(1) तत्कालीन एथेन्स मे प्रशासनिक ग्रधिकारियो, मेनायतियो तथा न्यायाधीणो के चुनाव लॉटरी या पर्ची डाल कर होते थे। इस व्यवस्था के फलस्वरूप ग्रयोध्य ग्रीर माघारण व्यक्ति भी-राज्य के उच्चतम पदी पर पहुँच जाते थे। वे कभी भी राज्य के लिए सकट वन सकते थे ग्रत मुकरात ने

पुर विकास प्रथा प्रथा का विरोध करते हुए लोकतन्त्र की इन प्रणाली को नर्वशा अनुसित बताया।

(1) तत्कालीन एथेन्स की <u>असेन्बनी में</u> जन-सीयारण को <u>की की वह उत्तर</u> की जी <u>नार्वजनिक</u> मामलो के विधेष राजनीतिकों को मिली हुई खी। दोनों को वोट डालने वा समान

<sup>&#</sup>x27;Virtue is knowledge and igenorance is vice "

ग्रधिकार था। गथे-घोडे को समानता का दर्जा देने की इस स्थिति को सुकरात अवाञ्छनीय और घातक मानता था। उसने इसका घोर विरोध किया।

- (m) सुकरात ने तत्कालीन लोकतन्त्र का इस धिष्ट से भी विरोध किया कि <u>जुसमें</u> राजनीतिज्ञ न्याय सम्बन्धी महत्त्वपूर्ण कार्यों की उपेक्षा करते हुए सामान्य जनता को प्रवन्न करने के लिए सस्ते कार्मी में लगे रहते थे जो प्रागे जाकर राज्य ग्रीर समाज के पतन ग्रीर विनाध का कारण बनता है।
- (1v) सुकरात की यह मान्यता थी कि जब हम जूते की सरम्मत के लिए मीची और लकड़ी के सामान की सरम्मत के लिए वढ़े की आवश्यकता समक्षते हैं तो फिर राज्य का सचालन फरने के लिए प्रशासनिक कला में दक्ष व्यक्तियों की ही क्यों नहीं आमन्त्रित करते । सुकरात राजनीतिज्ञों के लिए वो गुण आवश्यक मानता था (1) जन हितेथों होना, और (2) बुद्धिमान होना । चूँकि तस्कालीन लीकतन्त्र में इस दोनों भुएों की उपेक्षा थी, प्रत वह उस दलगत एवं अज्ञानग्रस्त राजनीति का धोर विरोध करता था।

सुकरात वस्तुतः प्रजातन्त्र के स्थान पर बुद्धिमान्, कुलीन व्यक्तियो द्वारा राज्य को शासित करने वाली प्रणाली का समर्थक था। रा<u>ज्यमित को यह जिल्ला का विषय मानता था और शासन</u> (Government or Administration) को केवल बुद्धिमान <u>व्यक्तियों का कार्य</u>। साथ ही राज्य की सुरक्षा के लिए उसने लोकहित की अनिवायता पर भी पर्याप्त वल दिया। सिकरात के कानन सम्बन्धी विचार

सुकरात ने कानूनो को अरुपधिक पाँचत एव महत्त्वपूर्ण माना । वह कानून को एक प्रकार का समकौता मानता था । उसका विचार था कि कानूनो में मानव-समाज की वौद्धिक अनुभूतियों की राणि सचित रहती है और उनका पालन करना प्रत्येक व्यक्ति का परम कर्तव्य होना चाहिए । कानून को तोहते ज्वादा व्यक्ति कम सत से राज्य के विषयति कार्य करने वाला व्यक्ति था । सुकरात से पहले यूनान में जो सौफिस्ट विचारक थे, उनका कानूनों में विश्वास नहीं था । वे कानूनों को काल्पनिक और अमीतिक मानते थे जो मानवीय आचरण के पथ-प्रवर्धन के लिए अधिक ठीक नहीं होते । सुकरात का निम्चत विचार था कि कानूनों की सवित्य राणि का अध्ययन करने के लिए कुछ ऐसे आचरण सम्बन्धी नियम चनाए जा सकति है जो सबके लिए समान करने के लिए कुछ ऐसे आचरण सम्बन्धी

सुकरात ने राज्य के बासन के लिए कानूनों को प्रमुख स्थान दिया। वह कानूनों को ईश्वर के आदेश समझता था। उसकी रिष्ट में कानून सर्वोच्च और सबके लिए मान्य थे। वह बासन एव बासित दोनों को कानूनों के प्रधीन मानता था। उसके मतानुसार दोनों के ही लिए कानूनों की परिधि में काथ करना धावरयक था। उसका कहना था कि कानून नागरिकों के कार्यों की सुविधा के लिए संबुक्त समझौता है जिसके वाहर न तो वे कार्य ही कर संकते हैं थीर न उसके विपरीत जा सकते हैं। सुकरात को राज्य के तत्कालीन विद्यान के अमुसार जोवन योग करने में भूनेक प्रकार के कट उठाले पढ़े, किन्तु उसने एथेन्स के राजनियमों की मंग करने का कभी लेशमात्र भी विचार नहीं किया। सेवाइन (Sabne) ने निवा है कि— "सुकरात का सारा खीवन राजनीतिक उद्देश्य तथा विधियों के अमुसार आवरए करने की एक सजीव कहानी है। उसके जीवन का प्रधान लक्ष्य विधि स्मात धावरए। योगरिक करने वों का असरहा पालन करना था।!"

सुकरात सत्य की रक्षा के सभी कानूनो का प्रवल समर्थक था। जब एथेन्स में तीस धातक-वादी राज्य कर रहें थे तो उत्तरे उनकी धाना का उल्लंघन करते हुए एक नागरिक को बन्दी बनाने से स इसलिए इन्कार कर दिया चूंकि उत्तकी इिंग्ट में इस नागरिक की गिरमतारी अन्यायपूर्ण ज्ञा अर्वधानिक थी। फुकरात की राजभक्ति, ज्यायप्रियता और कानून में आस्था का उज्ज्वल प्रमाण उसके मुरमु-दण्ड स्वीकार करते में मिनता है। उसकी इस प्रकार की मृत्यु के महत्त्व का वर्णन करते हुए, जिसमे कानून के पति उनके विचारो चौर उसकी धास्या की राष्ट भलक मिलती है, बाकर ने लिखा है—"बह मृत्यु-पर्यन्त एथेन्स का एक स्वामिशक्त पुत्र बना रहा। उसने उनकी सेना मे कार्य किया, कीमित्र का सदस्य रहा, उसके नियमो को ईंग्वर के आवेशो की भौति माना और सस्य के अतिरिक्त इन बिचारों का कभी उल्लंघन नहीं किया। उसने वेश के नियमों को सम्मानित बनाए रखने के लिए बन्दी गृह से भागने में इन्कार कर दिया, जबकि बहु वहाँ से मरखता में भाग सकता था।"

<u>कानून के प्रतिरिक्त अन्य किसी नियम को नुकरात न प्राष्ट्रतिक नियम नही माना । तत्रकार</u> के राज्य एव कानून सम्बन्धी विचारों के सम्बन्ध में हुनैजा (Hearnshaw) ने लिखा है, "श्रप्रत्थक्ष रूप से, प्रीर मोफिस्टों के सिद्धान्तों के विपरीत, उनने शिक्षा दी कि <u>राज्य प्राकृतिक और प्रनिवार्ध है।</u> प्रक्ति ताश्वद् प्रविकार के प्रवीत है। समाज व्यक्ति के पहले है प्रीर सरकार प्रथवा शासन एक ऐमा उन्धे सार्धविक कर्मचन है जो राजनीतिक समाज में सर्वोधिक बुद्धिमान् श्रीर सर्वोत्तम व्यक्ति की तेवाभूमों को निमन्त्रित करता है।"

मुकस्रत के मानव-प्रकृति सम्बन्बी विचार

मानव न्यभाव के विषय में सुकरात का कहना या कि यह निष्यित है और इसके दो स्वरूप है—पहला स्वरूप कमानोर स्वरूप है और दूसरा जिल्लागी। किमजोर पक्ष नोमी, स्नार्थी तथा कल्याण-कारी होता है जो गकीएँ प्रवृत्ति का प्रतिनिधित्व करता है। इस पक्ष द्वारा मनुष्य का यह नैसर्गिक तथा अकृतिम स्प दिलाई देता है जो पण्च की कोटि में या जाता है। यह पत्र स्थापी नहीं होता। इसके अधीन समुष्य गपनी देहिक वासानाओं के वशीमृत होकर कार्य करता है। जिल्लाली पत्र या स्वरूप मनुष्य की कल्याएकरारी प्रवृत्तियों का प्रतिनिधित्व करता है। यह पत्र क्षेत्रकित या जिल (Goodness) का स्वरूप की कल्याएकरारी प्रवृत्तियों का प्रतिनिधित्व करता है। यह पत्र कालाहित या जिल (Goodness) का स्वरूप है जो स्वायी होता है। इसकी सहायता से ही मनुष्य सत्य ज्ञान प्राप्त कर सकता है। मानव-प्रशृति सन्वरूप देनी धारएंग पर सुकरात के दार्जीनक विचार अधारित है। इसी को केन्द्र मानकर सुकरात ने मनुष्य को एक सामाजिक-प्राणी वतनाया है।

सुकरात तथा सोफिस्ट : क्या सुकरात एक सोफिस्ट था ? (Socrates and Sophists Was Socrates a Sophist ?)

सुकरात ग्रीर जनतन्त्र

एथेन्सवासी सुकरात को भी एक सोफिन्ट ही समझते थे। 'सोफिन्ट' शब्द का-जो ब्राधुनिक एव शुव्दिक प्रयं प्रचित्तत है उसके अनुभार सुकरात को एक सोफिन्ट विचारक माना भी जा सकता है। उसमें किया वाक्-चात्युं था, प्रद्नुमत तकताछित हो जिसमे एक प्रभावशाली शब्द-चमुक्तार था। बहु वाद-विद्याद एव स्टान्त देने को कला मे पट्ट या तब सोफिन्ट के भौति ही मानव-प्रधान विषयों के प्रध्ययन में किय खता था। सोफिन्टो हारा प्रतिपादित <u>मानवताबाद को ने</u>सीन विचारवारा सुकरात का खुडिन्य प्रधान के दार्थी गत्र मानवताबाद को नेसीन विचारवारा सुकरात का खुडिन्य पाकर युनान की दार्थी गत्र विचार-मूमि में नए रूप से प्रस्कृति हुई थी। <u>मानवनाबादी पुल्यों पर बल देने के कारण ही उसे मवंश्रेष्ठ सोफिन्ट कहा गया है। वह समाज के रीति-रिवाजों और कापूनों की परवाह न करने हुए व्यक्ति को विचार-स्वताद्यका का प्रधानन देने का प्रवस्त समर्थक था। वह नैतिकता को ही समाज तर बानता था। वहने सामाजिक ममस्यायों के ब्रध्ययन एव प्रयोग में स्वय तक को ब्राप्त कर दिया।</u>

उपरोक्त सामान्य समानताओं के बावजूद गुकरात तथा सोफिस्टों के राजनीतिक विचारों में आधारमूत और गम्भीर अग्वर, मिलते हैं। बुकरात के चिन्तन का तो उद्देश्य ही सोफिस्ट विचार-पद्धित का सोखापन सिद्ध करना था। उसे सोफिस्ट सिद्धान्यों का खण्डन करने में एक वीदिक आनन्य सिलता था। सुकरात और सोफिस्ट विचारकों के चिन्तन में पाए जाने वाले गम्भीर अन्तरों को सुक्षेप में निम्न क्या। सुकरात और सोफिस्ट विचारकों के चिन्तन में पाए जाने वाले गम्भीर अन्तरों को सुक्षेप में निम्न क्या। सुक्षेप में निम्न क्या जा सका है—

अर्जुद्धा के प्रति स्टिन्न ने प्रकृति एवं प्रमुद्धाओं के आवार पर सामाजिक नियमों को महत्ता नहीं

(1) सोकिस्टो ने प्रकृति एव परम्पराक्षों के ब्रांबार पर सामाजिक नियमों को महत्ता नहीं दी। उनके अनुसार मनुष्यकृत नियम, परिस्थिति और स्थान के ब्रमुसार मिक्स-भिक्ष होते हैं, किन्तु सुकरात उन्हें महत्त्वपूर्ण मानता है। उसने एवेन्स के कानूनों के प्रति पूर्ण निरुध्व तरती और उसके स्वान्त के प्रति पूर्ण निरुध्व तरती और उसके प्रति के प्रति पूर्ण निरुध्व तरती और उसके प्रति के प्रति प्रति के प्रति प्रति के प्रति

पालनार्थ मौत तक का भी सहर्ष ग्रालिंगन किया।

सोफिस्टो की रुटि मे 'जिमकी लाठी उसकी मैंस' का सिद्धान्त तर्कपूर्ण एव उचित या किन्तु सुकरात को यह विद्वान्त सर्वेषा श्रद्धिवाची लगा। वह इस सिद्धान्त को नैतिक श्रराजकता उत्पन्न कराने वाला घातक सिद्धान्त मानता था। (2) सुकरात एक वस्तु-प्रधान सद (Good) और विश्व-व्यागी न्याय में विश्वास रखता

था जबकि सोफिस्ट इसे नकारते थे । सुकरात 'सत् ग्रीर ग्रसत्' के निर्घारण की कसौटी को सामाजिक जीवन की स्थिरता के लिए एक ब्रावश्यक तस्व मानता था। मोफिस्टो की तरह उसका यह विश्वास नहीं था कि सत्य के ग्रन्तिम रूप को पहिचानना ग्रसम्भव है। सार्वभीम सत्य का ग्रन्वेपण सुकरात के जीवन की सबसे वडी साम थी। उसने उग्रवादी सोफिस्टो के मृत्यवादी ग्राचार-मास्त्र को पूर्णतः निरस्त कर दिया। उसने शिक्षा दी कि सदाचार ज्ञान है ग्रीर दुराचार ग्रज्ञान । उसने सामान्य तथा वास्त-। विक ज्ञान में भेद किया और इस तरह सोफिस्ट विचारकों ने ग्रपने की एक पृथक् श्रेणी में ला खडा किया।

(3) सोफिस्टो की मांति सुकरात ने विश्व को यान्त्रिक नही वतलाया। उसने केवल इस तथ्य पर ही विचार नहीं किया कि ससार का मूल तत्त्व तथा है, बल्कि मसार मे उपलब्ध वस्तुओं के वनाने के कारणो पर तार्किक ढग से विचार किया। उसके चिन्तन का माधार वर्शनात्मक (Mechanical) न होकर लक्ष्यात्मक (Telcological) था। दर्शन के इतिहास में मुकरात प्रयम चिन्तक था जिसने वस्तुग्रों के शन्तिम उद्देश्य ग्रीर कारणों की खोज में प्रपन को समर्पित किया।

(4) सोफिस्ट विचारक सुकरात की भाँति 'शुभ' (Goodness) की ज्ञान मानते हुए भी एक विशेष कला बत्लाते थे, जिसे ग्रन्य कलाग्रो की भौति ही विशेष ज्ञान द्वारा सीखा जा सकता है। किन्तु सुकरात गुभ प्रथवा ग्रच्छाई को एक मामान्य क्षमता मानता था जी विशिष्ट क्षमताग्री के समुचित

समन्वय (व सोदेश्य सचालन मे पण्लिक्षत होती है।

(5) मोफिस्ट जो भी शिक्षा देते थे वह ज्यावसायिक थी ग्रीर प्राय श्रमीर लोग ही उससे शिक्षा प्राप्त करते थे। <u>सुकरात,</u>गिलयो ग्रोर चौराहो का एक चनता-फिरता चिन्तक था जिसकी बात सुनने का इच्छुक हर ग्रमीर व गरीब उससे मिनता ग्रीर वाद-विवाद करता था।

(6) <u>सोफिस्ट</u> विचारक मूलत विदेशों थे। ब्राधुनिक श्रोकेसरों की भौति वे विभिन्न स्थानों से ब्राकर एथेन्स में वस गए थे किन्सु सुकरात एथेन्स का मूल निवासी था और वहाँ को एक

नागरिक भी।

इस प्रकार मुकरात सोफिस्टो से भिन्न था। वह एवेन्स का एक ऐसा विहान नागरिक था जिसने जनता के सामने सत्य के वास्तियिक स्वरूपो को प्रकट करने की चेण्टा की । राज्य की प्रमुख स्थान देते हुए उसने सत्य की खोज मे अपने प्राणों की भी आहति दी। विष के प्याले ने उसका अन्त नहीं किया, बहिक उसके दर्शन को उसकी मृत्यू ने ग्रमरना दी।

सिनिक्स तथा साइरेनेडक्स (Cynics & Cyranaics)

सुकरात की शिक्षाग्री, उसके जीवन ग्रीर विलिदान से प्रभावित होकर यूनानी जीवन मे दो सम्प्रदायो का जन्म हुआ, जिनके नाम थे सिनिक्स (Cynics) तथा साहरेनेइक्स (Cyranaics)। सिनिक्स सम्प्रदाय का जन्मदाता एन्टीस्थेनीज (Antisthenes) ग्रीर साइरेनेइक्स सम्प्रदाय का प्रवर्तक एरिस्तिप्पंस (Aristippus) या । ये दोनो ही सूकरात से अत्यधिक प्रभावित होने वाले अग्रणी विचारक थे ।

यूनामी भाषा में 'सिनिक' खब्द का अर्थ है 'कुता'। यह नाम इस सम्प्रदाय' के एक प्रमुख समयंक डायोजीन्स को इसिलए दियां गया था 'चूँकि वह कुत्ते की अति सभी सामाजिक रुडियो तथा नियमों की मोर उपेका किया करता था।' इस सम्प्रदाय के लगभग सभी समयंक सामाजिक नियमों के विरोधी प्व विद्रोही वे यत उनकी कुत्ते से तुक्ता की गई और यह पूरा सम्प्रदाय सिनिक्स के नाम से जाना जाने लगा । दूसरे सम्प्रदाय का जन्मदाता एरिस्तिप्पस अफ्रीका के उत्तरी समुद्र तट के पास स्थित साइरीनी (वर्तमान ट्रिपोली) नामक नगर का रहने वाला था। इस नगर के नाम के कारण उसके अनुथायियों को साइरेनेक्स कहा जाने लगा ।

<sup>1</sup> Webb A History of Political Philosophy, p 58-59.

मिनिनस प्रोर माउरेनेइनम, दोनों ही मस्प्रदायों के प्रमुवायों सुकरात के प्रारमजान के सिद्धान्त से बड़े प्रभावित थे। वे जीवन मे धारमा गो ही सब-कुछ समझते थे। वे जय व्यक्तिवादी थे और किसी भी मामाजिक सस्या को उपयोगी नहीं मानते थे। वे राज्यसत्ता के रावीकार नहीं करते थे और न ही स्वयं को राज्य का नागरिक मानने में गौरवान्तित प्रमुश्य करते थे। सारा विश्व जनका राज्य था प्रोर वे प्रपने को विश्व नागरिक बतलाते थे तथा परिवार, सम्यत्ति प्राधि सस्याग्रों के भी विरोधी थे। उनका कहना था कि सारी बाह्य सस्याय तथा सौसारिक वैभव जान की प्राप्ति मे बायक है। सद्युण, और जान दोनो घान्तरिक स्थितियाँ हैं, इन्हें प्रप्त करना व्यक्ति का जीवन-क्ष्य होना चाहिए। विनिवस मम्प्रदाय का एक प्रवल समर्थक दायोजीनस कहा करता था कि मुझे एन्टीस्थेन्स ने विश्वा दो है कि, "इस विज्ञान सक्तार में केवल एक ही वस्तु मेरी है—और वह है मेरे प्रपन विचारों का स्वतन्त्र चिन्तन।" सभी सिनिक दार्थनिक वडा सादा, कठोर और तयस्वी जीवन व्यतीत करते थे।

सिनिक दार्शनिको ने राजनीतिक विचारों की इंटि से यूनानी जगत में अनेक नए एवं फ्रान्तिकारी विचारों को जन्म दिया, जिनमें से कुछ महत्त्वपूर्ण इस प्रकार है—

- (1) उन्होंने विश्व-नागरिकता (Cosmopolitanism) का विचार प्रतिपादित किया। इस सम्बन्ध में स्वृटार्क ने लिखा है, "सिकन्दर ने विश्वव्यापी साम्राज्य की स्थापना करके राजनीतिक क्षेत्र में सिनिक लोगों के ग्रादर्ण को मूर्न रूप प्रदान करने की चेण्टा की थी।"
- (2) उन्होंने सब मनुष्यों की समानता ग्रीर बस्युत्व में विश्वास प्रकट किया। जहाँ प्लेटो तथा ग्ररस्तू ग्रीर उनके पूर्वकानीन विचारक यूनानियों को ग्रंप्य जातियों से श्रेष्ठ एव उन्क्रांप्ट मानते हैं वहीं सिनिक लोगों का कहना या कि श्रेष्ठता का ठेका यूनानियों ने ही नहीं लिया है। सिनिकों की मानवतावादी समानता तथा विश्व-वन्धुत्व के इन विचारों ने ग्रामे जाकर ईसाई चर्म एव चर्च पर भारी प्रभाव डाता।
- (3) इनका तीसरा प्रमुख विचार प्राकृतिक जीवन की ग्रोर लीटने का था। वे 'सादा जीवन एव पित्र विचार' के पक्षपाती थे। बनावट एव कृतिमता का विरोध करते हुए वे कहा करते थे कि मनुष्य पद्मुओं जैसा स्वाभाविक एक ब्रह्मिम जीवन जितना बिता सके उतना ही प्रचलते हुए श्रेर लीटो (Back to Nature) यह उनका नारा था। अग्रदी भताव्दी मे स्वां ने भी इसी प्राकृतिक द्वापा की छोर लीटो का सकेत देकर नैसींगंक जीवन की दिव्यता एव भव्यता को स्पृष्ट्वीय वत्ताया।

(4) सिनिको के विचार का केन्द्र-विन्दु व्यक्ति या ग्रत उन्हें व्यक्तिवाद (Individualism) का प्रवल समर्थक कहा जा सकता है। वे व्यक्ति को प्रपने मे पूर्ण मानते थे श्रीर मृक्ति के लिए ग्रात्म-भान को महत्त्व देते थे। उनके अनुसार, "व्यक्ति की उन्नति के लिए राज्य को कोई ग्रावश्यकता नहीं।"

(5) सिनिक विचारक विश्व-त्याय एव विश्व-राज्य में विश्वास करते थे। डायोजीन्स विश्व-राज्य (World State) की महत्ता को मानता था। इसी कारण वह करता था कि, ''राजा मर रहा है, मर चुका है, विश्व का नया राजा चिरजीची हो (The king is dying, is dead, long live the new king of the world)।"

साइरिनिस्त का भी यह विचार था कि मनुष्य के उदार के लिए ज्ञान अपने-आप मे- पर्याप्त है। वे बौद्धिक ग्रानची की प्राप्ति पर विशेष बन देते थे। वे भी विश्व-नागरिकता के समर्थक थे ग्रीर कृत्रिमंता को दुखों की बड मानते थे। कानून उनकी दृष्टि में प्राकृतिक न होकर परम्पराग्नो पर ग्राधारित लोक नियम है जो कृत्रिम व्यवस्थाओं को जन्म देते है।

अन्त में सार रूप में यह कहा जा सकता है कि ये दोनों ही विचारधाराएँ व्यक्तिवादी थी। दोनों के अनुसार सद्गुण ही ज्ञान है (Virtue is knowledge)। त्योगी राज्यों को अनावश्यक मानते हुए विश्वव-वन्युत्व एव भानव-धर्म की समानता को महत्त्व देते हैं और विश्व-नागरिकता को प्रवल बनाने के पक्ष में हैं।

<sup>1</sup> Barker "That the only thing that was mine was the free exercise of my thoughts"

#### (Plato 427-347 B C)

राजनीतिक चिन्तन के क्षेत्र को विश्व की सन्यतागृहर युग में प्रमात्रित करती रही हैं। राज्य, समाज और मनुष्य के पारस्परिक सन्दन्ध राजनीतिक चिन्तन के विशेष अग हैं जो सुद्गर ऋतीत से सामव-जीवन और उसके चिन्तन को प्रभावित करते रहे हैं। राज्य और विविध राजनीतिक सन्यानों के विभिन्न पत्रते तथा उनसे सम्बन्धित विभिन्न प्रमां की सीम्मीसा राजनीतिक निन्न की अध्ययन-सामग्री है।

पाउबाल्य राजनीतिक चिन्तन को मोटे रूप में तीन युगों में क्रिमाजित किया जा मकता हैप्राचीन युग, मध्य युग और आधुनिक युग। (भाजीन युग के अत्यांत 300 ईसा पूर्व 'तक के काल की
गराना होती है। क्लेटो और अरस्तु इस युग के महान युगानी राजनीतिक चिन्तक ये। मध्य युग के
अन्तर्गत 300 ईसा पूर्व से मोटे तोर पर 1500 ई का काल सिम्मिलित किया जाता है। इम युग को
सबसे प्रधान समस्या राजसता और धममत्ता के बीच सम्बन्ध निर्धारण की थी। राजा और पोप का
सम्भ चला जिसमे अन्तर पोप का पराभव हुआ। इस युग के प्रधुख विचारकों में सन्त अपनोत सुन्त
आगस्टाउन, सन्त टॉमस एक्झीनास, वाँते, मासिन्यो साँक पंडुबा आदि के नाम उत्कावनीय है।
तित्य बात आधुनिक युग का युवपात माना जाता है जिमका प्रथम विचारक सैकियावनी था। उसे
आधुनिक राजनीति का जनक' (Father of Modern -Political Thought) कृहा जाता है।
सिक्तयावली ने धपनी कृत्यों में मध्ययुगीन विचारों पर दोक्त्य सुन्त किए तथा मध्यपुग की मान्यताओं।
और परम्पराओं का लाध्युन कर राजनीति को नवीन ब्यावहारिक रूप प्रदान किया। उसकी सबसे
महत्त्वपूर्ण देन यह थी कि उसने राजनीति को वनीन ब्यावहारिक रूप प्रवान किया। उसकी सबसे
महत्त्वपूर्ण देन यह थी कि उसने राजनीति को बाद और नैतिकता से पृथक किया। प्रीकियावली के बाद
बोर्डी, ग्रीवित्यस, हाँच्य, लाँक, रूसी, माण्डेस्त्यू, वक्ते, वेंबम, जे...एस मिल, टी एवः ग्रीन, कार्ट, हीगल,
कृत्तु अध्युन के महत्त्वपूर्ण राजनीतिक विचारकों। होता

राजनीति के प्राचीन र्राष्ट्रकों का प्रतिनिधित्व हमे यूनानी राजनीतिक चिन्तन में मिलला है। जिसे प्रकार भारत में देवों को ज्ञान का मून लो तं नाना गया है, उसी प्रकार पिक्चम में यूनान को ज्ञान-विज्ञान का उद्युग्य-प्यम माना जांता है। ज्ञान विज्ञान का उद्युग्य-प्यम माना जांता है। ज्ञान-विज्ञान का उद्युग्य-प्यम माना जांता है। इसका प्रतिमाद 'यही लिया जाना चाहिए कि यूनान में ही कमवद राजनीतिक जिल्ता का आर्थिमांव हुआ, जो र यह सच्य भी है। प्रभी तक ज्ञात माहिए में यही प्रकट हुआ है कि यूनान में पहले किसी मी देश में राजनीतिक चिन्तन का कमवद और वैज्ञानिक विच्येषण नहीं किया गया। इसके प्रमाश में अनेक वाते कहीं जाती हैं, यहा राजनीतिक से सहस्वपूर्ण ज्ञान के स्वक्ष्य पर नियमित स्वन्तन आर्थिक से सामार्थी में से स्वन्तन का अपनिक साह स्वन्तन आर्थिक से सामार्थी में सामार्थी से सामार्थी से

मुख्यांकृत किया, उन्होंने ही-सञ्च के ह्वास्य, कार्यो धोर उद्देष्यो, ध्रधिकारी धादि के बारे में मौलिक चिन्तन करके उनके बैतानिक प्रध्ययन की णुल्पात की, महान यूनानी विचारक प्लेटी ने अपने प्रन्यों में राज्य के सन्यन्य में प्रपने विचारों को लेलबंद्व करके समार के नमझ राजनीतिक चिन्तन का सर्वेत्रथम व्यास्थित हुप उद्योखन किया, आदि ! . . .

युनान में फमबद राजनीतिक चिन्तन के ग्रन्युदय के नमर्थन में कतिपय प्रतिनिधि विद्वानी

की उत्तियाँ पढने योग्य है-

"यूरोपीय चिन्तन की दिचारयाम्रो मीर जीवन का जान प्राप्त करने की विधि को यूनानियो द्वारा म्रादि कार से ही स्वायी रूप में निभिन्त किया गया है।" (मेयर)

"राजनीनिक सम्बन्धो पर विचार-विमर्ण की जो धारा यूरोपियन ससार ग्रीर यूरोपियन

गस्कृति में प्रभावि । देशों में वह रही है, उमका ग्रारम्थ यूनानियों से हुआ है ।"<sup>2</sup> (मैक्लिवेन)

"यूनान ने ही राजनीतिक विचारों को सर्वप्रथम व्यवहार में लाने का प्रयास किया है और कु3 निर्वारित मिद्वान्नों के प्रमुक्तार राज्य की स्थापना करके उसके जीवन को उक्त सिद्धान्तों के प्रमुक्त्य व्यवस्थित करने का प्रयत्न किया।"<sup>3</sup> (सिनयलेयर)

"कभी-कभी यह कहां जाता है कि कमबढ एय नियमित रूप मे राजनीतिक सिद्धान्तो का प्राद्धभीव नवंत्रयम ईसा के जन्म से पाँच जातान्त्री पूर्व यूनानियों में हुआ। एक प्रकार से यह सस्य है। उस युग के पूर्व के जो ग्रन्य आज उपलब्ध है, उनमें उन वातों का जिन्हें हम आज राजनीतिक सिद्धान्तों के महान् प्रश्न समझते हैं, स्पष्ट विवेचन नहीं है। अत हम सामान्यतया यह मान लेते हैं कि प्राच्य लेखकों को राजनीतिक श्रगों पर व्यवस्थित हम से विचार करने की आदत नहीं थी।" (कोकर)

#### प्लेटो : जीवन-परिचय ( (Plato : Life sketch)

पाश्चास्य राजनीतिक दर्शन के मुध्य्य विद्वान एव मनीपी प्लेटो का जन्म ईसा से 427 वर्ष पूर्व एयेन्स के एक कुलीन परिवार में हुया था 15 पाश्चास्य जगत में सर्वप्रथम प्रावर्ध राज्य (Utopia) की काल्यमिक योजन्म मस्तुन करने चाले इन विद्वान दार्शनिक की माता का नाम परिविद्यनी और पिता का नाम परिस्टोन था। उसके पिता एयेन्स के प्रत्निम राजा काईस (Cordus) के वश्यल थे जबिक उनकी माता सीलन (Solaa) वश्य में उत्पन्न हुई थी। य्रपनी प्रारम्भिक शिक्षा प्राप्त करने के वाद प्रेति सुकरात के चरएों में बैठकर प्राठ वर्ष तक उसका शिष्य रहा। वचपन से ही उसे संगीत एव व्यायाम में कि थी। उसका पारिवारिक नाम प्रिस्तोक्तीक (Austoclesc) था, किन्तु उसके सुडील, सुन्दर लीर पुष्ट शरीर को देख कर उसके प्रध्यापक उमे 'Platon' कहा करते थे। युवाबस्था में ही प्रिरस्तोक्तीक, जिसे उसके समकालीन उसके उपनाम प्लेटो से जानते हैं, क्रान्तकारी विचारों के श्रीत-प्रार वा वह समक्षता था कि उसके जन्म प्रतिप्त राजनीति के लिए ही हुआ है, किन्तु समय श्रीर परिस्थितियों ने उसे एक कुलन राजनीतिक के स्थान पर एक महान् राजनीतिक चिन्तक वता दिया। एथेन्स की जनतन्त्रीय सरकार ने उसके शिष्यक सुकरात की हरवा की। इस दुर्घटना से प्लेटो

एथेन्स की जनतन्त्रीय सरकार ने इसके विश्वक सुकरात को हत्या की। इस दुधरेटा से प्लेटो को मार्मिक ग्रांचात पहुँचा। राजनीति-विज्ञान से प्रेम होने के कारण जसे सिक्य राजनीति से छूणा हो गई। प्रजातन्त्र के तथांकृषित प्रेमी एथेन्सवासियों ने सुकरात जैसी महार्य ग्रास्पा को केवल इसलिए विषयान के लिए बाध्य किया कि वह ज्ञान ग्रीर न्याय के नए मथ ईंडता रहता था। जस पर यह

J. P. Mayer Political Thought—The Europeon Tradition, p. 7
 H. C. Mellwain The Growth of Political Thought in the West, p. 3.

<sup>3</sup> टी. ए सिनक्लेयर यूनानी राजनीतिक विचारधारा, पू. 9

<sup>4</sup> एफ हब्ल्यु. कोकर : आधुनिक राजनीतिक चिन्तन, पू 1

<sup>5</sup> बाकर ब्राहि कछ विद्वानों ने प्लेटो का जन्म 428 ई पू के लगभग माना है। देखिए वार्कार पूर्वोक्त, प. 167

स्रियोग था कि उसने एथेन्स के नवयुवको को नया ज्ञान देकर उन्हें मार्गस्रष्ट किया है। राजनीतिही के स्रपने क्षुद्र स्वायों के कारण इस देवतास्वरूप महान विमूति की निर्मेग हत्या को प्लेटों ने स्वय अपेनी कांची से देखा था। स्रत यह स्वायाविक था कि प्रजातन्त्र एव सिक्रय राजनीति, दोनों से उसका विषयास उठ गया।

जब प्लेटी साठ से सत्तर वर्ष की प्रवस्था के बीच था तब वह प्रपंते जीवन के बावधों को व्यवहार में .लाम की विद्या में अपनुस् हुआ। उसने एक तीस वर्षाय कासक डामानिस्पर्स (Dionystus) हितीस के प्रवस्था में अपनुस् हुआ। उसने एक तीस वर्षाय करने के लिए (Cyracuse) भी यात्रा की । दियोग की प्रेयण से उपनिस्तियस हितीण वार्षानिक चात्रक बनेने के लिए (Cyracuse) भी यात्रा की। दियोग की प्रोयण से उपनिस्तियस हितीण वार्षानिक चात्रक बनेने के लिए (देशावर हो गया।। प्रारम्भ ने जो देशा की प्रवस्तिय की प्रवस्तिय की प्रवस्तिय की हुआ किन्तु अततः वह स्वेन्छावारी शासक उसके प्रमुख की हुआ किन्तु अततः वह स्वेन्छावारी शासक उसके प्रमुख की लिए ते डायोनिसियस की विद्या के विद्या कर राज्य का जाने के विद्या कर राज्य का जाने के विद्या कर राज्य का जाने के विद्या के लिए ते अध्ययन कर राज्य का जाने हैं। साव की प्रवस्तिय के विद्या की निर्माण किसना परिष्णाए यह निकला कि दियोग की निर्वाह कर दिया गया। इन प्रतिस्थितियों से निराण विकास परिष्णाए यह निकला कि दियोग की निवाह कर दिया गया। इन प्रतिस्थितियों से निराण विकास परिष्णाए वह निकला कि दियोग की निवाह कर दिया गया। इन प्रतिस्थितियों से निराण विकास परिष्णाए की निवाह की स्वर्ण का ति की प्रवस्तिय के लिए से प्रवस्तियों से निराण किस सिरावर्क आने का निमानत्व (दियोग की निवाह के विद्या के लिए से प्रवस्तियों से निराण किस कर हिया गया। इन प्रतिस्थितियों से निराण विकास का किस सिरावर्क अपनुस्ति की स्वर्ण की तिसरी यात्रा करने की उत्पूत्तियों या, किन्तु हुए किस की प्रवस्तियों से प्रतिकृतिय की स्वर्ण की स्वर्ण की स्वर्ण की सिरावर्क की विद्या की स्वर्ण की स्वर्ण की सिरावर्क की प्रवस्तियों का प्रतिकृत्तिय के विद्या कि वह दियोग (Don) के विद्य कि एक पर प्रवस्तियों का अधिक तस्तिया के वह दियोग (Don) के विद्य कि एक पर प्रतिकृतिया का अधिक तस्त्र विवाह की स्वर्ण की साथ स्वर्ण की सिरावर की स्वर्ण एक प्रतिकृत कर की सिरावर्ण की साथ साथ की साथ स्वर्ण की सिरावर्ण की साथ साथ साथ की साथ साथ साथ की साथ साथ साथ साथ साथ साथ साथ साथ साथ स

<sup>1</sup> Will Durant Story of Philosophy, p 20

81 वर्ष की बागु मे प्लेटो प्रयने किसी जिब्ब के अनुरोध पर एक रीपि विवाह-समारोह में सिम्मितत हुमा। उसके जोरणुल से परेज्ञान होकर वह विश्वामार्थ एक-दूसरे कमरे में चला गया। प्रातःकाल जब वर ने गुरु से आजीर्थांद लेने के लिए उसके कमरे में प्रवेश किया तो प्लेटो विर-निद्रा में विलीन हो चुका था। यह "दार्णनिको का राजा और राजांश्रों को दार्णनिक बनाने वाला, मृत्यु की विपिन्तक में पहुँच चुका था। पर

- म्लेटो के ग्रन्थ , (Works of Plato)

प्लेटो के ग्रत्थों की सख्या 36 या 38 के ब्रासपास मानी जाती है, किन्तु इनमें से प्रामाणिक प्रत्य केवल 28 हैं। उसके सभी प्रामाणिक प्रत्यों का वर्तेट (Bernat) द्वारा सम्पादित एवं आवसकोई द्वारा प्रकाशित यूनानी संस्करण 2662 वृष्टों में प्रकाशित हुआ है। उनमें से कुछ अमुख प्रत्यों के नाम निम्नालाखत है.

The Republic (386 B C.)

3. The Laws (347 B. C.)

5. Crito. 7. Laches

9. Protagoras.

2. The Statesman (360 B C)

'4. Apology.

6 ' Charmides 8, 'Enthydemus

10 'Gorgias,

्रितेटो के सभी प्रन्य सम्बाद प्रयवा कथोपकथन (Dialogue) गौली में हैं तथा सभी में अनितम सिद्धान्त-पक्ष रखने वाला व्यक्ति सुकरात (Socrates) नामक एक पात्र है। प्लेटो ने दर्न पूछ दिणिनक सम्बादों को इतने सजीव एवं नाटकीय ढंग से प्रस्तुत किया है कि इनके अनुशीलन में उपन्यासो जैसी रोचकता एव नाटको जैसी प्रभावणीताता अनुभव होती है।

प्लेटो है अपने सम्बादी में राजनीतिक-दर्शन से सम्बद्ध गृह विषयों पर अपने विचार व्यक्त किए हैं चिकुन राज्यकास्त्र का विणद विवेचन उसकी तीन कृतियों "रिपव्लिक, स्टेट्समैन और लॉज' में अधिक पहुन एव सुस्पष्ट. हैं। उसके राजनीतिक सिद्धांन्तों को इन तीन पुस्तकों के आधार पर मुख्योंकित किया जा तकता है। इन तीनों ग्रन्थों के 'रचनाकांक की निष्पित तिथियों के बारे में विद्यानों में मतैनय नहीं है। जॉज एच सेवाइन (G. H. Sabine) का अपनिवित्त उद्धरण इस सन्दर्भ में स्थटक हैं।

"त्वटो ने अपनी रिपिन्दिक की रचना प्रपने विद्यालय की स्थापना के एक दशक की अवधि के प्रत्यर की थी। इस समय तक जसके विचार परिपक्त ही चुके थे, ग्रंथिप जसकी अवस्था परिपक्त नहीं थे। प्रेयटो का विचार जम ही अपनी रिपिन्यक को एक समय-ग्रंथ के इस में प्रस्तुत करना था। नहीं थे। प्रेयटो का विचार जम ही अपनी रिपिन्यक को एक समय-ग्रंथ के इस में प्रस्तुत करना था। रिपिन्यक को सम्बंधक आनो को को भी ग्रंथी विचार हैं, तथापि तथ्य यह है कि 'रिपिन्यक' की रिपान को स्थाप सम्बन्धी निवेचना प्रारम्भिक काल की रचना रही होगी रिपीन्य काल है कि प्रथम मुख्यायों। मे - ज्याय सम्बन्धी निवेचना प्रारम्भिक काल की रचना रही होगी रिपीन्य के अपन मुख्य की रजना इद्धार्थ के स्थापन में विचार के प्रथम मुख्य की रजना इद्धार्थ को थी। प्रमुख्य के प्रथम ने विचार के प्रथम की अपन में स्थापन में विचार के प्रथम की स्थापन की स्थापन में विचार के प्रथम की स्थापन क

प्लेटो की शैली तथा श्रध्ययम-पद्धति (Plato's Style and Method)

्रिक्टों की चैनी मन्दाद प्रयदा वातीताय चैनी है। यह घटनाओं के ग्राष्टार पर सिद्धानों का निवर्गीकरण नहीं करता विल्क किसी विचार-विवेध को लेकर उन्नवा विश्लेधरा एवं परीक्षण करता है और इस प्रकार के परीक्षण से प्राप्त विभिन्न विचारों की बार-वार परीक्षा करके ग्रन्त में मत्य की प्रतिस्थापना करता है। उसकी इस प्रव्यवन विधि को रचनाप्रका पदिता (Constructive Method) कहा जा सकता है जो <u>बीटिक स्थिट से मुख्यातक</u> थें। उनने पूर्णत. न तो प्राप्तमन-विधि (Inductive Method) या नित्तमन विधि (Deductive Method) को ग्रयनाया और न ही श्ररम्त की गींति किसी वैज्ञातक प्रकार प्रकार के को कोई प्रथ्य विधा । प्लेटों को परनायों का सप्तविधान आरम्भ से लेकर प्रकार प्रकारों का सप्तविधान आरम्भ से लेकर प्रकार प्रकार की गांति किसी वैज्ञातक प्रकार प्रकार के कोई प्रथ्य विधा । प्लेटों को स्वनायों का स्वाप्त विधान आरम्भ से लेकर प्रकार प्रकार के कोई प्रथ्य विधा । प्लेटों के सम्बादीं का स्वाप्त विधान आरम्भ से लेकर प्रकार प्रकार के मार्थ ही प्लेटों एक महान लेकक भी या ग्रतः जब उसने कापज और कताम का सहारा निवास तो रक्षावतः उसने वहीं लेखन जीनी प्रपतायों जो प्रकारमों में खाने के साथ ही प्लेटों एक स्वाप्त की गीति प्रविदेश की प्रकार प्रकार करता से विधा के स्वाप्त की गीति प्रविदेश की प्रकार प्रकार करता से विधा के स्वाप्त की गीति प्रविदेश की विचार या कि यदि पाठक लेखक के अपने मन की प्रक्रिय का प्रमुत्तरण अपने का लेकन विचारों के ज्याति प्रवरता से जात सकेंगी । पे लेटों के सम्वादों में सुकरात एक प्रमुख प्रधिवक्त है जो स्वय प्रवेदों के विचारों की अधिवधक्त करता है। अपने सम्बादों के वारों को उद्योगणा करता है जो चिस्तव में उसे पात्र विधाल के माने जाते हैं। वस्तुत., प्लेटों ने प्रपृता का प्रवास विधाल अपने विधाल सुकरात में दता प्रविक्त कर विधा है कि प्राप्त यह निर्यंग करना स्वरत विकार विकार कि । क्राप्त कि । क्रार कि ।

 चाहिए इस विचार को ग्रहण करते हुए प्लेटो की मान्यता है कि ब्रावर्ण स्थिति तो यह है कि राज-मर्मेज विधि के नियन्त्रण से भी स्वयन्त्र हो । इसी अग्रधार पर उसने निर्मेश शासन के सिद्धान्त का प्रतिपादन किया और अन्त मे इसी सकल्पना के वल पर उसने यह भी सिद्ध करने की चेप्टा की है कि प्रायेक शासक सामृहिक हित के निमित्त आसन करना चाहता है क्योंकि प्रत्येक सच्चे कलाकार की यह कामना होती है कि अपनी कला-की उश्लेति के लिए यह अपने आपको समीपत कर सके।

्ले<u>टो ने इस्तान्त दिए हैं</u>, पर चूँकि इस्तान्तों का प्रयोग किन होता है और सामान्यत सतहीं इंटान्त देना सरल होता है, यत प्लेटो ने भी भूले की हैं। पश्च-जगत के जिन स्थानतों का उपयोग पूर्वित किया है उन्हें मुख्य स्थीकार नहीं किया जा सकता। सम् ती यह है कि इन इस्टान्से से कुछ प्रथिक सिद्ध नहीं होता। मृत्युष्प भावना-रूप है और एक माननामम जीवन के लिए पशु-जगत से ऐसे तिम प्रदूष नहीं किए जा सकते थे। पश्चिक हो। कुछाओं के क्षेत्र से प्लेटो ने जो उपमाय और स्थक प्रदूष्प किए हैं उनके प्रयोग पर भी आसीम किए जा सकते हैं। श्राबित एक राजनीतिका चिकत्सक की तरह नहीं होता। यदि कोई व्यक्ति प्रपमा कार्य पाट्य-पुस्तक के प्रतिवन्धों के विना ही कर सकता है तो उसका यह प्रसिप्ताय नहीं कि इसरे को भी विध-नियम के विना ही कोई कार्य करता चाहिए। श्राधिर के उपचार में जनके जातो की और स्थान वेचा आवश्यक है, आसा के उपचार में उनके ग्रातिरक्त की स्थीर के उपचार में जनके ग्राति का

्लेटों ते, जो एक उत्तम कि, नाटककार और माहित्यकार मी थां, अपने गूंढ वार्णनिक सम्बादों को भी बहुत ही सजीव रोजक, मरम और प्रभाववाली स्वस्थ में चिनित किया है। प्लेटों की पद्धित के बारे में एक उल्लेखनीय बात यह भी है कि बहु कल्पनावादी वार्षोंनिक था पाश्यात्य संसार के कल्पनावादियों में उसका स्थान सम्बन्ध ना वर्षों के कार्यनावादियों में उसका स्थान सम्बन्ध ना वर्षों कि बार के पर्णनावादियों में उसका स्थान सम्बन्ध नहीं वर्षों उत्त आवर्ष की एक बात की कि एक बात की की कि हो कि हो की हो हो है। प्लेटों के कल्पना आवर्ष राज्य, राज्य का एक मंत्रमूर्ण और आवर्ष वित्र है कम्म सुल्ता की समाजीचना के माह्यम से लोटों उसकी सोल करना चाहता है। रिपिडलक, स्टिट्समिन तथा लाज के पान परस्पर में जो सम्बाद प्रस्तुत करते हैं उसका उद्देश्य है <u>आवर्ष</u> राज्य की बोत । प्लेटों एक ऐसे आवर्ष नगर राज्य की बास्तिबक प्रकृति का अन्यवक है जिसका प्रयार्थ से बहुत कम सरोकार है। बुद्ध, एक ऐसे आवर्ष नगर राज्य की बास्तिबक प्रकृति का अन्यवक है जिसका प्रयार्थ से बहुत कम सरोकार है। बुद्ध, एक ऐसे आवर्ष नगर प्रयार्थ के वित्रण में प्रमत्नवील जाता है जो माजब जीवन के सच्चे एवं स्थायों आवर्ष सिद्धान्तो। पर माधारित है। बुद्ध सकुछ एक ऐसे कल्यनालोक की चित्र है जिसका इस दुनिया की प्रवार्थ से कोई निकेट का सम्बन्ध नहीं है।

प्लेटो पर सुकरात का प्रभाव (Influence of Socrates on Plato)

क्लेटी पर अपने समकालीन विचारको को प्रभीव है जिसमें पाइयोगोरस और सुकरात मुख्य है। प्लेटो, सुकरात, का तो वर्षों तक, विष्य रहा और, शायद ही उसका कोई ऐसा विचार हो जिस पर - उसके अपने विचाक का प्रभाव-न हो। इसलिए पैक्सी (Macey) ने विचाह, क्लेटो के दिल और दिमाग ने अपने विचारों और भाव। तको पूर्ण कुष्य-से सात्मसात् किया है। वास्तव में प्लेटो की दृष्टि से अपने आवार्य की महती साकृति कभी श्रीम्ल नहीं हुई। सुक्रत्यत के जिन विचारों का उस पर अधिक गम्भीर रूप से प्रभाव पडा उनमें से कुछ-का विवेचन यहाँ उपयुक्त होगा।

(i) सद्युण और नान में अभेदता-सुनुरात सद्युण (Virtue) एवं नान (Knowledge)— को प्रभिन मानता था। मेयर (Mayor) के सब्दों में, "यदि हम नान तथा आदरण को एक ही मान सकें तो आदरण का एक स्वाई मायदण्ड वन सकता है। जिस नान का प्रावरण के स्टेड

<sup>।</sup> बाकेर: पूर्वोक्त, पृष्ठ 181-82,

सम्बन्ध न हो थीर जो ज्ञान केवल ज्ञान के लिए ही धनित किया जाए, ऐसे ज्ञान का इस युनानी दार्जीन्क की दिल्ले में कोई विशेष अर्थ नहीं था। ज्ञान केवल कुछ सूचनाओं का संकलन मात्र नहीं है। व्यक्ति के चिर्च निर्माण के साथ उसका ग्रहरा सम्बन्ध है। ज्ञान, बुद्धि के माध्यम से ही समूचे व्यक्तित्व को प्रभावित करता है। यह इच्छा-शक्ति और भावनाओं का निर्माण है। साहस, संयम, न्यायं आदि सभी सद्युणां (Virtues) की उत्पत्ति ज्ञान से ही होती है। साहसो व्यक्ति वही वज सकता है जो भय तथा निभीनता का ज्ञान रखता हो। में लेटो ने सुकरात के इन्ही विचारों को म्बीकार किया।

प्लेटो की 'रिपडिश्वक' का केन्द्रीय विचार यही है कि 'सद्गुएए ही जान है' (Virtue is Knowledge)। इसका अभिनाय यह है कि ससार में कुछ सत्य वस्तु परफ है और जनना ज्ञान प्राप्त हो सकता है। यह जान किसी आन्दारिक प्रवृत्ता अथवा कल्पना मात्र से प्राप्त नहीं होता, प्रयुव् बुद्ध-स्पाय एव तर्क-संग्व प्रवृत्ता से ही मिल सकता है। यही सत्य वास्तविक है चाहे इसके बारे में कोई व्यक्ति कुछ भी गयो न सोजे। इसकी अनुभूति केवल इसतिए नहीं होनों आहिए कि लोग उमे चाहते हैं विक इसिए एक शिन वह पत्र अन्ति पृत्त कृत्य इसिए प्रवृत्ता अवता अप प्रवृत्ता स्वाप्त स्वाप्त प्रवृत्ता क्ष्य के स्वाप्त पर इच्छा गोरण है। व्यक्ति क्या, पाइते हैं, यह इस जात पर निमम करता है कि वे सत्य का कितना अब देख पाते हैं विकन कोई वस्तु भ्रमवा विचार कृत्व इसिएए ही अत्य नहीं हो सकता कि तोग उसे ऐसा जाहते या मानते हैं। इससे यह विकल्प निकलता है कि वह सादमी जो ज्ञानी है, जिसका नाम दार्थनिक, विद्वान या वैज्ञानिक कुछ भी हो सकता है उसे जातन में निष्तांवक चांक्ति प्राप्त होनी चाहिए। उसका ज्ञान ही उसे इस कि का अधिकारी बनाता है। 'रिपडिन्क' का यही मून विचार हो जो उसके प्रत्येक पर्ण पर होगा ही

(ii) सद्गुण के स्वरूप — पूण या ख्वाई (Virtue) के स्वरूप के सम्बन्ध में भी प्लेटो सुकरात का ऋणी है। सद्गुण के लिए बृतानी शब्द भ्रारती '(Arcte) है जिसका हिन्दी शब्दार्थ होगोउत्कृष्टता । सुकरित की भौति प्लेटो, की भी यही मान्यता थी कि प्रत्येक यहतुं की भलाई था गुण इसी
यात में है कि उसमे बहु मुण हो जिसकी सम्भूति के लिए उसका करन हुआ है। बाकू का गुण काटना
है। इसका बच्छा या दुरापन इस बात पर निकर कहता है कि यह कितनी अच्छी या सुरी तरह काट
है। इसका बच्छा या दुरापन इस बात पर निकर कहता है कि यह कितनी अच्छी या सुरी तरह काट
सकता है। ठीकू इसी प्रकार एक मानुख्य भी केवल अम्म मानुष्यों को 'तुलता में ही अम्छा था दुरा हो
सकता है। उसकी यह अच्छाई अथवा द्वाराई वो प्रकार की होती है—एक प्रपनी वृत्ति तथा हुसरी उसके
व्यवसाय सम्बन्धी । कोई व्यक्ति अच्छा मा दुरा विकृतार, मुनिकार, डॉक्टर या वकीत हो सकता है
परन्तु वास्तव में मानुध वही अच्छा हो चकता है जिसमे दूसरे मानुष्य को अच्छा बनाने वाले गुण प्रसुर
भाजा मे विख्यान हो। मुकरात की भौति इतेटो के मत मे भी इच्छे व्यक्ति मानुध स्वार्थित 'चार गुणो का होना धावश्यक है— विवेक, साहस, संयम और स्वार में वारों ही 'गूण संदुक रूप सानवीय
गूल (Human Virtue) अयवा उत्कृत्यता (Goodness), का तिनार्थन करते हैं।

(iii) शासन-संवालन प्लेटों ने सुकरात से यह विचार मी विया कि शासन-संवालन इंग्डरी प्रम्या नीक प्रासन-संवालन इंग्डरी प्रम्या नीक प्रासन-संवालन हाँ स्ट्रीत एक विधिष्ट कता है। शासन का जान रखने वाले विशेषकों की ही ग्रासन-मचालन का अधिकार दिया जाना चाहिए। जैसे प्रत्येक व्यक्ति एक कुशल मूर्गिकार अथवा निपुत्त संज्ञात ना हो से सकतं, उसी प्रकार प्रत्येक व्यक्ति एक कुशल मूर्गिकार अथवा निपुत्त संज्ञात ना हो से सकतं, उसी प्रकार प्रत्येक व्यक्ति प्रत्येक व्यक्ति प्रत्येक व्यक्ति एक सुशल का निप्ता हो सा प्रत्येक विश्व प्रत्येक विश्व प्रत्येक विश्व प्रत्येक स्वत्येक की त्या डीमार है। इसी हिए हमें अपने स्वामियों का इसाज कराना चाहिए। "है खेटों ने भी प्रह स्वीकार किया है। कि जनता बीमार रोगी के समान होती है। और ग्रासक एक सामाणिक डॉक्टर की, तरहीं जिल अंकार-हाँबटर की, मरीज ठीक करते के लिए

<sup>1</sup> E. M Foster Masters of Political Thought, p 38.

<sup>2</sup> Barker . Greek Political Theory, p. 140.

कड़नी दबाइयाँ देनी पड़नी हैं ठीज उसी प्रकार आवृष्यकता पड़ने पर शासक को भी कठोर एव निर्देषतापूर्ण कदम उठाने पड़ते हैं।

(1v) प्लेटो की नार्षानिक पढ़ित की प्राप्तार सुकरात की सत्ता का सिद्धान्त है! सुकरात के इस सिद्धान का प्रयं यह था कि युवार्थता (Reality) वस्तुओं के विचारों में प्रस्तानहित होती है! वह पूर्ण स्वाई एव अपरिवर्त्द्वजील सत्ता है जो इतिद्वा से प्रतुओं के विचारों में प्रस्तानहित होती है। कुरती है, प्लेटो ने क्वार्थ इस निवास के प्रयं की अपने राजनीतिक विचार को केन्द्र भी बनाया है।

इस तरह प्लेटो के वर्षान पर सुकरात का प्रभाव स्पष्ट है। सुकरात के विचारों को उसने वीज-रूप में ग्रहण करते हुए अपने चिन्तन हारा उन्हें पुष्पित और पल्लवित करने की चेण्टा की है। वर्षाटे के शब्दों में, "'जेटो का दर्शन मुकरात के जान के जीवाणुओं का वह विकास है जो प्लेटोनिक निष्कर्षों के रूप में 'रिपिल्लक' में उद्देश हुआ है।" दूसरे बब्दो में अर्ज मार्ग्यताएँ सुकरातों हैं पर उन्हों ता तिक निष्कर्ष प्लेटोनादी कहा जा सकता है। सुकरात को जनतन्त्र का विरोधी और शहुं तक ह्या ताता है चूरित वह सत्य जान (True Knowjedge) के शांसन में विश्वस करता? या बाकर ने टीक ही लिखा है कि यदि 'सत्य ज्ञान के सिद्धान्त को ताक्तिक दृष्टि से आणे जे जाते हुए व्यावहारिक राजनीति पर उन्हें जापू किया जाए तो उसका सहज परिरणाम 'जायतं निरकुंशता' (Enlightend Voespotism) निकलेगा। एतेटो ने यही प्रधास किया और फलता वर्षात्र निरकुंशता' (Philosophic King) का जन्म हुआ और उस काराय प्लेटो को भी जनतन्त्र-विरोधी, श्रविनायको का पितामह तथा पहला प्रस्तिवादी लेकर तक कहा जाता है।

रिपब्लिक : स्वद्धेप एव विषय-वस्तु (The Republic : Nature and Subject-Matter)

विश्व के लगभग संभी विद्वान् 'रिपिब्लिक' को प्लेटो को महामहामन एव संवेश्वण्ठ होति मानते हैं। इस ग्रन्थ भे प्लेटो का विचार एव व्यक्तित्व उसके अपने पूर्णतम एव सुन्दरतम स्वेब्ल भे अंकट हुआ है। उसने लगभग चालीस वर्ष की जवस्था में इस ग्रन्थ की रचनों की थी। प्लेटो का यह ग्रन्थ विचारों की विधिवता एव जाली की दृष्टि से भी अनुपंत कृति हैं। प्लेटो की सम्भूष्णे रचनाओं का प्रामाणिक अपने अगुवाद करने वाले कु<u>लामित जोवेट ने</u> जिला है कि "प्लेटो की सम्भूष्णे में अग्रं अग्रं कही भी इससे अधिक तीलों अग्रं प्राप्त परिहास, परिकल्पनाएँ एवं नाटकीयता नहीं मिलती।" इस ग्रन्थ की सम्बाद्धानक जोली से जहीं विचारों का स्थित स्वारं परिहास की प्राप्त की सम्बाद्धानक जोली से जहीं विचारों का स्थित है। अग्रं अग्रं अग्रं के सहारे कीन कीन से विचार उत्पन्न हुए हैं। इसकी भी अग्रं अंक्षण के सहारे फीन कीन से विचार उत्पन्न हुए हैं। इसकी भी अग्रं अव्यक्त विचारों के हारा प्लेटो वे अपने गृत्व विचारों को जन का प्राप्त करने में एक विचारों का सकती है। सवाद-जीली के हारा प्लेटो वे अपने गृत्व विचारों को जन का अपने अपने प्राप्त विचारों की ति विचारों का ति विचारों की सकती है। सवाद-जीली के हारा

िएजिलक में 'खेटों के बार्लीनक विद्याद्रों की समयता के देशन होते हैं। इसमें अनेक विषयों का वर्णन है ("पारिमक प्रीर उच्च-शिक्षा का इसमें विश्वद विवेचन है (पार्निम क्रिक्ष के कमीतुंसीर साम्मिजिक एवं राजनीतिक स्थित का भी इसमें उन्लेख है। इतिहास का दर्जन भी इसमें दिया गया है (राज्यों के उत्थान और पतन की चक्कास्मक ज्यांच्या कि प्रीर विश्व वर्णना प्राधिक और मनीविज्ञानिक कारणों की मीनीसा भी मिनती हैं (स्र-अन्य भी कि की विश्व करने वंडी उत्कृष्ट याली में प्राप्त कर देवों ने मानव-तीवें को एक उच्च प्ररातन पर ले जाने का प्रयास किया है। उन्क्रिक कर देवों ने मानव-तीवें को एक उच्च प्ररातन पर ले जाने का प्रयास किया है। उन्क्रिक का प्रयास का प्रयास का प्रयास किया है। उन्क्रिक कर देवों ने भावत एवं की इसमें वृद्ध है। इन सभी विषयों को एक पूत्र में गठित एवं स्विधित करते बाती खेटों की 'रिपब्लिक' दर्शन की एक प्राच्योंसिक कृति है।'

<u>'रियन्तिक' एक ऐसी पुस्तक है, जिसका वर्णीकरण नहीं किया जा सकता । वह आधुनिक</u> सामाजिक-जान अपना विज्ञान की किसी भी श्रेणी में नहीं आही । इस पुस्तक मे प्लेटो के दर्शन के

<sup>1.</sup> Coker Readings in Political Philosophy, p 1

विभिन्न पहलुओ पर विचार कर उन्हे विकित्तत किया गया है। इसकी विध्यन्यस्तु इतनी व्यापक है कि वह सापूर्ण मानव-बीवन का साँगोर्णम चित्र प्रस्तुत करती है। रिपिटनक को केहीय विध्य प्रच्छे मानुष्य <u>कोर उसके प्रच्छे जीवन की समस्या</u>ओ पर विचार करता है। रिपिटनक को दृष्टि में <u>प्रच्छो मी</u> की समस्याओ पर विचार करता है। रिपिट को दृष्टि में <u>प्रच्छो मी</u> की किस प्रकार जाना और पाया जा सकता है। रिपिटनक में यह भी वतनाया गया है कि इन्तुनो को किस प्रकार जाना और पाया जा सकता है। यह समस्या प्रधने आप में इतनी व्यापक है कि व्यक्ति तथा समाज के जीवन का कोई भी अग इससे, अहुंता नहीं वचता। दन प्रकार 'रिपिटनक की सभी प्रकार की प्रवच्छा प्रसां के जीवन का कोई भी अग इससे, अहुंता नहीं वचता। दन प्रकार 'रिपिटनक की समी प्रकार की प्रवच्छा प्रसां के जीवन का कोई भी अग इससे अहुंता नहीं वचता। दन प्रकार 'रिपिटनक की समी प्रकार की प्रवच्छा प्रसां के की समाज कि समाज का समाज कर समाज की समाज की समाज की समाज की समाज की समाज कर सम्याप कर सम्याप कर सम्याप कर सम्याप कर समाज कर समाज कर सम्याप कर सम्याप कर समाज कर सम्याप कर समाज कर सम्याप कर सम्याप कर सम्याप कर सम्याप कर सम्याप सम्याप कर समाज कर सम्याप कर सम्या

िर्पिष्टलक' का सारम्म मान्यर सास्य चीर नैतिक दर्शन की समरवाओं से होता है इसके आरम्भ मे ही यह प्रश्ने उठाया गया है कि न्याय नया है ? "न्याय एवं मानून प्रात्मा के नैतिक गुणी का विभेचन करने के कारण इसे लाचार-आरम का प्रन्य भी कहा गया है । दिस प्रन्य में चतलाया गया है कि नैतिक गुणी का विभेचन करने के कारण इसे लाचार हारा ही सम्याय है और उत्तम-जासन के लिए जासको को कित गुणी का विभास केचल लाखा हारा ही सम्याय है और उत्तम-जासन के लिए जासको को ख़िला लाम का विभास केचल हैं। इसके विश्वा प्रध्याय को पदकर ही कि च बाईनिक इसी (Rousseau) ने कहा था कि 'रिपिष्ट्रिक राजनीति शास्त्र का प्रन्य न होकर विश्वा सास्त्र पर कभी भी लिया गया एक सर्वश्रेष्ठ ग्रन्य है अपने प्रध्यावन-जास्त्र का भी एक ऐसा सम्य है जिसमे विचारों के सिद्धानत तथा झान के यथार्थ-स्वरूप को प्रित्यावित किया गया है कि ऐसी स्वरूप कर्म का प्रन्य भी इसलिए कहा जो सकता है कि इसमें यह बतलाया गया है कि ऐतिहासिक परिवर्तन की प्रक्रिय से किमी भी राज्य का पतन निरकुष या अपटा शासन में किस प्रकार होता है।

'रिप्रिव्यक' की विषय-वस्तुं और उसके स्वरूप के सम्बन्ध में 'गंजनीति शास्त्र के विद्यार्थियों ने जो विभिन्न मत न्यक्त किए हैं, उनमें से कुछ को नीचे उद्घृत किया जा रहा है । इनके प्रकाण में 'रिप्रिक्षक' के बारे.में न्यक्त किए गए विभिन्न विचारों का मुख्योंकन किया जाना उपयुक्त होगा।

"यह मानव के समय जीवन न्यांन (Complete Philosophy of Life) के प्रस्तुतीकरण ही प्रयास है। कियाबील मानव (Man in-action) या मनुष्य के कार्य ही इसके विषय है अत इसका सम्बन्ध नैतिक और राजनीतिक जीवन की समस्याप्रों से हैं। मानव एक समध्दि है, उसके कार्य उसके विवारों को जाने विना समझे नहीं, जा सकते यत 'रिपिन्नक' मनुष्य के विचारों एव उसके द्वारों निर्मित कार्यूनों की भी विवेषना करती है। इस बुष्टि से 'रिपिन्नक' मनुष्य के सम्पूर्ण जीवन वर्गन का एक चुडान्त वर्गन है।"

"महर्पार्टक्षक मे<u>मानव-आरमी के उत्थान और पर्तन का आदर्श विश्व है</u>। इसमें यह बक्डाया अया है कि वह किस प्रकार के जरम-खिखर पर पहुँच कर में पतन के सबसे गहरे गहडे में भी पीर सकती है। ऐसा समक्षति हुए इसमे मानव-आरमा को और उसकी समूत्री प्रकृति का विश्वश्चारण किया

, ''इस प्रत्य मे उसके (प्लेटो के) <u>ब्राच्यास्म-बास्त्र, वर्मवास्त्रः नीतिवास्त्रः, मुनोविज्ञान,</u> विक्षाशास्त्र, रा<u>जनीतिवास्त्र और कला-सिद्धान्तं प्रतिपादित हैं। इसमे व्याष्ट्रतिक समस्याएँ विक्लेपित, हैं, <del>पीते ब्रास्य</del>वाद, समाजवाद, निरी-स्वातन्त्र्य, गर्म-निरोध, सुप्रजनन स्नादि । नीत्शे द्वारा वतलाई गर्द</u>

<sup>1</sup> Barken's Greek Political Theory, p 145.

<sup>2</sup> Nettleship : Lectures on the Republic of Plato, p. 5.

नैतिक ग्रीर फुनीनतन्त्र की समस्याएँ तथा वर्गमां ग्रीर फॉयट के मनीविश्नेषण के साथ इसने मभी कुछ हैं ≝

"रिपृष्टिक केवल एक दार्गनिक-कृति मात्र न हो कर मामाजिक और राजनीतिक मुखारो पर निद्या गया एक प्रवन्ध भी है। यह उम व्यक्ति की रचना है जो मानव-जीवन पर केवल चिन्तन ही नहीं करता बल्कि उसे फ्रांसिकोंगे हैंग से सुधारने को भी उतना ही उत्मुक है।"

विषय-वस्तु की दृष्टि में 'रिपट्निक' को पाँच नण्डो में विभाजित किया जा सकता है-

(i) Book I—इममे मानव-जीवन, न्याय की प्रकृति एवं नैतिकता के अर्थ समकाए गए हैं।

(ii) Books II to IV — उसमे राज्य के मंगठन तथा <u>शिक्षा-पदति जा</u> वर्णन है। यहाँ प्येटो तथा घाटण मानव-समाज की रूपरेला प्रस्तुत करता है। <u>मानव-स्वमाज के तीनों तरत्रो तथा मानव-ममाज के तीनों वर्णो का ममाज में स्थान इस वण्ड में विवेचित किया ग्रया है।</u>

(iii) Books V to VII—इस भाग का प्रमुख विषय दुर्शन है। इसमें राज्य के उस-सगठन का पुन: चुर्शन किया गया है जो मान्यवाद पर प्राधारित होकर दार्शनिक राजा द्वारा शामित होगा। यहाँ पर प्लेटी के दर्शन में प्रच्छाई का प्रादर्श (The Idea of good) सामाजिक एव राजनीतिक गुर्गो का स्थान ले लेता है।

(iv) Books VIII and IX—यहाँ पर मृतुष्या तथा राज्य के विकृत हो जाने पर जो
 अध्ययन्या उत्पन्न होती है, उम पर प्लेटो ने अपने विचार व्यक्त किए हैं। साथ ही
 निर्देक्शता एव आनन्द की प्रवृत्ति का भी इन पृथ्ठों में वर्शन एवं विवेचन है।

(v) Books X के दो भाग है। एक में दर्जन में काना का सम्बन्ध बतलाया गया है और इसरे भाग में श्रातमा की क्षमता पर बिचार-विमर्श मिलता है।

प्लेटी पर सबसे गम्भीर प्रभाव मुकरात की मृत्यु का था जिसके कार्ए। ही उसे ध्रपने समाज ध्रीर उसकी राजनीतिक स्थिति में अन्तिवरोधों का अहसास हुआ। जो समाज एक मत्य-भाषी दार्जनिक के माथ त्याय न कर सकता हो, जहीं मद्गुए। का ज्ञान न मानकर राज्य की दार्जनिक विभूति को तुन्छ समझा जाता हो, उम समाज के प्रति प्लेटों के हृदय में अदा नहीं रही। समाज की इन बुरी प्रवस्थाओं

<sup>1</sup> Will Durant Story of Philosophy, p 22 2 Nettleship Lectures on the Republic of Plato

को दूर करने की दिष्ट से ही जसने अपनी अकादमी (Academy) खोली और एक ऐमें प्रेन्य की रचेना की जिसमें 'सदगुरा ही ज्ञान हैं' (Virtue is Knowledge) का आवार लेकर जन मय नटैंयों की पुष्टि की गई क्रिन्हें तत्कालीन यूनानी-राज्य और समाज हीनता तथा निरादर की भावना से देखता था।

्रिस पुन्य की रचना में प्लेटो का एक उद्देश्य यह भी था कि वह तत्कागीन श्लीक श्राक्त प्रकातन में प्रचलित लाटरी हारा नियुक्ति की व्यवस्था की उन्मृतित करेंना चाहुना था। इस व्यवस्था के प्रमृतित करेंना चाहुना था। इस व्यवस्था के लॉटरियो-द्वारा की जाती 'थी'।" क्षमता और कूर्जनतां के लिए घातक इस प्रया ने एथेंस के तत्कालीन जनतन्त्र को श्रयोग्य व्यक्तियों के हाथों में कठपुतली बना दिया था। श्रतः प्लेटों ने एक ऐसे शासन-तंत्र का तिर्माण करने की चैक्टा की, जिसमें 'हवार्थपरता' के स्थान पर सर्वोदय का भाव हो, पारस्परिक फुट के स्थान पर एकता हो और अनुभवहोन शासको की अकुणलता की जबह जान आधारित क्षमता और योग्यता का शासन हो । इसी राजनीतिक उद्देश्यत की पूर्ति हुतु उसने प्रपनी 'रिपब्लिक' निर्दी जिसमें हो साथनों का अनुमोदन किया गया '(4) विषेपीकरण (Specialisation) और (2) एकीकरण (Umfication) ('रिपुटिलक' के 'आदर्श राज्य' में विशेषीकरण लाने की दृष्टि से प्लेटो ने राज्य की जनसङ्या को तीन वर्गों मे विभाजित किया है—(i) श्राधिक वर्ग, (ii) सैनिक वर्ग श्रीर (iii) शासक वर्ग । इसमे से प्रत्येक-वर्ग को 'अपने-अपने निर्धारित कार्य में तत्पर रहने की स्थिति को उसने न्याय वतलाया है <sup>((</sup> क्रनेंस्ट वाकर ने 'रिपल्लिक' की ऐतिहासिक पृथ्वभूमि समफाते हुए जिल्ला है कि प्लेटो के एथेन्स में प्रत्यक्ष जनतन्त्र के दो ब्रात्मघाती हुगुँण ब्रपनी चरमता पर पहुँच चुके थे <u>पिक को व्य</u>वनिर्धा ह्ममान बतनाया है जो झूठे झान-के वेश में सर्वव्यापी ही चुका था (Ignorance masquarading in the guise of knowledge) टिट्सपरी दुवलता वृद्ध गुट्डवन्दी की सकीगुंता थी जिसने नगर राज्यों का विभाजन कर उन्हें ग्रहयुद्ध की स्थिति में ला दिया था (Factionalism dividing City States) । डन दोनो दुर्गु सो का निदान केवल दो ही हो सकते थे - पहला सच्चा नात का गामन मोर दूसरे राज्य की <u>जीवक एकता</u> का विकास । राजनीतिक वर्णन की भाग में <u>इन्हें 'लँटीनिक 'जिट्स' और 'रिजीम</u> ब्रॉफ फिकेंससी' <u>कहा-जम्म है</u>। न्याय के माध्यम से जिस त्रिकोशात्मक राज्य समाज का निर्व प्लैटी ग्रीकत कर रहीं है वह एक ऐसी स्थिति है जिसमें हर व्यक्ति ग्रपने ग्रपने कार्य की विशेषज्ञ है, केवल एक ही कार्य पर प्रपत्न को केन्द्रित करता है और सेनों बगों को एकतापूर्ण समस्यय एवं एकतो का, उद्देश्य वार्योनिक राजा के संबक्त बासन से पूरा किया जाता है। प्राज्य में जिसकी हैसी ही स्थिति है 

इस तरह यह कहा जा सकता है कि जिटो का प्रमा 'रिपालक' के प्रणयन मे आर्प्य पट हुए यह या कि वह तत्कालीन राज-ध्यवस्था एवं समाज मे ब्याप्त जनली स्वार्ण-प्रसाम करें स्थाप के कि प्रणयन में स्थाप के कि प्रणयन जिले हुए के कि प्रणयन के स्थाप के कि राज- में निक्त के सिक्त के

'रिपब्लिक' मे न्याय सिद्धान्त
'(Theory of Justice in 'Republic')

न्यांय की व्याख्या घोर सम्प्राप्ति 'रिपिन्नक' का केन्द्रीय प्रण्न है। 'रिपिन्नक' ग्रन्य का मूल शीर्षक था Dikaiosune जिसे अनुवाद की होंडि से 'न्या<u>य प्रवृत्य</u>' अयवा 'न्यास से सम्बन्धित' (Concerning Justice) ग्रन्थ कहना 'रिपन्निक' की भावना के अधिक समीप होगा। प्लेटो के प्रादां 'रिगन्निक' की न्यापना तभी मन्यव है जब मन्यूणे समाज मे गुरुबदस्या, सगठन ग्रीर एकता हो । प्लेटो एक ऐसे मनोविज्ञान आधारित राजनीतिक सिद्धान्त की आवश्यकता प्रमुभव करता है जो मनुष्यों में कलंडा-पगरायुता की भावना भर सके, समाज की सगठित बनाए रख नके छोर निसका प्रमुख्य कर सभी अधिक खर्म पुश्च न्युप्त कार्यों को करते हुए भी एकता के सूत्र में पूर्व में पूर्व भोर हुनारों को हानि पहुँचाण विना अपने-प्रयु व्यक्तित्व के विकास की पूर्ण सुविधाएँ प्राप्त रस कें। प्लेटो के मत मे ऐसा निहान्त है 'प्याप'। उनके प्रमुत्त आदि ज्याधियां को जो एक श्रीद की ममाज में प्रमानिक, प्रव्यवस्था, फलंब्य-विमुखता तथा ब्रुडिहीनता आदि ज्याधियां को जो एक श्रीद की ममाज के स्वास्थ्य के नित्त पातक है दूर कर मन्ति है। प्लेटो बाहता था कि हर व्यक्ति सन्तोपपूर्वक प्रयान-प्रयान निदिष्ट कार्य करना रहे। उनकी धीट में सुद्दी सामाजिक न्याय है जिसे दूसरे कथी ममाजनीवन का मच्चा निद्धान्त कह नफते हैं। प्लेटो की 'पिएलिनक' का प्रयोजन न्याय के उन सभी 'स्के दिक्तारों को जिल्हें जन-साधारण के प्रवान के कारण मोक्तिस्टो की पिछनी किसा ने कपटपूर्वक कैना राग था तिरोहित कर मच्ची स्थाय-वारणा को प्रतिष्ठित करना या । 'प्लेटो बाहे मोक्तिस के कियान के ने निहा ते रहा हो प्रयया ममाज की प्रचनित प्रया के मुधार के निए प्रवतनीली हो, उसके विजेवन का केवन एक ही मन्त है प्रीर वह है स्थाप माज की प्रचनित प्रया के हान रह ही पहन है स्थाप है। उसके विजेवन का केवन एक ही मन्त है प्रीर वह है स्थाप

<u>श्वाय की परिभाषा देते हुए प्लेटो ने</u> लिखा है कि—"समाज मे प्रत्येक व्यक्ति की वह उपलब्ध होना चाहिए जो उनको प्राप्य है।" (Sabine) के जब्दों में, "व्यक्ति के लिए प्राप्य नया है, उससे उमका ग्रीभग्राय गहीं है कि व्यक्ति को उसकी योग्यता, क्षमता एवं शिक्षा-दीक्षा के ग्रनुरूप व्यवहार पा पात्र नमभा जाए । इसमे यह भावना भी अन्तर्निहित है कि योग्यता के अनुसार व्यक्ति को - जो भी कार्य सीपे जाएँगे उन्हें वह पूरी उमानदारी के माथ सम्पादित कर सकेगा ।"2 पाठक के लिए न्याय की यह परिभाषा विचित्र है, चूंकि किमी भी दिष्ट मे यह एक न्यायाधीय ग्रथवा वकील की परिभाषा से मेल नहीं खाती। "ग्राधूनिक पाठक की समक्त में इसमें वह भाव ग्राता ही नहीं जो लेटिन (Latin) के मूल शब्द Jus या प्रग्रेजी के पर्यायवाची Right से प्रतिब्वनित होता है। इन दोनो शब्दो के ग्रंथ उन ऐच्छिक कार्यों की क्षमताएँ है जिनके प्रयोग में कानन एक रक्षक का कार्य करता है शौर गाज्य-सत्ता उमे समक्त बनाती है। प्लेटो की न्याय सकत्यना मे इस धारणा का अभाव स्पष्ट है। उसके विचार में न्याय का अर्थ यह कदापि नहीं हो सदता कि सार्वजनिक शान्ति और व्यवस्था की बनाए र खुने मात्र से 'ममुचित' या सही स्थिति की प्रान्ति ही सोमाजिक न्याय है । ममाज की बाह्य व्यवस्था तो उस समरमता का जिससे राज्य निमित होता है, एक बहुत छोटा-सा अश मात्र है। राज्य नागरिको के लिए केवल स्वतन्त्रता त्रीर जीवन-रक्षा- की व्यवस्था मात्र ही नही करना वरन उन्हें सामाजिक अन्तर्सम्बन्धा के विकास के वे सभी अवसर प्रदान करता है जो सम्य जीवन की आवश्यकताओ और सुविधाओं की उपलब्धि के लिए पूर्व-स्थितियाँ है। इस प्रकार के राज्य में अधिकार भी होते हैं ग्रीर कुर्त्तव्य भी । लेकिन, वे किसी अर्थ - त्रिशेषु में व्यक्ति विशेषो को प्राप्त नही होते । उन्हे व्यक्तियो द्वारा निष्पोदित कार्यों अथवा सेवाओं में - ही निहित देखां जा सकता है। "प्लेटो के इस विवेचन का आधार यह है कि राज्य पारस्परिक आवश्यकता<u>ओं और अन्तिनर्मताओं का आधार लेकर बना</u> है। यह विश्लेषणं सेवाओं पर अधिक वल देता है, गक्तियों पर नहीं। गासक भी इसके अपवाद नहीं है और उन्हें भी अपने ही आदेशानुसार विशेष प्रकार के कार्य करने चाहिए । वाद का रोमन इष्टिकोए मजिस्ट्रेटो में सत्ता अपना प्रभुत्त चित्ति निहित मानता है। प्लेटो याँ अन्य किसी भी यूनानी विचारक के राजवर्शन मे ऐसा विचार नहीं मिलता। प्लेटो के राज्य सिद्धान्त की सामान्य रूपरेखा भी यही पूरी होती है। वह <u>ब्यवस्थित प्रध्ययमः द्वारा भन्न्वाई को बात प्रान्त करना एक जन्मनीवता भागता है भीर स्वी एक</u> सुत्र पर उसका मनग्र राज-वर्षन पूर्णतः ब्राह्मारित <u>है</u>।"

<sup>्</sup>रो बार्कर: पूर्वोक्त, पुट्ठ 299.

<sup>2</sup> सेवाइन : पूर्वोक्त, पृष्ठ 53.

रिपिल्लक का आरम्भ और अन्त न्याय के वास्तविक स्वरूप की भीमांसा से होता है—
उसके सवादों में भाग लेने वालें पात्र प्लेटों के दों वह भाई जाकी (Glaucon) और अदेमातस
(Adeimantus) है। सेफेलस (Cephalus) और उसका वेटा पॉलीमाकस (Polymarchus),
लिसियाल, कैल्सीडोन (Chalchedon) अंत्र कार्रवास्त्री थे सीमेक्स (Thrasymachus) तथा सुकरात
राज्य-दर्गने के गुढ़ विषयों पर एक परिचर्चा कर रहे हैं। सीफेल्स ने अपने इन सभी साथियों की अपने
पर पर चिंदीस वेंदी उत्पन्न की राजि पर सिमालित होने का निमान्त्रण दिया है। जब ये मित्र उसके घर
पहुँचते हैं तो सेलेफ्स इनका स्वागत करता है। अपने विगत जीवन पर दृष्टियात करते हुए वह महाकिवि पिडार के अब्दों को उद्युत करते हुए कहता है कि—"जब कोई मनुष्य अपना जीवन त्याय और
अदा के साथ व्यतीत करता है तो उसके हृदय को प्राह्मादित करने के ज़िए तथा 'बृद्धाक्या में उसे
सहारा देने के लिए 'आशा' एक सिगती की भीति नित्य उसके साथ रहना वाहती है।" इस पुर युकरात
पुर अपन करता है कि क्या यह सव न्यायपूर्ण है ? और यही मीलिक प्रथन 'रिपिल्लक' की विचार-भूमिवन, सत्य अन्वेस्त के अम्बास का आधार वनता है।

अपने न्याय सिद्धान्त का प्रतिपादन करने के लिए श्रपने पात्रों के सम्बादों के माध्यम से प्लाटों ने पहले तो उन मतो का खण्डन किया है जिनका तत्कालीन श्रूनान में खुग-धर्म के रूप में प्रचलन या। इस तर्क-युद्ध में प्लेटो अपनी समकालीन ल्याय मान्यताओं का खण्डन करता है। उसने अपने समकालीन जिन न्याय-सिद्धान्तों की धण्जियाँ उडाई है, उनमें से तीन निम्नलिखित है—

- 1. न्याय का परम्परावादी ग्रथवा सेफेल्स का सिद्धान्त (Traditional Theory of Justice)
- 2. न्याय का उग्रवादी अथवा थे सोमेन्स का सिद्धान्त (Radical Theory of Justice)
- 3. न्याय का व्यवहारवादी ग्रथवा ग्लांका का सिद्धान्त (Pragmatist Theory of Justice)
- (1) परम्परावादी सिद्धान्त (Traditional Theory of Justice)—'रिपिन्नक' के प्रथम अध्याय मे ही सेकेट एक तमका पुत्र पूर्णिमार्केस त्थाय के ऐतिहासिक तथा परम्परावादी सिद्धान्त का-आजय स्थापित करते का प्रयत्न करता है। सिकेटस का मत है कि ''अपने वक्तव्या और कार्यों में संच्या होना तथा देवा अपर मृत्व्यों के प्रति अपने कृत्य को चुकाना न्याय है।' इस युक्ति द्वारा विवाद जी बात उठाते हुए त्रेकेटस प्रपत्न वामिक कार्य करने के जिए बाहर चला जाता है और उसका पुत्र पाँतीमार्केस त्याय के परम्परावादी सिद्धान्त का प्रतिनिधित्य करते है। यूनानी परम्पराक्षों की पविवाद से समकाते हुए वह कहता है, "मिनो के साथ अलाई तथा अवश्रों के साथ बराई करना ही सच्चा न्याय है।" ज्याय एक ऐसी कला है जो मित्रों का दित और अतुष्ठों का अहित करने से ही देखी और पहिजानी जनसकती है।

्याय की इस परिभाषा को अपूर्ण, एवं अशुद्ध सिद्ध करने के लिए सुकरात मर्च पर आता है। वह परम्परावादियों से पूछना है कि यदि एक अपराधी किसी शासक का मित्र हो और दूसरा अपराधी उसी शासक का अशु तो इस सिद्धान्त के अनुसार क्या जस शासक को दोनो अपराधियों के साथ भिन्न-भिन्न प्रकार का बताँव करना चाहिए ? यदि हाँ, तो यह न्याय न होकर अन्याय होगा। चूँ कि यदि एक व्यक्ति के साथ एक अयवहार न्याय-पूर्ण होना चाहिए। न्याय की होक्य हार न्याय-पूर्ण होना चाहिए। न्याय की दिन्न से साथ एक अयवहार न्याय-पूर्ण होना चाहिए। न्याय की दिन्न मे सभी नमान होते हैं किर-एक और मित्र से यह बेटभाव अधे ? क्यों के प्रकार के अपिक्षित के विचारों का प्रवक्ता है) परम्परावादी न्याय सिद्धान्त के अपिक्षित तो विचारों का प्रवक्ता है। परम्परावादी न्याय सिद्धान्त के अपिक्षित तो विचार का प्रवक्ता है।

, b) यदि न्याय भलाई और दुराई करने वाली एक कला है तो अन्य कलाओं की भौति यह भी दो विरोधी प्रकार के कार्य कर. सकती हैं। डॉक्टर अपनी चिकित्सा-कला से रोगी को स्वस्थ तथा स्वस्थ व्यक्ति को रोगी वना सकता है। यह उसकी अपनी इच्छा पर निभर करता है कि वह अपनी इस चिकित्सा-कला का प्रयोग भलाई के लिए करता है अथवा दुराई के लिए। यदि न्याय को भी इसी तरह कला के रूप में लिया जाए तो उसके स्वस्थ और आत्मा की हत्या हो जाएगी। ऐसा करना स्वक्ता

िश्व (फिरन्याय को कला मानना अनुचित है चूंकि यह अनुभव द्वारा अणित नहीं किया जा सकता। अनुभव द्वारा न्याय का अर्जन इसिलए भी सन्भव नहीं है कि न्याय प्रक्रिकाता (Lesser Knowledge) की विषय न होकर ब्रह्तर ज्ञान (Greater Knowledge) का विषय है न्याय इसिलए भी कला नहीं है कि इसे स्वेच्छा से दो क्रियोधी विशासने में किसी एक विशास प्रसित्त नहीं किया जा सकता न्याय कोई प्रविधि अथवा तकनीक (Technique) भी नहीं है यह तो व्यक्ति की आरमा का गुण है, जिस उसके मन का स्वस्थान मी कहा जा सकता है।

(म) मित्रों के हित और शबुकों के बहित की बात करना तो सरल है, किन्तु किसी मित्र प्रथवा शबु की पहिचान करना एक कठिन कार्स है। प्रतेक व्यक्ति ऊपर से मित्रता का स्वाँग रचते रहते हैं किन्तु हृदय से वे शबु हो सकते हैं। क्या रेसे व्यक्तियों के साथ भनाई का व्यवहार किया जाना छित्रत होगा, यदि हाँ, तो ऐसा करना भलाई करने वाले के लिए ब्रह्मिकर होगा, ब्रीर यदि नहीं, तो न्याय मित्रों के हित और शबुओं के ब्रह्मित का सिद्धान्त नहीं हो सकता।

() मि किसी भी व्यक्ति की <u>बुराई करने से</u> वह बुरा व्यक्ति और अधिक बुरा ही जाएगा श्रीर इस प्रकार किसी भी व्यक्ति की स्थिति को पहले <u>की अपेक्षा अधिक खराव</u> करना सच्चे न्याय का

उद्देश्य नहीं हो सकता।

्रिज) मिश्रो के हित और जबूओं के श्रहिन का विचार व्यक्तिवादी द्रष्टिकोए। पर श्राधारित है। यह विचार दो व्यक्तियों के मध्य सम्बन्ध को स्पष्ट करता है और व्यक्ति को केन्द्र मानते हुए उसके हित अथवा श्रहित को प्रभन उठाता है, किन्तु सच्चा न्याय तो सदैव हितसाधक और कत्याएाकारक ही होता है। न्याय तो एक सामाजिक विचार है जिसमें समोच्य को हित चिन्तना ही सर्व-प्रधान है और होनी भी व्यक्तिए।

प्रिण्ण) परम्परावादी सिद्धान्त के अनुसार न्याय के अनुसार व्याय के अनुसार वदतता रहुता है किन्तु सच्चे न्याय को तो सार्वदेशिक एवं सार्वकानिक होता चाहिए। देश, काल और परिस्थितियों के अनुसार अपराध की मान्यताएँ वदल सकती है, दण्ड-विधान भी भिन्न-भिन्न हो सकते

है, परन्तु न्याय सिद्धान्त को तो सदैवें और सर्वत्र समान ही होना चाहिए।

उपरोक्त विरोधाभासो को दशति हुए प्लेटो सुकरात के माध्यम से न्याय के परम्पराधादी सिदान को प्रमान टहराता है। उसकी सारी तकना पाँजीमार्कस की प्रवधारणा की प्रवीदिकता प्रकट करती है। बानावार हारा सुकरात यह सिद्ध करने की चेट्य. कर रहा है कि परम्परागत धारणाएं "एक सीमा तक ग्रीर ग्रांतिक रूप से तो उपयोगी हो सकती है ग्रीर यदि हम उनकी गहराडयों में जाएँ तो कठिनाइयों ग्रीर परस्पर में विरोधी तत्व उनरकर हमारे सामने स्पष्ट होते है।" देती यह कहकर प्रपानी तक-प्रकृत सा का ग्रांति के कि साथ की परस्पराधा परियांत्र रे जैसे कि सी प्रवास की परस्पराधा परियांत्र रे जैसे किसी ग्रांत्यांत्र रो साई होती में इंगी - जिसे

विशेषाहर यूनान का एक सन्त या जिल्लो 625 ई पू, से 585 ई पू तक कोरिन्य पर ब्रास्टम में ज्वारतापूर्ण और बाद में निरक्तुंस, ग्रन्थ-वपूर्ण और वर्षर बासन किया।

<sup>2</sup> वजेरेवज 485 हे पू ते 465 है पू तक फारन का एक मिक्तवाली सम्राट्या जिसने मिल सादि को सम्रीत करने के बाद यूनान पर मणकर हमला किया। प्रारम्भ से वते वकनता मिली कियु-बाद-से-बहु-पराजिन हुमा।

54 पाण्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

अपनी शक्ति का वडा गर्व' रहा होगा । किटो की दिएट में न्याय कोई कला नहीं है अपितु एक ऐसी लमता अथवा ग्रन्छाई है जो मानव की विशिष्ट समताओं पर अकुण रागा कर उसे ऐसे कार्य करने में रोकता है जिन्हें करने की उसमें इच्छा भी होती है और योग्यता भी । 2

(2) जजवादी सिद्धान्त (Radical Theory of Justice)—जिस समय पॉलिमाकंस श्रीर सुकरात के मध्य न्याय पर सवाद चल रहा था, श्रेसीमेक्स नामक सौकिस्ट बीच में ही एक नया प्रश्न उठाता है। वह पाँचवी जताव्दी की एक नई प्रालीचनासम्ब विचारधारा का श्रीतिनिद्धत्व करता है। प्लेटो ने उके एक उग्रवादी सोफिस्ट (Radical) के रूप में प्रस्तुत किया है। एक सौकिस्टवादी दन से श्रीमेक्स सुकरात पर केवल "जाव्दिक आडस्वर और वाक्-जाल का महारा लेने का आरोप लगाता है और सुनिध्वत एव स्पष्ट तर्क देने का आग्रह करता है।" उसकी न्याय सम्बन्धी धांग्या उसी के खब्दों में इस्ट्राक्त है—

"विभिन्न प्रकार की सरकार जैसे जनुतान्त्री, कुलीमतन्त्री तथा ब्रातनायीनन्त्री ऐसे कानून बनाती है जिनका एकमात्र उद्देश्य केवल उन भी अपनी स्वार्थ-सिद्धि होता है। इन कानूनो को-जिन स्वार्थ-सिद्धि होता है। कर कानूनो को-जिन स्वार्थ निवार के अपनी प्रवाद कर काने श्रवहेलना करते हैं उन्हें अन्यायी और कानून के अत्रु कह कर विष्ठत किया जाता है। मेरे ऐसा कहने का प्रयोक्त जनकी श्रवहेलना सुधे है कि सभी राज्यों में न्याय का केवल एक ही सिद्धान्त है और वह है सरकार का हित । कि सरकार के हाथ में बाकि होती है इसिन्त यह कहना उचित-अनुचित नहीं होगा कि न्याय सिद्धान्त स्वत्र एक ही है और वह है सरकार का हित और वाहित अपनी वाहिता सिंव कि समी उपनी उपरोक्त कर सिद्धान्त के साथ अपनी उपरोक्त कर सिंव कर कि साथ कि स्वत्र कर कि स्वार्थ कर सिंव कर कि साथ कि स्वार्थ कर सिंव कर कि साथ कर सिंव कर कि साथ कि स्वार्थ कर सिंव कर सिंव

अपनी जपरोक्त परिभाषा में श्रें सीमेन्स के न्याय सिद्धान्त के बारे में दो प्रस्वापनाएँ प्रस्तुत की है—

(1) जुसने पहली बात गह नरी कि न्याय जिल्लााती का लाभ अथवा स्वार्थ है (It is the interest of the stronger) 1 उन अवधारणा के अनुसार सत्य और विकार क ही बात हुई । व्यक्तिगाली व्यक्ति अपनी रंवार्थ-पूर्ति के लिए जो भी कानून बनाता है बही न्याय है । दूसरे कच्चों में बाहुबल जिल है । व्रे सीमेन्स बतलाता है कि बार्वहार में 'जिसकी लाठी उमकी मेंस' और 'राजा करें सी न्याय' का सिद्धान्त सर्वव चलता रहा है । सभी प्रकार की वासन-व्यवस्थाएँ अपने-अपने कानून जपने वासकों के हित में बनाती 'रही हैं । वासक भी अपने स्वार्थों की रक्षा ही मत्रसे पहले और सर्ववर करते हैं । प्रजा को जनके द्वारा निर्मित कानूनों का अनुसरण करना पड़ता है। जो उनका उरणपन करते हैं वे अपराधी घोषित किए जाते हैं और विकार होते हैं । इस प्रकार प्रत्येक राज्य में न्याय करते हैं वे अपराधी घोषित किए जाते हैं और विकार होते हैं । इस प्रकार प्रत्येक राज्य में न्याय करता होते ही हो लगता है। वासक-पाण जो सबसे अधिक वर्लवान होते हैं, जो मी व्यवस्था देते हैं, जसे न्याय कहा जाता रहा है। हो सीमेंसर का यह सिद्धान्त कुछ आणो में हाँबल (Hiobbes) और स्थिनोज़ा (Spinoza) द्वारा प्रकट की गई न्याय सम्बन्धी अवधारणाओं से बहुत कुछ मिजता-जुलता है। एक सीमा तक काल-पाल में से देवीवादी न्याय मानने की तैयार होगी।

(1) श्रें सीमेनस के कथन का हुसरा निहितार्थ यह है कि अन्याय करना न्याय करने से अधिक अच्छा है (Injustice is better than 'justice)'। प्रत्येक क्यक्ति प्रयाना हित चाहता है अत न्याय का प्रवे यदि केवल अक्तिशाली व्यक्ति की इच्छा या लागे मात्र माना 'जाए तो व्यक्ति की नहीं मिल सकेगा। इसके स्थान पर जो अन्याय होगा वह अधिक सुंबी रहेगा। 'इस स्थित मे अन्याय विधिक अक्ति तथा प्रसक्ता देने वाला वन जाता है। बुद्धिमान व्यक्ति अपने हित मे कार्य कुरा हुत्या है की कार्य कुरा हुत्या है कि स्थान पर जो अन्याय क्षित तथा प्रसक्ता देने वाला वन जाता है। बुद्धिमान व्यक्ति अपने हित मे कार्य कुरा हुत्या। लोकिक अथवा ब्यावहारिक उदाहरणों से अपने मत को पुष्ट करता हुआ श्रीसेवस कहता है

बार्कर: पूर्वोक्त, पृष्ठ 231.

<sup>2</sup> फोस्टर: पूर्वोक्त, पूण्ठ 42

कि "पारस्परिक व्यवहार का ही उदाहरण ले तो । जब कभी न्यापी और अन्यायी व्यक्ति िसी व्यापार में नामत करेंगे तो साझे की समाप्ति पर तुर्म कभी ऐसा नहीं देशोंगे कि न्यायी मनुष्य को अन्यायी मनुष्य के अनि है । विकि निस्ति है । प्रित है । प्रित है । विक निस्ति है । विव निस्ति है । विव निस्ति ।

भू सीमेमस के डन दोनो मतो को खण्डिन कर, प्लेटो उन्हें निरस्त करता है पिहें नी प्रस्थापना क्रिंखण्डन करते हुए प्लेटो मानता है कि बासन यदि एक कना है तो किसी भी कना का उद्देश्य अपनी पदार्थ-वस्तु को सम्पूर्णता प्रशान करना होना चाहिए। कला पदार्थ के दोधो को दूर करती है न कि कलाकार की स्वार्थ-सिद्धि । सुकरात के मुख से इस सम्बन्ध में प्लेटो ने अनेक उदाहरए। दिलवाएँ हैं। उनियम परीज के दोधों को दूर कर उसे स्वस्थ बनाने के निए करती है। (स्वन्य जिलक अपने विद्यार्थ में किस करती है को दूर कर उसे स्वस्थ बनाने के निए करती है। (स्वन्य जिलक अपने विद्यार्थ में के वरित्र के दोधों को दूर कर उसे स्वस्थ बनाने के निए करती है। (स्वन्य जिलक अपने विद्यार्थ में किस के क्ष्यां को दूर कर उसे स्वस्थ बनाने के निए वाता है, जो उसका अपना हित-साधन नहीं कहा जा सकता। आदार्थ डॉक्टर और आदार्थ शिक्षक केवल वे ही। व्यक्ति हो सकते हैं जो रोगी एव शिष्य के कत्याए को ज्यान में रख सके इसी मुकार कीई भी शासन, शासक की स्वार्थ-सिद्धि का साधन मात्र नहीं है। वह जनता के कत्याए-कार्य करने के निए है। आसन एक उच्च कता है और शासक एक विद्युद्ध कलाकार की मीति अपने सुद्ध-स्वार्थों के पोपए के लिए ने होकर जन-करवाए के लिए जीता है। सुक्ये शासक अपने स्वार्थ ने देखकर जन-स्वार्थ में लीन रहते हैं (अत यह तर्क कि न्याय शिक्साली का लाभ या हित है, उनका मौसं-अक्षण नहीं। में इसी प्रकार एक शासक का धर्म शासित की असाई में लगे रहते हैं, जित यह तर्क कि न्याय शिक्साली का लाभ या हित है, उनका मौसं-अक्षण नहीं। में इसी प्रकार एक शासक का धर्म शासित की असाई में तरे तरा है, जित व्यक्ति वार्य-सिद्धि हारा आसक्त होता है। स्वर्ध का सांक का धर्म शासक का धर्म शासित की असाई में तरा है। ति का है। ति क्र किका ने स्वार्थ-सिद्धि हारा आसक्त का धर्म शासक का धर्म शासित की असाई में ति ने रहना है, ने कि क्र किया वार्य-सिद्धि हारा आसक्त स्वर्ध होता है।

श्री क्षीमेनस की दूसरी प्रस्थापना का खण्डन करते हुए प्लेटो इस-सिद्धान्त को अस्वीकार करता है कि-स्त्यायी व्यक्ति न्यायों ज्यक्ति से प्रधिक अच्छा है। तिटो के अनुसार "प्रत्येक वस्तु का अपना एक निश्चित कार्य तथा गण होता है। आँख का गुण है देखना, नाक का गुण है सु बना तथा कान का गुण है सु तना । इसी प्रकार यहिमा का गुण है उत्तम जीवन का यापन। कोई भी वस्तु अपने गुण कों छोड़कर अपना स्वभाव-सुनभ-कार्य नहीं सम्पन्न कर सकती। उदाहरणार्थ, अपनि का माम जलाना है, यदि वह अपना गुण अपना जाता है। यदि वह अपना गुण अपना जाता के चित्र हो जाए तो वह अन्य प्रवारों को भी नहीं जान सकेती। इसी प्रकार यदि आरास अपने वस अपनि न्यायमय जीवन से विमुख हो जाए तो वह स्वय्व-आरामाई एह सकेती। आराम अने अपना निकार निम्न कर मिलता है जन तक बढ़ उत्तम जीवन विवादी है और न्याय-प्रायण रहती है। न्यायी आराम हो सुखी और स्वयस्त मासा है अपन न्यह कहना कि अन्यायी व्यक्ति के अच्छा है, और नहीं हो सकता। एक न्यायपूर्ण व्यक्ति अपने विवेकपूर्ण, शांतिकाली तथा सुबी होता.

<sup>1</sup> Conford The Republic, p 24-25

है जबकि अन्यायी अपनी दुवँकताएँ अली-आँति जानता है। वस्तुत: त्याय दुवँलों के हित में हैन कि मिलिशाली के हित में। कुकरात के इन तकों के सामने त्याय की उप्रवादी व्यवस्था करने वाता श्रे सीमेक्स परास्त होता है। वार्कर ने लिखा है कि "क्वेटो सोफिस्टो के साथ उनकी शब्दावानी में हैं। विनोद कर उस्म है और उन्हें उनकी जात से मात देता है तथापि उसके तक ध्वारासक हैं, रचनासक नहीं। इसमें यह वतनाया पत्रा है कि असीमेक्स के न्याय-सिद्धान्त पर हमें जियास क्यों नहीं करना पाहरू कि स्वारासक नहीं। इसमें वह वतनाया पत्रा है कि असीमेक्स के न्याय-सिद्धान्त पर हमें जियास क्यों नहीं करना चाहिए किन्तु नहीं वतनाया गया है कि कीन-सी न्यायशारणा विववसनीय है।"

(3) ध्यवहारवादी सिद्धान्त (Pragmatist Theory of Justice) — प्लेटो के तकों के सामने निकलर होता हुआ अ सीमेक्स बहस से अलग हट जाता है, किन्तु मण्डली के अन्य सदस्य इससे सन्तुष्टे नहीं होते ! खाकां . (Glaucon) और एडीमेक्टम दोनो ही मिल कर सुकरात के तकों का विदोध करते हैं ! उनका कहना है कि स्वाय जिकानि का नहीं अपितु 'डुकंल' व्यक्तियों का हित हैं)। उनका कहना है कि स्वाय जिकानि का नहीं अपितु 'डुकंल' व्यक्तियों का हित हैं)। उनाकों के यह पारणा होंस्य के मामाजिक 'चमकीत की अवधारणा से काफी कुछ मिलती-'जुलती है। उनाकों के विचारों का आधार उसकी यह मान्यतों है कि मनुष्य एक स्वार्थी अगुणी है और किसी भी प्रकार ने आसम तृत्वित आपत करना उसके जीवन का धर्म है । प्राकृतिक अवस्था मे निवंखं व्यक्ति जिनका बहुमत था अधिक कष्ट उठाते थे । अत्याय ने उन्हें इतना जाम नहीं मिल सकता था, जितनी कि हानि ! इसी हारण से यह प्रकृतिक अवस्था उनके जिए. असहा हो उठी और उन्होंने आपत मे यह सममीता किया कि वे ने मान्य कंप्रेण और नहीं अग्य किमी को करने देंगे । परिशामस्वरूप कानून वन, जो आयो चल कर मानव-अवहार तथा साम के. मायवण्ड निर्धारित करने नगे । खाकों के अनुसार साम का लोग लेख

व्यवहारवारी मत के ग्रनुमार न्याय का जन्म शक्तिशाली व्यक्तियों की स्वार्थी आकांक्षाग्रों से दुर्वेदो की रक्षा वरते के लिए हुन्ना वित न्याय एक क्रुविम वस्तु है और चहुन्मय की सल्यान है। कैन्तून ग्रोर न्याय दोनो ही ग्रमकृतिक हैं क्योंकि वे ग्रांतिगाली व्यक्तियों के न्यायादिक हितों के विरोधे में होते हैं और दुर्वन व्यक्तियों के हितों का समर्थन करते हैं । स्वय ग्लाकों के जब्दों में, 'ग्राप लोगों की राय यह है कि न्याय वास्निविक अच्छाई के रूप में कभी भी स्वीकृत और पसन्द नहीं किया जी सकता, वन्ति वह एक ऐमी वन्तु माना जाता है जिसकी न्वीकृति ग्रन्याय करने की ग्रक्षमना के कारण उत्पन्न होती है। कोई भी ऐमा व्यक्ति जो अन्याय करने की मामर्थ्य रखता है और पुरूप कहलाने योग्य है वह कदापि किसी व्यक्ति के माय अन्याय न करने और उसे न सहने को समक्षीता नहीं कर सकता। यदि वह ऐसा करता है नो समक्ष लो कि वह पागल है।" इस तरह ग्लाको निर्वेल व्यक्ति को न्यांय सिद्धान्ते को जन्म देने बाला मानता है। वह उनका आबार गतिकाली की उच्छा म बतला कर हुवंज व्यक्तियाँ की भय-आब्ना मानता है। ये गीमेक्न का यह विचार है कि "न्याय बलवान का स्वार्य है" स्नाका को ग्रमान्य है । वह इमे दूसरे रूप से प्रस्तुत करता है । व्यवहारवादी न्याय वलहीन के लिए एक ब्रावश्यक स्थिति है । इन दोनो विचारधाराओं के मध्य जो अन्तर है उसे स्पष्ट करते हुए वार्कर में लिखा है पश्चिमीवस न्याय को वन एवं जिल पर श्राधारिन शक्तिशाली व्यक्तियों का हित बतलाता है। स्लाका . उसे भय की भावना में स्थापित कर दुवंलों के लाभ के लिए एक आवश्यक स्थिति मानना है।" लेकिन एक विन्दु जिस पर क्रेसीमेक्म् क्रीरे ग्लाका दोनों सहमत हैं, वह यह है कि "न्याय कृत्रिम है, परम्परागत् है और सममानुसार प्रावश्यकता विशेष की पूर्ति के लिए उत्पन्न हुआ है 1. यह यमने ग्राप में कोई नित्य या शाष्ट्रवत् नैतिक सिद्धान्त नहीं हो मकता ।"

्षिटो त्याय के ध्ववहारवादी <u>मिद्धान्त को स्वीकार नहीं करता</u>। वह कानून और न्याय को ममक्षीत पर आधारित किसी भी प्रकार की कोई बाख वस्तु नहीं भानता । उसके अनुसार न्याय किसी अप्राक्षनिक, प्रविभा या वाह्य अक्ति हारा समाज पर लांदी गई कोई. व्यवस्था भाव नहीं है। न्याय का जन्म भय के कारण नहीं हो मकता । वह तो व्यक्ति की अन्तर-आरमा की एक ऐसी प्रावाज है नो सुन

धोर दर्वन दोनो के ही हिए में है। दिनी भी समाज में न्याय का धनुपालन रिनी भय या पारिक शक्ति के कारण महोतर मनूर्य के स्वभाव के अमूहच होता है। मह-मामाम्य के लिए होता है, किसी एतं-Teng & for nel 1

ध्वेदो-ा मन है कि <u>स्वाय मान स्मारमा का एक मान्तरिक गुण है</u>। मनातन काल से यह णतमा रा धर्म हो के कारण एक ऐसी प्रान्तरिक-यन्तु है जिसे समभने के लिए मनुष्य को प्रपत्ती राज प्रकृति का हान भावक्यण है। मानव-प्रकृति भगन-माप में बरी जटिन है जिसके गृहम श्रीर विराट तिना हो रोहप न्यान गुर्व राज्य दोनो के स्तर पर दें। जा मकने है। त्याय की उनके यथार्थ रूप से लानने के निम छने उनके रिसट रूप में हैं। जा नकता है ज़िन्तू न्याय का यह स्वस्प किसी वास्तविक वितिशासिक राट्य का न होगर ब्लेटी के छाडाई राज्य का है।

्रम प्रकार धरेही चवनी 'निषश्चिक' में न्याय सम्प्रांधी परम्परायादी, उग्रवादी एव व्यवहार-वादी—तीनों मितानों का वह ताक्ति हम में मण्डन करता है। प्लेटों के बनुसार न्याय के ये उपरोक्त नीनो ही मिटान्न गपन हैं। ब्रत प्रत्न यह उठना है कि-"नही न्याय नवा है ?" ब्रीर सुकरात हमे

समाति हुए हिन्दिन का मून बागार स्पष्ट करता है। स्पिटित में स्पाद-सिदारों का विश्वेषण मनोवैशानिक एटि से हुमा है। प्लेटों का विचार या कि प्रदेखेंक. रयकि सपने समाज का प्रविकतम हित-माधन कर सकता है। (जिसका न्याय-मिलान्त यह मानदा है कि प्रत्येक व्यक्ति को प्रयने कर्तव्य के इंडन ब्रीट वसकी अनुपालना में अपने सर्वस्व को ज्या देना वाहिए। साथ हो दूसरों के कार्यों में किसी प्रकार का हस्तक्षेप भी नहीं करना चाहिछा। मणरान के जन्मों से, "न्याय प्रत्येष कारिक के हृदय मे-रहता-रे और यदि वह प्रयने कत्तंत्र्य उचिन हुन म करना है तो उसरा अ। नर्ग स्वय उसकी न्यायप्रियता का परिचायक है। " विदेश की न्याय-भावना व्यक्ति नी प्रान्तिक == छा री प्रभिव्यक्ति मात्र है। ई एम फीस्टर (EM Foster) के मत में, "जिमे हम नैतियना कहने हैं बही ब्लेटों के जिए न्याय है ।" विनेटों ने प्रत्येक व्यक्ति की आत्मा में तीन नैनियर प्रमृतियों का निवास माना है—1 जान (Reason), 2. साह्य (Spirit), श्रीर 3. मन (Appetite) i

मनत्य की प्रान्मा के ये तीनो तस्य प्रवन-प्रपने कार्य-क्षेत्रो की मीमायो मे रहते हुए अपने-ग्रपने कार्य सम्पादित करते रहते है जो मानव-व्यक्तित्व में एकता की स्थापना करते हैं। यदि इन तीनो तत्त्वो रो किसी एर व्यक्ति की ग्रात्मा में समन्वित किया जा सके तो वह व्यक्ति-त्यायी वन जाएगा। जिन स्थानितयो ये जान क्रीक्ष्म्यानता होती है, व जासन-कार्य क्रान्त्वान क्रमणतापूर्वक कर संकेते हैं। जिस प्रितिक क्रियानिया में सार्व्य के प्रियोग्ति हैं। जी प्रकृति जिन ब्योनिया में भूष्य या धूर्वा को प्रयोगता रही है व उत्पादन कार्य अच्छे हमें और सरस्तास में कर सकते हैं। (यदि दार्शनिक-शासक अपना कार्य निष्पक्ष द्वा से सम्पादित कर सके तो सैनिक नोग भी युद्ध-क्षेत्र में उत्माहिन होकर आत्म-त्यांग के लिए तैयार रह रकेंगे। इसी प्रकार उत्पादक वग हारा कठोर श्रम करने पर यदि उपभोग की वस्तुश्रो का उत्पादन ग्रविक हो तो समाज मे सत्तनन ग्रोर समन्वय जन्म लगा। यही ग्रादर्ण राज्य की स्वारना है। स्निटो-की मान्यता है कि जब उत्पादकों, सैनिको एव शासको के तीनो वर्ग सुचारु रूप से अपना-अपना कार्य करें तो एक-दूसरे के कार्यों में हस्तक्षेप नहीं होगा श्रीर मम्पूर्ण समाज में न्याय की स्थापना हो सकेंगी। वह राज्य की न्यक्ति का विस्तार मानता है ग्रीर इस कारण व्यक्तिगत न्याय ग्रीर सामाजिक ,त्याय को दो भिन्न-भिन्न स्थितियाँ न मान कर एक ही स्थिति के दो स्तर बतलाता है। ) 'रिपब्निक' की ग्रवतारएग राज्य में इसी न्याय को ढँढने का प्रयत्न है।

I वाक र: पूर्वोक्त, पु. 284

<sup>2 &</sup>quot;Justice in Plato means very nearly what we mean by morality," p. 36

रिपव्निक का सुकरात न्याय की प्रकृति तथा उसके निवास पर प्रतिसम विवेचना प्रस्तुत करता है। नगर-राज्यो की सामाजिक एव राजनीतिक बुराइयो को दूर करने के लिए यह न्याय को एक प्रभावश्वाली साधन मानता है। उसके आदर्श राज्य को उनके न्याय निस्दान्त से पृथक् नहीं किया जा सकता। न्याय राज्य का एक आवश्यक गुण है जो जन्य ग्रन्थाई गुणो से भिन्न है। प्लेटो के आदर्श राज्य में यह राज्य-स्पीकृतरीर का आदमा-स्पी तस्त है।

्रमामीजिक त्याय की चर्चा करते हुए प्लेटो ने लिखा है कि राज्य के अन्तर्गत घासक, रक्षंक और कुपक—डन तीनो ही वर्गों को अपने-अपने कार्य विना एक-इसरे के कार्य में हस्तक्षेप किए करते रहने चाहिए क्योंकि एक व्यक्ति एक समय पर एक ही कार्य अच्छाई से और अधिक मात्रा म कर सकता है। ऐसा करने से नागरिकों की आवश्यकताएँ, पूरी हो सकेगी और राज्य भी आत्म-निर्मेर बन सकता। वर्ग-विभेद होते हुए भी उनमें विग्रह नहीं होगा और तमरसता की स्थापना हो सकेगी। प्लेटो के उस न्याय-सिद्धान्त के सामाजिक स्वरूप की होता हो ने इन कार्डों में व्यक्त किया है—

"न्याय वह वन्धन है जो मानव-समाज को एकता के सूत्र में बाँबता है। यह उन व्यक्तियों के पारस्परिक ताल-मेल का नाम है, जिनमें से प्रत्येक ने व्यपनी-अपनी शिक्षा-दीक्षा एवं प्रशिक्षरा के अनुसार व्यपनी-अपनी शिक्षा-दीक्षा एवं प्रशिक्षरा के अनुसार व्यपने-प्रपेने कर्त्तव्यों को चुन जिया है और उनकी अनुपालना भी करते हैं। यह एक व्यक्तिगत वस्पुण और नामाजिक सद्युण भी, स्पीकि इसके द्वारा राज्य तथा दसके सदस्यों का त्यमान रूप से हित-साधन होता है।" वाकर ने इसी विचार को इन शब्दों में प्रकट किया है—"समाज में विभिन्न प्रकार के व्यक्ति होते हैं (जैसे असिक, सैनिक तथा उत्यादक) जो एक-दूसरे की प्रावंध्यकताओं को पूर्ति के लिए एक समाज में समित्र द्वाकर तथा स्वथम का पानन करते हुए समाज को एक ऐसी इकाई में पूर्वते हैं जो अपने आप में पूर्ण है। यह सम्पूर्ण मानव-मानत की जपन है जिसमें उसी का प्रतिधित्य देखा जा सकता है। सामाजिक जीवन के इसी मूलगूत सिद्धान्त को स्वटों ने न्याय की सज्ञा दो है।" इस्पट है कि प्लेटों के अनुसार जो व्यक्ति स्वयंग का पानन करता है वह न्यायप्रिय है, और जिस समाज में विभिन्न वर्गों के मदस्य व्यपने-प्रयंग कार्यावनिकट है।

प्लेटो के न्याय-सिद्धान्त की विशेषताएँ

प्लोटो की त्याय सम्बन्धी प्रविधारणा यूनानी राजनीतिक जीवन के सन्दर्भ में कुछ ऐसी विशेषताएँ रखती हैं, जो उसके सक्त्य प्रकृति को समुद्र जरती हैं। उसने से कुछ निम्नलिखित हैं—कार्टि की जीव के कार्य दक्कि को समुद्र जरती हैं। उसने से कुछ निम्नलिखित हैं—कार्टि की जान को बात के बात

3. किटी का सामाजिक त्याय-कार्य विशेषीकरता (Specialisation of Functions) का सिद्धान्त है। मनुष्य की तीन प्रवृत्तियी-ज्ञान, साहस एवं मूख के आधार पर प्लेटो ने समाज की शासक सीनिक एवं उत्पादकों के तीन वर्गों में बीटा है। इन तीनो वर्गों को विशिष्ट कार्य सीपते हुँगू प्लेटो व्याहता ज्या कि प्रत्येक व्यवित केवल अपना ही कार्य करे. तथा उस कार्य विवय में जरम-सीमा की दक्षता प्राप्त करके दिखनाए।

अभ्य करक व्यवसाय

सेबाइन . पूर्वोक्त, पृ. 52
 बार्कर पूर्वोक्त, पृ. 265.

4 प्लेटो के प्रादर्श राज्य मे न्याय की स्थापना दार्शनिक शासन हारा की गई है 7 योग्य शासन के लिए सैनिक एव शासक-वर्ग में सम्पत्ति तथा नारी के साम्यवाद की व्यवस्था है जो नि स्वार्थ समाज सेवा की परिस्थिति का निर्माण कर सकेगी क्वांजितक शकता है का सिहा नं

5 प्लेटो का सामाजिक न्याय सामाजिक एकता का सिद्धान्त है | कार्यो और ग्या के आधार पर विभाजित समाज के तीनो वर्ग भिन्न होते हुए भी सामाजिक एकता के प्रतीक है। इन व्यक्तियो

श्रीर वर्गों में <u>बकता श्रीर सामञ्</u>जास्य स्वापित केंद्रना ही सामाजिक त्थाय की स्विति है। (1) श्रीरित्र कि क्यानित एक समाव नीनों ही के स्तर पर त्याय-गुण की सम्प्राप्ति के लिए छोटो एक व्यवस्थित शिक्षा-कम प्रस्तृत करता है ) (जिसकी चर्चा उसने आदर्श-राज्य मे की है) जिसके ग्रभाव मे ग्रादर्भ मासक एवं ग्रादर्भ-राज्यकी स्थापना सम्भव नही हो सकेगी।

ाध अपि के लिया एक नितंक डकाई है, अत (उसका न्याय-सिद्धान्त भी एक नैतिक मान्यता

है, जो कामूनी नहीं है जिल्ला की प्रेमिक्स का प्रिक्ति है और वह व्यक्ति के व्यक्तित का गुरा और समान की सामञ्जल्यपूर्ण स्थित का दूसरा नाम है। उद्मित्यात बतर परि सी 9 व्यक्तिगत स्तर पर त्याय व्यक्ति की प्रपनी श्रात्मा मे बिद्ध के शासन द्वारा समन्वयं की

स्थापना है।)सामाजिक-स्तर पर यह व्यक्तियो द्वारा अपने-अपने कार्य करते हुए दूसरों के कार्यों में बिना

हस्तक्षप किए सामाजिक एकता को बनाए रलना है।

" इस तरह न्याय 'रिपव्लिक', का ग्राचार-स्तम्भ है और प्लेटो की सारी तर्क-शृ खला का लदेश्य न्याय के इसी स्वरूप को उदघाटित करना है। प्लेटो 🕏 सिद्धान्ततः जिस व्यक्तिवाद का विरोध कर रहा था. न्याय की अवधारएग उसी का अन्तिम और चरम उत्तर है। इसके अनुसार व्यक्ति कोई ग्रलग इकाई नही है बल्कि एक ऐसी व्यवस्था का अग है, जिसका उद्देश्य एकाकी ग्रात्मा के सुखी की सिद्धि मात्र न होकर उस व्यवस्था मे एक नियत स्थान की पूर्ति करना ग्रधिक है। न्याय राज्य के सदगणो का भी आधार है क्योंकि जब तक नागरिक अपने कर्तव्य-क्षेत्री पर व्यान केन्द्रित नहीं करेंगे, तब तक वे अपने सद्ग्राों का परिचय भी नहीं दे सकीं। 'रिपब्लिक' मे त्याय को समाज-जीवन का सच्चा सिद्धान्त ठहराया गया है ! इसीलिए रिपव्लिक को 'न्याय मीमाँसा का ग्रन्थ' भी कहा जा सकता है।

प्लेटो के न्याय सिद्धान्त की ग्रालोचना :

प्लेटो के न्याय सिद्धान्त को ब्रादर्शवादी तथा राज्य के नैतिक सिद्धान्ते को ब्राह्म-विरोधी त्रक कहीं जाता है। बौद्धिक एवं ज्यावहारिक हिंदि से इस सिद्धान्त की प्रमुख श्रालोचनाएँ सक्षेप में इस प्रकार है- अनुस्टाको कर्तच्या लक सीमित करी बाली थावना

1 बार्कर (Barker) के मतानुसार, इसका सबसे वडा दोष यह है कि 'प्लेटो का न्याय वस्तुत. त्याय ही नहीं है (वह मनुष्यों को अपने कर्त्तंच्यों तक सीमित करने वाली एक भावना मार्थ है) यह कोई ठोस कानून नहीं है।" ग्राज के न्याय की परिभाषा में न्याय कानून का पालन कराने वाला ग्रस्त है. किन्त प्लेटो का न्याय केवल एक कर्त्तव्य-भावना है। नैतिक-कर्त्तव्य तथा काननी बाध्यता (Legal Obligation) को मिलाकर प्लेटो ने एक ग्रस्पब्ट स्थिति उत्पन्न की है जो उसके न्याय को ग्रव्यावहारिक

्रिट्किट्ट र्थाय १ प्लेटो का न्याय निष्क्रिय हैं । न्याय के बल पर व्यक्ति अधिकारों के लिए संघर्ष करता श्राया है। किन्तु प्लेटो की 'रिपब्लिक' में वह इतना बात्म-संयमी श्रीर मर्यादित कर दिया गया है कि. वह सामाजिक उत्थान की प्रक्रिया मे कोई सिक्य मिमका नही निभा सकता कि तथा की प्रधान 3 प्लेटो के सामाजिक न्याप्र-सिद्धान्त में कर्त्तच्यो को प्रधानता दी गुई है, व्यक्तिगत ग्रधिकारों

को नहीं। फलत उसके न्याय-सिद्धान्त में व्यक्ति का केवल पाक्षिक स्वरूप ही स्पष्ट हो पाया है । न्याय

की प्राप्ति के लिए राज्य मे व्यक्ति का विलीनीकरण हो गया है जो उसके विकास के लिए हानिप्रद है। सच्चे न्याय की ग्रवधारणा मे कर्त्तव्य और ग्रधिकार दोनो-का समावेश होता, चाहिए जिस्सकी प्लेटो

उपेक्षा करता है। जानव की स्विधिकी विकास सीवाल सिंही 4. प्लेटो के अनुसार त्याय का अब है—प्रत्येक व्यक्ति का अपनी प्रकृतिदल योग्यतानुसार कार्य करना ग्रीर उसका विशेपीकरण प्राप्त करना । खिकिन इस प्रकार के विशेषीकरण से व्यक्ति के मनोवैज्ञानिक जीवन मे वाघा उत्पन्न हो जाएगी ग्रीर उसका सर्वागीण विकास सम्भव नही हो सकेंगा। समाज के तीन वर्गों को मानव-व्यक्तित्व के तीन गुरुगों के आधार पर बनाना अतार्किक है। 'यह आवश्येक नहीं कि किसी व्यक्ति मे तीनों में से कोई एक ही गुए अधिक हो फिर भी एक ही व्यक्ति साहसी, बुद्धिमान् एव क्षुवा-प्रधान भी हो सकता है। प्लेटो के <u>न्याय-सिद्धान्त के अनुसार न्यस्ति के व्यक्तित्व का</u> विकास तिहाई और एकाँगी होगा। इसी प्रकार प्लेटो द्वारा किया गया श्रम-विभाजन भी गलत है। वह मंतुर्ज्य स्वभाव की प्रवृत्तियों के अनुसार समाज को तीन वर्गों में वाँटता है, जबकि इन प्रवृत्तियों के आधार पर यह वर्ग-विभाजन सम्भव नहीं हो सकता। ये सभी ग्रान्तरिक तत्त्व है जो समीविज्ञान की दृष्टि से म्रत्योत्याभित एव मिन्नाच्य है। ज्यास अल्पना जार, अं। ८४५२२, जानी तिन, अंट

-5 भ्रों सेवाइन (Sabine) का प्रारोप है कि (प्लेटो की स्वाय-कल्पना जड, ग्राह्मप्रक् निष्क्रिय, अनैविक, ग्रह्मीवहारिक एव ग्रविश्वसनीय है। (1) उन्हें प्लेटों का न्याय-सिद्धान्त ग्रनावस्पक सामान्य ज्ञान का सिद्धान्त लगता है। उदाहरण के लिए यदि एक व्यक्ति ग्रथवा वर्ग किसी प्रवृत्ति विशेष से सचालित होता भी है तो उसे यह बतलाने की क्या ग्रावस्थकता है कि वह केवल ग्रपना एक ही

कार्य करे।

सामाजिक न्याय का यह सिद्धान्त स्थायित्व की ग्रोर झुका हुग्रा है जो ज्यक्ति को उसके स्वभाव के साथ बाँध कर पारस्परिक संघर्ष मिटाने के स्थान पर अपनी न्याय-व्यवस्था से नर्श-संघर्ष की

स्थिति पैदा करता है। जेजिएनि में क्षेत्रिचम्ता जी स्थिति 6 स्तेटो के रिपब्लिक मे कार्य विशेषीकरण एव वर्ग-विभाजन की न्यायिक स्थिति जाति एव वर्ण-व्यवस्था का-मा रूप धारण कर लता है जो राज्य में एकता के स्थान पर विषमता उत्पन्न करती हैं / एक ग्रोर तो वह कहता है कि समाज का कोई भी वर्ग किसी दूसरे वर्ग के कार्यों मे हस्तक्षेप नहीं करिंगा, किन्तु दूसरी ग्रोर उसने ग्रपने शासक-वर्ग को राज्य पर निरक्श शासन करने का सेम्प्र्र्ण श्रविकार दिया है जो दूसरे वर्गों के कार्य में घोर हस्तक्षेप कहा जा सकता है। शासन को सुचार हप्ती से चलाने के लिए यदि शासक-वर्ग उत्पादक-वर्ग के कार्यों में हस्तक्षेप करता है तो यह न्याय के सिद्धान्त के विरुद्ध होना चाहिए, किन्तु यदि वह ऐमा नहीं करता है - तो आदर्ग राज्य में शासन-व्यवस्था सचार रूप से नंहीं चल सकेगी।

ग्रपने न्याय-सिद्धान्त की कियान्विति के लिए प्लेटो ने दार्शनिक जासको को इतनी ग्रंधिक शक्तियाँ प्रदान की है कि वे निरकुश शासक वन गए हैं। 'शक्ति के 'एकाधिकार ग्रथवा सम्पर्ण शक्ति की निरकुशता के कारण प्लेटो के विवेकी शांसको के पथअप्ट हों जाने की पूरी-पूरी सम्मावना वनती है जो अन्याय को जन्म देगी दिसं सिद्धान्त में केवल सैनिक एव शासक वर्ग को ही प्रति महत्त्व दिया गया है जिसके कारण जन-साधारण महत्त्वहीन हो गया है)। यह प्रजातन्त्र के विरुद्ध हैं। - न्याय का यह सिद्धान्त प्लेटो को फासीबादी ग्रीर ग्रविनायकवादी वनाता है जिस्ताद कर कियार अध्य

7. किटी के अनुसार राज्य के शासक 'एवं बैसिक वर्ग शारिवारिक सुख तथा-सुम्पृति से वैचित कर दिए जाएँगे। उसका यह विचार मानव-स्थागव एव नारी-मनोविशान के सिद्धान्ती के प्रतिकूल हैं - सुख- सम्पत्ति एक परिवार से विलग रहकर राज्य के सरक्षक अपने कार्यों की पृति नहीं कर सकते।

<sup>2&</sup>quot; "Plato's conception of Justice is 'too static, subjective, demoralising, unpsychological and unrealisable."

्रेट्टों मी स्वाय धारणायों पर न स्वानीन क्षेत्रम की राजनीति का ग्रम्भीर प्रभाय है। इस स्वास्ता में तीन मुख्य दीव थे—(प्र) पहुना दीव तो गह था कि राज-काज को समें विकास ही जन-साधारण उनमें भाग नेपा या योर हुन्तसेय करता था। इस दीव की मिटान का एकपान उपाय यही करने की की तिया कि (मुणी को वर्षन काम का विवेषज बनाया जागू थीर प्लेटों का न्याय यही करने की की तिया है। श्री करे दूनरा बीव पा—वार खरना बीर भ्रष्ट राजनीति। एवेन्सवासी प्रपती-प्रपत्ती स्वार्थ-विद्धि के नमें थे। किमी को इस बात की पित्रता नहीं भी कि राज्य पर उसका क्या दुष्प्रभाव पड़ने जा रहा है किटों ने व्यक्ति का राज्य में विनय कर इस अन्याय ने नजने का प्रयान किया है। भित्री तीर्वर, नागीर को का स्वाय पुट्टों पुक्त में । व्यक्ति का एक्टा से दिवान के हारा के होत्य के परिणामस्त्रकण एपेन्स राज्य के एक्ता नट प्राय- हो पुक्ती भी। प्रपत्न न्याय के सिद्धान के हारा केटों एकता स्थापित करने थे पूरी-पूरी को जिला करता है। उसके बनुसार, "राज्य पर साभी वर्णों का प्रधिकार है भीर प्रत्येक वर्ग का राज्य के प्रति एक ऐसा प्रायाभीपत करने हैं जो उसकी प्रकृत की प्रस्तुण्य नक्ता के प्रति एक ऐसा प्रायाभीपत करने हैं जो उसकी प्रकृत की प्रस्तुण्य नक्ता के प्रति एक ऐसा प्रायाभीपत करने हैं जो उसकी प्रकृत की प्रस्तुण्य

्म प्रकार प्लेटो का न्याय-भिद्धारा <u>सक्रम</u> राग्युवन, समृत्यस्थीर कत्त ज्ञ-वरावस्थता का प्रयावनाती है ज्ञितिमत स्तर पर न्याय-प्रावस्थ व्यक्ति वह है जो प्रवती प्रात्मा में बुद्धि, साहस स्थीर भूत के नीनों तत्त्वों को स्वामित कर बुद्धि के सत्यावयान में प्रपत्ने व्यक्तिस्य का ममृत्यस्य उपरिक्षत करता है। नायों व्यक्ति कि के ऐना सन्तुत्तित व्यक्तिस्य है जो प्रपत्ने व्यक्तिस्य की विभिन्न गुणो और समताकों की मर्यादा मनी भौति पहचानेता है। वह केवल गुण्यान ही नही वरत् विभिन्न गुणो को यथास्थान कौर प्राप्त स्वत्तर प्रत्या भौता नाता है। प्लेटो का यह व्यक्तितत न्याय एक ऐती विभिन्न विधेषता (Architechtonic quality) है जो प्रन्य पूर्णो बीर समताकों की एक-दूसरे के साथ समन्त्रत करे हुगूँ वनने में रोकती है। एक गुण या समता विजेप (Departmental Excellence) यदि ग्रति की प्राप्त कर से तो वह व्यक्तित्व का दुगूँश वन जानी है ग्रतः बुद्धि के विवेक्-पूर्ण नियन्त्रण में गुणो के मर्याधित नहीं पर ही व्यक्तित्व की व्यक्ति की असत गुण को सीमा में रह सकती है। प्राप्त की वही मन्तुलनकारी एवं विवेद-न्यमत समता वह न्याय है जो व्यक्ति की उसके कल क्यो व्यक्ति की जल लगहरू वनाती है।

सामाजिक स्तर पर न्याय की उपलिच्य ज्यक्तिगत स्तर के न्याय की विद्यमानता को अनिवार्य मान कर चनती हूँ। प्लेटो यह मानता है कि ज्यक्तिगत न्याय हारा स्थापित समरसता एवं व्यक्तिस्व सम्हलन के वावजूद भी राज्य के सभी नागरिक एक सा जीवन नहीं जी सकते। उन्हें बुद्धि, साहस और रिमीनिक तरवां की प्रधानता के प्राधार पर अपनी रुचि के अनुसार अपना कार्य-क्षेत्र एवं ज्यवसाय चुनना होगा। अपने उस रुच्यकूल कार्य की वे जाने, कर जीर करते समय यह न सोचे कि उत्तर व्यक्ति भी इसी प्रकार का प्रपान कर्ताच्य कर रहे है या नहीं। प्लेटो मानता है कि इस आत्मारीपित कर्त्तच्य परायगता और ज्यावनायिक-स्थात से समाज के विभिन्न वर्गों में कार्य-कृष्यलया एवं सामाजिक एकता की स्थापना हो तकेगी। इसरे शब्दों में, विक्रिष्ट कार्यों की विधियतों की योग्यता से करते हुए समाज में एकता की भावना का अस्मुद्ध और सामाजिक हो सामाजिक न्याय है ]

कुल मिलाकर प्लेटो का न्याय तरकालीन एथेन्स की प्रमुख समस्याओ का उत्तर है - जान, ज्यावसायिक ज्ञान कीर विशेषतों का विविष्ट ज्ञान मिलकर प्रजान की नष्ट कर सकेंगे और सामाजिक चेतना प्रशिप्त ही सकेगी। जब इस प्रकार के नागरिक प्रयान समन कार्य करते हुए ज्ञानी और दाशितिक ज्ञानका प्रशिप्त ही सकेगी। जब इस प्रकार के नागरिक प्रयान समन कार्य करते हुए ज्ञानी और दाशितिक ज्ञानका अधिक प्रशिप्त के प्रशिप्त के प्रशिप्त कार्य के प्रशिप्त कार्य के प्रशिप्त कार्य के प्रवान जागेगी, जिससे क्ष्य क्षित सकीर्यालाएँ मिटेगी तथा एक ज्ञामाजिक एकीकरण (Spoid) Integration) प्राप्त के प्रशिक्त एकी करण (Emotional Integration) सम्भव हो सकेगा। न्याय के द्वारा राज्य के एकीकरण का विचार ब्राज के प्रशु के जनतन्त्राहमक राज्यों के लिए भी प्रयोद्ध, क्ष्य से उपयोगी है।

म्रज्ञान को मिटाने. के लिए जिस व्यवसायी विशेषीकरण का प्रथम प्लेटी ने अपनी रिप्टिलक में उठाया है, उसे आज के वहे राज्य भी निरम्भ और गीए नहीं मान सकते। रियाय की यह कल्पना आज के विषटनशील और अज्ञानी शामको द्वारा शासित जनतन्त्रों के लिए उतर्जी ही वडी चुनौती है जिसनी कि सुकरात के हत्यारे एथेनियन जनतन्त्र के समझ रही होगी। माबव-प्रकृति की मूल दुवंसता और मौलिक समता, जिसके प्रथमित के शांधार पर प्लेटी घरनी वगंबादी व्यवस्था में समरसता, सन्तुकन एव एकीकरण लागा चाहता है, जनतन्त्र के जांधार पर प्लेटी घरनी पर अपने पर प्रकृत का साम दोनों के लिए न्याय के नाम पर जिस निर्मुत प्रकृत प्रयापकाता और राज्य हित के जिए त्याय के प्राथम की स्वत्य प्रयापकाता और राज्य हित के जिए त्याय के प्रथम पर जिस निर्मुत है जिसपादित की है उसे सभी शासक और विचारक रष्ट्रशीय मानते हैं। यह दूसरी बान है कि इनकी उपलब्धि और खोज में अनुशासन की प्रायश्यकता वतलात हुए प्लेटो स्वय प्रपत्नी सीमाओं से बहुत हूर चला गया है।

इस प्रकार प्रवेदों की त्यास व्यवस्था व्यक्ति और समाजु के स्तरो पर अवान धीर स्थार्थ- आघारित सकीर्यताओं से निपटने का एक राजनीतिक प्रस्तात है। व्यक्तिणत स्थाय की श्रवधारणा द्वारा प्लेटो यह प्रित्तपादित करना चाहता है कि सब्चे जान के आलोक से प्रालोकित स्थिति प्रपने कर्त व्यन्तावत ने व्यर्थ की वाध वाधार्थों को अवरोध नहीं मानेगा। जान, गूंणहोंने के कारण व्यक्ति प्रपने कर्त व्यन्तावत के स्थारत पर वर्षकर एकता उरपन्त होगी जिसके फनस्वरूप सुद्रताएँ एव सकीर्णताएँ विश्वश्च से समसता, सन्युतन एव जैविक एकता उरपन्त होगी जिसके फनस्वरूप सुद्रताएँ एव सकीर्णताएँ विश्वश्च होकर समग्रता एव एकंटव का भाव जागेगा हिस्ती तत्कु सामाजिक त्यास समाज के व्यक्ति सं एकरव की स्थापना है जो उसके विवातिक सब्द की स्विकृति एव दार्शीनिक प्राप्त को प्रधीनता से एकता लाने का प्रयास है। मानव-व्यक्तित्व की मीति श्रावर्श राज्य प्रपने विभिन्त वर्गों द्वारा विश्वेशकृत कार्य करने की प्रधेक्षा करेगा और सामाजिक न्याय इस बहुवर्गी समाज को दार्शनिक राजा के नेतृत्व से एकता में मीर रहेगा। जिस तरह व्यक्ति के स्तर पर न्याय-व्यक्तित्व की समुरसता रखना है, बहु-प्रशिवकका प्राज्ञान्यालन है। इसी प्रकार सामाजिक न्याय प्रयन्त कर्त्त की समुरसता रखना है, बहु-प्रशिवकका आज्ञान्यालन है। इसी प्रकार सामाजिक न्याय प्रयन्त कर्त्त की समुरसता रखना है जो गुणात्मक जीवन की साक्षेत्ररारी की सुरमुब क्या सक्तीन।

वार्कर ने लिखा है कि "ज्याय रिपब्लिक की ग्राधारशिला है ग्रीर रिपब्लिक ज्याय की मूल ग्रवचार<u>णा का सस्थागत स्वरूप</u> है। <sup>7</sup> उन्त कथन यह स्थापित करता है कि प्लेटों ने न्याय की किचारणा पहले विकसित की श्रीर जब वह उसे सस्था का रूप देने लगा तो रिपब्लिक बन गई। दुसरे अवधार (था पहुल नवागत का आर एक पहुल्ला दारा का स्वर पर प्राप्ता का राज्य कर है। कब्दों से यदि नाया विचार है तो रिपनिकोर उसका सस्वागत स्वरूप 'नाया की अववार एंग एक सोवा राज्य का बीज रूप है जो विकसित होकर वार्शीनक राजा की रिपन्लिक के रूप में मूर्तमान हुआ है। न्याय की ग्रवधारणा एकीकृत शरीर की जैविक कल्पना है, जिसमे विभिन्नताएँ एव विभिन्न स्तर पर किए गए कार्यों मे एकं रूपता अथवा समरसता है। यह तभी सम्भव हो सकता है जबिक समाज का प्रत्येक वर्ग हाथ, पर, आँखो की भाँति अपना-अपना कार्य करे लेकिन जिस तरह शरीर की जैविक एकता मस्तिष्क के शासन पर निर्मर करती है, उसी प्रकार एक ब्रादर्श राज्य की एकता दोशनिक राजांशों के शासन द्वारा ही सम्भव है। फिर जिस प्रकार शरीर पर मस्तिष्क का शासन तानाशाही प्रक्रिया से शरीर . के हित मे चलता है, उसी प्रकार अपने ग्रादर्श राज्य के सामूहिक हित एव एकता के लिए प्लेटो विवेकशील एव जाग्रत दार्शनिको का अधिनायकवादी प्रतिमान प्रस्तुत करता है । ये दार्शनिक राजा केवल एक उत्तरतावादी एव राज्य द्वारा सचालित शिक्षा प्रणाली से ही पैदा हो सकते है और वे सदैव अपनी इस प्रवद्ध राजनीतिक मस्तिष्क की स्थिति में बने रह सके, इसके लिए प्लेटो सम्पत्ति एवं परिवार का साम्यवाद निर्धारित करता है। ब्रत न्याय की अवतारणा व्यावहारिक तभी वन सकती है. जब एक जिला पद्धति और साम्यवादी व्यवस्था दार्शनिक राजाओ की प्रवृद्ध ग्रादर्श संस्था को जन्म दे सके जिसे-स्तेटो 'रपब्लिक कहता है । दूसरे <u>शब्दों में यदि न्याय रिपब्लिक की ग्राघारणिला है तो रिपब्लिक में</u> जो भी व्यवस्था बनी है वह त्याय का व्यावहारिक एव मृतिमान रूप है।

## रिपहिलक में शिक्षा सिद्धान्त

(The Scheme of Education in the Republic)

प्लेटो के राज्य की ब्रात्मा न्याय है ब्रीर यदि न्याय से हटकर उन साधनों पर विचार किया जाए जिनके हारा उसकी सिद्धि हो सकती है तो इसके लिए प्लेटो ने वो सस्थाओं की सरवना का सुफाव दिया है—एक है. राज्य हारा सचालित की जाने बाह्य सामान्य शिक्षा प्रणाली हारा विशिद्ध किया सम्प्रवादी समाज क्षेत्रका । वाकर ने टिप्पणी की है कि सामान्य शिक्षा प्रणाली हारा विशिद्ध कियों का वह प्रजित्सण प्राप्त होगा और उसे पूरा,करने में निस्तार्थ ना के छुट रहने की वह सहल प्रवृत्ति जायत होगी जो न्याय की रिष्ट से प्रावश्यक है। सिप्तान्य विश्व समाज-व्यवस्था से इस प्रकार के प्रविक्षण के लिए सावस्थक समय मिन सकेगा, क्यों कि इस व्यवस्था में लोग प्राजीविका कमाने की ब्रावस्थकता से वृद्ध कुछ मुक्त हो जाएँगे । इससे भी वडी बात यह होगी कि इसके हारा उस रिष्टकोण का विकास होगा जिसके अनुसार व्यक्ति (पूर्ण अथवा समय' को अर्थ बनता है और जो प्लेटो की व्यवस्थारणा में सिप्तित है । प्रविद्ये की विष्ट में शिक्षा वह भावादकक सामन है जिसके हाया गासन समस्यतापूर्ण राखक की विद्या ने जिल् सानव-प्रकृति को सही दिवा की बीर उन्युक्त कर सकता है। व्यवदे में रिप्तित के विष्य मानव-प्रकृति को सही दिवा की बीर उन्युक्त कर सकता है। विराह के विषय है कि प्रकृति की विष्य के सिप्तान के जिल सानव-प्रकृति को सही दिवा की बीर उन्युक्त कर सकता है। विद्या है कि प्रजीति पर लिखी गई पुस्तक मात्र ही निवेद कि स्थान की सिप्तान के उन्यति का सर्वाद कि प्रकृति के स्थान ही निवी वा सकी। । विद्या के सिप्तान के समुच रोटकाल के विषय का स्थान हो ति विद्या से कि विषय सानवित की सिप्तान के समुच रोटकाल के विषय सानवित की सिप्तान के समुच रोटकाल के विद्या से कि विद्या की उन्यति स्थान सानवित की प्रवृत्ति कि स्थान हो सानवित सानवित है। सानवित का सर्य है अर्याम की उत्योग अपने का स्थान का उद्याप मानवित की उन्यति स्थान की स्थान हो सकते हैं। प्रवित्य सानवित का सर्य है स्थान से वित्य से उत्यत्व के उत्यति स्थान की उत्योग स्थान की स्थान हो सम्यत्व वित्य सानवित का सर्य है स्थान स्थान की अर्योक स्थान से जान है की उत्यति स्थान की स्थान की स्थान हो सम्यत्व हो। साम्यवाद का सर्य है स्थान सानवित से प्रवित्य से उत्यत्व से उत्यत्व के स्थान की स्थान हो सकते हैं। विद्यान से व्यान की स्थान की स्थान हो सकते हैं।

l बाक र. पूर्वोक्त, पृष्ठ 2.73

<sup>2</sup> सेयाइन · पूर्वोक्त, पृट्ठ 57

<sup>3 &</sup>quot;The Republic is not a work upon politics but the finest treatise on education that was ever written."

<sup>4</sup> बाकंर: पूर्वोक्त, पृष्ठ 273

अपने कार्य पूरी शक्ति <u>और आस्था से पूरे करें । क्रिक्ता के सामाजिक पहलू</u> पर बल देते समय प्लेटी ने उसके व्यक्तिगत पक्ष को भी नहीं मुलाया है। उसके लिए शिक्षा केवल समाज-सेवा का ही एक साधन मात्र न होकर व्यक्ति के लिए भी एक सत्य-शोवक यन्त्र है। मानव-मस्तिष्क मे ज्ञान की ग्रगा भवाहित कर शिक्षा व्यक्ति को उस प्रन्य-कृप से निकालती है, जिससे वह अपने व्यक्तित्व का सर्वांगीण विकास कर सके।

प्लेटो ने शिक्षा को जो महत्त्व दिया है, उसका एक स्वाभाविक परिएाम यह भी निकंलता है कि शिक्षों को व्यक्तिगत माँग और पूर्ति के व्यापारिक सिद्धान्त पर नहीं छोड़ा जा सकता । ग्रात: प्लेटो की द्रष्टि मे राज्य का सबसे पहला और सबसे महत्त्वपूर्ण कार्य है शिक्षा देना । इस सम्बन्ध मे प्लेटो ग्ररस्तू से सहमत है ग्रीर इस इब्टि से वे दोनों ही यूनानी परम्परा के सच्चे प्रतिनिधि हैं। शिक्षा का श्रस्तित्व ही इसलिए है कि राज्य नागरिको को अपने राज्य के नैतिक जीवन की शिक्षा दे और विलोमत राज्य में शासन-व्यवस्था का अस्तित्व इसलिए होता है कि वह शिक्षा का प्रवन्ध करे।2 'प्लेटो की योजना एक राज्य-नियन्त्रित और अनिवार्य शिक्षा-प्रणाली को लेकर चली है। 'प्लेटो तो यह भी मानता है कि राज्य पहला और सबसे ऊँचा शिक्षण-सस्थान है। 3 तत्कालीन 'यूँनानी-पद्धतियाँ

ग्रपनी शिक्षा-योजना को प्रस्तुत करते समय प्लेटो ने तत्कालीन यूनानी शिक्षा-पद्धतियों का भी दिग्दर्शन किया है। उसके समय के यूनान मे दो शिक्षा-पढ़ितयाँ प्रमुख रूप से प्रचलित थी--एक एथेन्स मे प्रचलित शिक्षा-पद्धति श्रीर दूसरी स्पार्टी मे प्रचलित शिक्षा-पद्धति ।

डन दोनो ही शिक्षा-प्रसालियो के अपने-ग्रपने प्रकार के गुण-दोष-थे एथेन्स मे शिक्षा की कोई सार्वजनिक राजकीय व्यवस्था नहीं थीं। शिक्षा एक व्यक्तिगत व्यवसाय था जो राज्ये का कर्त्तव्य न होकर परिवार का उत्तरदायित्व माना जाता था। राज्य की ग्रोर से शिक्षा संस्थाओं को कोई-सहायत्। नहीं मिलती थी। रीमन साम्राज्य के समय तक यूरीय में राज्यों की भीर से कोई शिक्षा सत्यान नहीं वने थे | सोलन (Solan) के एक कानून द्वारा माता-पिता को यह आदेश था कि वे अपने लडको का अक्षरों का ज्ञान कराएँ। लंडकियों के विषय में सोलन का यह कानून भीन था। शिक्षा का पाठ्यक्रम तीन अवस्थाओं में बँटा हुआं था-(1) प्रायमिक, (2) माध्यमिक तथा (3) उच्च । शिक्षा के मुख्य विषय (जो साक्षरता के बाद पढाये जाते थे) - पढ़ना, लिखना, प्राचीन कवियों के साहित्य का ग्रध्ययन, व्यायाम, खेलकूद और सुगीत आदि थे। साहित्य के माध्यम से धर्म एव बाचारणास्त्र की शिक्षा का भी. ग्रेंच्ययन करवाया जाता था । प्राथमिक शिक्षा 6 से 14 वर्ष की अवस्था-तक और माध्यमिक शिक्षा 14 वर्ष से 18 वर्ष तक की अवस्था तक चनती थी। प्राथमिक शिक्षा के बाद आगे अध्ययन की उच्छा रखेन वाल शिक्षायी सॉफिस्टो या ग्राइसेन्नेटो के निचालयो मे गुल्क से माध्यमिक शिक्षा गहण कर सकते थे। चैंकि यह शिक्षा खर्चीली थी अतः प्राय वनी लोग- ही इसका लाग उठा पाते थे। सोफिस्ट अलकारशास्त्र, भाष्या-कला, राजनीति, व्याकरण प्रादि विषयो का ग्रव्यापन करते थे। शिक्षा की तीसरी अन्तर्या 18 से 20 वर्ष तक की थी। दो वर्ष की इस अविध मे विद्यार्थियों को सैनिक शिक्षा दी .जाती थी जिससे नागरिक-उत्तरदायित्वो को नियाने की क्षमता प्राप्त करते थे।

स्पार्टी मे शिक्षा-व्यवस्था राज्या<u>धीन थी</u>। सम्यता श्रीर विकास की, इंग्टि से एथेन्स की तुलना में के<del>ाफी पिछडा हुम्रा स्पार्टी (Sparta) प्लेटो के युग में अविकसित स्थिति में था। युद्ध की</del> वहाँ की राजनीति मे विशेष भूमिका थी। इस सैनिक राज्य मे प्राचीनकाल से ही राज्य. की म्रोर से

<sup>्</sup>रे सेवाइन : पूर्वोक्त, पट्ठ 57.

<sup>2</sup> वार्कर : प्रवीक्त, पष्ठ 274.

<sup>3</sup> सेबाइन 'पूर्वोक्त, पुष्ठ 57.

कठोर प्रशिक्षण की व्यवस्था विद्यमान थी। यहाँ जिल्ला में परिवार का काई उत्तरदायित्व नहीं था। त्रवार्षा के प्रत्याप से ही आवक राज्य की सीच दिए जाते भे । राज्य उनकी प्रतिभाग योगवा तथा प्रतिकृति के प्रमुतार उन्हें विका देता था किन्तु <u>शिक्षा का स्वरूप प्रमुख एप से सैनिक शिक्षा</u> (Military Education) या जिसका एकमात्र उद्देश्य था अच्छे लडाकू-रक्षक पैदा करना कला ग्रथवा सक्ष्म बोद्धिक विकास की इस व्यवस्था मे कोई सम्भावनाएँ नही थी। वृडी-वृडी व्यायामणानाएँ (Gynnasum), दहने एवं सोने-साने के लिए यहे-यहें साम्राच्य कहा और युद्ध-सेत—ये ही स्पार्टी की प्रमुख <u>विकाग-सस्पार्ट</u> थी। स्पार्टी में, प्रारम्भ से उच्च विकातक राज्य का निवन्त्रण् था। प्रदेक शिक्षार्थी को इसलिए सैनिक शिक्षा दी जानी थी जिससे कि वह उस स्पार्टन सैनिक परम्परा की रक्षा कर सके जिस पर वह जीवित था। स्पार्टी में विभिन्न प्रकार की शारीरिक एवं मानसिक कियाओं और परीक्षायों के द्वारा विद्यार्थियों को सुदृढ बनाया जाता था। स्त्रियों के लिए गारीरिक शिक्षा ग्रानिवार्थ थी। प्लटार्क ने स्पार्टा के प्रसिद्ध नियम-निर्माता लाइकार्यस (Lycargus) की जीवनी में लिखा है कि जाता था । परिवार मे वैवाहिक प्रेम को कोई स्थान नहीं था । 20 वर्ष की अवस्था के बाद नागरिको को विवाह करने की स्वतन्त्रता थी, लेकिन 30 वर्ष की अवस्था के वाद नागरिको को विवाह करने की स्वतन्त्रता नहीं थी, लेकिन 30 वर्ष तक उन्हें राज तीय पुरुषघरों (Men's House)में रहना पहला था। पारिवारिक जीवन को राजकीय ग्रावण्यकताओं के सम्मुख गौण समभा जाता था। विवाह एक गप्त भारतारफ जानन का राजकाल आवस्त्रका<u>रात्रा में चानुक नाम भारता भारता भारता भारता के ति</u> विवाहि एक गुप्त और अवैध सम्बन्ध या । पति-यत्नी वैद्याहिक तथा पारिवारिक जीवन का उपभोग नहीं कर सकते थे। स्पा<u>र्ट्य को सामाजिक</u> व्यवस्था भी राज्य <u>की</u>-वैनिक, <u>आवश्यकतात्र्यों के अनुस्थ</u> थी। सिभी नागरिक सामृहिक-भोजनालयो में प्रोजन करते थे। लोहें की मुद्रा प्रचलित थी। स्पूर्टी-का शांसन-कुकीम-व्यक्तियो के हाथ में था । वे आधिक एवं पारिवारिक चिन्ताओं से मुक्त रह कर अपना सम्यूप्ण समये राज्य के कार्यों तथा राज्य हारा निर्धारित प्रक्षिक्षण में लगाते थे । स्वार्टी की इस <u>शिक्षा-प्रणाली को यूना</u>नी जगत् में इतनी स्थाति प्राप्त थी कि एथेन्स के युवक शिक्षा प्राप्ति हेत वहाँ जाया करते के

जिटो ने एथेन्स और स्पार्टा की बोनों ही धिक्षा-प्रणातियों का अध्ययन किया। उसने दोनों में भिक्ष-भिक्ष प्रकार के गुण और दोव पाए। उसके मत में एयेन्स की शिक्षा जहाँ खुवकों का उचित मानसिक और धारीरिक विकास करती थी. वहाँ उसका सम्भीर दोव यह या कि यह राज्य हारा न ही जाकर परिवार हारा दो जाती थी. १० थेनस में धिक्षा का मुख्य केन्द्र राज्य नहीं बल्क परिवार था। ऐसी धिक्षा राज्य के हिंदों की दृष्टि से निर्थक हो सकती थी। इससे केवल विवार का शर्मियों के विरार के बात अपने कर्नव्यों का पालन कर्नने के निष् उस्के मानस्थित नहीं। प्लेटो का विचार था कि धिक्षा के हारा ही शासक व्यक्तियों के विरार का निर्माण कर सकता है और उन्हें नि स्वार्ष भाव से समाज के प्रति प्रवने कर्नव्यों का पालन कर्नने के निष् उद्देशित भी कर सकता है धुत ऐसे महत्त्वपूर्ण सामन राज्य के प्राप्त होने चाहिए न कि व्यक्ति के हाथों में। एथेम्स में राज्य क्यक्ति को नागरिक होने की धिक्षा नहीं देता था और इसका परिणाम यह होता था कि राज्य के अधिकारी अयोग्य और निकस्मे होते थे। वे प्रवानी बासक थे जो स्वार्थ-सिद्धि को ही प्रवना प्रधान लक्ष्य मानते थे। स्वार्ट की बिक्षा स्वार्ण से सिद्धिक शिक्षा नहीं पा वहत के स्वार्ण तरहा पर होते के सिक्षा पर हों। यह बारीरिक विकास एव सिद्धिक शिक्षा नहीं पा वहत कम स्पार्टवासी निक्ता-परवन जानते थे। प्रधिक से मानसिक विकास से उसके कोई सम्बन्ध नहीं था। वह कम स्वार्ण सिद्ध ति स्वार्ण को सिद्ध के सिद्ध के स्वार्ण से सिद्ध के स्वार्ण से सिद्ध के स्वर्ण से सामिष्ट विकास से उसके कोई सम्बन्ध नहीं था। वहत कम स्वार्ण सोसी ति लिखना-परवन सामि से स्वर्ण से सामिष्ट विकास से उसके कोई सम्बन्ध नहीं था। वहत कम स्वार्ण सोसी ति लिखना-परवन से सिद्ध की स्वर्ण से सिद्ध के से सिद्ध की से स्वर्ण से सामिष्ट विकास से उसके कोई सम्बन्ध नही सामिष्ट कि का से सामिष्ट विकास के सिद्ध की स्वर्ण से सिद्ध की स्वर्ण से सिद्ध की से सामिष्ट विकास से उसके कोई सम्बन्ध नहीं था। वहत कम स्वर्ण सामिष्ट विकास से सिद्ध की से सिद्ध की से स्वर्ण से सिद्ध की स

<sup>1</sup> Russel . History of Western Philosophy, p 116

मानसिक एव बौद्धिक प्रशिक्षण की उपेक्षा के कारण स्पार्टन शिक्षा मनुष्य की पूर्ण धनाने में असमर्थ थी।

प्लेटो की शिक्षा-पद्धति की विशेषताएँ

्लुटो ने अपनी शिक्षा-योजना में एवन्स और स्पाटा दोनों की शिक्षा-अप्यालियों के पूर्ण को समिवत किया और दोनों के दोपी को मिटाने की कोशिया की । दूसरे यहदों में यह कहना चाहिए कि उसने एथेन्स की वोद्विक शिक्षा के साथ स्पाटा का सुयोमत कारीरिक शिक्षाण जोड़ा और उस- तरह । स्वाम को उपिक्त कीर राष्ट्र दोनों के विकास का माध्यम माना। (एथेन्स से निका का वैद्यक्तिक हुए विद्या गया जिसके अनुसार व्यक्ति के सम्पूर्ण व्यक्तिक का विकास वाट्यक्रीय माना गया और स्पाटों से सम्मा माना का विद्या कर सामा विद्या गया जिसके अनुसार व्यक्ति के सम्पूर्ण व्यक्तिक का विकास वाट्यक्रीय माना गया और स्पाटों से सम्मा सामाजिक स्वरूप विद्या गया जिसके अनुसार शिक्षा राज्य के नियम्त्रण एवं निवंशन में होनों वाहिए जिससे वह अच्छे नागरिक उत्पन्न कर सके । राज्य नियस्त्रित अनिवास ज्ञारतांवादी शिक्षा व्यक्ति का एक नवीन प्राविक्तार थी जो एथेन्स में पहले कंशी नहीं पाई गई । सेवाइन (Sabhie) के गब्दों में, "हम इसे उस जनतनत्री प्रथा की एक ऐसी समालोचना कह मकते हैं जो प्रयोग व्यक्ति के अपने वच्चों के लिए एक ऐसी जिक्षा वारीदने की स्वतन्त्रता देती है जो 'या तो उसे प्रथम व्यक्ति हो स्वक्ती हो या जो तत्कालीन वाजार में उपनव्य हो।" उसकी यह प्रशासी स्पाटी का प्रावर्गीतरण था जहाँ राज्य ससका प्रयन्त करता था कि प्ररोक व्यक्ति को इस प्रकार की शिक्षा प्रावर्गीतरण था जहाँ राज्य ससका प्रयन्त के लिए प्रयोग देतिक हो स्वक्ति के इस प्रकार की शिक्षा प्रावर्गीतरण था जहाँ राज्य ससका प्रयन्त करते के लिए प्रयोग देविक शिक्षा के स्वति को इस प्रकार की शिक्षा प्रावर्गीतरण था जहाँ राज्य सरका करते के लिए प्रयोग देविक शिक्षा करते के लिए प्रयोग देविक शिक्षा करते के लिए प्रयोग देविक शिक्षा करते के लिए प्रयोग स्वास्त करते के लिए प्रयोग देविक शिक्षा करते के लिए प्रयोग देविक साम करते के लिए प्रयोग करते के लिए प्रयोग देविक साम करते के लिए प्रयोग करते का साम करते के लिए प्रयोग करते का साम करते के लिए के साम करते

पियस की तत्कालीन विक्षा-प्रगानी में प्लेटों ने एक दूसरी नवीन विक्षेपता वह जोडी कि उसने स्वी एवं पुरुषा के लिए एक हा प्रकार की किसा का समर्थन किया। उसने अपने आवर्ष राज्य में बीनों को समान रूप से प्रत्येक पद का अधिकारी माना। उसके अनुसार राज्य के निर्माण में पुरेषों का भी उतना ही साथ है या होना चाहिए जितना कि नारियों का। नारी-जाति की उपेक्षा करके कोई भी राज्य आदक्ष एवं शक्तिशाली नहीं वन सकता ग्रुता किया भी आवश्यक रूप से किसा मिलनी चाहिए। प्लेटों का कहना था कि दिन्यों और पुरुषों में ग्रारीरिक बनावट के असिरिक्षा मानिसक बुद्धि और दश्वता की इंग्टि से कोई भी अन्तर नहीं है, अत उन्हें भी पुरुषों जैसी शिक्षा अनिवाय रूप से मिलनी ही चाहिए।

यहाँ यह उल्लेखनीय है कि प्लोटो स्थियो और पुरुषों को समान शिक्षा की वकाहात करते हुए भी उत्पादक और अमिक वर्ग कर उच्च शिक्षा से प्रचित्त रखना चाहता है। वह सभी के लिए अनिवाय शिक्षा को योजना रखता है किन्तु, सभी सं उत्तका तात्वर्य उन व्यक्तियों से है वो शिक्षा प्राप्त करने के योग्य हैं और जिनमें उच्च शिक्षा प्राप्त करने की पात्रता है। प्लेटो उत्पादक और अमिक वर्ग के व्यावसायिक विशेषीकरण (Functional Specialisation) की सो नात नात करता है किन्तु, उन्हें किसी प्रकार की उदारतावाड़ी (Liberal) उच्च शिक्षा देने का प्राव्यान नहीं करता । व्यावसायिक खिला को वह शिक्षा नहीं मानता और कुश्रव से कुश्रव विशेषक या उत्पादक की वह शिक्षक वनने का अधिकार नहीं देता । इस सम्बन्ध से सेवाइन ने लिखा है, "राज्य में शिक्षा के इतने महस्व को ध्यान में रखते हुए यह आश्चर्यजनक मानूम पड़ता है कि प्लेटो उत्पादकों की शिक्षा के सम्बन्ध में कही विचार नहीं करता । वह यह भी नहीं, वताता कि उन्हें प्राथमिक शिक्षा भी देनी है या नहीं। इससे बाद होता है कि प्लेटो के निष्कर्ष कितने असम्बद और साधारण है। एहों यह चाहता है कि अमिको और उत्पादकों के होनहार वच्चों की शिक्षा का जी उचित प्रवृत्य हो लेकिन यह उस समय तक सम्भव नहीं हो सकता जब तक कि अतियोगी शिक्षा-प्रणाली (Competitive Educational System) हारा चुनाव न निया जाए।" व्लेटो ने इस बारें में विस्तार से नहीं लिखा। जेलर

(Zeller) के अनुसार, स्वयं प्रभिजात वर्षे का व्यक्ति होने के कारण प्लेटो शिल्पयों से घृणा करता था। उसका सामान्य शिक्षा में कम विश्वास था। वह अधिक प्रतिभानस्पन युवकों के लिए चुनी हुई जिला पढ़ित का समर्थक था। उसकी शिक्षा-प्रणाली का आधार दार्णनिक एव मनोवैशानिक था और जुनने जिला को दार्णनिक दुष्ट्रिकीण से ही-देखा-है। प्लेटो की शिक्षा का दार्णिनिक ग्राधार

प्लेटो ने शिक्षा को दार्शनिक दृष्टिकोस से देखते हुए माना है कि मानवीय प्रात्मा या सन्तर्म कि प्राणीत शक्ति है। इसके सामने विषय प्रस्तुत नहीं किए जाते, विक्त यह स्वयं विषयों की ब्रोर ब्राकुट होता है। आत्मा एक अनुकरस्पतीन पदार्थ है जो अपने-आपको अपने परिवेश... के अनुस्प स्वाभाविक रूप से डालता रहता है। सानव-मस्तिष्क या मन चेतनायुक्त और जिज्ञासामय है। इस जिज्ञामा और आकर्षप्यवृत्ति से मन का सुकाव जाना जाता है। शिवक को इसके साथ किसी प्रकार का हस्तविप नहीं करना चाहिए। उसका काम केवल उतना ही है कि वह अपने विकार्थों के मानिक ने में की सामने ऐसी परिस्थित उत्पन्न करे जिससे वह बन्तुयों को उनके यथार्थ स्प में देख सके। मानुष्य के जान-चल परिस्थित उत्पन्न करे जिससे वह बन्तुयों को उनके यथार्थ स्प में देख सके। मानुष्य के जान-चल परिस्थित उत्पन्न करे जिससे वह बन्तुयों को जनके यथार्थ स्प में देख सके। मानुष्य के आन-चल परिस्थित जान अर्था है।

विक्षा, इस तरह, बाह्य वातावरण के आत्मा या मन पर पडने वाले प्रभाव की प्रतिक्रिया है। वातावरण का आत्मा के सुनस्कारों के निर्माण में भारी हांच होता है। जिस तरह जारीर पर "भीजन का प्रभाव पडता है, उसी तरह आत्मा पर भी परिवेश अथवा बातावरण का प्रभाव निरन्तर और प्रयोक स्थित में पडता रहता है अत विक्षा का क्रम आवीवन होता है। हो, उसके साधन, अनिकरण और माध्यम अवस्थानुसार अवश्य वस्तते रहते हैं, अवस्थानुसार मनुष्य पर बाह्य वातावरण की प्रतिक्रियाएँ भी बहुतती रहती है । अत मनुष्य की शिक्षा के विषयों में भी अन्तर आते रहता स्वाभाविक है। अल्झान्य पार पर कार्याना का सबसे अधिक प्रभाव पड़ता है, अत प्रारम्भिक विश्वा का काम कल्पना को परिमाजित वनाना और भावनाओं को परिष्कृत करना है क्लिओरावस्था में, तक का उदय होता है धीर आत्मा तक होरा ग्राह्य वनती है, अत इसे अवस्था में शिक्षान्विज्ञान और वर्षोक का सक्या के कि अपने कर्त्वा से परिचित कराना वर्षा उनको पात्म करने की दीक्षा होना है। आप विका के प्रति अपने कर्तव्यो से परिचित कराना वर्षा उनको पात्म करने की दीक्षा होना है। आप विका तथा आप उनके पात्म का यह सामाजिक पहलू कुछ धूमिल-सा पड जाता है। अब विक्षा मुख्यत सत्य-साधना तथा जान क्षा का यह सामाजिक पहलू कुछ धूमिल-सा पड जाता है। अब विक्षा मुख्यत सत्य-साधना तथा जान करने का सामाजिक पहलू कुछ धूमिल-सा पड जाता है। अब विक्षा मुख्यत सत्य-साधना तथा जान करने का साधन वन जाती है।

प्लेटो का विचार है कि विकास सम्प्रण मानव-मस्तिक की एक समग्र प्रक्रिया है। सिद्धान्त प्रीरे व्यवहार दोनो ही मस्तिष्क की उपज है ग्रीर व्यक्तिएक का बोनो से ही सम्प्रक वर्गनिक सम्बर्धिक पीरे व्यक्तिए दोनो ही मस्तिष्क की उपज है ग्रीर व्यक्ति एक सावस्थक तत्व है अतः राज्य श्रीर व्यक्ति परस्पर सम्बन्धित है। प्लेटो का यह कहना है कि "मस्तिष्क केवल एक ही आवर्ष की श्रीर जाता है श्रीर वृद्ध है सद्गुण की प्राप्त । मस्तिष्क का दूसरा कार्य ज्ञान की क्षोज करना है। ज्ञान के द्वारा विश्व की प्रकृता का पता ज्ञान है, अत. ज्ञान का उद्देश्य भी प्रच्याई (Good) की खोज है। प्लेटो की धारणा है कि सत् ही समस्त चीजो का ग्राधार है। श्रिता का उद्देश्य वार्शनिक आधार है। व्यक्त की एष्टि में "यही मानव के उस वर्गन की चरम सीमा है जिसका 'रिपब्लिक' से प्रतिपादन हुआ है।"

शिक्षा का पाठ्यकम

पेटी ने प्रपनि विक्षा-योजना तथा विक्षा के कार्यक्रम को दो भागों में विभाजित किया

(क) प्रारम्भिक विक्षा, एवं (ख) उच्च किसा । यह विभाजन दो आधारों पर किया गया है—पहला

<u>श्रवस्था के प्रधा</u>र पर और दूसरा- वर्ग के आधार, पर । आउडिश्वक विक्षा एक ओर तो बाल्यकाल से

युवावस्था तक के लिए है- और दूसरी और सैनिक वर्ग के लिए है) इसी प्रकार उच्च किसा एक और

तो ग्रुवावस्था से प्रौढावस्था तक है भीर दूसरी ग्रोर शासक-वर्ग के लिए है प्रारम्भिक शिक्षा का क्षेय भावनात्र्यों का परिमार्जन कर चरित्र-निर्माण करना है। उच्च शिक्षा का उद्देश्य विज्ञान ग्रीर जान द्वारा बृद्धि की परिष्कार करके विवेक की सुष्टि एवं विद्या हिट को जन्म देना है। व्लेटो की शिक्षा का यह दोहरा कार्यक्रम निम्नलिखित तस्त्रों पर बल वेता है—

(1) गिक्षा राज्य द्वारा दो जानी चाहिए। (2) शिक्षा का उद्देश्य उत्तम-नागरिक बनाना एवं उन्हें प्रपने कर्तव्यों का ज्ञान देना होना चाहिए। (3) शिक्षा देने वाले परिवारों की समाप्ति की जानी चाहिए। (4) शिक्षा द्वारा ज्ञानी खासक प्रचीत् दार्शनिक राजा तैयार किए जाने चाहिए। इस मौति एक प्रादर्श राज्य का निर्माण किया जाना चाहिए।

(क) प्रारम्भिक शिक्षा (Elementary Education)—प्रारम्भिक शिक्षा की प्लेटो, तीन भागों में विभाजित करता है—(1) प्रारम्भिक 6 वर्ष तक की शिक्षा (2) 6 वर्ष से 18 वर्ष तक की शिक्षा, (3) 18 से 20 वर्ष तक की प्रवस्था तक की शिक्षा

प्रीरिम्मक शिक्षा में प्लेटो शारीरिक, ताहित्यक और संगीतात्मक किंक्षा की सम्मिलित करता है। इस प्रवस्था में शिष्ठुओं और किधोरो को निर्मल स्वस्थ एवं नैतिकता का सन्देश देने वाली कहानियों सुनाई जानी चाहिए। प्लेटो चाहता है कि सिनीत द्वारा वालक वालिकाओं की प्रात्मा की निर्मल तथा व्यायाम द्वारा उनके शरीर को स्वस्थ बनाया जाए। संगित से प्लेटो का ताल्थ के करता गाना-वजाना ही नहीं है। उसकी इंटि से तो सगीत वह करता है जो मानव-मन की मकत करें हैं। सगीत काव्य की शिक्षा साहित्य, गीता कि प्रति के प्रमुक्त करें हैं। सगीत काव्य की शिक्षा साहित्य, गीता कि प्रति के प्रमुक्त सर्वेशेंग्ठ शिक्षा, "आत्मा के निष्ण मगीत और अरीर के विए में (जिन्हे उसे सुक्तमाना के अर्वोक्ष है। प्लेटो के प्रस्तुक्त में कि स्वत प्रति के प्रति परि है।" स्वत प्रस्तुत की अरणा तथा सामध्य देना है और फिर उस प्रतुभूति की उत्त प्रवल विनाना है कि वह अपने और कर्तव्यों कृति पालन विना किसी शंका के नैसंगिक अर्थास के रूप में कृत्ती रहे।"

दूमी प्रकार स्वर्णयाम से तात्यमें कैंबंलमात्र जरीर को पूर्ट करने बांली प्रविद्धि की कैसरत नहीं है । व्यायाम एक ऐसे जरीर का निर्माण करता है जिसमें एक स्वस्थ और खड़े मने विकित्तत होता है और उसमें माहस तथा है ये के मूलां पनपते हैं । इस प्रकार के व्यायाम के प्रत्यंत भोजनशास्त्र और स्विप्ति कालास्त्र भी सिमालत हैं । प्लेटो की इंच्छा यह है कि ग्रागित किलास से शरिर इतना स्वसंथ ही जाना वाहिए कि वह बीमार न हो । प्लेटो के मत मे रोग आवस्त्र और विलासिता का परिणाम है । वह डॉक्टरो को रोग का इनाज करने वालो के स्थान पर उन्हें बढ़ाने वाला मानता है और इसीलिए प्रपने, आवर्ण राज्य मे वह उन्हें कोई महत्त्वपूर्ण स्थान नहीं देता । उसकी यह वृढ धारपार है कि सगीत की उचित किला हारा व्यक्तियों में नीनकता तथा व्यायाम हारा स्वास्त्य का निर्माण किया जा सकता है । नीतिकता की विवासनात्र से समाज मे न तो कानून और स्थायाधीओं की प्रावस्थकता होगी और स्वस्थ होने से म ही डॉक्टरो: की ।

्लिटों ने चरित्र पर बुरा प्रभाव डालने वाले साहित्यिक प्रशो एवं कलेक्कृतियो पर राज्य हारा कठोग प्रतिवन्त (Censórship) नामाने की व्यवस्था की है। उसका विचार है कि "साहित्य से इस प्रकार के सभी प्रको को निकाल देना चाहिए, जो देवटाग्रो की प्रकृति के प्रतिकृत हो, उनसे चुरा काम कराते हो, छात्रो के साहस को कम करने वाले हो, और प्रसवम तथा भोग-विवास के भागन्दों को उत्पन्न करते वाले हो। बहु उसी समीत को अभीच्द मानता है जो चरित्र का सगोधन करें। बहु आयोनिग्रा और लिडिया के संगीत को बहिएकृत करता है। किल डारिया और फिजिया के संगीत को बहिएकृत करता है। कल डारिया और फिजिया के संगीत को बुरात, प्रतिकृत है के प्रतिमृत्य करता है। कल डार्च का समीत को वाहिए सानिय के संगीत को बुरात, प्रतिकृत है कि प्रतिकृत करता है। "स्वाहम ने भी निल्ला है—"प्लेटों ने प्राविधिक किला के अन्तर्गत काव्य त्वण साहित्य के अन्य हमी की सिमालित किया था। फिर भी, यह नहीं कहा जा सकता कि प्लेटों इन कृतियों का सीन्यध्यरक

समानोचन बाहता था । वह उन्हें नैतिक और धार्मिक शिक्षा का साधन मानता था, कुछ-कुछ इसी तरह जैमे कि ईसाई बाडबिन को ममभते हैं। इस कारण वह न केवल भूतकाल के कवियो की रचनाओं के भ्रापत्तिजनक शंशो की हटा देना चाहता या विटिक यह भी चाहता था कि भविष्य के कवियो पर राज्य के जामक प्रतिबन्ध लगा दें जिनमे युवको के हाथों में स्ट्रांब तथा अनैविक प्रसर डालने वाली कोई चीज न पडने पाए।"।

्तेहो की प्रारम्भिक विका-योजना में 6 वर्ष तक के वानक को नैतिक और वानिक जिल्ला टी जाती यो दे से 🌊 वर्ष तक जारीरिक एव योढिक विला तथा साथ ही संगीत तथा व्यायाम पर वन दिया गया 18 में 20 वर्ष तक कठोर सैनिक-शिक्षा-व्यवस्था की गई है। 'रिपब्लिक' मे प्लेटो ने प्रारम्भिक शिक्षा की जो योजना प्रस्तुत की है वह तत्कालीन प्रणाली का सुधार है, यह किसी नई ज्यवस्था की योजना नहीं है। इस मुचार में एथेम्स के नागरिक के लड़के को मिलने वाली प्रिक्षा का न्यार्टी के तक्क्षों नो मिलने वाली राजनीतिक जिक्षा के साथ समन्त्रम कर विया गया था और दोनो

की ही विषय-वस्त को काफी चदल दिया गया था।

(ख) उच्च शिक्षा (Higher Education)—'रिपब्लिक' का सबसे मौलिक और महत्त्वपूर्ण मुझाय उच्चतम शिक्षा की व्यवस्था के मम्बन्ध मे है। प्लेटो चाहता था कि इम शिक्षा के द्वारा चुने \* हुए विद्यार्थियो को 20 और 35 वर्ष की ग्रवस्या के बीच में सरक्षक वर्ग <u>के, उच्चतम पदी के लिए</u> तैयार किया जार । प्लेटों ने उच्च शिक्षा में दो स्तरों को कायम किया | 20 से 30 वर्ष तक का खिलाग ग्रोई 30 वर्ष में 35 वर्ष तक का खिलाए। 20 वर्ष तक किला प्राप्त करने के पण्चात् जो विद्यार्थी परीक्षा में गोग्यू एव बुद्धिमान् प्रमासित होगे, उनके लिए ही इस उचित थिला की व्यवस्था है। इसरे शब्दों में यह शिक्षा 20 वर्ष की <u>प्रायु से प्रारम्भ होगी श्रीर केवल उन्हीं कुशाय</u>-दुद्धि युवक-युवतियों को दी जाएगी जो भविष्य में ग्रादर्भ जासक वन सकने की प्रतिभा रखते हो। उच्च शिक्षा का पाठ्यकम इन विद्यार्थियों में उच्च ज्ञान का सचार कर उन्हें मेधावी बनाएगा। प्लेटों की मान्यता थी कि जिम प्रकार एक सैनिक का विशेष गुरा साहस प्रथवा शौर्य है, उसी प्रकार एक शासक का आवश्यक गुए। ज्ञान अथवा विवेक, है। इसको प्राप्त करने के लिए प्लेटो ने उच्च शिक्षा के पाठ्यक्रम मे-केवल वन्ही वैज्ञानिक विषयों को चुना जो मस्तिष्क को विकसित करते हैं। ये विषय थे <u>प्रशित, ज्योतिष</u> शोर तर्क गास्त्र । प्लेटो ना यह अस्त विश्वास चा कि ये वधार्ष विद्यार देशों के प्रस्थाय के लिए जिल्त भूमिका है। उसे प्राचा थी कि दार्शनिक प्रपत्ते इस अध्ययन ने द्वर्सी प्रकार प्रथान ग्री पुड जिल्ला के ग्रन्तर्गत इन मभी विद्याओं का पठन-पाठन होगा, नई-नई शोधें की जाएँगी और शासको को नई जानकाओं प्राप्त ही सकेगी।

10 जर्म तक अर्थात् 20 वर्ष से 30 वर्ष की अवस्था तक इन विषयों का अध्ययन करने के उपरान्त एक परीक्षा होगी। उत्तीर्ण होने वाले विद्याधियों को 35 वर्ष की आयु तक हुन्छवाट (Dialectics) की शिक्षा दी आएगी, क्योंकि इन्द्रबाद ही वह साधन है जिसके द्वारा विशुद्ध तत्त्व का ज्ञान प्रास्त किया जा सकता है। तत्त्व सम्बन्धी समस्त विचारों मे सर्वोच्च विचार 'सत्' या शुभ (Good) की समीक्षा है जो समस्त प्राण का कारण -श्रीर ज्ञान-का लक्ष्य है। प्लेटो में 'शुभ' सम्बन्धी विचार का वहीं स्थाने है जो 'वेदान्त में बह्य का है।' जो परम शुभ को जान लेता है वहीं सच्चा ज्ञानी है और

इसिलए पेनटो के प्रमुद्धार केन वहीं <u>चारत कर</u>ने का अधिकारी है । . प्लेटो की शिक्षा का <u>श्रीपचारिक कार्यक्रम</u> चाहे केवल 35 वर्ष की प्रवस्था मे ही समाप्त हो जाता हो, किन्तु इतनी लम्बी प्रविध के इतने गम्भीर शिक्षण के बाद भी वह प्रपने सरक्षकों के शिक्षण

को अपूर्ण. मानता है क्यों कि अभी तक उन्हें कोरी वौद्धिक शिक्षा ही मिली है, उन्हें ससार का ध्यावहारिक अनुभव नहीं हैं। अतः प्लेटों ने अगले 15 वर्ष की अविध तक सैद्धानिक शिक्षा के स्थान पर एक ऐसी व्यवस्था की है कि ये बुद्धिकांची वार्णीनक ससार की पाठआखा से 'तुकानी खरेडे और 'ध्वक खाकर' व्यावहारिक शिक्षा प्राप्त कर सकेंगे। इस तरह "50 वर्ष की आयु तक सांसारिक जीवन की कठोर परीक्षाओं में खरे उतरने वाले और लोक-व्यवहार और आपुत्रों का गम्भीर ज्ञान रखने वाले दार्णीनक ही प्लेटों की सम्मित में शासक बनने के अधिकारी है।" प्लेटों का यह भी कहना है कि 50 वर्ष के बाद भी उन्हें स्वाच्याय करते रहना चाहिए। दें प्लेटों की शिक्षा योजना के ग्रुराह्मिक अपूर्ण पर्वे प्रस्ति के श्री कहना है कि

1. इसका सबसे बढ़ा गुण यह है कि <u>बिहु उचित ग्राय में उचित शिक्षा की व्यवस्था करती</u> है। प्लोटो ने शिक्षा का पाठ्यकम बालको, किशारी, युवको तथा प्रीडो सभी के लिए पृथक्-पृथक्

बर्नावा है। शिक्षा का बिस्ट्रेन शहरा है। १ खेडो <del>की विकानन पार्</del>यकम-कुछ विपयो तक ही सीमित न<u>होकर मानव</u>-जीवन के

4 हिसका एक वहा गुण स्पीत को सहुपयों में हैं प्रेटी-वतलाता है कि संगीत की महान प्राप्ति का विश्वत हुए सम्पूर्ण समाज को अवट कर सकता है और उनका सहुपयोग समाज को नैतिक जनति के शिक्क पर के का सकता है अवट सह कजा एव संगीत पर राज्य के नियन्त्रण का पक्षपाती है। कि प्रित्त के शिक्क पर के नियन्त्रण का पक्षपाती है। कि प्रित्त के प्रित्त के प्रित्त के प्रित्त के प्रेटी में प्रमान कि प्रेटी ने अपनी शिक्षा-योजनी में स्त्री एव पुरुषों में किसी प्रकार का नेदाशाव नहीं रखा है। उस गुग में एवस में स्त्रियों को शिक्षा को गिक्सा के नियन का प्रमान और उन्हें पुरुषों के समक्त मानना स्थित में प्रेटी का स्त्रियों को शिक्षा को गिक्स के प्रोप्त में स्त्री का प्रमान की प्रकार का नियम ही एक स्वित में प्रमान की प्रमान की प्राप्त के समक्त मानना कि प्रमान की प्

प्रिकृति विश्व विकास स्थापन के स्था

प्लेटो की सिक्षा-योजना की ग्रांलोचना—प्लेटो की शिक्षा-योजना में अनेक गुण हैं और उससे आधुनिक युग में भी नाम उठाए जा सकते हैं तथापि वह बहुत से मेहन्वपूर्ण दोगे से प्रसित है। इसका प्रमुखं कारण यही हैं कि प्लेटो ने ब्रादणों के निर्माएं में ब्यावहारिकतां को स्थान ने तेंकर वैद्यानिक बातों को ही अधिक स्थान दिया ताकि उत्तका राज्य आवारों वन सके 1 वसकी स्थान विद्या ने अधिक स्थान स्थान अधिक स्थान दिया ताकि उत्तका राज्य आवारों वन सके 1 वसकी स्थान किया ने स्थान स्था स्थान स्य

1. सुद्राधिक महत्त्वपूर्ण दोप यह है कि हुत्तमे उत्पादक वर्ग की विक्षा को कोई विशेष स्थान नहीं दिया गया है दिक्का क्षेत्र सक्कानत है यह केवल संरक्षको (सैनिको) तथा शासकों के लिए हैं। उस्ति राज्य की प्रधिकाश जनसंख्या करक, कारीगर, मजदूर आदि वर्गों के लिए शिक्षांण की कोई व्यवस्था नहीं की। यदि शिक्षा सामाजिक जागरण और सत्य की प्रतुभृति का सामन है तो उत्पादक वग

को उन साधनो से विवत रखना उचित नहीं कहा जा सकता है। प्लेटो क्री यह व्यवस्था, निष्णक ही प्रप्रजातान्त्रिक है जिसे उदारतावादी नहीं माना जा सकता। जिस्का नहरूव देना कि उदारतावादी नहीं माना जा सकता। जिस्का महरूव देता है और तुननात्पूर्क प्रिका सहरूव देता है और तुननात्पूर्क प्रिका सहरूव देता है और तुननात्पूर्क प्रकास सहरूव देता है और तुननात्पूर्क प्रकास सहरूव देता है जी जा उदार के प्रकास कर का अवहन का प्रवास क्रिया है। उसने अवहन का प्रवास क्रिया है। उसने अवहन का प्रवास क्रिया है। उसने अवहन क्रिया प्रवास क्रिया है। उसने क्रिया क्रिया है। उसने क्रिया है।

द प्लटा न काव आर कलाकारा को राज्य के णिक्को में जलहोंने का प्रयस्ते किया है। उसने सगीत एव लिनितकलाओं में प्रणिक्षण में विश्व पर दूरा प्रभीव हानने वाले साहित्यक श्रेणो तथा कलाकृतियों पर राज्य हारा नठोर प्रतिवन्ध लगाने की ध्यवस्था की है। वह वाहता है कि न केविया भूतकान के कियों की रचनायों के धायरित जनक धणे को ही हहा दिया जाए विल्क भविष्य के कियों पर भी राज्य के धामक प्रतिवन्ध लगा हैं। एते हारा इस प्रकार का नियन्त्रण कला के स्ततन्त्र विकाल से धामक है। 'कला की नृजनात्मकता' के लिए स्वाधीनता पहली खते हैं। बाकर के खब्दा में, ''नितिक उपदेशों के पाण में जकही हुई कला मानव-हृदय को स्था नहीं कर सकती थ्रीर जो कला विश्व कला के स्था मानव-हृदय को नहीं पुरगुदा नकती, वह उसके धाचार-विचारों को भी प्रभावित नहीं कर सकेगी।''

पुष्ति को फिक्षा-योजना में विविधता नहीं हैं। मानव-हिन वैविध्यपूर्ण होती है औ उसमे साहित्य ग्रीक कना के साथ-साथ दर्जन तथा जिज्ञान के प्रति एक जिज्ञासा का पाया जान न्याभाविक है। <u>प्रदेश की निषक्ष योजना में विविधता पर तो ध्यान दिया गया है, किन्तु हिन की विविधत पर नेही। उसने ऐसी व्यवस्था की है कि जिममे सवको एक सी निक्षा दी जाएगी ग्रीर सब नागरिश ग्रपने कर्त्तव्य पाछन के योग्य बनाए जाएँगे। यहाँ पर जुनान है कि प्लेटो ने राज्य की एकता के लिए व्यक्तित्व की विविधता की बुलि चढ़ा दी है। श्रिक्षा चने क्या विकृत्य की कि</u>

5 प्लेंटो की शिक्षा राज्य द्वारा सचालित होती है। उसकी शिक्षा योजना वान्तव में व्यक्ति के विकास के लिए न होकर राज्य के विकास के लिए है। उसकी शिक्षा-पद्धति का मुख्य क्षेय न्याय के द्वारा आवर्ण राज्य की प्राप्ति करना है। उसमें व्यक्ति को बहुत कम महत्त्व विया गया है तथा राज्य की उन्नित हेतु उसकी अबहुलचा ही नहीं बल्कि अपमान किया गया है है। क्ष्री किया गया है तथा राज्य की उन्नित हैतु उसकी अबहुलचा ही नहीं बल्कि अपमान किया गया है है। क्ष्री किया गया है तथा राज्य की

6 स्तिटों की <u>शिक्षा का कम वड़ा लम्बा</u> हिं3 3 वर्ष तक की अवस्था तक वंलने वाली शिक्षा बढ़ी व्यय-साध्य है और उसका लाभ उठाने का उत्साह अधिकाँश व्यक्तियों में नहीं हो सकता। प्लेटों यह भूल जाता है कि एक विशेष अवस्था के पपचात् कोई भी वैसिंग्यिक ज्ञान मानव-मित्ताक को सन्तुष्ट रखने में सार्थ नहीं हो तकता। इतके नाग ही लावे प्रमें तक मिल्प में रहते वाले आपको से नृद्ध पर अवस्थित रहते की भावता इतनी ज्ञान को लाएगी कि के अंतम-सिमंदता तथा स्वान का सार्थ स्थान की समता को खो बैठेंगे।

7 खिद्धी स्वियों और पुरुषों दोनों के लिए एक ही प्रकार की खिला देने की व्यवस्था करता है। इस तरह नह स्वियों और पुरुषों की प्रकार की प्रकार के महत्त्व को गीए। मानता है है हमी और पुरुष में बौद्धिक समानता होते हुए भी भावनात्मक व्यक्तित्वों का अन्तर है जी एक मनोबैज्ञानिक तृष्य है।

8 प्लोटो का जीवन-स्टिटकोस निरामा उत्पन्त करने वाला है वह 'स्थित प्रज्ञ' की भौति जीवन विताने का आदेश देता है। उनकी श्रिक्षा-पद्धति उच्च वर्ग के वार्शनिक शासको को ही लाभ पहुँचाती है।

प्लेटो की शिक्षा-प्रणाली मे चाह जो भी दोष निकाल जाएँ पर यह स्वीकार करना पढ़ेगा कि उसका शिक्षा सम्बन्धी विचार एक प्रशसनीय शिक्षा-वर्शन एवं शासकोपयोगी शिक्षा-योजना है। ' उसने शिक्षा पर जो बल-दिया है तथा शिक्षा का जो व्यापक महत्त्व बतनाया है उसके लिए संसार उस महान् शिक्षा-शास्त्री का सर्वेव ऋरणी रहेगा। जोवटं (Jowett) का यह कथन सारगीमत है कि "प्लेटो पहुला लेखक है जो स्पष्ट रूप से कहता है कि शिक्षा का <u>कम आजीवन जलना जाहिए। उसके प्रत्य</u> शैक्षिक निवारों की अपेक्षा यह दिवार आधुनिक जीवन में प्रयोग किए <u>जाने की मांग करता है।''</u>

> 'रिपब्लिक' में साम्यवाद का सिद्धान्त The Theory of Communism in 'The Republic')

प्लेटो की शिक्षा-पद्धित का मुलमन्त्र <u>व्यक्ति को सक्य के प्रवृक्ष्य बनाना था । उसने</u> जिस्सा के हारा मानसिक उपचार की <u>व्यवस्था</u> की किन्तुं प्लेटो को उस बात को शार्थका दी कि कही सामाजिक बातावरण राज्य के सरस्को एव सैनिको को कर्त्तव्य-प्रय से विचनित न करें दे । यहाँ अपने आदर्श राज्य मे 'प्याय' को बनाए एकने के लिए शिक्षा-पद्धित के साथ-पाथ उसने एक नवीन सामाजिक व्यवस्था का भी विचल किया जिसे प्लेटो के साम्यवाद के सिद्धान्त (Platonic Theory of Communism) के नाम से नाना जाता है। इस सामाजिक व्यवस्था क प्रतिपादन मे उसका पुष्ट बरेब यही था कि नाम के नाम के नाम का जाता का को होते हुए मी बाह्य आकर्षण और मौसारिक दुवंसताएँ उसके स्थाय के से देखान के मान के नाम से नाम जाता व्यवस्था के होते हुए मी बाह्य आकर्षण और मौसारिक दुवंसताएँ उसके स्थाय के के मान में वाचा न वन और वे नापक्षता एवं स्थान-भावना से अपना कर्त्त व्यवस्थान कर सर्भें के सन्याय हो के साम्यवाद है।

प्लोटो चाहता था कि प्रत्येक व्यक्ति अपने वातावरण भी सकी गूँता से ऊपर उठ कर विराह् सामाजिकता का एक महत्वपूर्ण एव सिक्त्य अग्र वन सके। राज्य के वे वर्ग किनके हाथ में सत्ता ही। व्यप्ति तथा समिष्ट का ऐसा समन्वय अस्तुत कर सके जिसमें ममता-नरे स्वायं श्रीर खुद्र प्रलोभानो को कोई स्थान न मिल सके। इस तरह उसने राज्य के सत्ताव्हव वर्ग को नित्यं भाव से कार्य करने के निष्
प्रमुक्त वातावरण की एक ऐसी सामाचिक व्यवस्था का चित्रण कि स्वार्थ के मुरक्षकों के मान तो निर्में सम्पत्ति होगी और न नी वे ज्वा के प्रत्येकों के मान तो निर्में सम्पत्ति होगी और न नी वे ज्वा के प्रत्येकों के पत्ति का स्वर्भ मान के पारिवारिक वन्यनों में वैध मक्ने । क्विट एक प्रावर्भ मासक चाहता था और उसकी यह मान्यता थी कि यदि संमार की दुवंतिताएँ उसके सासकों को अपने पथ से विचलित कर देंगी तो आवर्ण राज्य का विनास हो जाएना । यह नहीं नाहता था कि विशेष नियन्त्रण के आवान मे राज्य के रक्षक ही अदक वन नाए - अत उसने उनकी रमजोरियों के मूल पर प्रहार कर उन्हें जन्म नुत्रेने, वाली संस्थाओं, परिवार और सम्पत्ति की राज्य हित में नियमित कर डाला । सम्पत्ति और परिवार दोनों को मनुष्य की मूल दुवंति अंग्रे, सरीग्रांताओं और अंग्रेताओं के जन्म देने वाली इकाइयाँ मान कर अपने वासक वर्ग के विष् सम्पत्ति का अन्त करने

वाही है बार पांखार का समुहाकरण ।

(जिटों की साम्यवादों विचारधारा पूर्णतया नवीन अण्या मीतिक नहीं थी। प्लेटों के जहम से पूर्व मी गूर्नानियों को साम्यवादों विचारधारा पूर्णतया नवीन अण्या मीतिक नहीं थी। प्लेटों के जहम से पूर्व मी गूर्नानियों को साम्यवादों व्यवस्था का अनुभव था और इसका आवहारिक रूप पूनान के नगर-राज्यों में उपलब्ध मी था। उवाहरण के लिए, स्वाटों में हित्य होरा से विचा जाता था। वालकों को 7 वर्ष की अप्तरापु के बाद ही राज्य होरा से लिया जाता था। शार उनके भरण-पोषण का सम्पूर्ण भार राज्य ही बेहन करता था। स्पाटों में सार्वजितक अल-पान-गृह तथा भीजनालयों की व्यवस्था थी जिल्लों होता था। कोट नामक जार राज्य में सहकारी वेती की व्यवस्था थी। प्रवेश में भी 5वीं सदी में इति होता था। कोट नामक जार राज्य में सहकारी वेती की व्यवस्था थी। प्रवेश में भी 5वीं सदी में इति होता था। कोट नामक जार राज्य में सहकारी वेती की व्यवस्था थी। प्रवेश में भी 5वीं सदी में इति स्वाटों के साम्यवादों व्यवस्था का प्रवक्त था। पाइवागोरिक का मन था। पाइवागोरिक का मन था। पाइवागोरिक का मन था। प्रविधासक ने भी प्लेटों के पिराजिन की राचना से बहुत पूर्व नारी-साम्यवाद के सिद्धानत को प्रविपादित किया था गृत ऐसी दशा में यह कहना कि प्लेटों ने द्वारा साम्यवाद विचारों को मौतिक हव ने भरनुत किया ऐतिहासिक हिए से सही पहिले हैं। प्लेटों ने इत्त विचारों को सक्तित कर प्रपन आवर्ष राज्य भी नीत को पुख्य किया। इस सम्वन्य में ने ने इत्त विचारों को सक्तित कर प्रपन आवर्ष राज्य की नीत को पुख्य किया।

<sup>1</sup> Jonett; The Republic of Plato .--

्शिक्षा-पद्धति द्वारा उद्देपन्न की गई विचारवारा को प्रभावशाली बनाने तथा उसे नवजीवन एव नवग्रिक प्रदान करने वाला एक अनुपुरक यन्त्र है।

तत्कालीन ऐतिहासिक । वास्तविकता होने के साथ-साथ प्लेटो की साम्यवादी व्यवस्था के मनोवैज्ञानिक, राजनीतिक एव दार्शनिक ब्राघार भी है। इन ब्राधारो की विवेचना इस व्यवस्था की राजनीतिक उपादेयता एव दार्शनिक ताकिकता भी सिद्ध करती हैं।

- (i) मनोवैज्ञानिक आधार-- प्रोटो राज्य को एक 'सम्पूर्णता' (Whole) मानता है श्रीर व्यक्ति को उसकी एक इकाई (Unit) । उसके अनुमार राज्य के बाहर मानव का कोई अस्तित्व नहीं है तथा उसका वैयक्तिक एव मानसिक विकास राज्य मे ही रह कर सम्भव है। प्लेटो का साम्यवाद श्रपने श्राप मे कोई साघ्य नही है अपितु वह उसके आदश राज्य के न्याय तत्त्व की पूर्ति का एक साधन मात्र है। अपने आदर्श राज्य के तीन वर्गों में से प्रथम और द्वितीय वर्ग के लोगों को प्लंटी व्यक्तिगत सम्पत्ति से इसलिए दूर रखना चाहता है कि यह सरक्षक वर्ग नि स्वार्थ रूप से राज्य की सेवा कर सके, दार्शनिक शासक अण्टाचार, प्रतिद्वन्द्विता, प्रलोभन तथा वैयन्तिक सम्पत्ति की लालसा में दूर स्व सके, इसलिए प्लेटो का साम्यवाद उन्हीं दो वर्गों के लिए है जिन पर शासन का भार होगा। मानव-मनीविज्ञान बतलाता है कि सम्पत्ति और परिवार की दो संस्थाएँ मनुष्य की उदारहित्यों को सलीय बनाती है और उनसे उचित हुए बिना जासक बर्ग राज्य के बहुस्तर उद्देश्य के साथ प्रपने को एकीकृत नहीं कर सकेगां।
- (ii) राजनीतिक बाधार—प्लेटो के सम्पत्ति साम्यवार का एक बाबार यह भी है कि बढि राजनीतिक तथा बाधिक शक्तियाँ एक हाथ मे केन्द्रित रहेगी तो डसका दुष्परिसाम निकलेगा। इसलिए राजनीतिक विशुद्धता को कायम करने के लिए बहु राजनीतिक तथा ग्राधिक शक्तिया की अलग-अलग हाथों में स्थापित करना नितान्त आवश्यक समक्तता है। अपने आदर्श राज्य मे राजनीतिक सत्ता उसने पूर्णंत सरक्षक वर्ग के हाथो मे सीप दी है ग्रत उसकी यह मान्यता है कि यदि इनके हाथ से ग्राधिक शक्ति भी श्रीर सींप-दी गई तो उसका परिखाम घातक होगा श्रीर उसके सरक्षक भ्रष्टाचार के शिकार वन जाएँगे । इस प्रकार उसने अपनी नवीन सामाजिक व्यवस्था को केवल शासक वर्ग तक ही सीमित रखा है । उसकी इस व्यवस्था का उत्पादक वर्ग से कोई सम्बन्ध नहीं है । यह वर्ग विना किसी प्रतिबन्ध . के उत्पादन करते हुए अपनी निजी सम्पदा का स्वामी बना रह सकेगा।
- (iii) वार्यनिक ब्राधार—<u>इन ब्राधार पर प्लेटो ने अपने साम्यबाट को निर्णय कार्य</u> (Specific Function) के सिद्धान्त द्वारा पुष्ट किया है। <u>स्तिक अनुसार जिन व्यक्तियो</u> को जासन का महुत्वपूर्ण एव विजेष कार्य सीपर ग्या हो, उन्हें अपने कार्य में बाघा खब्दा विद्या अपने नाले तभी सीसारिक सम्बों से इसी प्रकार वचना चाहिए जैसे ईब्बर ही भक्ति से बने एक सामंक या सन्यासी को बर, पत्नी, वच्चे, मम्पत्ति या साँसारिक माया-मोह से दूर रहना चाहिए

प्लेटो के साम्यवाद की व्याख्या

्प्लेटी अपने साम्यवाद को, राज्य के दो अल्पसल्यक वर्गी-गामको तथा सैनिको तक हो-मीमित रखता है। वह तृतीय बढे वर्ग के लिए माम्यवादी व्यवस्था की कोई आदश्यकता महमस नही करता । प्लेटो की यह साम्यवादी योजना दो भागो मे विभाजित है-

- (1) सम्पत्ति का साम्यवाद, एवम्
- (2) परिवार श्रयवा स्त्रियो का माम्यवाद ।
- (1) सम्पत्ति का साम्यवाद (Communism of Property)— प्लेटो जासको ग्रीर सैनिकों के लिए सम्पत्ति का निर्देश करता है। यह इन दोनो वर्गों को नामहिक रस से सञ्च के जीनभावक-(Guardian Class) के नाम से सम्बोधित करता है। उसका विश्वाम है कि सम्पत्ति एउ बहुत बटा भाकपंश है जो किसी भी व्यक्ति को अपने पद ने विचलित कर सकती है। सम्पत्ति पर जामको का

व्यक्तिगत स्वामित्व समाप्त किया जाना चाहिए जिससे उनके मन और मस्तिष्क से सम्पत्ति के प्रति भीह को मिटाया जा सके । वह शासको के लिए अन या सम्पत्ति को अर्तितक वतलाते हुए कहता है कि एक व्यक्ति के हाथ मे सम्पत्ति और शासन की शक्ति केन्द्रित रहने से वह पथन्नष्ट होकर भीपए। परिस्थितियों उत्पन्न कर सकता है। अत सम्पत्ति की शासक की व्यक्तिक से अनग रखना ही अयस्कर हैं। शासक तथा सीनिक नया निर्मा स्वामित्व की श्रीवकारी नहीं वन सकते । वैयक्तिक या सामृहिक रूप से इनका एक इन्य भूमि पर भी स्वामित्व नहीं होना चाहिए। भूमि तथा उसकी पदावार के केवल उत्पादक ही अविकारी हैं। अभागवक-वर्ग के पास अपने तिलों घर भी नहीं होने चाहिए। कोटो इनके तिए ऐसे श्रिवित में इहने की व्यवस्था करता है जो सदेव खुके एव सार्वजनिक हों। अपनी गिरपब्तिक में सासकों की जीवनवर्क्ष का वर्षान करते हर उसने लिखा है—

्र प्रथम तो जितनी कम से कम <u>व्यक्तियत सम्पत्ति नितान्त सावश्य</u>क है, उससे अधिक सम्पत्ति उनेंमें से किसी को भी नहीं रखनी चाहिए द्विसरे, किसी के पास ऐसा घर अथवा अण्डार (कोष) नहीं होना चाहिए, जो सबके स्वेच्छापूर्वक प्रवेश के लिए नित्य खुला न रहता हो। उनकी भोज्य सामग्री इतनी मात्रा मे ग्रीर ऐसी होनी चाहिए जो कि सयमी एव साहसी योद्धा, भटो के लिए उपयुक्त हो । यह उनको नागरिको द्वारा सुनिश्चित एव सुनिर्धारित ढग से उनकी सरक्षकता वृत्ति के हुए से इतनी मात्री में मिलनी चाहिए कि न तो वर्ष के बन्त में बावश्यकताबों से ब्रधिक वचीरहे और किसी ही पड़े । युद्ध शिविर मे रहने वाले बोद्धाबो के समान उनका भोजन एव रहना सामूहिक होना चाहिए। रही सोने-चांदी की बात तो इसके विषय में हम उनसे कहेंगे कि सोना और चांदी तो उनको अपने देवताओं (ईश्वर) द्वारा नित्य ही ग्रपनी जात्मा के भीतर प्राप्त है अतः उनको मत्यंलोक की निम्न कोटि की घातु की कोई आवश्यकता नहीं है। मत्यंलोक की घातु के मिश्ररण द्वारा अपने को अपवित्र करना उन्हें सहन नहीं होना चाहिए।" सारे नगर निवासियों में से इन्हीं के लिए सोने-चाँदी को हाथ में लेना ग्रथवा स्पर्श करता, या उनके साथ एकप्र एक छत के नीचे रहना या प्रामुणणों के रूप में उनकी अपूर्त अगी से घारण करना अथवा सोने-चांदी के वाजों का पीने के लिए उपयोग करना धर्वध द्वीगा (इस प्रकार रहते हुए वे अपनी भी रक्षा कर सकेने और अपने नगर की भी, परन्तु जब अभी भी वे अपनी अभिन, सन और सर् उपाजित कर लेंगे तब वे अपने अन्य नागरिक-जनों के तहावक <u>बने रहते</u> की प्रमेशा-डव पर हेणपूर्णे अथ्या<u>चार करने वाल कासक (Tyrant) वन जाएँ</u>गे । उनके जीवन के सारे दिन नागरिकों से छुणा करने में और उनके द्वारा घुणा किए जाने में, उनके विरुद्ध कुचक रचने में, उनके द्वारा रचे कुचको का पात्र बनने में तथा बाह्य वैदेशिक शत्रुओं की अपेक्षा जान्तरिक शत्रुओं के भय से जस्त रहने में ही बीतेंगे ग्रीर उस प्रकार ग्रन्त में वे ग्रपने तथा ग्रपने राष्ट्र के सर्वनाश का मार्ग प्रशस्त करेंगे।".

प्लेटो के जुपरोक्त कथन में सम्मति के साम्यवाद के राज़नीतिक तथा ब्यावहारिक प्राप्तर पर जोर दिया गया है। एससे उसकी यह मान्यता प्रकट होती है कि ग्राप्तिक वोर राजनीतिक दोनों प्रकार की सिक्यों की प्रकृत आप कि उसकी यह मान्यता प्रकट होती है कि ग्राप्तिक वोर राजनीतिक दोनों प्रकार की सिक्यों की प्रकृत अप के सिक्यों के प्रकृत करते हैं। है इसरे ग्राप्त में सासन की स्वच्छता तथा ग्राप्तिक शक्ति का एक नीकरण । सम्बत इसी धारणा ने माण्टेस्स्यू (Montesque) के शक्ति गुण्यकरण सिद्धान्त (Theory of Separation of Powers) की पृष्ठकृतिम प्रस्तुत करने का कार्य किया है। वेपर ने ग्रिखा है कि एक ही हाओं में राजनीतिक एव धार्षिक ग्राप्तियों के एकीकरण ने विश्वा है विश्व पर वस देते हुए मार्स ने एकीकरण ने प्रविक्त करने का जन्म दिया है। यही सिद्धानि है जिस पर वस देते हुए मार्स ने त्राप्त का प्रविक्त होते हैं। प्राप्ति का प्रविक्त होते हैं। प्रमुत्त हार्य के किए अप वर्गों को प्रजाप करते हैं। राजनीतिक ग्रीर ग्राप्तिक ने प्रविक्त होते हैं। प्रमुत्त हार्य के किए अप वर्गों को प्राप्त करते हैं। राजनीतिक ग्राप्त के प्रयुक्त हुए उसेटर ग्राहता है कि ग्राप्तिक कि स्वामों में राज हुए खारिक जनते में कोई ग्राप्त न वें ग्राप्त की राजनीतिक श्राप्त में कोई ग्राप्त न वें ग्राप्त की राजनीतिक श्राप्त में कि प्राप्त के स्वामों हो है कोई ग्राप्त कि स्वामों है कोई ग्राप्त में त्र की राजनीतिक श्राप्त में कोई ग्राप म वें ग्राप्त की राजनीतिक सत्ता के स्वामों हो है कोई ग्राप्त कि स्वामों हो है कोई ग्राप्त के स्वामों हो है कोई ग्राप्त के स्वामों स्वाम के स्वामों हो है कोई ग्राप्तिक हिता व रही।

प्लेटी के साम्यवाद के राजनीतिक उद्देश्य को नेवाडन ने ग्रग्नांकित शुन्दों मे प्रस्तुत किया है

"ऐनेरों की धट एड मान्यता थी कि जानत पर धन का गुहुत खराव प्रभाव पश्ता है। इस बुराई को दूर करने का प्लंटो को पड़ी उपाय स्था कि जाई कि सिपाहियो मीर जासको का सम्बन्ध है, पन का ही मान्त कर दिया जाए — जासको के लोभ को दूर करने का एकमात्र यही उपाय है कि ज्वके प्राप्त कोई स्थान कर हमा के प्रमुद्ध के अपने न पह सके । यासक अपने नागरिक कर्मध्यो के प्रमुद्ध नहीं है। स्पार्टी के तथार प्रमुद्ध के उपयोग या स्थापार करने का अधिकार नहीं या। स्पार्टी के इस उदाहरण का प्रमुद्ध के उपयोग या स्थापार करने का अधिकार नहीं या। स्पार्टी के इस उदाहरण का प्रमुद्ध के उपयोग या स्थापार करने का अधिकार नहीं या। स्पार्टी के इस उदाहरण का प्रमुद्ध के प्रमुद्ध के अपने प्रमुद्ध के प्रमुद्ध के अपने प्रमुद्ध के प्रमुद्ध का प्रमुद्ध के प्रमुद्ध के

परिचार प्रथवा परिनयों का साम्यवाद (The Communism of Family or Wives)—
प्लेटो ने ग्रीभभावकगण के लिए निजी सम्मिन का नियंध करने के साथ-साग्र उन्हें निजी परिवार का
स्थान कर सारे राज्य की अपना बृहद परिवार मानने के लिए कहा है। प्रतमें प्लेटो का उद्देश्य यह या कि
शासन और वैनिक वर्ग कचन के समान कामिनी के मोह से भी मुक्त होकर अपने कर्त्तव्या का पालने करें।
व उनके कारण प्रयोभगों एव शामकर्यों के वशीभूत होकर निज कर्तव्या की उपेक्षा न करें।
वेदा कि परिवार का मोह धन के मोह से अधिक प्रवन होता है और ममुष्य इसके लिए ग्रनेक
प्रकार के ग्रनुचित और ग्रनिक कार्य करने के लिए भी तैयार हो जाता है।
स्वाहन के शब्दों से,
"सम्पत्ति की भीति ही प्लेटो विवाह का भी उन्मुलन करता है। यहाँ भी उसका यही उद्देश्य है।

<sup>1</sup> सेबाइन : पूर्वोक्त, प 55-56 -

<sup>2</sup> Harmon Political Thought from Plato to the Present, p. 39

प्लेटो का विचार है कि मोह पारिवारिक स्नेह बन्धनो के कारण जन्मता है। यदि णासक परिवार के प्रति अनुरक्त होगे, तो वे राजकाज की ओर पूरा ब्यान नहीं दे सकने । सन्तान सम्बन्धी चिन्ता व्यक्तिः को स्वार्थी एवं सकीण वनाती है। यह सम्पत्ति सम्बन्धी आफ्रीक्षा से भी प्रविक धानक है। यरों पर बच्चो की शिक्षा-वीधा का पूरा प्रवन्ध नहीं हो सकता । यरों की शिक्षा वच्चों को इस योग्य नहीं बना सकती कि वे राज्य की पूरी निष्ठा के साथ सेवा कर सकें। "1 पून सेवाइन के हो थाव्यो में, "विवाह के सम्बन्ध में प्लेटो का एक और भी उद्देश्य था। पुरुष प्रायः बडी नाष्यकाड़ी से सम्भोग करते है। इस तरह की नापरवाही यरेलू जानवरो तक में भी नहीं पाई जाती र्यक्ति नी वाहि की उसति तभी हो सकती है, अविक उसके उसके सम्बन्ध की सम्भाग करते है।

्विस्तार के उन्भूतन के पक्ष से प्लेटी का एक तक और है और बहु है नारी-जाति की विद्युच्छि।
प्लेटी के समय मे यूनान में नारी-जाति की दशा प्रत्यन्त छोजनीय थे। उन्हें घर की चाहरदीवारी से वाहर नही निकलने दिया जाता था। उनका कार्य-क्षेत्र मकान की टीवारो ग्रीर पित्वार की जंजीरो से जकड़ा हुआ था। प्लेटो की यह मान्यता थी कि नारी-जाति के दत्यान के लिए उनका कार्यकी अर्थिक व्यापक श्रीर विस्तृत होना चाहिए। यह तभी सम्भव है, जबकि परिवार अथ्वा खिलाह अवस्था को हिंस सामान कर एथेन्स में स्थित की अर्थिक व्यापक श्रीर विस्तृत होना चाहिए। यह तभी सम्भव है, जबकि परिवार अथ्वा खिलाह अवस्था को ही सामात कर दिया जांग। प्लेटो ने विवाह के अन्त की चवाने और वच्चो का पालन-पोपए करने तक ही सीमित थे। प्लेटो के विवार में यह अपूर्वित था। इनके कारण राज्य अपने छोचे मांवी संस्कां की सेवाड़ों से विवार में यह अपूर्वित था। इनके कारण राज्य अपने छोचे मांवी संस्कां की सेवाड़ों से विवार से पह अपूर्वित था। इनके कारण राज्य अपने छोचे मांवी संस्कां की सेवाड़ों से विवार हो व्यापा । प्लेटो स्त्री प्रवार सेवाड़ों से विवार हो व्यापा । उनके विवार से स्वर्ण में इतनी योगवा है कि वे राजनीतिक तथा सैनिक कार्य तक में भाग से सकती हैं। सरक्षक वर्ग की महिलाएँ पुरुणों का सारा काम कर सकती है। इसके लिए जरूरी है कि उन्हें पुरुणों की सी विवार मिस और दे हारे परेल काचों से खें। से खें।

उपरोक्त धारणायों के ब्राधार पर प्लेटो पुस्तिर या पत्नियों के साम्यवाद की योजना वनाता है। ग्रुगे इस सिद्धान्त का स्वरूप वतास्में हुए उसने कहा है— "सरक्षक स्त्री-पुत्रों में कोई भी अपना निजी घर (परिवार) नहीं बतायगा। कोई भी किसी के नाव व्यक्तिमत रूप में महवास नहीं कर सकेगा। वामक स्विया तब लासक पुत्रों की समान रूप से पत्नियों होगी, उनकी सन्ताने भी समान रूप से सवकी होगी और न तो माता-पिता अपनी सन्तान को जान सकेंगे और न सन्तान माता-पिता कों।" (रिपविवक, पृष्ट 133)। स्पष्ट है कि प्लेटो की साम्यवादी व्यवस्था के अनुसार क्त्रीभावक वर्गे के व्यक्तियों को विवाह करके स्थाई रूप से परिवार वसाने को प्राचा नहीं है। सुन्दर, स्वस्थ और उनकी पत्नि हो राज्य की आवश्यकतानुसार सन्तानोत्पादन के लिए अस्थायों रूप से विवाह कर सकेंगे और उनवे पैदा होने वाले विद्यु राज्य के सरकाण में पाले जाएंगे। वास्तव में प्लेटो, सर्वोत्तव पत्नि को राज्य की सेवा के लिए मही करने और उनहे उच्चतम शिक्षा प्रदान करने के लिए ग्रहिष्ट पारियों को राज्य की सेवा के लिए मही करने और उनहे उच्चतम शिक्षा प्रदान करने के लिए ग्रहिष्ट पारियों को राज्य की सेवा के लिए मही करने और उनहे उच्चतम शिक्षा प्रदान करने के लिए ग्रहिष्ट पारियों को प्रवाद के स्वतन्त्र करना वाहता था। इस प्रकार उसके हारा विवाह-सस्थाम का उन्नुलन नारी प्रविकारों के समर्थन का एक जवरदस्त दावा था। इसने नारी को पुरुष के स्तर पर उठाया और उसके विवेक प्रधान स्वभाव को स्वीकार किया।

सार रूप में कहा जा सकता है कि प्लेटो ने अपने परिवार या पत्नियों के साम्यवाद की योजून तीन कारखों से प्रस्तावित की थी—

तह परिवार के <u>पार्तक एवं सकीरांता</u>वादी क्षत्र प्रभावों से प्र<u>शिभावक वर्ग को मु</u>क्त रखना वाहता था ।

<sup>1</sup> सेबाइन ' पूर्वोक्त, पृष्ठ 57

2. वह नारी की मुक्ति तथा समानाधिकार का पक्षपाती था।

3 जन्म मन्त्रात-प्राप्ति के लिए प्रजननशास्त्र की शेष्ट से प्लेटो को यह व्यवस्था झोन्छनीय प्रतीत होती पी।

उत्तम मन्तान पाने के निष् ह्यो पुन्य का चीन राज्य विक्रिश्च श्रीवाकाल में होना चाहिए। अतः प्लेटो ने यह अवस्था की है कि, "हिन्धु" 20 वर्ष की अवस्था से लेकर 40 वर्ष की अवस्था तक राष्ट्र के लिए मन्तान उत्पन्न करेंगी और पुन्य पूर्ण योवन को प्राप्त कर लेने के बाद 25 वर्ष को अवस्था में लेकर 55 वर्ष को अवस्था तक राष्ट्र के लिए सन्तान पैदा करेंगे।" इस अवस्था से पहले मन्तान उत्पन्न करने वालों का कार्य अवैश्वानिक, अधामिक श्री अन्यावपूर्ण होगा। इस जिम्हीरित अन्यन-प्रवस्था ने पहलों प्रवस्था में विज्ञ प्रथा प्रतान को अवस्था प्रवस्था में पान की अर्था प्रतान की अर्था प्रवस्था प्रवान को प्रथा सन्तान को उद्यान किसी के साथ मर्यादित सहसास की न्वतन्त्रना होगी, किन्दु इस अवस्था में गर्म को जन्म न लेने-देने की अ्यवस्था भी की जाएगी।" (रिपटिनक, पुट्ठ 158)।

माता-पिता का जान न होने पर पिता-पुत्र आदि विज्ञ सम्यन्धों का ज्ञान कैसे हो सकैगा-इसका ममावान प्लेटों ने यह वह कर किया है कि-"पुरुष वर वनने के बाद सातवे मास से लेकर दमकें मास तक के मध्य में उत्पन्न हुए बच्चों को नर होने पर पुत्र और मादा होने पर पुत्रों कहेगा और वे सन्ताने उसको पिता कहेगी और इसी प्रकार वह इनकी स्तानों को गीत कहेगा और वे उनके नमुदाय की स्त्रियों एव पुरुषों को दादा-वादी कहेगे तथा वे सब बच्चे जो कि एक माता-पितामों के मशुदाय के प्रजनन काल में उत्पन्न हुए हैं, एक-दूसरे को भाई-यहित मानेंगे।" (रिपब्लिक, पुष्ट 158)। प्लेटों का विचार है कि इस व्यवस्था से उत्पन्न सन्ताने ज्वस्थ एवं सम्बन्ध होगी और राज्य एक विशास मुद्धम्य का हम बारण करके एकता की और बढ़ सकेगा।

कुट्टम्ब का ह्वा वारण करके एकता जी ब्रोह वह सकेगा।
प्रवंटों के साम्यवाद की विशेषतार्थ किटि के स्मीन्ट्यवाद कि किटिंग के साम्यवाद की विशेषतार्थ किटिंग के साम्यवाद की विशेषतार्थ किटिंग के साम्यवाद की विशेषतार्थ के ब्रन्तगंत, नाहें वह माम्यवाद समित्त को ही या

्रान्ता क लान्या<u>त जात स्थान जात के अलगण, जाह वह जान्यवाद समास की ही या</u> प्रित्यार अथवा विचाह का, यह <u>पारत्या सिनिहत है कि आन्धारिनक चुराइयों को दूर करने की विचा</u> में बहुत कुछ किया जा सकता है। प्लेटो की चिकित्सा में प्राध्यासिक प्राहारस्थम पहला और मुख्य उपचार है, पर भौतिक पदार्थों की निमंग शत्य-किया भी उसका एक साधन है। पूकि प्राध्यासिक हुराइयों के साथ भौतिक दशाएँ गुँची होती है, श्रत प्लेटो को लगता है कि भौतिक दशाएँ ग्राध्यासिक जुराइयों के कारता है, और इसीलिए वह जीवन की भौतिक दशाशों के श्रामुल-सुधार का पोषक है। प्लेटो का विश्वास है कि साम्यवादी व्यवस्था में ग्रारिक जीवन के लिए सबसे अनुकून परिस्थितियाँ होती है। श्रिक्ता-योजना की भीति प्लेटो के साम्यवाद का उद्भव भी त्याय के नाम पर हुआ है और यहाँ भी प्लेटो का चरम लक्ष्य है—प्राध्यास्थिक जल्ला प्लेटिन स्थार है। अप्राहम के सम्यवाद का चरम लक्ष्य है—प्राध्यास्थिक जल्ला प्लाप्त स्थार स्थार्थन के सम्यवाद का उद्भव भी त्याय के नाम पर हुआ है और यहाँ भी प्लेटो का चरम लक्ष्य है—प्राध्यास्थिक जल्ला प्लाप्त स्थार स्थार्थन स्थार करने स्थार करने स्थार के स्थार करने स्थार है। स्थार के नाम पर हुआ है और यहाँ भी प्लेटो का चरम लक्ष्य है—प्राध्यास्थिक जल्ला प्लाप्त स्थार स्थार स्थार करने स्थार करने स्थार करने स्थार करने स्थार करने स्थार स्

(अ) प्लेटो का साम्यवाद एक साध्य नेही अपितु साधन है। "उसका माम्यवाद केवल सरकार एव जासक नर्ग, के लिए है तथा उसका उद्देश्य उन रुकावटा जार प्रलोभनो को दूर करना है जिनके द्वारा राज्य मे न्याय की स्थापना में वाधा पढ़ती है।" साम्यवाद खेटो के लिए उसकी स्थापन जार का साम्यवाद का

<sup>1</sup> बार्कर. पूर्वीक्त, पुष्ठ 317

78 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो क्यू इतिहास माम्यापाद का उद्ध्याता

नहीं अतः यह भावश्यक है कि वे जीवन के आधिक पक्ष का परित्याग करें, क्योंकि जीवन का यह पक्ष वासना ग्रथवा क्षुधा तत्त्व की ही बाह्य ग्रामिथ्यक्ति है। इस प्रकार, मन के उच्चतर तत्त्वों की राज्यों में जो उचित स्थिति है, उससे साम्यवादी जीवन का अनिवार्थ सम्बन्ध है। यहाँ साम्यवादी जीवन का अर्थ उस जीवन से है जो ग्रायिक प्रेरणाओं से मुक्त हो । दार्शनिक प्रकृति का साधन, जिसमे विवेक-तत्त्व का प्राधान्य है-वह विशेषतः आवश्यक शर्त है। साम्यवाद के विवेक यो तो निद्रा मे निश्चल निस्पद पडा रहेगा और यदि वह सिकय भी हुआ तो वासना अथवा क्षुषा उसके काम मे रुकावट डालेगी और उसे स्वार्थ-पूर्ति के कामों में प्रवृत्त करेगी। साम्यवाद विवेक के शासन की प्रावश्यक शर्त ही नही है, वरन विवेक का प्रकटीकरए ही साम्यवाद के रूप मे होता है। विवेक का अर्थ है क्रिस्वार्थता । इसका ग्रिभिप्राय यह हम्रा कि जो व्यक्ति विवेक से श्रनुप्राशित होगा वह श्रात्म-परितोप को ही ग्रपना लक्ष्य बना कर नहीं चल सकता ग्रपित, ग्रपने ग्राप को बहुत्तर इकाई के कल्याएं साधनों मे लगाते हुए चलना होगा। प्लेटो ने व्यक्ति की स्वार्थ-रहित ग्रीर परोपकारी भावना को श्रेष्ठता देने के लिए केवल सम्पत्ति को ही नही, अपित स्त्रियो और बच्चो तक को साम्यवाद के अन्तर्गंत ले लिया ताकि सरक्षक वर्ग परिवार के सुख-वन्धन मे न सडकर देश-सेवा मे रत रह सक्छिलेटो की साम्यवादी व्यवस्था का उद्देश्य राज्य का हित-साधन है, न कि उससे सम्बन्धित वर्गों का

कित्री को साम्यवादी व्यवस्था वस्तुत एक मनोवैज्ञानिक आधार पर आधारित है जिसका र्भार उद्देश्य मानव-प्रकृति को विकृति की ग्रोर से ले जाने वाली बाह्य सस्थाश्रो और उनके भौतिक सुखों का निषेध करना है। उसकी विवाह-व्यवस्था का ध्येय धार्मिक ग्रथवा प्रेम एवं ग्राकवण ग्रादि न हों कर केवल राज्य के लिए स्वस्य सत्तानोत्पत्ति है। विवाह के स्थान पर वह स्वतन्त्र सेनस सम्पर्क पर बल देता है। प्लेटो ने अपने साम्यवाद में स्पष्ट किया, है कि केवल पुरुष ही शासन के अधिकारी नहीं है, बल्कि स्त्रियों भी. इस क्षेत्र मे पुरुषों के समकक्ष हैं। उसने स्त्रियो तथा मुख्यों की श्रायु को भी निविचत किया है और उसी प्रवस्था के मध्य गीनाचार से उत्पन्न हुए बच्चो को जैथ माना है।

प्लेटो के साम्यवाद की ग्रांधुनिक साम्यवाद से तुलना

मैक्सी ने लिखा है कि, "प्लेटो साम्यवादी विचारो का मुख्य प्रेरणा-स्रोत है श्रीर रिपेब्लिक में सभी साम्यवादी और समाजवादी विचारों के मूल बीज मिलते हैं।" किन्तु यह धारणा पूर्णत सत्य नहीं है। वास्तव में दोनों विचारों एव व्यवस्थायों में समानता बहुत कम है ग्रीर असमानता बहुत -ग्रधिक । प्लेटो के साम्यवाद और ग्राधूनिक साम्यवाद की समानताओ और श्रसमीनताओ त्तलनात्मक चित्रसा वास्तविक स्थिति को स्पष्ट करने मे उपयोगी होगा।

समानतार्थे 'जुल्य की खुलना कि च्याकित के खास्तित्व की महत्त्व की महत्त्व 1. जैटो ने प्रपने प्रावश राज्य की तुनना में व्यक्ति के प्रस्तित्व को महत्त्व न देते हुए यह

माना है कि मिनुष्य राज्य से रहकर ही अपने उद्योग की पूर्ति सरतात से कर सकता 🗗 श्राष्ट्रीत साम्यवाद में भी व्यक्तित राज्य रूपी माणीन का एक पुत्री मात्र है, जिसे राज्य हारा निविध्द कार्य करने होते हैं।

होते हैं।

देशी कि मिनुष्य प्राप्त प्राप्त के प्रतिक्ष करने कि स्वाप्त करने के से महत्त्व नहीं दिया है। मानर्सवाद-

साम्यवाद भी श्रानियमित श्राचिक प्रतियोगिता में कोई स्थान मुक्केश्वेता । किट्टी पर अधिक ० १० व्यक्ति 3. प्लेटो ने श्रपने साम्यवाद में ध्यक्ति के श्रीचेकारों पर ब्यान न देकर उसके कर्तव्यो पर ग्रधिक वल दिया है। ग्राधुनिक सास्यवाद भी व्यक्ति पर इतने कर्त्तव्य बारोपित करता है कि वह ग्रपने अधिकारों से विचत-सा हो जाता है।

Maxey : Political Philosophy, p. 55.

4. प्नेटो के साम्यवाद की योजना काल्पनिक ग्रीर अध्यावहारिक है। मार्क्सवादी योजन का भी यदि गहराई भीर विस्तार से विश्वेषण करें तो वह अध्यावहारिक ठहरती है। ब्लेटोबाबी औ आधुनिक होनो हो साम्यवाद नीमित क्षेत्र में ही बेक्का हो सकते हैं, ब्यायक शेक में नहीं। इस्किर पीड़िक केंद्रिक में में बित की स्वाप-नीयन पर स्थिन ने देन दे वहीं मूल प्रेशिकी का बहिल्कार किया है तथा उनके मनोवैज्ञानिक विश्लेषणा की उपेक्षी, की है। मार्क्स ने भी व्यक्ति का बहत-कूछ भव्यावहारिक भीर मनोवैज्ञानिक चित्रण करते हुए उसकी स्वार्थी वृत्ति पर व्यान नही दिया है दोनो ही सान्यवाद ध्यक्ति के काम, सचय म्रादि मूल प्रदृत्तियों की उपेशा करते हैं। مراكز ومن المراكز المراكز

देता है-नैतिकता और ग्राध्यात्मिकता के पहलू को ही स्पष्ट करता है। ग्राधुनिक साम्यवाद श्री प्रधूरा है, क्योंकि उसमें नौतिकवाद तथा माथिकवाद को ही प्रधानता दी गई है। व्याधिकारि की

7. प्लेटो उच्च दो वर्गो वे िनजी सम्पत्ति रखने पर प्रतिवृत्य लगाता है। ब्राधुनिक साम्यवाद

भी व्यक्तिगत का विद्येषी है।

त का वियेषी है। সুদহানা থক্তবার নি ক্রিয় বিশি ৪. बोटो का साम्यवाद दार्शनिक राजा के प्रधिनायकवाद में प्रिश्वास रतता है, आधुनिक साम्यवाद का विश्वास भी सर्वेहारा वर्ग के प्रधिनायकविद्ये हैं निम्यान के उद्देश ।

9. प्लेटो के साम्यवाद का एक मुख्य उद्देश्य किंच-तीच तथा वर्ग-भेदो को मिटाकर एकता की स्थापना करना है। ब्राधुनिक साम्यवाद भी पूँजीबाद के शव पर सबको-समान- ब्राधिक\_स्तर प्रदान करना चाहता है, ताकि राज्य में एकता ग्रीर एकह्वता स्थापित हो, सके । स्थ शास्त्र की

10 दोनो ही साम्यवाद राज्य को मुसगठित और सुद्ध बनाना चाहते हैं।

11 दीनो ही साम्यवाद स्त्रियो ग्रीर पुरुषो की स्वतन्त्रता तथा उनके समान ग्रविकारों के समान ग्रविकारों के समान ग्रविकारों के

ग्रसमानताएँ :

1. प्लेटो के साम्यवाद का रिष्टकोस शान्यारिमक, विस्थानादी और विरक्तिमलक है जिसमे मानव-मस्तिष्क तथा नैतिक पहलुत्रो पर ही ग्राग्रह है। यह ग्रमिभावक वर्ग नि स्वार्थ रूप से राज्य की रक्षा और एकता के लिए कार्य करेंगे। शासको और सैनिको को सम्पत्ति और परिवार से बचित इसलिए किया गया है कि उनका जीवन उत्कृष्ट और श्रेष्ठ हो ।

 (सके विपरीत ग्राधुनिक साम्यवाद का दुष्टिकोण भौतिकवादी, ऋन्तिकारी तथा प्रगति-श्रील है। यह मानवता को ग्राशावाद का सन्देश देता है ग्रीर हुंहोत्मक ग्रीर भौतिकवाद से विश्वास रखता है, किसी ब्राच्यात्मिक सत्ता मे नहीं । यह कान्ति द्वारा सर्वहारा वर्ग की तानाश्यही का पोषक है। वर्गहीन और जातिविहीन समाज की स्थापना इसका प्रयना प्रगतिशील लक्ष्य है।

को प्लेटो का साम्यवाद भासक और सैनिक वर्ग पर ही लागू होता है, उत्पादक वर्ग पर नहीं उत्पादन के साधनो पर उत्पादक वर्ग का एकाधिकार स्थापित किया गया है, किन्तु उपभोग की वस्तुश्री के वितरण का ग्रीधकार शासक-वर्ग के पास है। प्लेटो के साम्यवाद मे बौद्धिक ग्रीभजात्य-तन्त्र को प्राथमिकता प्राप्त है, साम्यवादी विचारधारा को नहीं । इस विचारधारा को दूसरी रक्षा-पक्ति के रूप मे प्रस्तावित किया गया है और पंजीपित वर्ग सुरक्षित है।

ग्राधुनिक साम्यवाद मे किसान ग्रीर मजदूर वर्ग के लिए ही साम्यवादी योजना प्रस्तानित है) उत्पादन के साधनो और वितरण तथा उपभोग की व्यवस्था पर भी राजकीय नियन्त्रण रखा गया है, किसी वर्ग-विशेष का नही । इस प्रकार वर्तमान साम्यवादी व्यवस्था किसी वर्ग-विशेष के लिए न होकर सारे समाज के लिए है-ऐसे समाज के लिए जो वर्ग-विहीन और जानि-विहीन होगा । ग्राधनिक साम्य-

ताद में साम्यवादी विचारधारा को सर्वोच्चता प्रदान की गई है।

बिद्धों के साम्यवाद में वर्ग निहित है और साथ ही इसमें राज्य का भी लोग नहीं होता। आधुनिक साम्यवाद में वर्ग-विहीन समाज की व्यवस्था है, इनमें सर्वेहारा वर्ग की तानाशाही के बाद राज्ये के लोग हो जाने का विधान है।

पि प्लेटो के साम्यवाद में सामाजिक परिवर्तन तार्किक <u>ढग से होता</u> है जबकि आधुनिक

साम्यवाद मे सामाजिक परिवर्तन एक ऐतिहासिक श्रुनिवार्यता है।

जिटो का साम्यवाद एक दार्शनिक अथवा राजनीतिक साम्यवाद है। जिमका प्रधान नहेंग्य सी हित-साबना है। इसके विवरीत आधुनिक साम्यवाद, आधिक साम्यवाद है जिसका मूल वहेंग्य शोधरा का उन्मूलन है। अस्प्रकरता छोटो के साम्यवाद के जन्म का कारए। है जबकि आधुनिक सम्यवाद आधिक समानता की उपज है।

(क्<u>लेटो के साम्यवाद की प्राप्त</u> का मार्ग <u>मिनारित्यक है</u> जबकि <u>प्राध</u>निक साम्यवाद की प्राप्ति का मार्ग कान्त्रि और प्रचार है। आधूनिक साम्यवाद प्रेटो की भांति ब्राह्म-स्ययम और प्राप्त-

नियन्त्रण के साधनों का उद्घोप नहीं है।

 $\mathbf{C}_{1}$  (लेंद्रो के साम्यवाद में राजनीतिक एवं आविक शक्तियों को पृथक पृथक हाथों में सौपा गया है। इसके विपरीत आधुनिक साम्यवाद में दोनो शक्तियों को पृथक नहीं माना गया है। यह राजनीति तथा अर्थ को पर्यायवाची मानवा है।

समूहीकरण जैसी कोई वात नहीं है।

49, प्लेटो का साम्यवाद उच्च वर्गो को प्रधानता देता है, आधुनिक साम्यवाद निम्न ग्रीर क्रिक वर्गो को पहुला कुलीन तन्त्र का पोपक है, दूसरा कुलीन तन्त्र का विरोधी ग्रीर तथाकथित 'जनतन्त्र' का पोपक ।

10 प्लेटो का साम्यवाद सुधारवादी हैं। यह न्याय की स्थापना द्वारा सुधार् ना आकाँकी

है। ग्रा<u>धनिक साम्यवाद का</u>न्ति के माध्यम से परिवर्तन का पोषक है।

12 प्लेटो का साम्यवाद एक राज्य तक ही सीमित है जो यूनान नगर राज्य की पृष्ठभूमि में ही सम्भव है। उसके विपरीत आधुनिक साम्यवाद। सम्पूर्ण विशव का कायाक्रस्य करना चाहता है, यह प्रन्तराष्ट्रीय है।

19 प्लेटो का साम्यवाद विभिन्न वर्गों मे सामञ्जलय और एकता स्थापित करता है जबिक साधितिक साम्यवाद वर्ग-सथप को अनिवाय मानते हुए उसके द्वारा ही वर्ग-विहीन समाज की स्थापना का हामी है।

, 19 - प्लेटो के साम्यवाद में कार्य के विशेषीकरण पर वल दिया गया है और विभिन्न वर्गों में

कार्यं का विभाजन किया गया है। प्राधुनिक साम्यनाद का ग्राग्रह सामूहिक कार्य पर है।

अत हम देखते हैं कि <u>प्लेटो के प्राचीन और मार्स के वर्तमान सास्यवाद</u> मे मोलिक अन्तर हूँ। तेलर (Taylor) ने यह सत्य ही लिखा है—"रिपब्लिक के समाजवाद और सास्यवाद के सम्यव्य में बहुत कहा जाने के बावजूद भी वस्तुत, इस ग्रन्थ में नं तो सामाजवाद पाया जाता हूँ ग्रौर न कही सास्य-वाद मिलता है।"

प्लेटो के साम्यवाद की ग्ररस्तु द्वारा ग्रालोचना

प्लेटों की साम्यवादी योजना की एक और अरस्तु ने आलोचना की है, तो दूसरी ओर वर्तमान हिन्दुकीया से भी उसके अध्यावहारिक एवं अमनोवैज्ञानिक पक्ष-सामने आए हैं। अरस्तु के प्रमुख आलोचना-विन्दु अप प्रकार हैं।

्लेटो की मम्पत्ति-विचयक साध्यवाद को यीजना समाज मे सबर्प और फूट की प्रवृत्ति को बढाने वाली है। वैयन्तिक सम्पन्ति मे व्यन्तिगत स्वार्य का एक क्षेत्र अलग होता है, ब्रत पारस्परिक कलह का एक प्रमुख कारण स्वतः ही दूर हो जाता है, लेकिन प्लेटो के साम्यवाद में इस तरह के वैयक्तिक क्षेत्र की ग्रनिश्चितता के कारण विवादों को बढावा मिलेगा। इससे समाज की उन्नति को धकता पहुँचेगा। समाज की वास्तविक प्रगति सम्पत्तिशाली व्यक्तियो द्वारा विकसित विविध रुचियो द्वारा ही हम्रा करती है। विविद्राता का श्रात

प्लेटो का साम्यवाद विविधता का सन् है और विना विविधता के बौद्धिकता का विकास नुद्वी हो सक्रवा एकता में अनेकल्व ग्रावश्यक है, यदि निर्जीव एकक्ष्यता स्थापित की गई तो वह हानि-कारक तथा घातक होगी। व्हान-पार्टी कि अक्षा कि अविद्युक्त की अविद्युक्त की

. बोटो ने सम्पत्ति के गए। की अवहेलना की है। सम्पत्ति को एक ब्राई, एक अवगरा तथा पर्यञ्जप्ट करने वाली एक दुर्बलता मात्र बताना भ्रामक है। सम्पत्ति तो एक गुरा, एक प्रेरणाशन्ति श्रीर एक स्वाभाविक ग्रावश्यकता है। सम्पत्ति परिवार का एक ग्रावश्यक ग्रग है जिसके विना स्वस्थ ग्रीर सुखी जीवन सम्भव नहीं हो सकता । सम्पत्तिं ग्रहरा करूने का भाव ही च्यक्तियों को गौरव की . अन्भित देता है। रापादन कीर बितर्ग में रेंड क्या अन्यात न 4. प्लेटो की साम्यवादी व्यवस्था से उत्पादन ग्रीर वितरण मे एक-सा ग्रनुपात नहीं रहता । वे व्यक्ति जो कठोर श्रम के द्वारा श्रधिक जत्पादन करते है उतना ही प्राप्त कुरेंगे जितना कि कम श्रम

करने वाना व्यक्ति, यह अनुनित है। क्रितिहासिक आचार दीपरें।

5 रोटो का सम्पत्ति सम्बन्धी साम्यवाद ऐतिहासिक ग्रावार पर भी दोषपूर्ण है। यदि सम्मति की साम्यवार एक श्रेष्ठ व्यवस्था होती तो समाज इसे स्वीकार करता और इतिहास उसते अवग्रत होता । जिस व्यवस्था को समाज दुकराता है, उसकी अपूर्णता स्पष्ट है हिन्हर्गास्त्र उस्ति में उद्ध होता । जिस व्यवस्था को समाज दुकराता है, उसकी अपूर्णता स्पष्ट है हिन्हर्गास्त्र उस्ति में उद्ध होता । जिस व्यवस्था को साम्यवादी व्यवस्था को सायवादी व्यवस्था को सायवादी व्यवस्था की सायवादी करता है

वे बुराइया सम्पत्ति पर स्वामित्व को समाप्त करने से नहीं मिटेंगी। इस व्यवस्था से मनुत्य के मन से ईंप्यों, हेष, सघष, लालच और शोपण श्रादिं की भावनाएँ समाप्त नहीं हो पाएँगी। इन मानसिक रोगी का उपचार तो मानसिक ही होना चाहिए। २10212161 रिक

प्लेटो का सम्पत्ति का साम्युवाद अ<u>ज्यावहारिक है</u> जिसे लागु करते से अनेक नवीन और ग्रधिक भीपए। समस्याओं का जन्म होगा । वह व्यक्ति के व्यक्तित्व की समाप्त कर उसे एक स्वचालित

यन्त्र मात्र वन् देग्रा राज्य हे अस्तिल की यथतरी

व्यक्तित्व और परिवार को कुचल कर एकता की स्थापना के प्रयत्नों को उचित नहीं कहा जा सकता । यह व्यवस्था तो राज्य के प्रस्तित्व को ही खतरा पहुँचाती है । राज्य सुमस्त सस्याग्री की एक नरवा है, और परिवार ऐसी राज्य रूपी सस्या की एक इकाई है कीन 9 प्लेटो की स्त्रियों के सामूहिक स्वामित्व की योजना से यौन-क्षेत्र में प्रराजकता उत्पन्त

हो जाएगी। एक सुन्दर स्त्री को प्राप्त करने की कामना अनेक पुरुप करेंगे और तब स्वभावत: संघर्षी ग्रीर विवादों का जन्म होगा । पितनयों के साम्यवाद के कारण उसल्य घुरणा ग्रीर हेप का घर श्रीत्रवया व प्रतिमता पर भीषण आधा वन जाएगा।

र प्लेटो का परिचार या स्त्री सम्बन्धी साम्यवाद मानव नैतिकता और पविश्ता पर भीपरा आधात करने वाला है। पिता को पुत्री, माता को पुत्र और भाई को विहन -का ज्ञान न होने से कोई किसी के भी साथ सहवास कर मकता है जिससे पशुह्मान में पाई जाने वाली होतिक असक्तानता जनम नेगी। असारिपिसिन्म केप स्में अन्टर्सरों के अरु (गे स्मर्स स्में

11 प्लेटो हारा सार्वेटिक रूप ने बच्चो है भरण-पोपल ग्रार जिला की व्यवस्था बाखीचना करते हुए अरस्तू का कहना है कि अनावालय के बानकों के ममान ही सार्वजनिक क्ष से न<u>तो बच्चो को उच्च शिक्षा-दी</u>क्षा दी नासकेनी और न ही सनमे नागरियों के गुर्ही की भरा ना सकेगा।

12. प्लेटों के साम्प्रवाद में उत्पादक वर्ग ही उत्तेशा की गई है, जो अनुसंस्था का प्रविकांत भाग होता है। साथ ही यदि यह ज्यवस्था अच्छी है तो इसे पहले श्रीमण वर्ग पर ही लाग किया जाना पृहिए <u>या जो ग्र</u>ामिभावक वर्ग की अपेका कम ज्ञानी ग्रीर कम दिशित होता है।

राज्यों को वर्षों में विभवत रूरके प्लेटी स्वमं ही उसकी एएता सो प्रस्त-वस्त निहारता है।

क्ष सरिवार ब्लेके व्यक्ति र निकार मन्द्र अध्या व है। एक प्रात्मा की ग्रभिव्यक्ति का उत्तम स्वान ग्रीर गीन सम्बन्धों के नियमानुनार संघानन की एक धनुतासित नत्या है। जिस समाज मे, जिसमे प्रपने तथा अन्य व्यक्तियों के समन्त प्राकृतिक ग्रीर सामाजिक संबंधी का जान होना है अपराध कम होते हैं परन्तु उस समाज में, जहाँ सम्बन्ध होने ही नहीं, घटनाएँ लीर भपगंध बहुत अधिक हो जाएँगे। अति किट्याबारमी

15 प्लेटो का नान्यवाद प्रतितियानाभी है। यह ममाज हो प्रगति की ओर न ते जाकर , पीछ की छोर से जाता है। यिवाह नी जिस प्रतार की खबर या हो गई है, वह प्रश्नीर हात की वर्षर जीतियों की प्रयासों का ब्यान दिनाती है। पिछी जिस्सी के उद्देश भी हैं। भार्मीय स्वास्तार्थ पर करों के उस्तार्थ 16 राज्य द्वारा लेक को पुरासी के हमाराज्य पर करों में अपना होने पुरासी के

के उबाहररागे हो मानव समाज पर नागू करना न उपयोगी ने नकता है और न ही बाँछनीय।

🤄 के साम्यवाद की ग्राधनिक ग्रालोचनाः

(1) प्लेटो के मान्यवाद की वर्तभाव प्रालीचनाएँ भी बहुत-कुछ नहीं है जो ब्रस्तू ने की गुड़तव में प्लेटो ने मानव-प्रकृति का बढ़ा पुज्याबहारित और अमनोवैशानिक अर्थ लिया है) उसने इस थ्यं की उपेक्षा कर दी है कि राज्य की तरह व्यक्ति का भी वाक्तित्व है। राज्य व्यक्ति की सामाजिक आध-यकतायो की पृति करने का एक माधन है और इमे ब्यक्ति की प्रकृति तथा आवश्यकतायों का व्यान रखना चाहिए । व्यक्ति एक उद्देश्य है जबकि राज्य इस उद्देश्य की पूर्ति का साधन है, किन्तु लिटी ने तो राज्य को सम्भ्य वना दिया है।

प्नेटो ने मनुष्य की मून प्रवृत्ति का भी विलंजुल विपरीत पक्ष लिया है। उसकी मम्मिन गर्व परिवार मम्बन्धी माम्यवाद कोरा काल्पनिक है, जा बटाय क घरावल पर खरा नहीं उतरता । ननुष्य एक मामाजिक प्राणी है पीर महमे स्विक सामाजिकता, का प्रारम्भ उसे अपने परिवार में ही प्राप्त होता. है। यदि व्यक्ति को पारिवारिक नुख से वैचित रक्षा जाएगा तो उसमे ज्वासीनता ग्रीर कटुना घर नर लेगी ग्रीर वह भ्नेह, फम्एा ग्रादि के भावों के प्रति विरक्त हो जाएगा। उसमे ऐसी मनोवैज्ञानिक प्रवृत्तियो टा विकास होगा कि वह निराजामय और दिगगी हो जाएगा जिसे बन्याय. दुराचार त्व अनुचित कार्य वर्ते में कोई सकोच नही होगा।

(3) प्लेटो की विवाह-मूगर योजना 'के ग्रनेक पक्ष है. प्रनेक प्रयोजन हैं। वह अच्छी सन्तान पैदा करने की योजना है, वह स्त्रियों के उद्घार की योजना है, वह परिवार के राष्ट्रीयकरण की योजना है। उनका उद्देश्य है कि नन्तृति सुधरे, स्त्रियो को और साथ ही पुरुषो को भी अधिक स्वतन्त्रता मिले ताकि वे अपनी क्षमताओं का अधिकतम विकास कर सर्के ये उर्देश्य ऐसे हैं जिनसे हम आसानी में महमत हो सकते हैं. पर उसके माधन स्वीकार करना कठिन है। ) स्त्रियों के उद्धार की योजना से वहतो को सहानुभूति हो सकती है, पर योजना के मूल में जो तक है वे सन्देह पैदा करते है। याखिर स्त्री-पुरुष में सिर्फ यही भेद नहीं कि पुरुष बीज डालता है और स्त्री गर्भ मारण करती है। स्त्री की स्त्रीत्व कोई अलग-यलग चीज नहीं होती कि वस केवल इसी नाते वह पूरुप से भिन्न है। हत्री तो अपनी प्रहृति ने परिवार का प्राण होती है जीर इस वार्त की भूतने का अर्थ है परिवार का प्राणान्त । विनित्र

वात है कि प्लेंटो यह मूल्य चुकाने को तत्पर है। प्लेटो भूल जाता है कि प्रकृति से ही स्त्री का प्रपता एक विशिष्ट कार्य है और यह कार्य शिक्षु पालन-केन्द्र को सीपना उसे कभी स्वीकार न होगा। उसके वच्चो को वहे होने में लस्या। समय रागता है, पालन-पोपए। के विना उनका काम नहीं चल सकता, प्रतः यह काम स्त्री को जिन्दगी भर तक करना होगा। प्रविवाहिता नारी ससार के उन्मुक्त कर्म-क्षेत्र के उत्तर सकती है, विवाहिता स्त्री का जीवन-कम उसके लिए तैयार रहता है थीर निश्चय ही किसी थी पाज्य का सर्वे साम स्त्री को नीति यह कभी नहीं हो सकती कि मानुत्व का ग्रन्त कर दिया जाए। राज्य का तो यह पुनीत कर्त्तव्य है कि वह मानुत्व को एक विशिष्ट कार्य माने, समाज के प्रति एक देन स्वीकार करे। इसी में न्याय की/सिट्टिंट हैं।

क्ट्रिंट की यस्वाई और राज्य नियम्तित विवाहों की योजना भी अध्यावहारिक है।

माँ-बच्चे के सम्बन्ध की तरह पति-पत्नी के सम्बन्ध का भी आजीवन महत्त्व होती है और यह असम्भद्द है कि स्त्री-पुरुष वस सम्भोग के निए एक-दूसरे से मिलें और फिर अपनी-अपनी राह चल दे। उनके

कि स्त्री-पुरुष वस सम्भोग के निए एक-दूसरे से मिलें और फिर अपनी-अपनी राह चल दे। उनके

कि स्त्री-पुरुष प्रयोजन केवल यही नहीं होता, अपितु वे 'जीवन-मैत्री' के लिए एक-दूसरे से मिलत हैं,

दोनों के समान हित ही उनके परिएय-सूत्र का आधार वनहीं है। जीवन को सही विशाम अजिल वालें आं अप्रेक प्रभाव है उनमें से एक है-साचल विवाह की मित्री अध्याह स्वाह प्राध्यारिमक सयोग। वृस्तुत

क्तेरों में विवाह-सूत्र के सच्चे स्वरूप के प्रति न्याय नहीं किया है 'त्रीर न ही उसने परिवार के मैतिक

मूल्य, महत्त्व एव शावुक्यकता को ही समक्ता है। किया

(5) श्रिष्ठ एक बन्धावहारिक और प्रहूरणात्मक बात है कि न्यांक निजी सम्पत्ति पर अधिकार नृ रखें ब्रार राज्य हारा निर्मित बेरेक्स में भीजने करें । यह तो उनके मांच एक प्रकार के कैदियों और दासी का सा व्यवहार होगा और उनकी अपनी कोई स्वतन्त्र उच्छा नहीं रहेगी। ऐसु साम्यवाद ससत्त्रों में पेश्व कि एक सम्बाद को जन्म देगा। उन्हें कि जह जिस सच्ची आहम अपनी को प्रमास्त्र प्रकार के स्वतन्त्र के सम्बाद का एक गम्भीर दोप यह है कि जह जिस सच्ची आहम आवान।

्रिट्टी के साम्यवाद का एक गम्भीर दीप यह है कि वह जिस सच्ची आरम-भावना को जगाना चाहता हैं, उसी के खाबार को नष्ट करके वह उसकी सम्भावना का अन्त कर देता है \ यह अ्वित को सोचन के सदस्य के रूप में काम करने और सामाजिक इच्छा को जामव्यक्ति करने का अधिकार अर्थोत् आवश्यक प्रिस्थितियाँ नहीं देता । जोटो व्यक्ति के लिए उस सब का निष्य कर देता है जो उसके चिन्तन और कमं-कोत्र की तथा किसी मी इच्छा की अभिन्यक्ति की आवश्यक परिस्थितियाँ है ।

(7) (नेटो की माँग है कि व्यक्ति राज्य से निचले स्तर की किसी व्यवस्था ध्रयवा योजना सेन्अपने आपको अभिन्न नहीं करेगा। यह मान्यता इतनी ऊंची है कि मनुष्य उस तक नहीं पहुँच सकता। प्रत्येक व्यक्ति प्रपने आप को एक अपेलाकृत निचली योजना प्रीर सकूचित व्यवस्था से प्रभिन्न कर लेता है और वैसा किए विना रह नहीं सकता। यह व्यवस्था या योजना है परिवार।

(8) स्त्रियों और बच्चों का <u>साम्यबाद एक और द्रांद्र से जी प्रव्यावहारिक</u> है किवल सन्तानोत्पत्ति के लिए ही दार्शिक जासक योनाचार करें, यह सम्भव नहीं लगता। प्रथम तो यह प्रावश्यक नहीं है कि किनी दिवीप प्रवस्था के पुष्प के साथ केवल सन्तानोत्पत्ति के लिए ही भिले और यहि ऐसा हुए सेन, जाने नजीं एक प्रवस्था ऐसी या जाएगी जबिक वे परिचार बमाने लग जाएगें। फिर जी वार्शिनक अपने बच्चों को पहचानने तगेंगे तो प्रवश्य ही पक्षपात भी होगा और इस प्रकार इस व्यवस्था के जो हुमेंय प्लेट्टों हो रखें हैं वे प्राप्त नहीं हो सकेंगे।

(9) र्व्लटो का साम्यवाद प्रजातानिक न होकर प्रभिजनतानिक (Aristocratic) है। उसके राज्य से केवल दार्शनिक राजा-रानियाँ ही शासन करेंगे। उसके साम्यवाद का सिद्धान्त राज्य के तृतीय उत्पादन वर्ग पर नहीं लागू होता क्योंकि वे निजी सम्पत्ति का उपभोग कर सकेंगे एव परिवार के साथ रह सकेंगे। इसी प्रकार प्लंटो साम्यवाद की योजना करते समय नागरिकों के बहतस्यक को इस

व्यवस्था रे ब्रह्मता रखता है। उमका सम्यक्ति मम्बन्धी माम्ययाद केवा सरक्षक तथा पामक वर्ष के जिए ही है और इममे राज्य में दो वर्ग उत्पन्न होकर ममाज तथा समानता की स्नापना को खायात . पहुँचेना।

प्लेटो के साम्यवाद का रूप : ग्रर्द्ध-साग्यवाद

प्लेटो के साम्यवाद का रूप है, उम रूप में उमें माम्यवाद नहा गया है। इस सन्दर्भ में

प्रो वार्कर ने प्रपुना विद्वत्तापूर्ण विवेचन प्रस्तृत किया है-"त्तेटो का साम्यवाद सम्पूर्ण सामाजिक इकाई की गस्था नहीं है। जिस गमाज मे उनकी स्थापना होगी, उसके आधे से कम लोगो वर और आधे ने कही कम पदार्थी पर उसका असर पड़िगा। इसमे व्यावहारिक ग्रीर सैद्धान्तिक <u>दोनो कठिनाइगी उठ छडी होती</u> है। पहली व्यावहारिक कठिनाई यह है कि साम्यवाद की जो व्यवस्था समाज के एक भाग पर लागू होनी है, उनका व्यवहार मे व्यक्तिगत सम्पत्ति की उस व्यवस्था के साथ कैसे सगन्वय हो सकेगा जो समाज के जाप हिस्मी पर गायू होती है ? यदि व्यक्तिगत सम्पत्ति फूट का कारण है तो तीगरे वर्ग के सदस्यों में भी उसे अयो रहने दिया जाए ? उसके कारण इस वर्ग में फूट की प्रदेश्चि पनपेगी और चूँकि सरक्षक भौतिक सावती से विचत-होंगे, ग्रत हो सकता है कि वे उस वर्ग के लडाई-अगड़े रोकने में ग्रसमर्थ रहे जिसके पास सम्पत्ति का वर्ष हीगा। यह बात भी ग्रासानी से ममझ मे नहीं ग्रासी कि ग्राध्यातम-पत्र के जो परिक मम्पत्ति से ग्रीर उसके स्वामित्व से जिनत प्रेरागाओं में भी वचित होंगे, व मामान्य नोगा के कमी और उनकी प्रेरणाओं को कैसे समझेंगे और कैसे उन्हें वक से रखेंगे र्हम व्यावहारिक कठिनाई के की रखेटो की योजना की सीद्धान्तिक कठिनाई प्रस्फुटित होती है। प्रश्व उठता है कि क्या श्रद्ध-साम्यवाद की पहित प्लेटो की ग्रपनी मूल स्थापनाग्रो का तर्कमगत् निष्प्रपं है और नया राज्य के सभी वर्गों पर लाग्र होने वाली मामान्य साम्यवाद की व्यवस्था जन मूल स्थापनाथ्रो के अधिक अनुक्षप नहीं होती ? स्पष्ट है कि इस प्रथम का उत्तर इस बात पर भी निर्भर है कि प्लेटो की मूल स्थापनामी का वास्तविक स्थरूप बमा है ? प्लेटो मान लेता है कि मानव-मन के तीन तत्त्वों के अनुरूप ही राज्य में तीन वर्ग पाए जाते है। वह यह भी मान लेता है कि जिस प्रकार मन के प्रत्येक तत्त्व को अपने नियत काम तक ही सीमित रहना चाहिए, उसी प्रकार राज्य के तीनो बगों को भी मन के जिस-जिम तत्त्व के अनुरूप हो, उसी तस्त्र के कार्य-कलापो की सीमा को अपनी सीमा समझना चाहिए। इस तरह, प्लेटो शासक और योद्धा वर्गो के लिए तो साम्यवादी पद्धनि की व्यवस्था करता है ग्रीर उत्पादक वर्ग के लिए व्यक्तिगत सम्पत्ति की पद्धति भी । इसका ग्रावार यह है कि शासक और योद्धा वर्ग विवेक तथा उत्साह के जिन तत्वों का प्रतिनिधित्व करते है उनके कियान्वयन-के लिए तो आवश्यकता है माम्यवाद की और उत्पादक वर्ग जिस वासना या शुवा तत्त्व की अभिव्यक्ति करता है उनके लिए जरूरत है व्यक्तिगत सम्पत्ति की । यदि हम यह मूल सिद्धान्त स्वीकार कर लेते है और इस प्रकार त्रि-वर्ग-व्यवस्था की धारेणा लेकर चलते है जिसमें प्रत्येक वर्ग मन के एक भिन्न तत्त्व की अभिव्यक्त करता हो, तो हम अर्द्ध-साम्यवाद की उसी व्यवस्था पर जा पहुँचेंगे जिस पर प्लेटो पहुँचा था। हम-सामान्य साम्यवाद की व्यवस्था तभी पा सकेंगे-जब हम भिन्न स्थापना से ब्रारम्भ करे। हम कह सकते है कि यदि व्यक्तियों के रूप में हम मब के मन मे तीन तत्त्व होते है तो समाज के अग-भूत सदस्य होने के नाते भी हम सब मे तीन तत्त्व होते है-यद्यपि यह सम्भव है कि किसी मे एक तत्त्व की प्रवलता होती है तो किसी मे दूसरे की, और हम यह भी कह मकते है कि यदि हम सब में तीन तत्त्व है तो हमें छूट होनी चोहिए कि हम उन तीनों से कॉम से शीर इसके लिए जो परिस्थितियाँ श्रावश्यक हो वे हमें मिले। इसका परिएगमें एक ग्रोर तो यह होगा कि सरक्षकों में क्षुचा ग्रथवा वासना 'सिक्रय होशी जिसके फलस्वरूप सरक्षक आधिक गतिविधि में भाग लेंगे श्रीर विशिष्ट साम्यवाद का त्याग कर देंगे जो उन्हें इस गतिविधि से रोकता है, और दूसरी और यह होगा कि उत्पादक वर्ग मे विवेक सिक्तिय होगा जिसके फलस्वरूप उसके भी सहविवेक का विकास होगा

भीर परि इस िलान के दिल सारपारिया स्थित सर्ग है तो यह भी सामान्य साम्यवाद में भागीवार प्रमेश । महित्य पत्र इस ने नके करें, यहि इस मान से कि विवक्ष सब में पाया जाता है भीर सभी में इस मिलत होने के दिल होने के विद्यास पर भी मात्र में कि तब में विवेक्ष के सित्य होने के तिष् सम्यवाद का निकास सकते हैं जो उस होने से विवेक्ष के स्वित्य होने के तिष् सम्यवाद का निकास सकते हैं जो उसहे स्वया मुद्दा होने स्वयाद का निकास सकते हैं जो उसहे स्वयाद का मिलत होने स्वयाद का मिलत होने स्वयाद का मिलत होने स्वयाद का स्वयाद का मिलत सकते हैं के स्वयाद कर होने सह स्वयाद की स्वयाद की स्वयाद स्वयाद

वार्तन के बनुसार, उरनेत. रियेनन के प्रकास में, "इस बात की ज्यारमा की कोई प्रावश्यकता नहीं है कि स्ति हो साकारम मान्य शर की ज्यारम का बनी नहीं पहुँचा। मीधी सब्जी बात यह है कि इस कर की अवस्था न मी उसके सामान्य मिदानों के समृत्य ही है और न बह उन मिद्धानों का कि समृत्य ही है और न बह उन मिद्धानों का निक्त की हो भक्ती है। यह दीव है कि स्तेशे ने एकता कर दिया है और एकता की बेदी पर उन्हों-पूप्त में भेड़ को ज्योगार कर दिया है, कि स्तेशे में एकता कर दिया है और एकता की बेदी पर उन्हों-पूप्त में भेड़ को लोगार कर दिया है, कि स्त्र के स्ति भी सहरा कर दिया है। यह अवस्था की की निव इस तान के बोया होते है उनमें कोर सेप सानव ज्योग होते है उनमें कोर सेप सानव ज्योग होते है उनमें कोर सेप सानव ज्योग सेप स्त्र की अवस्था होते है उनमें कोर सेप सानव ज्योग सेप स्त्र होता है—उन भी उत्तमा देव विश्वास है। जूकि इसे माम्यवाद को उनमें के उत्तर सामू परना है, "ते के अवर स्त्रीर मिर्फ उन्हीं के अवर सीर मिर्फ उन्हीं के अवर सीर मिर्फ उन्हीं के अवर सामू परना है, "ते

रियह्लिक मे श्रादर्श राज्य (The Ideal State in 'The Republic')

प्लेटो के नमय पूनान में जो राजनीति क सराजनता ज्याप्त थी, उनी की प्रतिक्रियास्वरूप उनने एक 'प्रावर्ण राजव की करमना कर उने 'रिपहिन्क' में प्रस्तुत जिया है। प्लेटो बाहुता चा कि उनके राजनीतिक ऐने हो जो प्रस्ता जीवन क्या है धीर 'सन्' वया है—उने ममज पाएँ और तत्वश्वात् यह नमज कि राज्य का नगटन किन प्रकार किया जा नकता है। प्लेटो का 'प्रावर्ण राज्य' सभी यान यात नमज की की नाम क्यानों के जिए एक प्रावर्ण का प्रमृतीकरण है। उसने वास्तविकता पर ध्यान न देकर पावर्ण की की ने हत्वना अपने उन प्रत्य में की है और उसी प्रावर्ण के हेतु उसने राज्य के सभी पहुत्यों पर विचार किया है। उसके 'प्रावर्ण पावर्ण को कत्वना स्वत्य के सभी पहुत्यों पर विचार किया है। उसके 'प्रावर्ण पावर्ण को कत्वना करते हैं। उसने वास्तविकता के उसका चित्र की प्रमृत विक्र का सम्य पहु नहीं सीचता कि उसका चित्र विवार के सम्य जनका समय पहु नहीं सीचता कि उसका चित्र विवार के सम्य जनकी स्वाय प्रस्तुत करने का प्रयत्न करता है। सीचें ने भी प्रपत्न परावर्ण की कत्वना करते समय उनकी ध्यावहारिकता की उपेक्षा की है।

यद्यपि प्लेटो के विवाग में ज्यावहारिकता की कमी है, लेकिन हमे उस पृष्ठ-भूमि को नहीं भूलना चाहिए, जिनने उसके मस्तिष्क में 'ब्रादक्ष राज्य' की कल्पना जाग्रत की । प्लेटोकालीन यूनानी समाज में जो प्रराजकता व्याप्त थी, उसी के निराकरण हेत उसने एक प्रादक्ष राज्य की कल्पना की । उसने देश में ज्याप्त तिकालीन दोगों को देशकर ही उनको दूर करने के लिए उसने 'ब्रादक्ष राज्य' की रूपरेखा तैयार की और वह राजनीति से दर्गन की प्रोर उनमुख हुमा 1 उसने राज्य के लिए यह ग्रावश्यक समझा कि शासन का प्रधिकार केवल ज्ञानी दार्शनिकों को ही होना चाहिए जिन्हें 'ब्राच्छे' या 'शुभ' का विस्तृत ज्ञान है । राज्य का स्वरूप—राज्य ग्रार व्यक्ति का सम्बत्ध ।

<u>प्लेटो व्यक्ति ग्रीट राज्य में जीवाण धीर जीन का</u> सम्बन्ध मानता है। उसका विश्वास है कि जो गुण ग्रीर क्रिशेषताएँ ग्रत्य मात्रा में व्यक्ति में पाई जाती है वे ही विशाल रूप में राज्य में पाई जाती हैं। राज्य मूलत मनुष्य की ग्रास्मा को बाह्य न्वरूप हैं, अवित् ग्रास्मा (चेतना) ग्रपने पूर्ण रूप मे जब बाहर प्रकट होती है तो वह राज्य का स्वरूप धारण कर लेती है <u>राज्य ध्यानत को ध्वमेप्यता</u>झो का विराट रूप है। ब्यक्तियों की चेतना और गुण ही राज्य की चेतना का निर्माण करते हैं। व्यक्ति की सस्याप्त स्वरूप हैं। उदाहरण के लिए राज्य के कानून व्यक्ति के विचारों से उत्पन्न होते हैं, म्याय जनके विचार से ही उद्भुत हैं। ये विचार ही विधि-सहिताधों और न्यायालयों के रूप में मृतिमान होते हैं।

प्लोटो ने यह वर्तलाया है कि मनुष्य की आत्मा में तीन तस्व होते हैं— विवेक, उत्पाह श्रीर कुमा (Reason, Spirit and Appetite)। (मारमा में मूख, खुमा अवना चुगुझा (Appetite) का अध्येदिक बस्व होता है, उससे व्यक्ति में राग, हेव, प्रेम, वासना, अपने शरीर को सुखी और सन्तुष्ट करी की नाना इच्छाएं, आक्रांकाएं और अभिवासाएं उत्पन्न होती है। (दूमरा तस्व विवेक् अथवा दुद्धि (Reason) का है। इसके दो कार्य है— इसके कारण मंगुष्य ज्ञान प्राप्त करना चाहता है और उसके हारा अपने वातावरण को समकता है। वह मनुष्यों को वत्काता है कि उन्हें कौन-से कार्य करने वाहिए और कौन-से नहीं। यह प्रेम करने में सहायक होकर मनुष्य को एकता के सूत्र में बोसता है, अतः ये तस्व राज्य के लिए अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है (इन दोनो तत्त्वों के बीच में 'साहस' प्रयवा 'उत्साह' (Spirit) का मुख्य या तस्व है, इसरे शब्दों में अभिवर्श की प्ररूपा वेता है। महत्वाकांका थोर प्रतिस्पर्द की भावागा इसते उत्सन्त होती है। यह, गुण विवेक का स्वाभाविक सार्थी है। इकि कारण मनुष्य प्रयाय में प्रणा करता है और त्याय का मांच वेता है। जेटें ने इसे दुद्धि या विवेक् (Reason) का सहनामी कहा है। आत्म-के स्वर्थ में यह विवेक् का प्रक्ष वेता है। मनुष्यों में अन्याय का प्रतिकाद करने तथा का स्वीकार करने की यह भावना उत्पन्न

करता है।

प्रोचित का कहना है कि माननीय बात्मा मे पाए जाने वाले ये तीनो गुण अथवा तस्य राज्य में भी पाए जाते हैं। इन्हीं के आधार पर राज्य का निर्माण होता है। जिन प्रकार व्यक्ति हारा किए जोने वाले सारे कार्य आत्मा से प्रेरणा लोते हैं उसी प्रकार राज्य के सभी कार्यों का उद्भव उन्हें निर्माम करने वाले मनुष्यों की आसाओं से होता है। दोहते के ज़ब्दों हो, ''अज्यों का जन्म बुझों या चुद्दानों से नहीं अपित उनमें वसने वाले व्यक्तियों के चरित्रों से होता है।'' शिर् व्यक्तियों का राज्य भी वीर होता और विष्मुक्त का नपूसक। जिस गुज्य के लोग और विष्मुक्त का नपूसक। जिस गुज्य के लोग और विष्मुक्त का नपूसक। जिस गुज्य के लोग और विष्मुक्त एक ही, वह राज्य नैतिक शिष्ट से पूर्ण नहीं हो सकता। विवास करती है जिसमें भेद नहीं किया जा सकता। विवास करती है जिसमें भेद नहीं किया जा सकता। विवास करती है

है। राज्य यनेक परिताम्को की चेतना है, सत यह अधिक स्पष्ट भीर व्यापक है

लेटो का विचार है कि वे उपरोक्त तीनो मुण सभी लोगों में एक समान नहीं होते । कुछ व्यक्तियों में सुधा या वासना की प्रधानता होती हैं, कुछ में साहस की और कुछ में विवेक की। उसी प्रधान पर राष्ट्र प्रधान के स्वान के हिन्द की सिनत हैं — उस्तावक वर्ग, मैं निक् वर्ग थीर वार्षितक वर्ग । कि लोग आते हैं को पूरी तरह से बुमुला या वासनाचों अथवा उच्छायों के विषोग्त होलर कार्य करते हैं। इसमें असिक क्षावक्ता, कुछक, ख्याताओं आवि आधार है। इसमें असिक धानव मितता है। इसरा वर्ग उन लोगों का होता है जितने साहस या उस्ताह की प्रधानत रहती है। इन्हें थोदा या तीनक कहा जा तकता है। इन्हें असे साल से प्रमन्तिक होने हैं। इन्हें थोदा या तीनक कहा जा तकता है। इन्हें असे साल से प्रमन्तिक होने हैं। इन्हें असे समाज से प्रमन्तिक होने के कारण वे सच्चे अर्थ में तात्वविक प्रधान वर्ग उन लोगों का होता है जी विवेक अनव आता है। इसराव करते में संविधिक प्रानव आता है, इसलिए वे समाज का बासन चलाने के लिए सबसे अधिक उपयुक्त होते हैं। बुाई के काव्यों से, "त्लोटो मानव-मन के तीन तस्वों (वासक, जब्दों) से, "त्लोटो मानव-मन के तीन तस्वों (वासक, जब्दों) करीटो में संविधिक प्रानव

है निर्माण में किस तरह से पार देश है। ब<u>हु सब के दिश्यन महरा का,</u> जो किया भी सुमय उस सुध्दि का निर्माण करते हैं किये हम राज्य रहते हैं, <u>वर्कसम्ब किस विद्या प्रस्तुत करता है।</u> जब यह वारी-बारी से एक तद्य मो नेता है पौर क्यम ने निम्मनम में उत्पादम को होर बढता है तो उसकी राज्य रेवना में ऐतिहासिक पहीन का पाशमा होता है कियु, यह विकं सामाम है। प्लेटो को तर्बव प्यान रहता है कि इसने प्रश्येक तत्त्व में जो विभेवताएँ ब्रारोपित की है, वे उसके तमय के एवेन्स से ले भी गई हैं।"

इम तरह प्रयमे उपरोक्ता विचारो द्वारा प्लेटो यह स्पष्ट करता है कि राज्य व्यक्ति का

विराट्रप है।

्लंटो के ग्रादर्ण राज्य का निर्मा**ए** 

जिन प्रकार नन प्रथवा मान तैय घात्मा का निर्माण वासना, साहत ग्रीर विवेक् के तीन गहनी से हुआ है, उसी प्रकार राज्य को उत्पन्न करने में भी तहन सहायक होते हैं।

(1) ब्रानिक तस्य (The Economic Factor)

(2) मैनिक तस्व (The Military Factor)

(3) बार्गनिक सहय (The Philosophic Factor)

िक्रापिण सत्य—जब प्लेटा थ्रपन बादर्रा राज्य का निर्माण करता है तो सबसे पहले उस व्यायक मनज, पर निवार करना है जो उसके प्रस्तित्व के जिन् व्यावश्व में १ । यह वासना प्रवचा क्षुष्ठा तत्त्रों को राज्य का प्रारम्भिक प्रायाद गानुकर अपना विवेचन श्रव करता है और फिर यह दिखाता है कि उसके किसी न किसी रच में साहबर्ख निवित्त होता है । (वासना अर्थास प्रायक तत्त्व से अभित्राय यह कि उसके किसी न किसी रच में साहबर्ख निवित्त होता है । (वासना अर्थास प्रायक तत्त्व के अभित्राय यह कि उसके किसी न किसी रच में साहबर्ख निवित्त होता है । इसके अर्थन होती है और उसके साहबर्ध के सहयोग की प्रवेच होता है । मानव-जानि के भोजन, यहन, आवास आदि की विभिन्न आवश्यकताएँ राज्य को खायक्यक बनाती हैं । मानव-जानि के भोजन, यहन, आवास आदि की विभिन्न आवश्यकताएँ राज्य को खायक्यक बनाती हैं । मानव-जानि के भोजन, यहन, आवास आदि की विभिन्न आवश्यकताएँ राज्य को खायक्यक बनाती हैं । मानव-जानि के भोजन, यहन, आवास आदि की विभिन्न आवश्यकताएँ राज्य को खायक्यक वाती हैं । मानव-जानि के भोजन वस्तु में का उत्यावनों को सहयोग देवर आदिक मानवित्ता है । बानि के सावक निवान सरलता से हो जाना है और मान का स्तर भी जेवा दिला है । मानव की प्रावच्यकताओं की वृद्धि के साव-साव आवश्यकताओं को पूर्ण करने वाल लोगों के बृत्त का भी विस्तार होने तगता है । समाज में वबई, सुनार, जुहार, ज्यावारी विकार का अपित हो । इसी के जनर मारा सामाजिक जीवन टिका है और असकी प्रक्रिय स्थावन की यह आवश्यकता ही साव के प्रधार है । इसी के जनर मारा सामाजिक जीवन टिका है और उसकी प्रक्रिया स्थावन की सिद्धान्य पर आवारित है । जनक कार्य-वित्राजन के सिद्धान्य पर आवारित है । अन विश्व करी विद्धान की स्वर्ध कार्य-विश्व की सिद्धान की सिद्धान विश्व करी विद्धान की सिद्धान विश्व की सिद्धान पर आवारित है । अन कार्य-विश्व विद्धान पर आवारित है । अन विश्व करी विद्धान पर आवारित है । अन विश्व की विद्धान विद्धान

जब कार्य-विभाजन (Division of Labout) तथा विशेषीकरस्य (Specialisation) के
प्रति चित्र स्वते हुए लीगे ग्रंपेने कार्यों का कुथवतापूर्वक सम्यादन कर बुस्तुकों का प्रधिकाधिक उत्पादन
करते हुँ तब कर्ग-गर्ने 'स्वी स्थिति हो नाती है कि प्रत्येक व्यक्ति केवल-एक कार्ये में ही रुचि रुचने
वगता है ग्रीर वह भी ऐसे कार्य में जिसमें उसकी योग्यता अधिकतम हों। ऐसी स्थिति में 'पूक्त व्यक्ति
एक कार्य' (One man one job) का सिद्धान्त व्यापक हो जाता है। सेवायों के आदान-प्रदान से
सबकी आवश्यकताओं को पूर्ति हो पाती है। प्लेटों का कथन है कि आवश्य राज्य-की स्थापना के तिल्
आवग्यकताओं की सर्वीतम तुष्टि और वेबायों के सर्व्यक्ति सावग्यका है।

क्षित्र राज्य एक जैविक इकार्य और नैतिक समग्रता है ग्रंत प्रत्येक का यह कर्त्रच्य है।

्षूर्ण राज्य एक जायक इकाइ आर नातम समग्रता ह अत अर्थक को यह कृत्यय है कि वह अर्पना-प्रयुक्त काम रीक कंप ने करे, प्रधिकत्म योग्यता के साय करे और इसके प्रति सर्वय सजग रहें । प्लेटों के मतानुसार यही न्याम (Justice) है और इसी न्याय-भावना के अनुसार काम करते रहते पर राज्य की ग्रावश्यकताएँ भनी-भांति पूर्ण होती हैं । प्लेटों के शब्दों से, "प्रत्येक ज्यक्ति सर्वेव उसकी प्रकृति के श्रनुकूल एक ही कार्य में लगाया जाए, प्रत्येक व्यक्ति एक ही व्यवसाय करे, धनेप कार्य

न करे, तुभी सारा नगर-राज्य एक ही होगा।"

 सैनिक तस्य — राज्य-निर्माण करने वाला दूमरा वर्ग 'सैनिक' वर्ग है । आर्थिक तस्य राज्य के सगठन का सबल तत्त्व नहीं कहा जा सकता । "केवल श्राधिक श्रावश्यकताएँ पूरी करने वाला राज्य तो ग्लॉकन के शब्दों में, केवल ग्रपना पेट भरने मात्र से सन्तुष्ट होने वाला ग्रूकर-राज्य (A City of Swine) होगा ।"1 एक राज्य में सभी नागरिकों का चरित्र, प्रधानत ग्राधिक नहीं होता । मभी लोग स्थूल जीवन से सन्तुष्ट होने वाले नही होते । अनेक लोग जीवन की लिलत, मुरम्य ग्रीर कलात्मक वस्तुओं के लिए लालायित रहते हैं। इस प्रकार ग्रावण्यकताएँ बढ़ती और जटिलतर होती जाती है तव राज्य ग्रात्म-निर्भर नही रह पाता और उसे <u>मपनी श्रावण्यकताओं की पूर्ति हेत</u> ग्रथिक मुन्भाग की जरूरत पडती है। ऐमी स्थिति में वह ग्रपने पडौसी राज्यों के भू-भाग की <u>ओर ताकते जगता है, जिसका</u> परिसाम होता है-युद्ध । इस तरह लालसा युद्ध का मूल है और राज्य का एक प्रधान कार्य पर्याप्त म-सेत्र को प्राप्त करना घाँर उसे अपने अधिकार में बनाए रयना है। इस कार्य हेतु तथा युद्ध की सम्भावना और उससे रक्षण की आवश्यकता के फलस्वकष्ट राज्य में उत्साह (Spirit), साहस या भरवीरता के तन्त्र का उदय होता है । <u>इससे सैनिक-वर्ग का आविर्माव होता है</u> जिस युद्ध का सर्वाधिक भ्रानन्द भ्राता है। इस वर्ग को समाज से भी प्रेम होता है और इनिराए यह उसकी रक्षा के लिए तरपर रहता है। विशेषीकरण के सिद्धान्त के अनुसार राज्य मे सरक्षा का मैनिक दल बनाया जाता है। इस दल के द्वारा राज्य एक ग्रोर ग्रपनी रक्षा करता है ग्रीर दूसरी ग्रोर ग्रपने प्रदेश का विस्तार । प्लेटो का मत है कि सैनिक-वर्ग मे केवल ऐसे ही लोगो को लिया जाना चाहिए जो उत्साही हो और युद्ध मे रुचि रखते हो । इसके प्रशिक्षण का भी विशेष प्रवन्त्र किया जाना चाहिए । यहाँ प्लेटो का 'रिषटिनक' सुखी योद्धा को शिक्षा का ग्रन्थ वन जाता है।1

िहासिनिक तस्य—राज्य-निर्माण का तीसरा ग्राधार दार्शिनिक तस्य है जिनका सम्यन्ध्र आहमा के विवेक् या बुद्धि (Reason) से हैं। प्लेटों का कहना है जि. जस्ताह विवेक् की सहायना से प्रमाय का विनाणक और स्थाय का ट्रस्क स्वेता है में निक राज्य का त्रसक होता है और उसका स्थाम वर के एकाले कुत्ते के समान वरेल व्यक्तियों के साथ प्रम करते का और चोरे के प्रति यावृत एकने का होता है। कुत्ते में यह जान होता है कि वह किसके प्रति प्रमण्ण और मृत्रु व्यवहार करे तथा किसके प्रति क्षां एव कठोर। ठीक इसी मीति एका भी जान और विवेक् हारा मात्रु एव निम को पहुंचानता है तथा उसके साथ योगा व्यवहार करता है। दूसरे शब्दों में प्लेटों का मात्र है कि राज्य के रक्षक में विवेक् क्षां एव को प्रति क्षां एव को प्रति के स्वित के सित क्षां एव करा है। विवेक् का मात्र है कि प्राच्य के रक्षक में विवेक् का सुर्ण विवान होना प्रवित्त के सित करती के स्वी किस का सुर्ण कर सके में विवेक् का सामान्यत 'विवेक्' का यह पुण मिलता है, किन्तु विवोध कर सके में विवेक् का सुर्ण कर सके में विवेक् का सुर्ण कर सके में विवेक् का सुर्ण कर सके में विवेक का सुर्ण कर सहस्य के ही तथा जाता है। उसके मत के सहस्य के सामान्यत के ही तथा जाता है। उसके मत के सहस्य के सामान्यत के होते हैं कि सहस्य के सामान्यत के सामान्य

प्रशास करा हुए हैं पार्च का जायन कराया कराय के हुए तथन का पर उन्हुं कर है पार्च के बनाय है जा है जा है जो जो है ज

<sup>1</sup> Comford : The Republic, p 59

<sup>2</sup> बार्कर: पूर्वोनत, प. 251

दार्तनिक प्रकृति केयन रने-निने नोमो म ही मिल सक्ती है। 'समूचा राष्ट्र दार्गनिको का राष्ट्र नही हों सकता प्रतः सच्चे वासन की धन्तिम परीक्षा उसकी रार्गनिक शक्ति की बौद्रिक परीक्षा है। दार्शनिक पातक को 'स्याच, मोटर्स घीर गंवन के मार' का जान होना चाहिए ब्राईक वह अपने णासितो के चरित्र इन्ही पुरा के हिन्हु वहात सके। स्तेटी ने थियक् के दो गुरा माने हें प्रथम, विवेक् से व्यक्ति की ज्ञान पान होता है | प्यूनरे, विदेक् व्यक्ति को प्रेम करना मिखाता है | यह प्रवेशित है कि दार्गनिक णासक विवेक-पीन भौर पर्याप्त मात्रा ने स्नेहगील हो । उनुमे विवेक भौर बुद्धि के मुख की पराकाष्ठा हो । दार्शनिक राजा (Philosopher King) का विचार प्लेटो के राज्य सम्बन्धी विचारा का स्नाभाविक और तर्क-मंगत परित्याम है जैमा कि वाकर ने लिला है, "जब राज्य का गठन उसके एक-एक मानसिक तत्त्व की लेकर होता है तो उसकी परिएाति सिर्फ ज्मी घारणा मे हो सकती है कि वह न केवल धार्षिक सगठन होते के नातें प्रन्ततः उसका सचानन ऐसे ऊँचे विवेक् द्वारा होना चाहिए जो मनुष्य के लिए सम्भव हो । दार्शनिक नरेश कोई ऐसी चीज नहीं है जिसे यो ही बाद में घ्रववा बीच में जोड़ दिया गया हो, यह उस सम्पूर्ण पद्धति का तक मगत परिसाम है जिसके माबार पर प्लेटो के राज्य का निर्माण हुमा है,।" ग्रादर्श-राज्य मे वर्ग

राज्य <u>के निर्मास के टपरोक्त तीन तस्</u>यों के <u>ग्राधार पर</u> ग्रथमा कार्यगत विणेपीकरसा (Functional Specialisation) तथा श्रम-विभाजन (Division of Labour) के ब्राघार पर प्लेटो ने अपने ग्रादर्ण राज्य का विभाजन तीन वर्गा में किया है। वे तीन वर्ग है— ा भरक्षक (Guardian) वर्ग-यह वर्ग 'विवेक्' गुरा का प्रतिनिधित्व करने वाला है। १९८४ इस बर्म के लोगों का कार्य महायक-सरक्षक वर्ग तथा उत्पादक वर्ग के बीच सतुलन बनाए रखना है।

यह वर्ग बुद्धि-प्रेमी होगा धौर इसलिए उसका मुख्य कार्य नमाज का सामान्य कल्याएा करना है। इस वर्ग के लोग जब दार्णनिक होगे तब ही वे मामान्य कल्याण के कार्य की पूर्ण कर शाएंगे। 2. त्तहायक संरक्षक या सैनिक वर्ग (Auxiliary Guardians)—्स वर्ग का मुख्य कार्य ज्लादक वर्ग की सुरक्षा एव राज्य की मूमि को सुरक्षित रखना है। यह वर्ग 'उत्साह तत्त्व' का प्रतिनिधित्व करने वाला है। उत्पादक वर्ग के निए वृहत्तर प्रदेश की पूति मी इसी वर्ग के द्वारा की जाएगी और इस⊀

हेतु यह वर्ग पडीमी राज्यों से युद्ध करने के लिए सदैव समद्ध रहेगा। 3 ज्लादक-वर्ग---यह वर्ग 'वासना' या 'सुधा' तत्त्व की पूर्ति करने वाला है। इसमे-कृपक, कारीगर, णिल्पकार, व्यापारी ब्रादि ब्राते हैं। इसका मुख्य कार्य राज्य की भौतिक ब्रावश्यकताओं की

पूर्ति करना कै र्वेंटो के ब्रादर्श राज्य के निर्माण करने वाले तत्त्वो और वर्गों को एक दृष्टि में निस्न प्रकार

मे प्रस्तुत किया जा मकता है -

1. क्ष्या (Appetite)

ग्रायिक तत्त्व

उत्पादक-वर्ग

2 साहस (Spirit) 3 विवेक (Reason)

'सैनिक तत्त्व

सैनिक-वर्ग

दार्शनिक तत्त्व शासक=वर्श रार्थेर्सिक राजाग्रों का शासन (The Rule of Philosopher Kings)

प्लेटो का कहना है कि राज्य तभी छादश स्वरूप ग्रहण कर सकता है जब राज्य का शासन ज्ञानी एवं निःस्वार्थं दार्शनिक जासको द्वारा हो। इसी तत्त्व को ध्यान में रख कर वह राज्य में उस्च शिखर पर दार्शनिक्रको नियक्त करता है।

विजित राजा के शासन का यह सिद्धान्त प्लेटो का एक प्रमुख ग्रीर मौलिक सिद्धान्त है उसकी धारएा। थी कि ब्रादर्श राज्य मे जासक-वर्ग परम बुद्धिमान व्यक्तियों के हाथा में रहना चाहिए। उत्तम वार्या न कार्य । उसकी यह बारणा नर्सके न्याय, शिक्षा ग्रादि सिद्धान्तों का स्वामाविक परिणाम है। जासन की इस धाद्रणा का प्रतिपादन हमे प्लेटों के इस ब्रवतरणा में मिलता है— "जब तक दार्शनिक राजा नहीं होते

वर्तमान से उसका कोई सम्बन्ध नहीं होता ।" प्लेटो स्वयं प्रयत्न करके भी निराक्यूज के डायोनिसियस को दार्शेक्रिक राजा नही बना सका।

दार्शनिक राजा की घारणा में मौलिक सत्य The Fundamental truth lying behind the conception of Philosopher King)

फोस्टर (Foster) का कथन है कि "प्लेटो के सम्पूर्ण राजनीतिक विचार मे दार्णनिक राजा की घारए। मौलिक है।" उसके सिद्धान्त मे नि:सन्देह एक ग्राधारभूत सत्य है जिसे हर देश हर काल में ग्रहण किया जा सकता है। प्लिटो के इस कथन से कोई इन्कार नही कर सकता कि शासन एक कठिन कला है और उसके लिए विशेष शिक्षा-दीक्षा की स्नावश्यकता होती है । यदि शासन ऐसे व्यक्तियों के हाथो में चला जाए जिन्हें प्रशासनिक समस्याओं का वैज्ञानिक ज्ञान न हो और न उन समस्याओं को सलकाने की योग्यता ही हो, तो शासन-तन्त्र विगढ जाएगा, अशान्ति ग्रोर ग्रव्यवस्था फैल जाएगी तथा प्रजातन्त्र चिफल हो जाएगा । <u>यतः इस सत्य का प्रतियादन करना प्लेटो की महान</u>्दूरदा<u>ंग्रता श्री</u> कि सत्ता, सदैव बुढिमान् व्यक्तियों के हाथों में होनी चाहिए। हमारे वर्तमान सकटो ग्रीट विनाश का प्रधान कारण प्लेटो के सन्देश से विमुख होना ही है। हमारे गांसक जनता की उतनी हिमायत नहीं करते जितनी स्वय की । उनके द्वारा बनाए गए अनेक कानून उनकी अव्योवहारिकता और विवेक्क्न्यता प्रविधत करते हैं। नित्य वदलते कानून जनता के कच्टो को बढाते हैं, साथ ही जनता मे शासक के प्रति अविश्वास के भाव भी पैदा करते हैं। सत्ताधिकारियों की सनक और विवेक्ष्युन्यता के कारण ही अनेक राष्ट्रों की ज्ञान्तिप्रिय जनता को युद्धों में फँसाना पडता है और श्राधिक सकटो का सामना करना पड़ता है <u>जात.</u> प्लेटो का मूल चिद्धान्त है कि बुद्धि को ही शासन करने का अधिकार है, सही है।

दार्शनिक राजा<u>श्रों का शासन वर्ग-सघर्व</u> को समाप्त करने का सर्वोत्तम उपाय है । इसका खदय तभी होता है जब शासक-वर्ग स्वार्थपृति के लिए राजनीतिक शक्ति का दुरुपयोग करते लगे । वर्ग-संघर्ष वहाँ नहीं पाया जा सकता जहाँ शासकाण स्वय को तन, मन, घन से समाज की सेवा मे अपित कर दें। वार्शिनक शासक निजी सुजो से उठ कर स्वय को तामान्य हित की साधना में लीन करने वाले हैं और उन्हें इसमें परम ब्रानन्य की प्राप्ति होती हैं। सार्वजनिक हित की ब्राड़ में स्वार्थों की पूर्ति करना सम्भव नहीं है। यदि वर्तमान सत्ताघारी भी त्याग, समाज-सेवा और नि.स्वार्णता के भावों से संचालित हों तो इसमे सशय नहीं कि जनता के कष्ट समाप्त हो जाएँगे। इस प्रकार प्लेटो शासको को त्यांगं ग्रीर समर्पेश का सन्देश देते हैं। निश्चय ही यह सन्देश राज्य श्रीर समाज के लिए महान कल्याराकारक है।

र कोटो समाज के प्रत्येक वर्ग से बिल्झन चाहता है। आर्थिक वर्ग को राजनीतिक शक्ति का त्याग करना पडता है जबकि दो वर्गों की आर्थिक शक्ति से विचत कर दिया जाता है। यदि जनता का प्रत्येक वर्ग स्याग की भावना से प्रेरित हो तो भारत के सकट गीघ्र ही मिट जाएँगे।

आदमें राज्य की करुपना से अतेक तत्वों का महान और स्थाई मुख्य हैं। सपने और आदमें न हों तो 'मुकुष धोर, स्वामं और पंयुता में डूबा रहेगा।' ये जसे क्रेंचा उठाने और अपनी और बढ़ने की प्रेरणा देते हैं। शारूर के मतानुसार—''यह कहना आसान है कि 'रिपब्निक' कारपनिक है, बादलों में नगर है, एक सुर्पाहत के इक्य के समान है जो साथ एक चण्ड के लिए रहता है, तत्प्रस्थात अन्धकार में विकान ही जाता है, परन्तु 'रिपलिक' <u>कहा नहीं की तपर</u> नहीं है। यह युपार्थ परिस्थितियों पर आधारित और वास्तविक जीवन की मोहने या कस ने कम अधारित करने के सिंह है।'

<sup>1 &#</sup>x27; Barker : Greek Political Theory, p 239.

- (3) प्रत्यतन्त्र (Oligarchy) गृंशितान्त्र प्रत्यतन्त्र (Oligarchy) में परिस्तुत रो जाता है। गृोरितन्त्र पा प्रधान तस्त्र 'कृतार' होता है कि सु सल्पनन्त्र का 'कृता है। उसमें सन्पूर्ण निम्मित कुन्न निम्मों भीर कृते। के हाथ में प्रा जाती है। प्राधिक बल पर वे जासन की वागजोर हिन्मा देते हैं नदा व्यक्तियन लाम मी रेटिं से राज्य-का मवादन करते है। इस जामन में बनिको एव निर्धनों के दीन चार्ड गरणे होनी जाती है और मध्ये बढता जाता है।
- (4) लोकतन्त्र (Democracs)—प्रत्पवत्य में दरिष्ट जनता में तीत्र प्रमत्तीय श्रीर विद्रोह जो भागना तत्त्वम होती है। फनतः ये मता को श्रपने बच्च में कर लोकतन्त्र की रेवापना करते हैं। लोकतन्त्र में सभी को स्पतन्त्रता श्रीर ममानता प्राप्त हो जाती है अब अनुवासन श्रीर ग्राह्माणालन का भाव जुन्त हो जाता है। जनता स्वतन्त्रता का दुरुपग्रीग कर जनतन्त्र वा देती है।
- (5) निर्देश्वाता (Tyranny) इसका घरत करने के निय, जनता में एक नेता उठ खड़ा हाता है। वह जनना की वहें मोहक प्राश्नासन देता है, और जनके कच्छों का अन्त करने का वायदा करता है। जनता उन पर विष्यान कर उसे राज्य सत्ता थ्रीर सैनिक बक्ति प्रवान करती है, किन्तु, वह जनना की प्राप्ताकाओं को पूरा नहीं करता। अपनी स्थित मजबूत करने के गिए राज्य में बमन करता, है और वाहर युद्ध नदता है। वह स्वेच्छाचारी बासन स्थापित कर लेता है। यही निरद्धमा कर (प्राप्ताक) है। यह तानावाही जनहीं लोगों का खुन पीती है जो अपनी मेहनत से उसे भीजन देते हैं। 'काम' तत्त्व जा सर्वाधिक पाणविक रूप निरक्षातन्त्र या तानावाही में देखने को मिनता है। यह संबसे मिक्कर गासन-प्रणानी है।

92 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

(प) शिक्षा—'<u>त्याय'का ज्ञान ही जिल्ला है</u>। श्रेष्ठ नागरिको, स्वस्य सैनिकों व दार्शनिक णासको के निर्माण के लिए उन्हें उच्ति 'शिक्षा दी जाए। प्लेटो राज्य द्वारा नियन्त्रित अनिवार्य शिक्षा की विद्युत योजना प्रस्तत कन्ता है।

(च) नागरिको के तीन वर्ग-प्लेटो झात्मा के तीन तत्त्वो (वासना, उत्साह ग्रीर विवेक्) के आधार पर राज्य के नागरिको को उत्पादक, सैनिक और सरक्षक नामक तीन वर्गों में वाँटता है।

() (छ) दार्शनिक राजा का शासन—आदर्श राज्य में दार्शनिक राजा का शासन होगा। जय

तंक राजा वार्शनिक नही होगे तब तक राज्यों में शान्ति ग्रीर सुवासन स्थापित नहीं हो मकता।
(ज) साम्यवाद—प्लेटो ने व्यवस्थां की कि सैनिक ग्रीर शासक-वर्ग वैयक्तिक सम्पत्ति न

रखें। ये कचन ग्रीर कामिनी के मोह से मुक्त होकर ग्रपना कर्त्तव्य पालन करें। यह साम्यवाद उत्पादक वर्ग पर लुख नही होता।

() (क) नर-नारियों का समान अधिकार—प्लेटो अपने आदर्श राज्य में नारियों को घर की वाहरीवारियों से बाहर निकाल कर शिक्षा, शासन ग्रादि सभी क्षेत्रों में पुरुषों के समान प्रधिकार देने की व्यवस्थ्य करता है।

(द) राज्य का लक्ष्य विद्युद्ध, ब्राध्मात्मिक और नैतिक है—प्लेटो दुग्यमान जगत् को अवास्तविक और उसके विचारों को वास्तविक मानता है। राज्य उत्तम जीवन वितारों के लिए है।

(ठ) राज्य का हित प्रधान एव सर्वोपरि है। व्यक्ति उसका ग्रग, मात्र है।

श्रादर्श राज्य और दार्शजिक राजा की आलोचना

(Criticism of the Ideal State and Philosopher King)

प्लेटो के ग्रादर्श राज्य ग्रीर दार्शनिक राजा की कटु ग्रालीचना की गई है जो प्रमुख रूप से

मनारहै ज्यूना प्रचान व अध्यवहासि न्यार

(1) ब्रावर्ण राज्य की बारणा श्रतिकाय कल्पना प्रधान और ख्र<u>व्यावद्वाधिक है</u> प्रितेत ने बाद में स्वय ही अक्सेन किया था कि ब्रा<u>वर्ण राज्य प्रस्ती पर</u> सम्बद नहीं है।

कि कि विशेष प्रस्ति के तीन ति के ब्रावार पर राज्य के नागरिकों का वर्ग-विभाजन करना वास्त्रिकता से किन है। व्यक्ति और राज्य में इस तरह को अभेदता स्थापित करके उसने नैतिकता और राजनीति का विचित्र सम्मिश्रण कर दिया है।

भीर राजनीति का विचित्र समित्रभूग कर दिया है।
स्थि द्वारित की किया तीन तर्ज के आधार पर ध्वीक और राज्य की वलना की गई है, जनको समुक्राना
सामान्य व्यक्ति के लिए कठिक हैं। द्वारी की विभाजन के क्षेत्र कर के क्षायार पर ध्वीक और राज्य की वलना की गई है, जनको समुक्राना
सामान्य व्यक्ति के लिए कठिक हैं। द्वारी की विभाजन के क्षेत्र न के क्षायिक हों। यह

(4) क्रार्ट्स राज्य का वर्ग-विमाजन ने तो स्वामाविक ही है और न वैज्ञानिक ही। यह प्रावस्थक नहीं कि मनुष्य में केवल तीन प्रवृत्तियों हों। वह एक साथ ही वासना-प्रधान, साहस-प्रधान प्रीर बुद्ध-प्रधान भी हो सकता है, वह एक प्रच्छा विजेता भी हो सकता है और साथ ही उत्ता प्रच्छा कासक भी। यह भी जरूरी नहीं कि एक ही प्रवृत्ति का ब्राधिवय मनुष्य में जीवन भर वना रहे। एक सैनिक युद्ध-काल में प्रस्यन्त साहसी और श्रान्तिकाल में प्रमोदी एवं कामी हो सकता है। इस तरह प्रवृद्धे-का वर्ग-द्विमाजन, सरवामाविक, ब्रध्यावहारिक और अवैज्ञानिक है।

की वर्गा हुमाजून अस्वामाविक, खब्यांवहारिक और अवज्ञानिक है।

कि कि कि कि मुन्ति कि मुन्ति पार्च में सामूहिकता पर अधिक वल देत हुए व्यक्ति की अवहेलना की गई है।

राज्य को दी गई अनुचित महता ने व्यक्ति की स्वतन्त्रता और अधिकारों को कुचल दिया है। हीगल

(Hegel) के प्रमुद्धार, "प्लेटी के राज्य मे व्यक्ति की स्वाधीनता को कोई स्थान नहीं है।"

िर्म की के दिन्। (है) शिद्व राज्य में उत्पादक वर्ग की उपेक्षा की गई हैं । उसे दासों के समान बना विया. है। दूसरी और तत्कालीन दास-प्रवा के सम्बन्ध में मीन रखा गया है। यह स्थिति सर्वेश अप्रजातान्त्रिक है। इसे हम न्यायपूर्ण योजना नहीं कह सकते। (7) न्याय सिद्धान्त दोषपूर्ण और एकािगी है। उसमे कर्ताब्यों को गिनाया गया है श्रीर ग्रिषकारों की उपैशा की गई है। उसमे बन्ताबिराध है। एक ग्रोर कहा गया है कि न्याय के अनुसार सभी वर्ग प्रपता-प्रपता कार्य करेंगे श्रीर कोई किसी ग्रन्य के कार्यों में हस्तक्षेप नहीं करेगा। दूसरी श्रीर यह माना है कि शासर-वर्ग वान्ति श्रीर व्यवस्था के लिए उत्पादक-वर्ग के कार्यों में हस्तक्षेप कर सकता है।

(8) साम्यवादी व्यवस्था मानव-समाज के मूल तत्त्वो और मानव-स्वभाव के विपरीत हैं। वह समाज के लिए ब्रह्मितकर है। यदि सम्यत्ति और परिवार मनुष्य को पथन्नप्रक करते हैं तो क्या वे उत्पादक-वर्ग को विवलित नहीं करेंगे। इसी प्रकार अभिभावक-वर्ग के लिए पत्नियों के साम्यवाद की व्यवस्था करके वह स्त्रियों की कोमल भावनाओं और परिवार के प्रवित्र सम्बन्धों का निरावर करता है।

(9) <u>शिक्षा को राजकीय नियन्त्रण में रखने से व्यक्ति का सर्वांभीमा विकास नहीं</u> सकता

(10)(ब्रावर्ण राज्य के निर्माण के लिए प्लेटो यह नहीं बताता कि राज्य के प्रधिकारियों की निमुक्ति, प्रपरिक्षियों की देण्ड-विधि तथा न्यायालयों की स्थापना श्रीदि की व्यवस्था कित प्रकार की जाएगी.

(11) (लेटो का बादर्ग सावववी (Organic) होते हुए भी प्रगतिशील नहीं है) ब्रादर्श होने के कारण वह दूरदर्शी नहीं हो संकेता। किन्या की कारण वह दूरदर्शी नहीं हो संकेता।

(12 जिंदो अपने राज्य में कानूनों की आवश्यकता नहीं मानता) व्यवहार के उचित नियमों का निर्धारण किए विना किसी भी राज्य में न तो व्यवस्था रह संकती है और न शान्ति ही। इस दोष का अनुभव प्लेटों ने स्वय किया, इसलिए आवर्ष राज्य में कानून की ही आधार वनाकर नए राज्य की रचना की गई।

(13 प्लेटो.ने विवेक को इतना महेस्व दिवा है कि वह विवेक को ही वार्षानिक शासक मान वैठा है। जसने इस संभावना पर दिचार नही किया कि उसके दार्षानिक शासक का भी पतन हो सकता है अख्वा प्रसा उसे भूगट नर सकती है। एक व्यक्ति चोह कितन ही. बुद्धिमान हो लिवन वह स्वंप निवेक्ष (Reason) नही हो पत्रता। विवेक गत्रत नही हो सकता, किन्तु वार्षानिक शासक सांग्रारिक जीव है और इसलिए वह गलती कर सकता है। बाकर ने लिवा है, "प्लेटो की गलती मिस्तक के पृथवकरण तथा विवेक्ष के निरकुश सिद्धानत मे है।" निरुद्ध हो अशस्त रूपी

.(14) शिटो को दार्शनिक शासक को प्रमयंदित प्रीधकार देकर निरकुश शासन का समर्थन.
[किया है तथा राज्य के प्रन्य व्यक्तियों को मशीन के पुजें माना है] उसने नागरिकी से विचार एवं भाषण की स्वतन्त्रता छीने कर उनकी न्यिति राजनीति के मूक दर्शकों को बना दी हैं। उनकी दशा उस भेड़ के समान है जो हर समय राजा रूपी गृहरिये के निर्देशन में चलेंगी। स्विन्टिं हैं। श्री

(15) प्रत्यधिक चित्तन थोर दर्शन के प्रध्ययन से शासक प्राय भनकी और सनकी हो जाते है। वे व्यवहार-शून्य होकर शासन के प्रयोग्य बन जाते है तब यह भय निराधार नहीं है कि स्वेटो का दार्शनिक शासक सनकी बन जाएगा ) अनुमार्थ के लिस्ती क्र क्रीर अर्थीनिक

<sup>ें (16)</sup> दार्शनिक राजा स्वय को <u>सर्वगुण-सम्पन्न मानकर जनता से</u> परामर्श नही लेता। इसमें जनता को मनोवृत्ति और ग्राकांकाओं को समक्ष्मे की प्रवृत्ति नही होती। अपने विचारों और सुधारो के उत्साह में क्रान्तिकारो परिवर्तनों को प्रस्तावित करके यह समाज से विकास स्रोर प्रशासित उत्सन्न करे हैं सा ग्राहित इसामित उत्सन्न करे हैं सा ग्राहित (Jowett) के ग्राह्मों में, "दार्शनिक राजा दूरदर्शी होता है या ग्राह्मीत की और देखता है,

प्रथवा इस संसार के राजाधों से दर्शनशान्त्र के प्रति भावनापूर्ण भिक्त नहीं जागती छीर राजनीसिक महानता तथा बुद्धिमता एक ही व्यक्ति में नहीं मिलती छीर दे साधारण मनुष्य, जो उनमें से केवल एक गुण को (दूसरों की पूर्ण रूप से अवहेनना करते हुए) प्राप्त करने की चेंब्दा करते हैं, अलग हट जाने के लिए विवश नहीं कर दिए जाते, तब तक नगर-राज्य बुराइयों से मुक्त, नहीं हो सकते छीर नहीं (जैसा कि मरा विश्वास ह) सम्पूर्ण मानव-जाति की ज्ञानित प्राप्त हो सकती है।

प्रादक राज्य के प्रथम दो वर्गों की भांति <u>दार्णनिक शासक वर्ग भी विशेष क्षमता सम्पन्न वर्ग</u> होना चाहिए । जितनी अधिक ग्रावश्यकता कार्य विशेषीकरण की दास वर्ग के लिए है, उतनी अन्य दो वर्गों के लिए नहीं और चूँकि 'सभी व्यक्ति दार्शमिक वर्ग के लिए नहीं हो सकते,' ग्रुपः राज्य का सुरम

Good) तथा, मानवीय जीवन के ग्रस्तिम प्रयोजन का ज्ञान शिक्षा पद्धति द्वारा होता है।"

भाग ही इस वर्ग की सदस्यता प्राप्त कर सकेगो.

'रिपिटिनक' मे विखित धाद्माँ राज्य मे सरकार नियमों हारा न होकर दार्शनिक धासको हारानिर्मित होगी। राज्य मे सर्वाधिक महत्त्व दार्शनिक आंसक को मिला है। ज्य-पर कानून धारि का
बन्धन नहीं है। वह राज्य की आत्मा के 'विवेक' गुण से सर्वाखित होता है। उसे 'खुम' का जीन है,
अतं. वह कानून के नियम्बरण से मुक्त है और केवल अपनी अनुत्येत्रण के अति उत्तरदायों है। उसेसे
समाज के अहित की के करवाना मो नहीं की बा सकती, क्यांकि वह समस्त 'बेट- मुख्यों का मानार,
आतं. प्रेम से परिपूर्ण तथा राज्य के प्रति 'उत्कृष्ट थुद्धा से अपने श्रोत है। जी विवेक का श्रेमी,
सिर निर्मर (राज्य) का सज्जा नुष्टा अल्ला सरका मानात है। वह सर्वकान तथा सर्वसत्ता का
इंदछ है।

ऐसे दार्शनिक <u>शासक को प्लेटी प्रादर्श राज्य की बागडोर सीपना चाहता है । इस श्रेष्ठ और</u>
निपुण मांकी के नेतृत्व में ग्रादर्श राज्य की नीका प्रांची और तुकान के झकावादों से बचती हुई प्रपनी
मजिन तक प्रवश्य पहुँच काएँगी । प्लेटी दार्शनिक जासक के कार्य में कि चित मात्र भी क्कावट उपस्थित
नहीं करना चाहता । उसके मतानवार इस राज्य के लिए कानून ग्रावश्यक ही नहीं, अपित हॉनिकारक
भी है । शासन-सवासन में विशेष योगयता रखने वाले तथा जानगुक्त गासक के हाय-पर कानून की
विदियों में जकड देने से ग्रादर्श राज्य के नागरिकों का ग्राहित होगा । प्लेटी तर्क प्रक्ष्युत करता है कि जिस
प्रकार अच्छे चिकत्सक को चिकित्सा-जाहन की पुस्तकों से प्रपना उपचार-पत्र (Prescription) वनाने
को वाध्य करना विचल नही होगा । कानून प्राकृतिक न होकर रुडिंगत है । इस्टिजन्य कानून को एक
सर्वज्ञाता एव शासन विचेपत्र पर योगना उचित नहीं है । इस प्रकार प्लेटो - का दार्शनिक राजा

ब्रादम राज्य मे जनसाघारण का कोई भाग नही है। उन्हें चुपचाप शासक वर्ग की ब्राज्ञाबों का पालन करना पडता है। नागरिकों को दार्जीनक राजा के सामने ठीक उसी प्रकार समर्पण कर देता चाहिए जिस प्रकार एक रोगी ब्रपना उपचार करने वाले वैद्य के सामने कर देता है।

राश्चित राजा ग्राम्सम्पन् है। वह लिक्ति कानून श्रीर जनमत के बन्धनों से स्वतन्त्र हो मकता है, किन्तु सविधान के जूलभूत सिद्धान्तों से स्वतन्त्र नहीं हैं। वह अपने सोध्य और उसे प्राप्त करने के उपयुक्त साधनों को जानता हैं। उसे सत्य से प्रेम है। उसमें बास्तविक तथ्य के लिए तीव उसका और प्रत्येक जानते श्रोस्य वस्त को जानने की इच्छा निहित है। सच्ची दार्शीन प्रमुख सत्य महत्य में पूर्ण वास्त स्वम होगा श्रीर उस्तका हुदय-प्रणा, हेप, खुद्रता आदि अवगुणों से सवया रहित होगा। वह न्याव्यित्र होगा। ऐसा मनुष्य वास्तव में शासन करने योग्य है, इसके प्रति प्राधीनता एवं निर्देक आवादार्थिय होगा। ऐसा मनुष्य वास्तव में शासन करने योग्य है, इसके प्रति प्राधीनता एवं

वार्कर ने दार्शनिनक राजा की चार मर्यादाएँ वताई है-

- (1) उसे प्रपने राज्य में सम्पन्नता या निर्धनता नहीं बढ़ने देनी चाहिए क्यों कि इससे समाज कलह, सवर्षों एवं अपराधों का वर वन सकता है। घन आनस्य और भोगवृत्ति पैदा करके राज्य की एकता समाप्त करता है।
- (2) राजा राज्य का प्राकार इतना न बढ़ने दे कि व्यवस्था रखना किन हो जाए। प्राकार इतना छोटा भी न हो कि-नागरिको को आवश्यकताग्रो की पूर्ति करने में कठिनाई ग्रमुक्त हो।
  - (3) वह ऐसी न्याय-व्यवस्था का श्रायोजन करे कि प्रत्येक व्यक्ति अपना व्यवमाय नियमित

रूप से भनी प्रकार करता रहे।

(4) <u>वह शिक्षा-पद्धति मे परिवर्तन न करे</u> क्योंकि "जब सगीत की ताने बदलती है तो जनके साथ राज्य के मौलिक नियम भी बदल जाते हैं।

ग्रादेश राज्य के मौलिक सिद्धान्त

Fundamental Principles of the Ideal State)

(हिंगार्व के न्याय नियाय आदर्श राज्य का प्राण है जिसका कार्य <u>उत्पादक, सैनिक और शासक</u>

वर्गों में सैन्तुवन रखकर उन्हें एकता के सूत्र में वॉब रखना है, ताकि राज्य के सभी ग्रंग ग्रंपने कर्त्तव्यों

कापालक करते रहे।
(अ) राज्य व्यक्ति का विराट्च्य है—व्यक्ति की सभी विशेषताएँ राज्य मे पाई जाती है।

. (त्र) विशेष कार्य का सिद्धान्त—राज्य या समाज-मे अम-विभाजन होना चाहिए ताकि प्रत्येक व्यक्ति अपने विशेष कार्य को पूर्व दक्षता और योग्यता में पूरा करे और राज्य की आर्थिक आवश्यकताकी की पूर्ति करे।

सिन्कलेयर ने सरकारों के पतन की इस किया को निम्नलिखितचार द्वारा व्यक्त किया है-

| सर्वोत्तन                                                        | 'भनुष्यों मे ईश्वर' द्वारा शासन जो कानून के प्रधीन नहीं है।                                                                                                                                                                                                      |
|------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| निकृष्ट                                                          | वैद्य शासन वगैर कानुन का शासन                                                                                                                                                                                                                                    |
| ऋम सख्या<br>निकृष्टता<br>को सीढी की<br>भांति स्पट्ट<br>करती हैं। | प्रक व्यक्ति का पासन ( राजतन्त्र )     कुछ का वासन (वनी) (कुनीनतन्त्र)     कुछ का वासन (वनी) (कुनीनतन्त्र)     उ. बहुतो (निर्धनो) का प्राप्तन—चीकतन्त्र     (Oligarchy)     एक का वासन (नीकतन्त्र)     (एक्ती का वासन (नीकतन्त्र)     (एक्ती का वासन (नीकतन्त्र) |
|                                                                  | कानून का निषेध<br>(The Omission of Law)                                                                                                                                                                                                                          |

प्लेटो के न्याय सिद्धान्त, शिक्षा योजना, आदर्श राज्य आदि के विवेचन के प्रसंग में इस वात पर विचार करना जपयोगी है कि<u>. जसने अपनी 'रिपब्लिक' से कानन और लोकमत</u> के प्रभाव को विरक्तुल क्की<mark>ब दिया है</mark> । इसमे सन्देह नहीं कि 'रिपब्लिक' राजनीति सम्बन्धी इनी-गिनी दुस्तकों मे एक वहुत सम्बद्ध श्रीर सुसगत् पुस्तक है जिसके विचार बहुत अधिक मौलिक, प्रेरणास्पद श्रीर साहसी है, तथापि आधुनिक पाठको को रिपब्लिक' का यह पक्ष खटकता है कि उसमें कानान का निर्वेश है। इस तस्ये में प्रो. वेबाइन ने बडा ताकिक विवेचन प्रस्तुत किया है। उनका कथन है कि—"यह त्रुटि (कानून ग्रीर लीकमत के प्रभाव का निषेध), विलकुल ठीक है क्योंकि यदि प्लेटो के प्रभाव को मान लिया जाए ती उसका तर्क लाजवाब है। यदि गांसक केवल ग्रपने उच्च णान के कारण योग्य है जो उनके कार्यों के सम्बन्ध में लोकमत का निर्मुण विस्कृत प्रप्रासंगिक है अथवा उनसे विचार-विमर्ग या परामर्ग करना केवल एक ऐसी राजनीतिक चान है जिससे कि जनता के असन्तोष को नियन्त्रए। में रखा जाता है। इसी प्रकार, दार्शनिक शासक के हाथों को कानून के नियमों में बाँध देना भी उसी तरह मुर्खतापूर्ण है जिस तरह किसी योग्य चिकित्सक की इस बात के लिए विश्वश करना कि वह अपने नुस्से चिकित्सा सम्बन्धी पाठ्य-पुस्तको र्भ से नकल करके दे दे लेकिन यह तर्क हमारी समस्या का समाधान नहीं करता। यह तर्क इस बात को मान लेता है कि लोकमतं कुछ नहीं है। शासक को लोकमत के सम्बन्ध मे पहले से ही श्रधिक झान रहता है। इसी प्रकार इस तक की एक अन्य त्रुटि यह है कि वह कानून को भी कोई महत्त्व नहीं देता। इस सम्बन्ध मे अरस्तु का यह कहना ठीक है 'कि व्यावहारिक ज्ञान विशेषज्ञ के ज्ञान से भिन्न होता है। लोकमत इस वात को प्रकट करता है कि शासक के विभिन्न किया कलापो का जनता के उपर क्या प्रभाव पड रहा है ग्रीर जनता... उनके बारे मे- क्या सोच रही है। इसी प्रकार कानून भी केवल औसत नियम नहीं होता। वह यथार्थ मामलों के सम्बन्ध में बुद्धि के प्रयोग का परिणाम होता है। वह एक-से मामलो के साथ आदर्श समयायुक्त व्यवहार करता है। प्लुटो ने लोकमत और कानून की उपेक्षा करके दोनो के साथ अन्याय किया है।"

कुछ भी हो, 'रिपब्लिक' का खांदर्ण राज्य नगर राज्य के राजनीतिक- विश्वास का निर्पेष करता है। नगर राज्य के नागरिक स्वतन्त्र थे - जिनसे आजा की जाती थी. कि प्रत्येक व्यक्ति अपती कातियों के सिनायों के भीतर जासनायिकारों और कत्त्रेयों ने माग जे सकता है। यह आंदर्ण इस विश्वास पर आधारित या कि कानून की अधीनता और किसी अन्य व्यक्ति की अधीनता के बीच (चाहे वह अन्य व्यक्ति बुढिमान और प्रतृत्व जासक ही बयो न हो) एक अपिन मैं के प्रकृत होता है। पन्य है कि कानून की अधीनता को स्वतन्त्रा और गौरव की भावना के अवुकृत है किन्तु आधीनत की अधीनता नहीं है। कानून की अधीनता में स्वतन्त्रा और गौरव की भावना के अवुकृत है किन्तु आधीनत

<sup>1</sup> सेगाइन पूर्वोक्त, पृ. 61

यूनानी लोग सर्वाधिक नैतिक महत्त्व देते थे। उनकी दिष्ट मे यही तत्त्व यूनानियो और वर्बरो के बीच सबसे बडा प्रत्तर वपस्थित करता था। यूनानियों का बही विश्वास आगे चलकर प्रधिकीय यूरोपीय शासन प्रणालियों के नैतिक प्रादुवों में सिन्नहित हो गया। यह धादवाँ इस सिद्धान्त में प्रकृट हुँगा कि "सरकार प्रपनी न्यायपुक्त शक्तियाँ शासितों की सहमति से प्राप्त करती है।" सहमति शब्द का प्रथ स्पष्ट है तथापि यह कल्पना करना कठिन है कि इस आदर्श का लोप हो जाएगा <u>इसी कारण, प्लेटो</u> के ब्राद्यां राज्य से कानन के निपेध का ब्रिप्प्राय केवल यही हो सकता है कि प्लेटी अपने उस समाज ्रियों व सुभारता चाहता थां) के एक अत्यन्त <u>महत्त्वपूर्ण नेतिक पक्ष को जही समक्र सका</u>। साथ (जिसे वह सुभारता चाहता थां) के एक अत्यन्त <u>महत्त्वपूर्ण नेतिक पक्ष को जही समक्र सका</u>। साथ ही यह भी स्पष्ट है कि प्लेटो कानून को राज्य के अनिवाय तत्त्व के रूप मे उस समय तक शामिल नही कर सकता था <u>जब तक कि वह उस सम्पूर्ण दार्णनिक पडति का पूर्वीनर्माण नहीं कर लेता जिसका कि</u> राज्य एक भाग है। यदि वैज्ञानिक ज्ञान लोकमत से श्रेयस्कर है, जैसा कि प्लेटी मानतूर है, तो फिर कानून को ऐसा सम्मान कैसे दिया जा सकता है कि वह राज्य मे सम्प्रम जिल्हा (Sovereign Power) वत जाए।

प्लेटो को 'रिपब्लिक' की मान्यताग्रो मे सन्देह बना रहा । "इस सन्देह ने ही कि 'रिपब्लिक' का सिद्धान समस्याओं की जब तक नहीं पहुँच सका है, प्लेटों को अपने जीवन के उत्तर्रकाल में इस बात की प्रेरणा दी कि वह राज्य में कानून की उचित स्थान दे। फलस्वरूप उसने अपने 'लॉज' (Laws) नामक प्रन्थ में एक दूसरे राज्य का निर्माण किया जिसमें जान नहीं प्रखुत कानून ही प्रवासी शक्ति है।"

रिपब्लिक में लोकतन्त्र की ग्रालीचना (Criticism of Democracy in Republic)

प्लेटो ने 'रिप<u>टिनक' में लोकतत्त्र की कठोर प्रालोचना की है।</u> उसके मानस पर प्रपने गुरु सुकरात को विषयान कराने वाले एथेन्स के लोकतन्त्र का वडा बुरा असर था। यूनानी लोकतन्त्र के इस ग्रन्यायी ग्रीर निर्मेम रूप ने उसके हृदय की कोमल भावनाओं को भक्तभीर दिया । 'रिपंडिलक' में उसने लोकतन्त्र के निम्नलिखित गम्भीर दोप बताए-

1 इसमें सत्ताधारी राजनीतिज्ञ और अधिकारी सज्ञानी तथा ग्रक्षम होते हैं णिल्पियों की अपने-अपने व्यवसाय की जानकारी होनी है, किन्तु राजनीतिजों को कुछ भी नहीं प्राता ।

र आसन की शक्ति वोट (Vote) <u>बटोर सकने वाले म्वार्थी एम प्रलम लोगों</u> के हाथ में चरी जाती है) प्रत्येक राजनीतिक दल प्रपत्ती स्वार्थ-सिद्धि में लगा रहता है और उसे राज्य के स्वार्थ से कपर समभता है। शासक ग्रपने पद पर बने रहने के लिए जनता की चापलसी करते हैं। नोकतन्त्र वास्तव में भीत अपनी डब्स्युनुसार शामको से कानून वनव बती है। अर्चक व्यक्ति शामक बन कर मनुमानी करता है। वास्तव में प्लेटो ने लोकतन्त्र का वडा ही ध्यापूर्ण चिन खींची है।

3 जोकतन्त्र के स्वतन्त्रता ग्रीर समानता के दोनो ग्राग्रार गलत है। प्लेटो की मान्यता है कि "इनसे समाज में प्रव्यवस्था, अनुवामन-हीनता ग्रीर उच्छ बनता का प्रमार होता है। उसी के प्रव्यों में पुत्र पिता के तुल्य बन जाता है और अपने माता-पिता के प्रति यादर यौर भय की भायना नही रखना । ग्रध्यापक ग्रपन गिष्यों ने डरना है ग्रीर उनकी चापलूमी करना है । विद्यार्थी ग्रपने उपाध्यायो का तिरस्कार करने है-ऐमे राष्ट्र मे मार्वजनिक स्वनन्त्रता भी पराकाष्ट्रा तब होनी है. जबकि श्रीत 'दाम ग्रीर दामियां भी उनगो मूल्य देक्र मील लेने वाले न्यामियों के दरावर स्वतन्त्र हो जाते है।" लोगतन्त्र का घोर उपहास करते हुए प्लेटो ग्रयस्थितस (Aceclylus) के कथन को उद्युत करने हुए प्राप्त कहता है, "इन राष्ट्र में रहने बाले पशु स्वनन्त्र होंगे। हुनिया भी त्रीक्रीक्त को प्रकारज चिनाई। करती हुई अपनी स्वामिनी के समान हो जाती है और इसी प्रवार घोडे ग्रीर गुपे भी मार्ग में ग्रुराधिन स्वतत्त्रता के माय चनने के अस्थानी हो जाने हैं। जो भी उन्हें नामनं जावर उनके जिल रास्ता नहीं

छोडता वे उसी पर भपट पडते हैं और इसी प्रकार सब चीजें सबंग समानता की भावना से फट पड़ने को तैयार हो जाती है.!"

4 वोकृतन्त्र प्लेटो के 'न्याय' के विचार के अनुकूल नहीं है े प्लेटो की 'न्याय' की परिभाषा है 'प्रत्येक व्यक्तिक की ज्वाक प्राप्त उपलब्ध होगा।' उसकी न्याय-अवस्था कार्य विशेषीकरण तथा अम-विभागत के सिद्धान्त पर आधारित है। उसकी मान्यता है कि किसी कार्य को करने के विष् विशेष रूप से प्रशिक्षित होना आवश्यक है लेकिन तत्कालीन एथेस्त की जनतन्त्रीय व्यवस्था में 'लॉटरो' प्रणाली द्वारा कोई व्यक्ति किसी भी पद के लिए चुना जा सकता था। दूसरे गव्दो में लोकृतन्त्र में एक ही व्यक्ति अनेक कार्य कर सकता है। प्लेटो लोकृतन्त्र की उस व्यवस्था को प्रस्नाता मानकर उसका उपहास करता है।

्लेटो प्रपनी बाद की, प्रवस्था मे लोकतन्त्र का इतना कठोर प्राखीचक नहीं रहा था। स्टेट्समैन (Statesman) में जसने लोकतन्त्र को अन्यतन्त्र (Oligarchy) से अधिक अध्क, स्वीकार किया है ज़बकि रिपिलक में लोकतन्त्र को अद्युतन्त्र से तीचा स्थान दिया है। बाकर के अब्दों में "यह महत्त्वपूर्ण परिवर्तन है। इब भी असी उन दिनों की स्मृति वाती हुई है जब लोकतटनात्मक राज्य ने जानी वाशीन सुकरात) को मारा था, किन्तु अब यह स्मृति उत्तनी तीखी नहीं रही, जितनी 'गॉलियास' (Gorgias) वया 'रिपिलक' जिखते समय थी।" अपनी अस्तिम रचना लॉल (Laws) में उसने लोकतन्त्र को ऊँची स्थिति प्रदात की है।

प्लेटो और फासीवाद (Plato and Fascism)

, बहुषा गृह कहा,जाता ∤है कि प्लेदो इतिहास मे<u>प्रथम फासिस्ट हुम्म है</u>। उसे फासिस्टो का अग्रगामी कहा जाता है। फ़ासीबाद की विशेषतायें

1 फासीबाद से वास्पर्य एक ऐसे राज्य से हैं जहाँ तानाबाही हो और व्यक्ति का कोई स्थान न हो। इसमे एक दल, के विक्रद्ध किसी दल का अस्तित्व स्थीकार नहीं किया जाता। यह सर्वाधिकारवाद ('Iotalitananusm) है जो व्यक्ति के जीवन पर सीमा, लगाता हैं। इसमे मनुष्य-के व्यक्तित्व की बान अर्दर, सोमवा को पूर्णत इकार किया, जाता है और इसके राज्य क्यी पहिए को मशीन के लिए केवल एक पूर्वा प्रार्थ रह, जाता है।

कासीवाद राज्य व्यक्ति की प्रसमानता में विश्वाद करता है। कासिस्ट तक देते है कि जन-साधारसा प्रत्येक देल तथा काल में ब्रह्मानी, प्रधिवृश्वासी तथा सावारसक होते हैं, इस कारण जनमें राष्ट्र का तेतृत्व करते की क्षमता नहीं हो सकती। विकाल राष्ट्र में सबैव कुछ ही ऐसे योग्य, अनुभवी एवं कार्यकृत्व व्यक्ति होते हैं जो राष्ट्र के हित को प्रति-साति पहिचान कर जनकी रक्षा कर सकते हैं।

ार 3 (कासीवाद प्रजावन्त्र विरोधी है) यह समदीय प्रजातन्त्र को मूखतापूर्ण अध्द, धीमी, काल्पनिक तथा अव्यावहारिक प्रणाली मानता है। प्रजातन्त्र अप्राकृतिक है और जनसाधारण अपन-आप

पर शामन करने के लिए कंभी भी योग्य नहीं हो सकता।

- 4 फायिस्ट राज्य की पूजा करते हैं। उनका मत है कि राष्ट्र का सपता व्यक्तित्व, सपनी इच्छा . तथा स्वतन्त्र उद्देश्य होता है। राष्ट्र कोई व्यक्तियों की भीड़ का नाम मही है बिक्त उसका स्वरूप मगठनात्मक है, केवन एक निश्चित भू-मान पूर रहने वाले व्यक्ति ही मिलकर राष्ट्र कहे जा सकते है। बतः रेजिंग् तथा समाज का एक जैविक स्वरूपे (Organic Form) है जिससे पूर्वक् करने पर व्यक्ति एक अस्तित्वहीन भावात्मकता मात्र रह जाएगा । राष्ट्र के इस रूप की फासिस्ट उपासना करते हैं और ह इसे जनता के भाग्य का एकमात्र तथा अन्तिम निर्मुष करने वाला मोनते हैं।

5 फोसीबाद समिष्टवादी है। इनका कहना है कि "राष्ट्र का सामूहिक दिन इतनी बहुमुल्य बस्तु है कि उसकी तृष्टि के लिए कुछ व्यक्तियों का बिलदान कोई महत्त्व नहीं रखता, राज्य की सेवा में ही व्यक्ति का कल्याएं तथा उन्नति है। राज्य से पुषक् व्यक्ति का प्रपना कीई स्वतन्त्र उद्देश्य नहीं

हो सकता। राज्य के विरुद्ध उसके कोई ग्रुधिकार नहीं हो सकते।"

फासीवाद के उपरोक्त विचारों के सदम में मूंगिचकों का कहना है कि खेटो द्वारों समर्थित आदर्श राज्य पृथक फासीवाद राज्य है क्योंकि खोटो ने दार्शनिक तथा ताकिक रीति से स्वयं यही निकल मिकाला कि दार्शनिक तथा करने को उन्हें पूर्ण स्वतं महान करने, वे कानून के बंदभून से पूर्ण र मुख्य होंगे और स्वेच्छानुसार शासन करने की उन्हें पूर्ण स्वतं निकाला होंगे। मुंधीलनी वे भी यही वात कही हैं। दीना के विचारों में निष्कृत ही अनेक समानताएँ हैं। यह रिपेटिच के के प्रेशनिक की प्रवाद की किया जाए तो उससे यही निकल कि किया कि खेटों का राज्य सर्वाधिकार वादी हैं। विदेश के अंशिनक उने मुसीलनी का आध्यात्मक पूर्व के कहते हैं। आसीवाद और खेटों के विचारों में अनेक समानताएँ वताई जाती है। प्राप्त के विचारों में अनेक समानताएँ वताई जाती है। प्राप्त के विचारों में अनेक समानताएँ वताई जाती है। प्राप्त के विचारों में अनेक समानताएँ वताई जाती है। प्राप्त के विचारों में अनेक समानताएँ वताई जाती है।

रिल्टोबादी तथा फार्मीबादी दोनो अपने देवा को सुन्दर बतनाते हैं जो, जी सी किटीलम लिखते हैं — एक्टोबादी तथा फार्मीबादी दोनो अपने देवा को सुन्दर देश दूसरा नहीं है । सिही-क्रिक्त ऐसी विचार्याराओं को कि इटली सुन्दर है और मुसीलिनी सर्वेव ठीक है कि सम्बन्ध कोई समानता नहीं है और स्टालिन मुदी है, बिटेन नहरों पर शासन करता है — पूर्णे क्येग समर्थक तथा अनुसीदन प्रतीन होता है ।

2(दोनो ही प्रजीतन्त्र विरोबी है कि प्रजातन्त्र को अज्ञानियो का ज्ञासन कहा है, उसकी अपुसार "प्रजातन्त्र के कानून मृत रहने हैं, इसकी स्वतन्त्रता अराजकता है, इसकी समानता है। "क्रासिक्टर मी प्रव्यातन्त्र को अरुवावहारिक और प्रष्ट शासन,का रूप-मानति है। योगो ही समानता के सिक्टान की उपेक्षा करते हैं और उसे प्रणान की स्टिट से देखते हैं। व्यवस्थि पूर अध्यादात कुलीनता के दोनो समर्थक है, प्लेटो-क्यावहारिक, व्हिट से मानवीय समानता के सिखान्त को स्थानार करते हैं और उसे प्राप्त के प्राप्त के सिखान्त के स्थान के स्था

्र कोनो मे स्वतन्त्रता का क्रांई स्वान नही है) जोदों के आदका ताज में नागरिक के सभी कार्यों पर राज्य का पूर्यों एवं कठोर निवन्त्रण है। इसी प्रकार क्रांक्सिस्टबाड़ी व्यवन्या में भी महत्यु का

राज्य के बाहर कोई ग्रस्तिरंव नहीं है।

4 (तोनो विचारचीरायो में राज्य को सबौं गरि माना गर्या है) राज्य के हितों के लिए व्यक्ति के हिता के कि हार्याया गया है। प्रति के हिता के कि निर्कुष निर्देश के हिता के मान के निरकुष निर्देश के स्वीकार किया है। फामीबाद भी एक नेता, एक दल की निरकुषता स्वीपन करता है। दोनी का रूप प्रविनायकवादी है।

5 (फोमिन्टो ने भी प्लेटो के समानि निता की सबंब मव जित्तमान तथा मबसे प्रधिक मुहिनान

माना है) ब्रीर नैता की ब्राजा का बंकरण पोलन करना जननी का परम-वर्म बताया है हैं। 'भ

6 स्वेटोबाद ब्रीर फोमीबाद <u>होतों</u> का कुलीनतन्त्र में किन्त्राम है। प्येटो बुद्धि का जासन स्थापित करने के लिए थोडे में मरस्रोंगे को मम्बूर्ण बामन मीपना चाहना है। फामीबाद भी एक दन को बासक बनाने का इक्छुक है। इन प्रकार दोनों में राज्य नी जबिन कुछ लोगों के पाम ही रहनी है। 7 होतो विचारहाराएँ मनुष्य के कतंब्यो का उल्लेख करती है, अधिकारो का नहीं प्लेटो के अनुसार मनुष्य को अपने कतंब्य का पालन करना चाहिए । फासिज्य में भी अधिकारो को कोई महत्व नहीं दिया गया है और सैनिक की भाँति "Not to reason why but to do and die" वाला कथन चरिताय होता है।

8 शिक्षा के बारे में दोनों के समान विचार है बोनो राज्य द्वारा सर्चालित योजना प्रस्तुत

करते हैं। दोना शिक्षण का विशेष पार्ट्यकम देते हैं। दोनों का उद्देश्य नेतृत्व की शिक्षा देना है। श्रीको के द्वा से राज्य का सर्वोत्तम स्थान था, प्रद्यपि राज्यों को रूप श्रिष्ट शिक्ष अवस्थ यो।

प्लेटो के समय नगर-राज्य थे जबकि वीसवी सदी में इटली राष्ट्-राज्य था।

उपरोक्त समानताओं के आधार पर ही कहा जाता है. कि <u>प्लेटों कासिज्य का पिता था। बाकर</u> ने भी-प्लेटों के बासन को योग्य व्यक्ति की निरकुषता बताया है। ब्रट्रेण्ड रसेल ने उसके जासक की आलोचना करते हुए कहा है कि वह एक तानाणाह अथवा सर्वाधिकारवादी शासक बन गया है। फासीवाद तथा प्लेटों के विचारों में असमानता

्रेंचेटो को का किए का अग्रगामी कहना अनुचित है । वस्तुत ्र जेटोबाद ग्रीर फार्सिज्म में बढ़ी असमानता है जो निम्मलिखित है—

- 1 फासीबाद जहाँ तर्कवाद ब्रोर बुद्धिवाद के प्रति एक विद्रोह है वहाँ प्लेटो के बुद्धिवाद का फासिस्टो के प्रजासक्य (Intutionism) से सीवा विरोध है । फासिस्टो के ब्रमुनार बुद्धि (Reason) कभी-सामाजिक एव राजनीतिक जीवन की समस्याख्यों की नहीं सुल्का सकती जबकि खेटो के लिए यही एकमात्र मार्ग-दर्शक है जो मनुष्य को सामाजिक बुराइयों से दूर हटा स्कृती है ।
- 2- प्लोटो की विचारधारा आदर्शवादी है जबकि <u>फार्सिस्ट विचा</u>रधारा यथायँवादी है। <u>प्लोटो</u> ने जिस राज्य की विवेचना की, वह केवल कल्पना के लोक में ही स्थापित हो सका, व्यावहारिक जगत् भे नहीं। इसके सर्वथा विपरीत <u>फार्सीवादी</u> विचारों में आदर्श को कोई स्थान नहीं है। फार्सिस्ट आदर्श में नहीं यथार्थ में, योजना में नहीं कार्य में विवयास कुरते हैं और उन्होंने अपने विचारों के प्रयोग इटली और जर्मनी में किये।
- 3. क्यांसेंबिंधः भावनाश्रो तथा प्रवृत्तियों को बुद्धि से क्रबा स्थान देता है जविक प्लेटों में अभावनाएँ भी बुद्धि का रूप ग्रहण करती प्रतीत होती हैं। यह धारणा कि फासिस्ट अपने खून से सोचते हैं (Fascusts think with their blood), फ्लेटों के दर्शन के लिए एकदम महत्त्वहीन कही जा भ सकती हैं।
  - 4 <u>प्टेटो</u> ने दार्शनिक प्राधार पर एक राजनीतिक रूपरचना तैयार की । <u>फासिस्टो ने</u> राजनीतिक रूपरचना के प्राधार पर एक दर्शन बनाया ग्रहा, दोनो से मौलिक अन्तर है।
  - 5. प्लेटो ने राजनीति पर नही बरन नैतिक पक्ष पर प्रीधिक वर्ल दिया । उसमे राजनीति की नीति की वासी बना दिया लेकिन फासिस्टो ने नीति की राजनीति की प्रानुगोमिनी बनाया है।
  - 6 फासीबाद की सत्य एवं वैतिकता की घारणा व्यावहारिक हैं जुब कि प्लेटो की अव्यावहारिक है। फासीबाद के अनुसार नैतिक गापदण्ड तथा सत्य केवल सापेक्षिक सिद्धान्त (Relative Concepts) हैं। जब तक वे मनुष्य के उद्देश्यों व कार्यों को प्राप्त करने में सहायता दे तभी तक उपका मुख्य है। प्लेटो ने इस विचारधारा का अपनी पुस्तक 'रिपिलक' में खण्डन किया है। उसका कहना है कि सत्य और गाय के की से केवल कपट हीकर मनुष्य के बौदिक सत्य के प्राप्त किया किया है। उसका कहना है कि सत्य की रायाय के तो ति केवल कपट हीकर मनुष्य के बौदिक सत्य के आन्तरिक उत्साह के रूप में सामने प्राप्त है। न्याय, नैतिकता तथा सत्य अनिम क्याय के वार में एक्टो का सिद्धान्त फासीबाद की अ्यावहारिकता के विचन्न सीधा प्राप्त मनिकता तथा गाय के बारे में प्लेटो का सिद्धान्त फासीबाद की अ्यावहारिकता के विचन्न सीधा प्राफ्त मण्ड है।

7. स्तेटो साम्राज्यवाद की रुक्पना सीह नहीं करता था जनिक सिह्में विचारयारा इससे घात्रोत है। मुनोतिनी का नारा था—"इट्र्यू का या तो विस्ताह ही मेणवा घनत हो जाए।" कि निकास के लिए एक प्रितार ही में प्रपना जीवन समर्थने है। स्तेटो के जानुमूर्त साम्राज्यवाद नगर राज्यों के विकास के लिए एक प्रितार पार्ट में सहस करता है। कि साम सहस करता है। कि सामा सहस करता है। कि सामा कि सहस करता है। कि सामा कि से मिल राष्ट्रवाद के मिलान (Theory of Milliant Nationalism) का स्तेटो कि विचारों में कोई स्थान मही है। साम्राज्यवादी विस्तार, सवर्ष प्रादि कांसिस्टों के लिए उत्साह धीर साहस के परिचायक है, किन्तु स्तेटों के लिए ये बीमारियों है। उसके घादर्श राज्य में प्रात्म-रक्षा के प्रमावा युद्ध की घर्ष्या नहीं की जा सकती। प्लेटों के लिए युद्ध-शक्ति उदारता एव साहस का साधन न होकर राज्यीतिक बीमारी का एक चिह्न है प्रीर राज्य के प्रात्मिक प्रमुक्त के निए उत्तरसाम है। युद्ध के स्थान पर एकता स्तेटों के लिए मनुस्य धीर राज्य का भाग्य है जबकि कासीवादी विचारपार की नीय ही युद्ध पर खडी है। युद्ध उपमें निए मनुस्यत का जम्मजात लक्षण है।

8, प्नेटो साम्यवादी सिडान्त प्रस्तुत करता है जिसके अनुसार भासक वर्ग को सम्पत्ति एव परिवार से विरक्त रहना प्रावश्यक है किन्तु फासिस्ट साम्यवादी विचारों के पत्रके शत्र हैं। वे इसका पूर्णत जन्मूनन चाहते हैं। वे प्लेटो के समान सम्पत्ति श्रीय प्रावश्यक के लिए त्याज नहीं मानदे । तर्ग राज्यक के लिए त्याज नहीं मानदे । तर्ग राज्यक के लिए त्याज

प्लेटोबाद ग्रीर फासीबाद की समानताएँ श्रीर विषयताएँ देवने पर यही प्रतीत होता है कि प्लेटो न तो फासिस्ट है और न उमका प्रग्रमामी । उमने जिस विचारधारा को रखा वह प्रपने युग की माँग थी । ज्येटो के विचार 4 शताब्दी ई पू की तरकारीन हिंगति के प्रमुद्धार थे जबिक फासिस्ट विचारधारा 20 थी सही के प्रथम महायुद्ध क बाद की देन हैं । निष्फर्ण कर में कहा जा सकता है कि यद्धि फामिस्टों की मीति प्लेटो में नी यही कहा था कि शामन करने का विधेपाधिकार कुछ विशेष दुद्धिमान में अप विधेपाधिकार कुछ विशेष दुद्धिमान में अप विधेपाधिकार कुछ विशेष कि प्रथम करी हैं । से निक्स करी उम्में व पृथ्विमान करने का विधेपाधिकार कुछ विशेष करीर नीतिक भीर वीदिक परीक्षाओं के पृथ्वात सता-प्राप्ति तक पहुँचते हैं वहाँ फासीबाद में कुछ व्यक्ति छल, कपट एवं झूँछ ब्राद्धि उपायों से तता-हथियान में विश्वास करते हैं । इसी तरह जहाँ फामिस्ट लोगों ने प्राप्ति के वर्णन को जन्म दिया है वहाँ प्लेटो बुद्धि के दर्णन का हामी हैं । प्लेटो का प्रार्थ राज्य प्रपने अपने-प्राप्त में योग्य और एकतापूर्ण है किन्तु फासीबादी राज्य विखरे हुए समाज का प्रतिनिधित्व करता है।

वास्तव मे प्लेटोबाद एव फासीबाद मे समा<u>त्रताष्ट्रियनावश्यक, चुच्छ एव बाह्य है</u>। सच्चाई तो यही है कि इन दोनो का प्रन्तर कभी न भरने वाली खाई (Unbudgeable Gulf) की तरह है। प्लेटो को प्रथम फासिस्ट बताना न केवल प्रमुचित है विस्क उपहास्य भी है।

#### प्लेटो : 'स्टेट्समैन' तथा 'लॉज' (Plato : The 'Statesman' & the 'Laws')

' प्लेटो का उत्तरकालीन राजनीतिक दर्णन 'पालिटिक्स' (Politics) घथवा 'स्टेट्समेन' (Statesman) तथा (Laws) 'लॉज' नामक ग्रन्थो मे निहित है। इनकी रचना 'रिपब्लिक' के अनेक वर्षो वाद हुई। इन दोनो कृतियो मे पर्याप्त साम्य दिक्किका हुए सुनित सिद्धान्त 'रिपब्लिक' के सिद्धान्ती से बहुत भिन्न है। ये दोनो कृतिया नगर-राज्ये की समस्याग्नो के सर्विद्धान प्लेटो के चिन्तन के ग्रन्तिम मरिसाम प्रस्तुत करती है।

(The Statesman)
प्लेटो की यह रचना सम्प्रवत 36 30 र पू के मध्य उसू सेमूर्ण लिखी गई जबिक
सिरानयूज में डायोनिसियस दितीय सुधार में लगा हुआ सी से सिसीर तुंबती के वर्षों में 1 इसका

रचनाकाल 367 और 361 ई पू. के बीच रखना ही सम्भवतं. प्रधिक उपयुक्त होगा नयोकि इस कान में व्लेटो को एक घोर तो सिराक्यूंज के राजतंत्र्य से खड़ी-बाी प्रावाएँ वेंध रही थी घोर इसरी घोर विधि (कानून) में भी उसकी प्रभिन्नि उत्पन्न हो गई थी घोर वह डायोनिगियस हितीय के माय विधियों की प्रस्तावनाएं तैयार फरने में लगा हुष्ठा था 1 मिनलेयर (Sinclant) के प्रमुत्तार रिपिटनक की रचना के लगभग 12 से 15 वर्ष बाद 362 ई. पू में व्वत्ये ते 'स्टेहसमैन' की रचना की होगी। इस प्रस्त को प्रका में 'पॉलिटिकम' (Politicus) कहा जाता है। उसकी मायता मुख्यत इसिनए है क्योंकि इसमें प्रत्ये को उत्पन्न पर प्रकात के हिंगी। विश्व क्योंकि इसमें प्रत्ये के जातून पर प्रकात प्रमुद्ध में विश्व कि जातून पर प्रकात की होगी। कि स्वां कि स्वां के कातून पर प्रकात पर इसिनए है क्योंकि इसमें प्रतिवानों (Mixed Constitutions) की सकत मिलता है जिसका पूर्ण विकास 'लॉज' में बुधाई। उन दोनों प्रन्थी में व्येटो को हम 'रिपिटनक' के काल्पनिक प्रावर्णवादी के स्थान पर ब्यावहारिक धावर्णवादी (Practical Idealist) के हम में रिपिटनक' के काल्पनिक प्रावर्णवादी के स्थान पर ब्यावहारिक धावर्णवादी (Practical Idealist) के हम में रेखते हैं। उनके विचार यहाँ 'रिपिटनक' की अपेक्षा धिक तकत्र्यण और मुनिधित हैं। 'पॉलिटिक्म' का अव्यक्ष हैं 'राजपुर्ध या 'राजनीतिज' (Statesman)। उस तवाद में खिता प्रतिचारिक स्वाद्धां पर पर विदेशी मस्तर प्रवाद पार्च पर पर्वातिज के स्थल पार्च उनके विचार के वीरान 'रिपिटनक' में प्रतिपादित आवर्ण पर वृत्तिवाद करते हैं। इस वातिनाय स्ववादिन के वीरान 'रिपिटनक' में प्रतिपादित आवर्ण पर वृत्तिवाद किया जाना है और विभिन्न प्रकार की शासन पर्वतियों के बक्त तथा उनके ग्रुपावन्यों का विवेचन किया जाना है और विभिन्न

स्टेट्समैन में श्रादशं शासक एवं कानून सम्बन्धी विचार (Viens on Perfect Ruler and Law in Statesman)

'स्टेह्समैन' कोई राजनीतिक कृति नहीं है। इससे प्रधिवतर परिभाषाध्रो पर विचार किया गया है और इसका मुख्य विषय आदर्श जातक अथवा राजनेता या राजनमंत्र (Statesman) हैं। 'दिपाटनक' में यह मान लिया गया था कि राजनेता अथवा प्राजनेता या राजनमंत्र है और ऐसे ग्रासन करने का प्रथिकार है, क्यों कि वह 'सह' को जानता है। 'स्टेह्ममैन' में उसके ममर्थन में प्रभाष जुटाए गए हैं और रिपाटनक' की चारणा की विस्तृत व्याएमा की गई है। 'स्टेह्ममैन' का निष्कर्ष भी यह है कि राजनेता एक प्रकार का कलाकार होता है जिसकी मून्य योग्यता आने ही है। एखेटों ने राजनेता ती ति तुला गड़िए से की है, क्यों कि गड़ित है जो की ति है जो परिवार के जम मुलिए की भीति है जो परिवार को बानवार और व्यवस्थान करता है। गजनेता परिवार के उस मुलिए की भीति है जो परिवार को इस प्रकार चलता है कि उसके सब सबस्यों का हित हो।

<sup>1</sup> Sinclair . A History of Greek Political Thought, p. 173

सेबाइन : बही, पृ. 68.
 बाकर : प्रबॉक्त, पृ. 406.

ज्ञान के अन्तर्गत बाती है, राजनीति विशान का स्वर आदेशात्मक होता है। इसका अगला कदम यह है कि घादेशात्मक झान को दो भागो में बाँटा गया है-प्रधान ग्रथवा सर्वोपरि भाग या जाति श्रीर हिनीय गीण या प्रधीन भाग अथवा जाति । ﴿ अहुतांग जो आदेश दे सकते है वे प्रभुता-सम्पन्न होते हैं, उनस केंचा कोई नहीं होता ग्रोर उनके ग्रादेशों का जोत वे स्वय ही होते हैं दूसरे लोग ग्रंथीनस्थ होते हैं भीर'वे उन्ही मादेशों को जारी कर देते हैं जो उन्हें दिए जाते हैं। राजनेता मध्या प्रशासक की गणमा पहली श्रेगी के लोगों में होती है जिनका ज्ञान केवल अपदेश देने का ज्ञान नहीं होता विलक परम-आदेश देने का ज्ञान होता है। प्लेटो ने विस्तार से इस वात को सिद्ध किया है क<u>ि एक राजनेता वक्ता, सेनापति</u> तथा न्यायाधीश से इसलिए बढकर है कि प्रमुता सम्पन्न होने के कारण वही यह निर्णय करता है कि वे अपनी शक्तियों का कब भीर किन कामी मे प्रयोग करें। प्लेटो की दृष्टि में, जिन विज्ञानों का सम्बन्ध कम से है, उनमे राजनीतिज्ञता ग्रयवा ग्रयममंजना (Statemanship) सबकी सिरमीर है।

<del>'स्टिटसमैन' इस मूलभूत प्रक्न पर विचार करता है कि ' ब्रादर्श राज्य मे नागरिको को ब्र</del>पने णामको पर किस सीमा तक निर्मर रहना चाहिए ? क्या वे उन पर उसी प्रकार निर्मर रहे जिस प्रकार बालक अपने माता-पिता पर निर्मर रहता है अथवा वे स्त्रय अपने नियन्ता वने ? 'स्टेट्समैन' मे बताया गया है कि यदि शासंक वास्तव में कलाकार हैं और अपने कार्य को अच्छी तरह करता है तो उसे पूरी निरंकुबता प्राप्त होनी चाहिए... "" "शासन प्रसाविया में वही शासन प्रसावी सबसे श्रेष्ठ है श्रीर वही वास्तविक गांसन प्रणाली है जिसमें शासकों के पास आभासी नहीं, प्रत्युत् वास्तविक ज्ञान होता है। वे कानून द्वारा शासन करते है प्रथवा नहीं, उनके प्रजाजन राजी है या नहीं, इसका कोई महत्त्व नहीं है।"2 प्लेटो बतलाता है कि राजनेता या प्रशासक अपनी आदेश शक्ति का प्रयोग भरण-पोषण के लिए करता है और जिन्हें सहारा देने के दिए इसका प्रयोग किया जाता है वे समूहो या संप्रदायों के रूप मे सगठित मानव होते है। राजनेता मानव-समूह के भरण-पोषण के लिए नियुक्त चरवाहा है। 'भरण-पोपरा, शब्द मे यह ग्रथं निहित है कि घर-गृहस्थी के प्रवन्ध या राजनीति विज्ञान के बीच काई खाई नहीं है । किसी वहें परिवार और किसी छोटे राज्य में केवल मात्रा का अन्तर होता है, प्रकार का नहीं।3 प्लेटो ने एकमात्र नच्चा राज्य उसे ही माना है जिसमे ऐमे राजनेता ग्रथवा प्रशासक ही जी

ज्ञान-रूप हैं। राज्य तब तक राजनीतिक समाज नहीं हो सकता जब तक कि वह ज्ञान पर आधारित राजनेताओं की समन्वयकारी शक्ति के माध्यम से एक इकार्ड के रूप में सगठित न हो लाए। इस ज्ञान ्रतक केवल इन-गिने व्यक्तियों की ही पहुँच हो सकती है अर्थात् सच्चे राजनेता इने-गिने लोग ही हो सकते है।

प्लेटो ने राजनेता या प्रशासक की निरकुशता ग्रथवा निरपेक्षता का निम्नलिखित ग्रायारी पर पोपण और संशोधन किया है स्टार्टी

(क) राजनीतिक सम्यता के तर्क के आधार पर निरक्शता का पीप्सा,

(स) सामाजिक सामञ्जन्य के तर्क के आवार पर निरकुशता का पोपएं, एवं

(ग) विधि-शासन के विचार के आधार पर निरंक्शता का संशोधन।

(क) राजनीतिक सम्यता के तर्क के श्राधार पर निरक्जता की न्यायोचित ठहराते हुए प्लेटो ने लिखा है कि राजनीतिजता मूलत ग्रादेशात्मक विज्ञान है जिसमे नियन्त्रण की सर्वोच्च शक्ति निहित होती है। राजनीतिज्ञता कला है श्रीर प्रत्येक कला का सार यह है कि कलाकार स्वय एक राजा की भौति कार्य करता है, श्रीर ग्रपनी कार्य-पद्धति के बारे में किसी भी नियमावली के बन्धन से स्वतन्त्र होता है। कलाकार जिस वस्तु पर कार्य करता है उसे अपने ज्ञान के अनुसार अच्छे से अच्छा रूप देने का प्रयत्न

सेवाहन . पूर्वोक्त, पृष्ठ 68

<sup>2</sup> स्टेट्ममैन, सेबाइन से उद्यून, पृ 68

<sup>3</sup> बार्कर उक्त, पृष्ठ 408 -

करता है। कलाकार के नाते राजनेता अथवा प्रधासक को भी यह छूट होती है कि यह जैसे भी ठीक समझे अपनी प्रजा का हित करे। इसका अभिप्राय-यह है कि राजनेता को अपनी प्रजा की सहमित की कोई आवक्यकता नहीं होती। यात्री और रोगी को कोई अविकार मही कि चालक या चिकत्यंक की कला के अभ्यास के वारे में आरम्भ में अपनी स्वीकृति या सहमित है। इसके विपरीत दोनों ही अपने को चालक या चिकत्यंक के कानम्य मार्गदर्गन पर छोड़ देते हैं। चालक या चिकित्यंक को कानम्य मार्गदर्गन पर छोड़ देते हैं। चालक या चिकित्यंक को क्षित्रं तर करते। यह तो की चालक स्वारे में यात्री या रोगी किसी तरह के हस्तरेण का दावा नहीं करते। वह तो मीन स्वीकृति का चिप्प है, सहमित का नहीं। यदि चिकत्यंक और चालक अपनी कलाओं में परगत होगे तो निष्वय ही रोगी और यात्री का भला करेंगे और उन्हें उनकी भीन स्वीकृति भी निष्यंक रूप से मिल जाएगी। यही बात राजनेता के सन्दर्भ में लागू होती है। यदि राजनेता किसी नागरिक की अचिक नायायुर्ग, अधिक प्रच्छा और उन्हें जनकी भीन स्वीकृति भी निष्यंत रूप के मिल जाएगी। यही बात राजनेता के सन्दर्भ में लागू होती है। यदि राजनेता किसी नागरिक की अचिक प्रच्छा और उन्हें जनकी करने का जाधकार हुए आति की है स्वीकृत का सार्यक्र की अपना करने का जाधकार हुए आति की है स्वार्यक्र की अपना करने का जाधकार हुए आति की है स्वार्यक्र की स्वार्यक्र की स्वार्यक्र की स्वार्यक्र की स्वार्यक्र की स्वार्यक्र के स्वार्यक्र की स्वार्यक्र कर रहा है।

- सच्चे राजनेता को कलाकार के स्वार्यक्र कर में महागु करने की वार्या का प्लेटों में दूसरा निष्कर

यह निकाला है कि बसरी कला के लिए विधि प्रयांत कानून अनावयमक है—यहाँ तक कि हानिकारक है। प<u>र यह दि</u>ष्टकोस, 'रिपव्निक' से कुछ भिन्न है। '<u>रिपष्टिक्क' में 'लेटो का तक या कि</u> जब दार्शनिक णासक को शिक्षा द्वारा सच्चा एवं जीत्रन्त ज्ञान प्राप्त ही चुका है तो, उसके लिए कानून की एक युराई माना है, पर उसके विरोध का स्वर वितम्र है। 'स्टेट्नमैन' से कानून की अधिकांशत उस आँघार पर बुरा समका गया है कि कानून का गर्थ होना है-शासक के ज्ञान के स्वतन्त्र प्रयोग पर प्रतिबन्ध और बन्धनो का ग्रारोपण । कानून के नियम कठोर ग्रीर स्थायी होते हैं। कानून उम, दुराग्रही अीर ग्रज्ञानी निरकुण बासक की तरह होता है जो प्रपंता निश्चय कभी नहीं बदलता। कानून की न्यिति उस चिकित्सक की तरह है जो पुस्तक पर-पडकर इलाज करता है और इस बान की छोर, कोई प्यान नही दिता कि जिस रोगी का वह इलाज कर रहा है . उसका शरीत विधान कैमा है, उसके रोग की क्या स्थिति है, जसमे क्या परिवर्तन हो रहे है अवि । किन्तु इस विरोध के बावजूद प्लेटो स्वीकार करता है है कि कान्नो का प्रस्तित्व होता है ग्रीर यद्यपि उनमें कमिया होती है किर भी वे सब को समान रूप ह कि कान्या का आस्तर होता है बार यद्याप उत्तम कामया होता है किर भा व नव का समान रुपे से अपनी सीमा में बीध लेते हैं। मनुष्य-मनुष्य और कार्य-कार्य के अरो के अनुरूप कान्यों अथवा विधियों का निर्माण हो सके इसके निए विधायक (शासक) अपनी म्वतन्त्र बुद्धि का उपयोग करने से कतराते 'है, जनसाधारण के लिए ऐसे सामान्य नियम बना देते हैं जो म्थून इष्टि से वैवक्तिक स्थितियों के अनुकूल होते हैं। 'लेटो राजनीतिक नमनीयता के अधार पर निर्कुशता का 'पोपण करते हुए कहता हैं कि ब्यावहारिक इष्टि से कानून का अस्तिरव उचित्र माना जा सकता है ज्यापि थादण की मौग है कि राजनेता या प्रशासक की शतियों में लेवीलापन रहे योर यदि राज्य अपने शासकों को कानून के अनुसार कार्य करने के निए वाद्य कर देता है तो शासक अपनी शक्तियों के ज्वेलियन से विचत हो बातुत्ती र कार्य करन का नाथ बाध्य कर पता हुता बाधका अपना बाधका न प्राचनाच प्राचन काता है। बाकर की यह टिप्पणी सही है कि प्लेटो सम्भवत विधि अयवा कानून की कठोरता से बहुत इरता था। तत्वालीन यूनाती विधि जीवन्त विकासशीन काया न होकर सूत्रों का हुवैचा मात्र थी और ' यूनानियों में उस स्थिर सहिता का पालन करने की प्रयुत्ति थी। नई उद्यागवामात्रों से उन्हें भय लगता था। एथेन्म तंक में विधि (कानून) को ब्रद्धना मुस्किन था। विधान एरिवर्तन के लिए विधेष उपायों का प्राप्त अपने सार्था अपने सिंह में स्थान स्था राजनीति एक कला थी और एक कलाकार राजनेता ये ही उसकी आंख्या थीं। उसका विश्वास था कि नियमो और रुढियो की जकट मे कला और कलाकार का वस युट जाता है।

(ख) <u>प्लंडो सम्माजिक सामञ्जूस्य के तक के आवार पर भी निरकुकता अववा निर्पेक्षता</u> का पोषण करता है। उसकी दृष्टि में राजनेता अववा सासक की मध्यम मार्ग खाजना आवश्यक है। उसका कर्त्तव्य है कि विभिन्न स्वभावो के व्यक्तियों को सामञ्जास्य के 'साथ रखें । जिस तरह बुनकर ताने-बाने को इस तरह मिलाता है कि उनमे उचित सामञ्जास्य बना रहे, उसी-प्रकार राजनेता के लिए भी प्रावश्यक है कि वह मानव-प्रकृति के विभिन्न तर्र्वा में एकता को स्थानन करें । जिस तरह समीतकार तीन स्वर और मन्द स्वर का सामञ्जास्य हूँ कि निकालता है, उसी तरह राजनेता को भी मानवता के करण सगीत मे सामञ्जास्य की खोज करनी चाहिए। मानव जीवन के सगीत मे तीन स्वर भी है प्रोर मन्द स्वर भी । कुछ लोगों मे-पुरुशियति उरसाह का, उनमाद छाया 'रहत है तो कुछ मे मर्यादित सयम की प्रतिश्वय भीसतो । जो स्थित व्यक्तियों की है, वहीं स्थित राज्य मे वर्गों की होती है-। राज्य मे सैनिक वर्ग अपने साहस के उनमाद के कारए। सैन्यवाद का विकृत चोला पहन लेता है तो दूवरी प्रोर शान्तिमात्र लोगों का वर्ग स्वयम की प्रति के कारए। शान्तिवाद को गोद मे सोता- रहता है । जीवन में लगता है कि एक सद्गुण दूवर सदसुण के विरुद्ध होता है। यात्र में भी एक वर्ग का हुसरे वर्ग से खात के कारए। शान्तिवाद को गोद मे सोता- रहता है। जीवन में लगता है कि एक सदगुण दूवरे सदसुण के विरुद्ध होता है। यात्र में भी एक वर्ग का हुसरे वर्ग से खु आत के कारण सामञ्जास को मान स्वर्ण का हुसरे वर्ग से खु आत के वर्ग का सिका होता है, परस्प विरोध होता है। यही राजनेता का प्रवेश आवश्यक है, मुझे खे प्रते के कारण सामञ्जस वैद्या होता है, परस्प विरोध होता है। यही राजनेता का प्रवेश आवश्यक है, मुझे खे प्रते कर्ता होगा। राजनेता ऐसी प्रकृतियों को समाप्त कर देगा जो किसी काम की न हो। जिल लोगों मे न सयम है, न साहस है और न प्रत्य कोई सद्युण, है, उन्हें वह वा सो मीत के घाट जतार येगा या निर्वास्त कर देगा, और जो लोग अज्ञानी व नीच है उन्हें वह वा सावृत्ति मे लगा देगा। परीकाओं हारा जुन लेने और प्रवित्त होरा वियार कर तेने के वार वेष लोगों को वह उसी...तरह एकान्विवत कर देगा जिस तरह बुनकर ताने और वाने को समस्वत कर देगा जोगे को वह उसी तरह परानित कर साव जिल होता हो। प्रवत्त कर साव कि साव को साव्यक कर तेने के वार वेष लोगों का प्रवत्त होता है। प्रवित्त कर साव जिल होता हो। स्वत्त कर तेने की समस्वत कर देगा जिस तरह बुनकर ताने और वाने को समस्वत कर देगा है। साव कर साव हो। प्रवत्त कर साव साव हो। स्वत्त कर साव का साव हो। साव कर साव हो। साव साव हो साव हो

्लेटो के जनुसार राजनेता अथजा प्रजासक हो ज्यामो से मह-सममञ्जस्य लाने का प्रयत्न करेगा। एक प्रयाय आच्यारिक होगा तो दूसरा भीतिक अथजा एक अर्थािक होगा तो दूसरा लीकिक। प्राप्तनीत करें ता सबसे प्रद्वा श्री सबसे महत्त्वपूर्ण काम यह होगा कि वह सभी सद्गुणों में समन्वय स्थापित करें ताकि हुर व्यक्ति प्रयता उग्र प्रमा विश्विष्ट प्रति या अपने विश्विष्ट अभाव स्थापित करें ताकि हुर व्यक्ति प्रयता उग्र प्रमा विश्विष्ट प्रति या अपने विश्विष्ट अभाव स्थापित करें ताकि हुन व्यक्ति प्रयता उग्र प्रमान विश्विष्ट अर्था का विश्वाह करने की अमह विभिन्न प्रकार के ग्रुपों का प्रतिनिधित्व करने वाले स्थापित को विश्वाह करने की अमह विभिन्न प्रकार के ग्रुपों का प्रतिनिधित्व करने वाले स्थापित को विश्वाह करने की अपन विश्वाह हारा प्रस्थार मिलाएगा जिसका परियाग यह होगा कि जन स्थी-पुरुषों का मिलन (जिनकी प्रकृति एक दूसरे वे भिन्न है) भी एक दूसरे का पूरक वन जाएगा। इस प्रक्रिया से समूर्ण समाज सामञ्जस्य के सीरभ से महत्व के उग्र प्रकार के साम् प्रकार के सीरभ से सहस्त करने के जिए प्रकार के सीरभ से साम् का सामञ्चर का सामञ्जस को सी सामव्यकता हो तो प्रविक सन्तु वित कार्य और समुचित नामञ्जस काने की शिष्ट से यह उचित है कि विभन्न प्रकार के माहसी और कर्मठ विनन प्रति ने करने होता विभन सन्ति है कि विभन्न प्रकार के माहसी और कर्मठ विनन प्रति हो राज विभन सन्ति हो राज विभन स्थान स्थान सामञ्जस लोगों को नुना जाए।

(ग) प्लेट्टी ने प्रधिक ब्यावहारिक वरातल पर उत्तरते हुए, प्रथने विन्तन के प्रगले वराए में विधि-शासन के प्राचार पर निरकुकता प्रयचा निरपेक्षता का मणीवन किया है। निरपेक्ष या निरकुक मासन के प्राचार के सम्बन्ध में प्लेटी के मन में सम्भवत अनेक प्रकार उठे होंगे। उसने सोचा होगा कि बया किसी प्रति बुढिमान ब्यक्ति के लिए भी यह सम्भव है कि मानव-बीवन के नाथ निरद्ध होशर विकास करें? उसने सोचा होगा कि बया मानव-अकृति को, जो अपने मामूहिन रूप में ततनी जिरक है इतनी सरलता से ढाला जा सकेगा? उसने स्वय से यह प्रश्न भी पूछा होगा कि मानव -क्लाएं इडियो और पक्षपातों के जिन सज्जय दुगों में पिरी हुई हैं, गया इन मारे दुगों को पराध्यायी किया जा सकेगा। वार्कर ने विला है कि अपने जीवन की मन्य्या में प्लिटी ने जब मन्यवत ऐमे प्रश्नो पर विचार किया और जब उसने इनका समाधान किया नो उसने अपने राजनीतिक चिन्तन के एक नए दौर में प्रश्नो पर निरा ने से स्वयं के साथ समझीत किया। इस नए दौर में प्लेटो ने यथार्थ के माय समझीत किया। और स्टीनार किया हिसा पर राजनीतिक

जीवन मे सहमति, विधि या कानून, सविधानवाद और मानव के वस्तु जगत् की मन्यर अवैज्ञानिक रीतियों के लिए भी स्थान यो अवकाल होता है। यूनानी लोगों का विधि (कानून) की प्रमुता में विष्वास था, और विश्वास था कि उस स्वतन्त्र साहचर्य में जिसके अन्तर्गत कोई भी एक व्यक्ति एक ही व्यक्ति गिना जाता है, प्रत्येक का अपना स्वरं होता है और 'सव वरावर तथा एक जैसे' होते है। श्रव तक प्लेटो ने प्रपने देशवासियो के इन प्रचलित और प्रिय विश्वासो का विरोध ही किया था; किन्तु जीवन के प्रन्तिम प्रहर मे, जबिक वह लगभग जीवन के 70 वसन्त देख चुका था, उसे तरकालीन प्रचलित विश्वासो भीर पुरातनपीथी सिद्धान्तों की महिमा का भान हो 'उठा । उसने अब यह स्वीकार कर लिया कि निरपेक्ष या निरकुण जामक सेव राज्यों के निए नही होता। वह भी मनुष्यों के वीच देवता की भाति है जिसका ब्राविर्भाव वभी-कभी ही होता है। इस प्रकार, ब्रपनी बृद्धावस्था मे, प्लेटो रिपविनक के नगर के गुद्ध आदर्शवाद को छोडकर मानव के यथार्थ नगरों के अनुसन्यान का राही वन गया, उसने 'इन्हे समभते-बुझने का प्रयत्नं 'किया। 'प्लेटो ने यह, मान लिया कि विधियो प्रथाना कानूनो, निर्वाचनो और अपूर्णताओं के वावजूद यथार्थ राज्यो का भी इस नाते कुछ महत्त्व होता है कि वे आदर्श के निकट होते हैं और उसकी प्रतिच्छाया प्रस्तुत करते हैं। प्लेटो राजनीतिक काल की छद्मुत प्राण-शक्ति की प्रतसा केरते हुए कहता है कि यहाँ ग्रन्य कोई भी कला नियमों के वन्धन से पूट जाती है वहाँ सच्ची राजनीतिक कला विधियों के ब्रस्तित्व से समाप्त नहीं होती । यदि सच्चे राजनेता प्रशासक के 'क्षान' के स्थान पर 'कानून' रख दिया जीए तो भी राज्य कायम रहेगा और संमाज का सगठन भी बना रहेगां। प्लेटो यह भी कहता है कि 'राजनीतिक कला' मे यह सम्भावना भी ग्रीधिक है किं कलाकार ग्रथीत् शासक प्रजाननो के हित के स्थान पर ग्रपने हित की देखने लगे। ग्रंत यह मानस्यक है कि प्रजातन के पास जासक के विरुद्ध रक्षा का उपाय हो । प्लेटो यह स्वीकार कर लेता है कि कानून अनुभव और बुद्धिमान व्यक्तियों की उपज है। यद्यपि कानून स्वतन्त्र बुद्धि से नीचा होता है, तथापि यह है बुद्धि का ही रूप । इसका स्वासाविक परिणाम है कि कानून पर आधारित राज्य आवशे राज्य का ही एक रूप है । जब एक बार कानून पर आधारित राज्य (Law State) बन 'जाय तो जनता को उस कानून का पालन ही करना चाहिए जिस पर-कि-राज्य आधारित है। जब कोई विधि प्रयंवा कानून हो ही नहीं तो कानून के दिना कार्य करना एक बात है, लेकिन जब कोई कानून हो जी उसके विरुद्ध कार्य करना एक दूसरी बात है, विधि-राज्यों में विधि-शांसन के पालन 'हारों सच्चे ज्ञान के शासन के ग्रधिकाधिक निकट पहुँचा जा सकता है। प्लेटो विधि शासन के विचार के श्रीधार पर निरपेक्षता का संबोधन अवश्य कर लेता है तुवाणि उनके हृदय मे अभी भी यह बात गूंबती रहती है कि विधि राज्य आवर्ष जासक और राजनीति की आवर्ष कक्षा मे अविश्वास का परिखाम है जिसमें सुख नहीं, दुंख ही दुं स है, जिसमें जिन्तन स्वतन्त्र नहीं होता, योग्यता का मम्मान नहीं होता और अधिकार ग्रपने असन पर प्रतिष्ठित नहीं होता।

निष्कषं रूप में, प्ले<u>टो जीवन की बास्तविकताओं के सामने सुके जाता है। कानून को उपित</u> <u>स्थान पर प्रतिष्ठित कर देता है। 'स्टेट्समैन' से कानून को स्थान देते हुए प्लेटो मानता है कि दार्शनिक</u> शा<del>धक रस प्रतत पर प्राप्त नहीं होगा, प्रतः समुचित आसन व्यवस्था को कानूनो की सार्थभौभिकता,</del> मानूना आवश्यक है। यह सार्वभौभिकतो जनसा की परम्पराओं पर आधारित होंगी। इतके बाँद 'लाज' में वह कानून के उचित स्थान पर प्रतिष्ठित कर देता है।

'स्टेट्समैन' में प्लेटो का राज्य-वर्गीकरसा

(Classification of States or Govts 'in 'Statesman')

प्लेटो ने 'स्टेट्ममैन' मे राज्यो का वर्गीकरण किया और इसका यह वर्गीकरण कानून को शासन के लिए ब्रावश्यक मानने के कारण 'रिपब्लिक' के वर्गीकरण में कुछ , मिल है। सेवाइन के प्रमुतार इसमे दो ध्यान देने शेग्य बातें ये हैं पहली वात तो यह है कि ब्रावर्क राज्य सम्भवतः राज्यो

| राज्यो के प्रकार                                  | शासको की तंख्या                                                                                                    | - शासन के रूप                                                                                        |
|---------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (1) शानून-प्रिय या यानून<br>से सचासित राज्य       | (1) एर व्यक्ति का घासन<br>(11) कुछ स्वक्तियों या घानन<br>(111) यह व्यक्तियों का घासन                               | राजतन्त्र-(Monarchy)<br>भृतीनतन्त्र (Aristocracy)<br>प्रजातन्त्र (Democracy)                         |
| (2) कानून द्वारा मंत्रासित<br>न होने युग्ने राज्य | <ul> <li>(i) एक व्यक्ति का घासन्</li> <li>(ii) कुछ व्यक्तियों का घासन</li> <li>(iii) बहुषध्यकों का बासन</li> </ul> | - निरकुषतन्त्र (Tyranny)<br>प्रस्पतन्त्र (Oligarchy)<br>प्रतियादी प्रजातन्त्र (Extreme<br>Democracy) |

इस वृगींकरण की निम्नलिखित विशेपताएँ उल्लेखनीय है-

(1) राजतन्य सर्वश्रेष्ठ शासन-पद्धति है वयोकि कानून द्वारा पासित राज्य की इस व्यवस्था में प्रजा का प्रिषकतम कल्यासा होता है।

(2) निरकुशतन्त्र शासन् का निम्नतम रूप है वधीक एक व्यक्ति का शासन ग्रनियन्त्रित

होने पूर प्रजा का महान् उपकार कर सकता है।

(3) प्लेटो की हर्षिट मे प्रजातन्त्र कानून पर आधारित शासनों मे सबसे बुरा और कानून परित शासनों में सबसे अच्छा है। कारण यह है कि प्रजातन्त्र में चहीं कानून हारा शासन होता है वहाँ शासक प्रशासन के करने नवीं एप और जानी नहीं होते हैं। इसिल एस कानून पर प्रधासित इन दोनों शासनों से निक्ट है, लेकिन जिन राज्यों में कानून हारा शासन होता है। इसिल एस कानून पर प्रधासित इन दोनों शासनों से निक्ट है, लेकिन जिन राज्यों में कानून हारा शासन वहीं होता, उनमें प्रजातन्त्र हो ऐसा शासने हैं जिसमें प्रचा का सबसे कम श्रिहत होता है क्योंकि यहाँ श्रिहतकारीं शासन को जनता मिटा देती है। यह ऐसी व्यवस्था में प्रजातन्त्र श्रेष्ट है। सेवाइन (Sâbine) ने लिखा है— "फीटो ने पहली बार लोकतन्त्र के से रूप स्वीकार किए, है—सीम्य रूप और श्रितवारी रूप। इससे भी ज्यादा श्रीप्रवातनक बात यह है कि प्लेटो ने लोकतन्त्र को कानून-विहीन राज्यों में सबसे खराब माना है। प्रकारान्तर से प्लेटो यह मान लेता है कि वास्तिविक राज्य में जनता की स्वीकृति और सहयोग की उपेक्षा नहीं की सकते। "1

<sup>1</sup> Sabine : A History of Political Theory, Part I (Hindi Trans ) Page 70

108 पाण्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

# 'स्टेट्समैन' व 'रिपव्लिक' के राजनीतिक विचारों में श्रन्तर

्लेटो के इन दोनो प्रन्थों की भाषा और विधि एक सी है, किन्तु विवारों में पर्याप्त प्रन्तर है, जो इस प्रकार है—

- (1) 'रिपब्लिक'-आदर्शनादी है ज्विक 'र्टेटसमैन' युवार्थवादी विटक्सेण लिए है। वार्कर के शब्दों में, "आदर्शनाद तिरोहित होने से बहुत दूर है, किन्तु वान्तिथिक राजनीति के प्रति एक प्रधिक युवार्थवादी, इंटिस्केश के साथ इसका अस्तित्व है और इसमे जान, सदगुरा या ब्रादर्श का एक नवीन विवार रक्षा गया है जो उसके द्वितीय सर्वश्रेष्ठ राज्य में प्राप्त होगा।"
- (2) 'स्टेट्समिन' मे प्रजातन्त्र को हेय र्गिट गे नही देना गया है जबकि 'रिपटिनक' में इसेकी कट प्रालोचनी प्रीर निन्दा हुई है।
- (3) 'रिपल्पिक' से उत्पादक वर्ग को उपेक्षित रक्षा गया है जश्क 'स्टेट्समैन' में उन्हें ग्रीज नगर-राज्य का नागरिक स्वीकार किया गया है और नागरिकना से सम्यन्तित् सुविधाएँ प्रदान की गई है।
- ' (4) 'स<u>्टेटसमैन' में अ</u>स्वनेता का कार्य णामको को प्रणिक्षित करेना है अविक 'रिपिनिनर्क' मे ऐसी कोई व्यवस्था नहीं है।

ू (5) 'रिपब्लिक' मे वार्शनिक-शासको को नम्प्रमुना दी गई है जबिक 'स्टेट्समैन' मे सर्वेज

राजपुरुप या राजनेता का महत्त्व प्रतिपादित है।

- (6) 'रिप<u>ल्लिक'</u> मे प्लेटो कानून का जिक नही करता। उसमे कानूनो को महत्त्व नहीं दिया गया है। 'स्टेट्समैन' मे प्लेटो ने कानून को महत्ता प्रदान की है। उनके अनुसार, ''कानून सचित ज्ञान का प्रतिनिधित्त्व करते है और अविष्य के श्रन्छे मार्गदर्शक है।'
- (7) होनों ग्रन्थों में <u>शासन का वर्गीकरसा भिन्न-भिन्न है</u>। 'रिपिन्नक' में श्रादर्श राज्य के पतन में परिवर्तन-नक का वर्गन किया गया है। <u>'रहेट्समैन' में</u> कानून के आधार पर कुछ श्रीर श्रनेक व्यक्तियों के शासन की रूपरेखा प्रस्तुत की गई है।"
- (8) 'स्टेट्समेन' में प्लेटों के प्रौढ विचारों का वर्षन होता है, स्योकि यह 'रिपब्लिक' के वर्षों बाद अनुभवों के जाघार पर बाद में लिखी गई है। सेवाइन के अनुसार "ये दोनों रचनाएँ ('स्टेट्समैन' तथा 'लॉज') नगर राज्य की समस्याओं के सम्यन्य में प्लेटी के चिन्तन के अन्तिम परिखाम प्रकट करती है।"

### 'स्टेट्समैन' की ग्रालोचनां (Criticism of the 'Statesman')ें

'रिपब्लिक' की भांति 'स्टेट्समैन' को भी पर्याप्त आलोचना की गई है, इसमे <u>आवर्ष आर्यक</u> को बहुत अयो तक सिंद्र कुछ नाना गया है। उसके द्वारा वासित युज्य जनता के लिए तो है, किन्तु जनता हारा नहीं है। साथ ही प्लेटो 'लचिलिय' का आर्यय जेता हुए। कानून को सर्वीपुरि, स्थान नहीं देता। यह राजनीतिक पर कानून को वर्षम नहीं मानता। इसके परिएाग् स्वस्थ वे अपनी स्वाप्त मिर्टि में ना सकते हैं। प्लेटो का शासन का वर्गीकरण भी बोलू-रहित नहीं है। यह आवृत्यक नहीं है कि एक यो कुछ योच अपनिय क्षाप्त का शासन का वर्गीकरण भी बोलू-रहित नहीं है। यह आवृत्यक नहीं है कि एक यो कुछ योच अपनिय के अपनी कुछ योच का शासन जनता की अपनी इच्छानुसार का वा जाए। एक आवार्षका की जाती है कि प्लेटो ने 'रिपब्रिक के अपनुसार स्टेट्समैन में अवार्यक कि हो है। किया बरस् उसका स्वस्प ठीक से नहीं समझा है और नहीं उसे जिसके प्रदान महा प्रवान की है।

'লাল

(The 'Laws')

'लॉज' प्लेटो का श्रन्तिम ग्रन्थ, है, जिसका प्रकाशन उसकी मृत्यु, के एक वर्ष बाद सम्भवतः

11

<u>347 ई पू में हुआ जिसकार की रिष्ट से यह प्लेटो का सबसे वडा ग्रन्थ है</u>। समाज-शास्त्रीय ग्रीर-वीद्धिः विश्लेषण की दिष्टि से यह एक महत्त्वपूर्ण कृति है। जहाँ तक साहित्य सीदर्य और दार्शनिक विशेषत का प्रश्न है, 'रिपब्निक' भीर 'लॉज' मे कोई तुलना ही नहीं है। सेवाइन (Sabine) के शब्दों रे 'रिपन्निक' को सम्पूर्ण दार्शनिक साहित्य में सर्वेशेष्ठ क्वति माना जाता है। दूसरी ब्रोर 'लॉब' एक नीरर राजा है। इसमें ब्रसम्बद्धता काफी है। यह क्वति भी सवाद के रूप में निर्धी गई है। इसमें शब्दाइम्ब तथा पुनरावृत्ति का बहुत दीप है। कहा जाता है कि प्लेटो - इसका श्रन्तिम पुनर्निरीक्षण नहीं कर सका था। 'लॉब' मे कुछ श्रेष्ठ ग्रवतरण भी है, उसकी किमी भी कृति से टक्कर ले सकते हैं। यद्यपि 'लॉब में 'रिपब्लिक' की कल्पना से मुक्त विहार का प्रभाव है फिर भी इस ग्रन्थ में प्लेटो ने राजनीतिक वास्तविकताम्रो का जिस ढग से सामना किया है, वैसा उनने 'रिपब्लिक' मे नही किया था'। 'लॉज' में कम न होने का एक कारए। यह है कि उसकी रचना किसी एक विचार को लेकर नहीं हुई वस्तृ जिटिल विषय वस्तु के आधार पर हुई है। 'रिपब्लिक', प्लेटो ने 40 वर्ष की अवस्था में लिखा था, 'लॉज' उसकी वृद्धावस्था की रचना, है। सौसारिक -बास्तविकता को इसमे श्रीधिक स्वीकार किया गया है। इसमे मानव विकास की कमिक अवस्थाओं का वर्णन है। राज्यों का सविधान , जनका राजनैतिक सगठन मिश्रित राज्य का सिद्धान्त जैसे विशिष्ट राजनीतिक प्रश्नो के सैद्धान्तिक पक्षो पर 'लॉज' मे प्रकाश डाला हैं। 'लॉज' मे प्लेटो एक ऐसी शासन-प्रणाली का ग्रायोजन करता है जिसमे कानून की प्रमुता होगी, किन्तु ग्रासन का सवालत ज्ञान और दर्शन ही करेंगे। ग्रन्थ के नाम से ही स्पष्ट है कि उसका उद्देश्य एक कार्नृती राज्य की रचना है।

'लॉज' के संबाद पात्र तीन है। एक विना नाम का एथेन्सवासी मुख्य वक्ता हैं। दूसेरा मेंगिलस ्तुंज के संवाद पात्र तीन है। एक विना नाम का एथेन्सवासी मुख्य वंक्ता हैं। हुसेरा मॅगिलस (Megillus) है जो स्पार्टा का है। तीसरा कीट का निवासी क्लीनियस (Clinias) है (एथेन्वासी क्लीनियस (Clinias) है (एथेन्वासी क्लीनियस (Clinias) है (एथेन्वासी क्लीनियस पार्टा का का प्रतिनिधित्व करता प्रतीत होता है क्यों कि उसमें वैधानिक सपटित दर्शन के आधार पर अपने विचार व्यक्त किए हैं। 'जूंज' वारह्य मागो में विभक्त है। प्रयुव्ध ने मागो में सपीत तथा नृत्य का खिक्षा-प्रदिति में महत्त्व बताया गैया है। तीसरे में राज्य के ऐतिहासिक विकास और चौथे में राज्य के कानूनों, आसन-विधान, प्रताधिकारियों, राज्य की जनसक्या, 'खिक्षा पदित को बिचर है। वेस मागो में राज्य के कानूनों, आसन-विधान, प्रताधिकारियों, राज्य की जनसक्या, 'खिक्षा परितालिक के आप तथे के कानूनों, आसन-विधान, प्रताधिकारियों, राज्य की जनसक्या, 'खिक्षा परितालिक के स्वर्ति में माग तर्ज के सर्वोत्तम रुख, को प्रकृत करते हैं, स्थाकि इनमें प्लेटों कवि और दार्श्वनिक के रूप में भी निखर' उठता है। बारहुवें आग का विषय सार्वेजनिक कानून है। इसमें कर्त्यक्त सरकारी अधिकारियों के लिए दंख की व्यवस्था है। साथ ही नेस परितर्द (Noctuma) Council) का वर्णन है जिसकी संभाओं का आयोजन सदैव रात को होता है इस परिषद द्वारा लोगो

के नैतिक जीवन के निरीक्षण और नियन्त्रण की व्यवस्था है। 'लॉज' में प्लेटो ने अपने उप-आदर्ण राज्य (Sub-Ideal State) अथवा हिनीय सर्वश्रेष्ठ राज्य (Second Best State) का चित्र खोंचने में 'रिपव्लिक' की सी स्वतन्त्र, तर्क प्रधान एव <u>कटपनात्मक पढ</u>ति को ग्रहुए नहीं किया है। इस बार वह एक ऐसे राज्य की रचना करना चाहता है जो इस भूतल पर ही प्राप्त किया जा सके। वह अपने अनुभव से जान चुका था कि ग्रादर्श शासक ग्रीर ग्रादर्श राज्य का होना कितना ग्रसम्भव है। ग्रत यह ग्रन्थ भावनात्रो की ग्रपेक्षा ग्रनुभवो पर ग्राधारित है । 'लॉज' में प्नेटी वास्तविकतात्रों से जुक्ता है, स्वच्छेन्द कल्पनात्रों के पंखों पर नहीं उडा है। वास्तव में 'जब प्लेटो ने लॉज की रचना आरम्भ की, तब तक उसके विचारो में आधारमूत परिवर्तन हो चुका था और इसका ग्रामास हमें पुस्तक के शीर्थक से ही मिन जाता है। ग्रव तक प्लेटी का विश्वास ्यती वैयक्तिक बुढि के उन्सूख शासन में था जिसे अपने कार्य का उचित प्रशिक्षण मिला हो, पर को विधियों (कानूनों) की मेंग्रांदा से स्वतन्त्र सत्ता का उपयोग करती हो क्निन्तु सिराक्यूज में प्रसक्तता ने रमे अवहारनादी बना दिया। हिम्मत न हारते हुए वह दूसरी राह की तलान में जट गया। यहि

वह ऐसे दार्शनिक शासक को प्रशिक्षित न कर सर्का जो विधि के बिना और विधि के बनाय शासन करता, तो क्या यह सम्भव न या कि वह विधि को ही यार्शनिक आधार पर प्रतिष्टित कर देता और सभी राज्यों के पालन के लिए एक दार्शनिक सहितां का प्रस्थापन करता ? लेटो अब भी दर्गन का व्यावहारिक उपयोग करना चाहता था। वह विचार उसे सबसे प्रिय था। यिर देणेंन शासकों का शिक्षक नहीं हो सकता था। यि राज्य का शासन निवैयक्तिक दार्शनिक विधि सहिता के माध्यम से दर्शन के द्वारा परोक्ष रीति वे हो सकता तो विह तो सकता था। यि राज्य का शासन निवैयक्तिक दार्शनिक विधि सहिता के माध्यम से दर्शन के द्वारा परोक्ष रीति वे हो सकता तो दिवीय सदह के व्यक्ति शासन की आवश्यकता होगी, जेटो इस वात से परिचित या। दार्शनिक राज्यन के स्वाव हो से सकती थी। इस राज्य में भी विधि की व्यवस्था के लिए किसी निविध के स्वाव होगी, जेटो इस वात से परिचित या। दार्शनिक राज्यन के स्वावा इसे पाने का एक ही उपाय उसकी दिवेद में उचित था और वह या—राजा-प्रजा, प्रमीर-गरीव, के उन विभिन्न तत्त्वों का समन्वय या सम्मिक्षरां जो वास्तविक यथार्थ राज्यों मे राजनीतिक सत्ता हथियाने के लिए समर्थ करते रहते हैं। 'स्वेटो की दिवेद में यह विकल्प श्रंम सारे विकल्पो को पीठें छोड़ देता है। अस्तु, त्वेटो के जीवन के उत्तर काल का प्रमुख राजनीतिक विचार था—माध्रित सार्विक प्रमुख राजनीतिक विचार था यह मानविवार से स्वाव की वीज की प्रमुख राजनीतिक विचार था स्वाव राज्य है यह जो वास्तविक जीवन की परिस्थितियों के इतने निकट है कि अविवन्ध वास्तविक जीवन की परिस्थितियों के इतने निकट है कि अविवन्ध वास्तविक जीवन में सुप

े प्लेटो के विचारों में यह एक बहुत बड़ा परिवर्तन है जो उसके राजनीतिक धिद्धान्त को दो अलग-अलग अदाँकों में चाँट देता है। एक ओर तो 'रिपब्लिक' का सरक्षक है जो विधि की बेडियो से स्वतन्त है तो दूसरों और विधि का सरक्षक है जो उसका दास तर्क कहा गया, है। किन्तुं मरिवर्तन के बावजूद प्लेटो के इस चिन्तन में सगित बनी रहती है। ये दोनों आदां एक दूसरे के पूर्वक हैं, विसेधी नहीं। पहला आदां सदा ही प्लेटो का निरुपेक आदां पर हुए पा और अंद भी है। इस प्राचित वनी सहती है। ये दोनों आदां एक दूसरे के पूर्वक हैं, विसेधी नहीं। पहला आदां सदा ही प्लेटो का निरुपेक आदां की सुवनों में और अपेक है, इस एक सोप वा आपतां है निर्मा अपायां है निर्मा अपायां है। पहला आदां स्वाही परिवर्तक के आदां की सुवनों में और रापेक है, इस एक से कि एक साम कि सुवर्त को स्वाही की सुवनों में और सापेक है, इस एक से में सुवर्त के स्वाही की सुवर्त के सापेक के सुवर्त को स्वाही के स्वाही का स्वाही है। पहला आवार के अप्याप के सुवर्त को सुवर्त के सुवर्त के सुवर्त के सुवर्त के सुवर्त के सापेक सुवर्त के सुवर्त के सुवर्त के सुवर्त के सुवर्त के सुवर्त के सापेक सुवर के सुवर्त के सुवर्त के सापेक सुवर के सुवर्त के सुवर के सुवर्त के सुवर के सुवर

'लॉज' मे प्रतिपादित प्रमुख सिद्धान्त (Main Theories Propounded in the 'Laws')

(1) आत्म-संयम का महत्त्व (Importance of Self Control)

(1) अर्पन्यन ने ने सुर्य को आदर्ष राज्य का आधार माना है- १ लॉल मे वह त्याय हो त्या<u>वस्था को स्वाधित करने के कि</u> प्रारम-पूर्वम (Self-Control) को आवश्यक प्रावृद्धा है - इसीलए वह उत्पादको पर ज्ञानी दार्श्वनिकों के किसन्यम्य को स्वीकार करता है। ज्ञाक विश्वास है कि ऐसा

<sup>1 ,</sup>बाफें : पूर्वोक्त. पृ. 441-42.

रुरने ने ममाज में विरेत, उत्साह मीर त्याय की प्रतिष्ठा होती है। आरुर-सम्रम के कारण विवेक प्रवाशित रूप से सपना कार्य करता है। यह राज्य की प्राध्याशित्वा है। प्रात्म-मयम पर प्राधारित न होने बाहा राज्य प्रपूर्ण क्य दावपूर्ण है। यदि ब्यवन्यायक ऐसे कानूनो का निर्माण करता है जिससे लोग भारम-सम्प्री यने तो इसते कीन कारजों की प्राप्ति होती है—स्वतन्यता, एकता श्रीर सूम्र-कुफ । प्रारम-सम्रम ही राज्य को पूर्ण भीर दोषहीन बना सकता है।

स्तरह है नि 'तराज' में प्रतिपादित राज्य 'रिपिन्त से राज्य या नगर से भिन्न होगा । 'प्रात्म-मयम' से कार्जी से निरपेक्ष निभेदीकरए की करणना नहीं रह जाती । फतस्वरूप लॉज में शासकों के पाम राजनीनिक पीर नामाजिक दोगो तरह के प्रविद्यार रहते हैं प्रीर शासितों के पाम औ । शासक के पास त्यक्तिपत सम्पति जोर परिवार बना रहता है साम्यजाद का परिवाग कर दिवा जाता है। हारांकि गोजन-प्रवचना कामम रंगी जाती है और शास का निर्वाचन में पासितों का भी हाथ होता है, उन्हें प्रपता मन बाक करने का मिश्रात होता है। उस तरह के राज्य में एकता सम्पत्म नहीं है जो विभिन्न नत्यों के महयोग से उरपन्न होती है, जिसमें प्रत्येक नत्य मम्पूर्ण या समग्र के जीवन में प्रपत्न विश्विष्ट मम्प्रां होता है, पर वृद्धि जममें प्रारम-संवम ब्यारत है प्रतान उसमें प्रहान प्रवच्य होगी में हता है, पर वृद्धि जममें प्रारम-संवम ब्यारत है प्रतान उसमें प्रहान प्रवच्य होगी में के प्रतान मम्पर्य स्तान के कि भिन्न यानावरण में पहुँचा देता है जो दुलेंग कम है, पर मानवीय प्रविक्त । वह उतना निमंत नहीं होता, पर साथ ही जममें वैया रूक्यन भी नहीं होता। निर्मा नानी होता।

## (2) कानून-विषयक सिद्धान्त (Theory of Law)

्येटो ने 'तांज' में कानून की पुनर्शतिष्ठा की है। उसने कानून के स्वरूप, आवश्यकता, स्वभाव ग्रादि पर प्रकाण टाला है और राज्य में कानून की प्रमुता स्वाधित की है। 'रिपल्लिक' का आदर्श राज्य एक ऐसा आसन है जो कुछ विशेष ऐसे प्रशिक्षत व्यक्तियों हारा सचाचित होता है जिन पर किन्ही मामान्य विनियमों का कोई अकुश नहीं होता जबकि 'तांज' के राज्य में कानून की स्थित सर्वोच्च है तथा जासक और प्रामित दोनों ही उसके अधीन रहते हैं।

<u>क्लेटो द्वारा कार्नुन की पुनस्वापना निश्चय ही एक नहस्त्वपूर्मा परिवर्तन है वह । समफ चुका था</u> कि दार्शनिक राजा प्रयवा धादर्य शासक का घरती पर मिलना दुर्नभ था। इसलिए समाज में व्यवस्था बनाए रखने के लिए किसी ऐसे स्वणिम सूंत्र (Golden Cord) की आवश्यकता है जो मनुष्यों की एकता के सूत्र में वांध सके घीर उन्हें कर्तव्यों को भान कराता रहें। प्लेटों ने कानून की ही यह 'प्वस्थिम सूत्र' मन्ता। उनसे कानून की पुनस्थांगना व्यावहारिकता की र्राष्ट्र की थी, प्रयथा उसके पूर्व विश्वयांसा में कोई अन्तर नहीं प्राया था। सेवाईन के अव्यों में "कांनूनों के विना प्रायमी की स्थिति वर्वर पनुष्यों की तन्ह हो ताती है लेकिन यदि योग्य शासक हो तो कानूनों। की जरूरत नहीं पडेगी-पयोंकि कोई भी कानून वा प्रथ्यावेश ज्ञान से वढकर नहीं है। इसलिए प्लेटों का अन्त तक यह विश्वास बना रहा कि बास्तिक प्रायं राज्य कि प्रति एक रियायान थी। प्लेटों जने प्रमन प्रार्थ राज्य के समान राज्य मानत्र प्रकृति की दुर्वतता के प्रति एक रियायान थी। प्लेटों जने प्रमन प्रार्थ राज्य के समान स्वीकार करने-को तैया। नहीं या, यदि दार्थनिक शासकों का निर्माण करने के लिए आवश्यक ज्ञान पुण्वेष्य नहीं होता, तो कानून पर शाधारित शासन में विश्वास करना-ठीक है।"

प्लेटो ने कानून की पुनर्स्यापना की है वह ब्राज के कानून से प्रिन्न है। कानून से तार्पर्य मानव व्यवहार के ऐसे सिद्धान्तों से है वो बुद्धि प्राह्म हो। उसके अनुसार कानून का ब्येय शासन एवं समाज की खदता के लिए व्यवहारिक ब्राम्मर का हो। वह कानून का गामन हसलिए, स्वापित करता है। वह कानून का गामन हसलिए, स्वापित करता है। वह कानून का मामन हमलिए, स्वापित करता वाहता है क्यों के कानून दर्शन तथा ज्ञान करा हो। वह कानून को दो कारएणे से कानून की स्वाप्त स्वाप

(2) यदि वह समक्ष भी जाने तो अपने वैयक्तिक स्वांधों और वासनायों के कारण उसके प्रमुक्त प्राचरण नहीं करता।

प्लेटो के प्रमुसार 'कानून' से व्यक्ति सबकी भलाई, व्यक्ति की भलाई की पूर्व सर्व को अलाक को भलाई की पूर्व सर्व को असिक्यक्ति है जिसका जन्म कुनाया: हुआ है । पुराने प्रचलित रीति-रिवाणो मे जो सर्वमान्य एव योग्यतम तथा सद्गुरुए-सम्पन्न थे वे धीरे-बीरे कानून बन एए । गुढ़ के परिएमान, व्यायिक दशाएँ आदि कानून के निर्माता है। मनुष्य आवश्यकता के समय उपयोगी रीति-रिवाणो एव प्रभिसमयों को कानून को स्वस्य देकर उसकी सावभीमिकता को मान लेता है।

परिवंदी ने बताया कि कानून का निर्माण, एक कानून-निर्मायक या सहिताकार द्वारा होना वाहिए। जब समाज मे विद्यमान सभी वर्गों के नियमों और कानूनों में संपर्ध होता हैं। तो इम समर्थ की दूर करने हेतु सहिताकार कानून-वनाता हैं । उन्हें नक्सिन्स करने ना भार-किसी स्वयम्बन समर्थ की दिवा जाना चाहिए। प्लेटों ने बताया कि जासक, को कानून के अनुसार आसन करना, वाहिए। क्सिन्स निर्माण को कानून के अनुसार आसन करना, वाहिए। असका दिवारा है कि—"राज्य को कानून के अनुसार होना चाहिए, ति कानून राज्य के अनुस्कल हो। सर्थकार-को कानून के सेवक और दास की भीति राज्य का संवालन करना, वाहिए। असरार कानून में अपनी इच्छानुसार परिवर्तन नहीं, कर सकती। जब तक सरकारी, अधिकारी, जनता और देवचायियां प्रस्तावित परिवर्तन का समर्थन न कर दें तथा अह विक्षा ख्वस क्षेत्रावयक नहीं तब तक कानून में परिवर्तन नहीं किया जाना चाहिए। इस तरह प्लेटो कानून की स्थिता (Rugidity) और ठोनता निश्चता नहीं किया जाना चाहिए। परिवर्तन हो सकता है, परन्तु जब कानूनों, को उपयोगिता निश्चित हो जाती है तो उनमें किसी के हित में परिवर्तन या रहोबंदल नहीं होना चाहिए।

प्लेटो प्रत्येक नुए कानून के साथ उसकी प्रस्तावना को <u>प्रावध्यक मानता</u> है। कानूनो की स्थायी होने के साथ सिद्धांन्ती पर प्राधारित होना चाहिए, ताकि सभी व्यक्तियों का कानून में विश्वास हो प्रता प्रस्तावना द्वारा लोगों को यह बता दिया जाना चाहिए कि कानून उन बातों की अभिव्यक्ति हैं जिनमें उनकी निष्ठा है। ऐसा होने पर लोग स्वत. ही कानून की पालना में प्रस्तुत होंगे। प्रस्तक लिए बल-प्रयोग की प्रावध्यकता नहीं होंगे। प्लेटो का कहना है कि कानून को क्रियानियत करने के लिए व्यवस्थान की क्रियानियत करने के लिए व्यवस्थान क्षावध्यक है प्रत राज्य को कानून पालन की नागरिकों की उचित विकास प्रस्थन प्रावध्यक है प्रत राज्य को कानून पालन की नागरिकों की उचित विकास प्रस्थन प्रावध्यक है प्रत राज्य को कानून पालन की नागरिकों की उचित

<sup>्</sup>रों - व रूप 1 सेवाइन पूर्वोक्त, पृथ्ठ 71.

(3) इतिहास की गिक्षाएँ (Lessons of History)

'लाँज' में प्लेटो ने बनाया कि हमें भूतनालीन अनुभवों में जिला गहण करती चाहिए। अपने रस अन्य में बहु - तिहान के माधार गर एक निश्चित सामन प्रणानी का समर्थन करता है जिसमें राज्य की बता और अनता की महमित को स्वीकार करता है। इतिहान के ज्याहरणों के प्राचार पर उसने कानून के नियम और मिश्रित निरमान की व्यवस्था को पुष्ट किया है। उतिहास से ज्याहरण देते हुए ही वह बताता है कि राज्यों के प्राचा-गयमी न रहते और सत्ता के एक व्यक्ति के हाथ में केन्द्रित ही जाने के कारण दी प्राराम (Argos) जब मैसिना (Messian) जैसे राज्यों का उसी तरह पतन हो गया जिम तरह प्रश्चिक वालों वोल जहाज तथा प्रधिक मीम वाला गरीर नष्ट हो जाता है। एथेन्स के जोकन्त्र में प्राप्तमक्तम के प्रभाव के कारण ही उनका पतन हमा।

### (4) मिश्रित राज्य (The Mixed State)

स्तेटों ने 'सांज' में जिन उपादनं राज्य (Sub-Ideal State) की विवेचना की है उसकी एक महत्त्वपूर्ण विभेषता मिश्रित सां<u>च्यान (</u>The Mixed Constitution) अथवा मिश्रित राज्य (The Mixed State) की सिद्धान्त है। इस सिद्धान्त का उद्देश्य शक्तियों के सन्तुलन द्वारा समरसता प्राप्त करना है। यह सिद्धान्त विरोधी प्रवृत्ति के प्रतिकृत साहारों का कुछ इम तरह सयीग करता है जिससे वे एक-दूसरे को निराकृत कर हैं। प्लेटों द्वारा प्रतिपादित यह सिद्धान्त राजनीतिक कर्यन कि प्रत्यती इतिहास में स्वीकृत हुमा है। विन विचारकों ने राजनीतिक सगठन की समस्यायों पर चिन्तन क्लिया, उनमें से अधिकांज ने इसे स्वीकार कर लिया। अरस्तू तथा पोलिवियस के लेखों में इसका उल्लेख मिलता है। उने मॉन्टेस्वयू (Montesquice) के शक्ति-विमाजन के सिद्धान्त का पूर्वज माना जा सकता है।

स्वता है। उन नार-पूर्व (स्वयान्य अपना नार्या नार्या के विश्व के व

जपयोग कर सकता है।
सेवाइन ने लिखा है कि मिश्रित सिवधान के निर्माण में प्लेटो के दो विशेष उद्देश्य है—एक सानुपिंगक और दूसरा शुमान। इन उद्देश्यों को स्पष्ट करते हुए वे कहते हैं प्लेटो ने प्रानुपिंगक क्य संस्पार्टी की प्रालेपिंग के पतन का एकमात्र कारण वहाँ के सैनिक सगठन को ठहराया है। उसका कथन है कि "राज्यों का विनाध प्रज्ञान के कारण होता है। शिकिन प्लेटो का प्रख्या व्हेंग सह बताना है कि राज्यत्र ग्रीस प्रस्था ने के कारण होता है। शिकिन प्लेटो का प्रख्या वह स्वताना है कि राज्यत्र ग्रीस प्रस्था निक्स प्रकार पतन का कारण बनती है तथा प्रतिप्रकार की अतिवासता (प्रधिकता) के कारण प्रस्था की सीति किस प्रकार वरने हाथों से प्रपने पैरो पर कुच्हाओं मारता है। यदि ये दोनो मध्यम-मार्गी (Moderate) रहते, शक्ति का बुढि के साथ प्रीर स्वतन्त्रता का व्यवस्था के साथ सम्बन्ध वनाए रखते, तो दोनो की तरकती होती। दोनो दखाओं मे अतिवाद विनाशक सिढ हुए।।" स्पर्ट है

कि प्लेटो के मतानुमार यदि राज्यों के पतन को रोकना है तो विरोधी शक्तियों हा एक-दूसरे के साथ सामञ्जलस्य स्थापित किया जाना चाहिए। मिश्रित राज्य के सिद्धान्त द्वारा इन शक्तियों का सम्मिश्रस् होगा तथा स्थिरता की स्थापना होगी।

(5) राज्य की भौगोलिक स्थिति व जनसंख्या (Geography and Population)

प्लोटो ने अपने उपादणं राज्य की काल्यनिक भौगोलिक रूपण्डा शीची है। उसका मत है कि राज्य सागर-तट से पर्याप्त दूर रहना चाहिए, बगोकि सागर-तट के निकट होने से विदेशी ब्यापारियों के उस पर सदेव ही पिछ-पृष्टि लगी रहेगी और रक्षा के लिए राज्य को बहुत सैनिक ध्याय करना पढ़ेगा। नगर का समुद्र-तट के निकट होना विदेशी बागिएज्य के अश्र्याद्या को प्रथ्य देना है। राज्य चारों और से सुरक्षित सीमाओं, वे घिरा हुआ हो तािक अश्य राज्य उस पर सुजमतापूर्वक आक्ष्माकमण न कर सके। राज्य से जहाज बनाने वाली लक्की भी नहीं होनी चाहिए तािक बहाँ के निवासी जहाज का निर्माण करके दूसरे देगों के साथ ब्यापार न करें। प्राप्त में जहाज बनाने वाली लक्की भी नहीं होनी चाहिए तािक बहाँ के निवासी जहाज का निर्माण करके दूसरे देगों के साथ ब्यापार न करें। प्लोटी सामुद्रिक व्यापार का इसलिए निपेष करता है क्योंकि यह लोगों को ब्यापारिक हित का वर्गा देता है, वे सौदेवाजों में पं जाते हैं, होहरा ब्यापार करना सीख जाते हैं और वेवका हो जाते हैं। यह राज्य को भी वेवका और मित्र-रहित बना देता है। वास्तव में सामुद्रिक राज्य की निन्दा बापारी राज्य की निन्दा थी। निर्मेश करवा जल सैनिकवाद से भी खराब मानता था जबिक अरस्तू देतेटों के इत विचार का समर्यंन न करते हुए सामुद्रिक राज्य के एक में था।

प्लोटों के मतानुसार राज्य कुषि-प्रवान होना चाहिए वयोकि राज्य को ग्रारम-निर्मर रखना ग्रावश्यक है। राज्य की जनसङ्घा 5040 होनी चाहिए। यह जनसङ्घा सोच-समभ कर श्रनेक कारणोवण निषिचत की गई थी—

(1) पाइयागोरस के प्रभाव से प्लेटो कुछ सस्याओं के महत्त्व मे बहुत विषवास रखता या 5040 की ऐसी जनसङ्या है जिसके प्रनेक भाग किए जा सकती हैं, जैसे  $1\times2\times3\times4\times5\times6\times7=5040$  प्रथम  $7\times8\times9\times10=5040$  । इस तरह यह सहस्या 1 से 10 तक सभी सख्याओं में बॉटी जा सकती है और 1 से 7 तक की तथा 7 से 10 तक की सभी सख्याओं का ग्रुएमफल है ।

(2) ऐसी संख्या युद्ध एवं भान्तिकाल में उपयोगी होती है। युद्ध में इस संख्या वालें नागरिकों की ब्यूह-रचना प्रत्येक प्रकार से सम्भव है क्योंकि इसका अनेक भाजकों में विभाजन हों सकता है। साथ ही नागरिकों में भूमि-वितरण और कर आदि वसूल करने को दृष्टि से भी यह संख्या सुविधाजनक है।

(3) इस सस्या का मुख्य भाजक 12 है। प्लेटो ने अपने उपादक राज्य को भी 12 जातियों मे बौटा है और वर्ष के 12 महीनों में काम करने के लिए राज्य परिषद् की 12 समितियाँ बनाई हैं।

उसके राज्य की मुद्रा, नाप-तोल ग्रादि की व्यवस्था भी 'हादशात्मक' थी।

(4) प्ले<u>टो की दृष्टि में गिसत का इतना</u> महत्त्व था कि वह इसे आध्यारिमक विद्या की सीढी समझता था।

(5) प्लेटो गिएति के आ<u>धार पर स्थापित राज्य</u> को आ<u>ध्यासिक के</u> तक <u>अपर उठाना</u> सक्<u>द्वा था। वह राज्य को 12 भागों में विमाजित कर, उनको वर्ष के महीनों के साथ सम्बन्ध जोडकर उन महीनों में होने वाली भगवान् की इत्पाओं के साथ इन भागों को संयुक्त करने का इच्छुक था।</u>

प्लेटों के मतानुसार राज्य को ऐसे नियम बनाने चाहिए के जनतंख्या नवीं 5040 से प्रधिक हो और न ही इससे कम । उपादक राज्य की मूमि उपजाक और उसका सेत्रफल काफी प्रधिक होना चाहिए ताकि जनता स्वस्थ और सुखी रहें।

(6) साम्प्रजिक और राजनीतिक संस्थाएँ (Social and Political Institutions)

्लेटो सुमाजिक क्षेत्र में भी मिश्रित व्यवस्था को ही पसन्द करता है। यह विभिन्न तत्यों के सामजस्य को पर्सपाती है। उसके प्रत्रेसार विवाह विभिन्न वर्गों और चरित्रों का मिलन होना चाहिए ग्रीर सम्पत्ति निजी स्वामित्व एव सार्वजनिक नियन्त्रस्म में होनी चाहिए । धनिको की स्वेच्छा से अपने धन का कुछ भाग निर्धनो को देना चाहिए ताकि नागरिको से सघर्य उत्पन्न न हो ।

(क) सम्पत्ति एवं ख्राप्षिक ध्यवस्था (Property and Economic Structure) — वास्तव में सामाजिक सस्याम्रो में राजनीतिक दृष्टि से महत्त्वपूर्ण सस्या सम्पत्ति का उपयोग भौर स्वामित्व रहा है। 'रिपब्लिक' में प्लेटो ने सर्वोत्तम प्रथवा मादशें (The Best or Ideal) राज्य की कल्पना की है, इसमें उसने सम्पत्ति के साम्यवाद को स्वीकार करते हुए व्यवस्था रखी है, 'मित्रो का सब वस्तुक्षों पर समान प्रिकार होता है, मूनस्पत्ति, स्वियों एव वच्चे सबसे समक्षे जाते हैं, वया वैयक्तिक सम्पत्ति विलक्षक न होने के कारण मेरे-तैर का भाव मिटकर सम्पूर्ण राज्य तन-मन से एकता का अनुभव कर साह है।'' 'माज' में मानवीय दुवेंत्रताम्रो को घ्यान में रखते हुए उत्तेटो अपने आवर्ण या दितीय श्रेष्ट (Sub-Ideal or the Second Best) राज्य में व्यक्तिणत सम्पत्ति बीर परिवार, दोनों की अनुमति देता है। उसकी सम्पत्ति व्यापार से प्राप्त न होकर मूमि से प्राप्त होने वाली है। वह इस सम्पत्ति में मकान और मूमि को पिनता है। इन पर निजी स्वामित्व की अनुमति देते हुए भी वह सम्पत्ति के प्रयोग और उसकी मात्रा को निष्यत कर देता है। इस सम्बन्ध में स्पार्टी की तरकालीन व्यवस्था का अनुसरण करते हुए वह राज्य की जनस्वार 5040 निष्यित करता है और चाहता है कि मूमि का सभी नागरिका किया जा सकता है और न ही हस्तान्तिर्दित। मूमि की वरावार के कई दुक्डों में बीट वेता है जिन्हें न विभाजित किया जा सकता है और न ही हस्तान्तिर्दित। मूमि की वरावार के कई उक्डों में बीट वेता है जिन्हें न विभाजित किया जा सकता है और न ही हस्तान्तिर्दित। मूमि की वरावार के का मुक्तिरण हो जाता है।

सम्पत्ति के सामाजीकरण के साथ साथ प्लेटो सम्पत्ति की असमानता को स्वीकार करके असित साथ कि साथ कि साथ कि साथ कि साथ कि साथ कि साथ के अनुसार वह समाज में बार वर्गी और आर्थिक स्तरों की व्यवस्था करता है (पहला वर्ग उन व्यक्तियों का होगा जिनके पास अतकी सांक आर्थिक साथ के सर्ण-पास जाने के लिए सम्पत्ति हो (बुसर वर्ग के पास इससे दुपुनी तीसरे वर्ग के पास तिगृती और लीथे वर्ग के पास चार गुनी सम्पत्ति होगी। इस तरह अत्यिक आर्थिक असमानता के प्रति अपने विरोधी विचारों को प्रत्य अपने हिंगी। इस तरह अत्यिक आर्थिक असमानता के प्रति अपने विरोधी विचारों को प्रकट करते हुए वह आर्थिक वृध्विक साथ अधिक से अधिक एक और चार तक के अनुपात का अन्तर मानने को तैयार है। उसका उद्देश्य अमीरों और गरीबों की प्रत्यकि विषयमताओं को दूर करना है। यूनान के अनुभव से यह प्रकट हो गया था कि आर्थिक भेद-भाव ही नागरिक कल्ह का मून कारण होता है।

प्लेटो ने संम्यत्ति के प्रयोग पर कठोर प्रवन्य लगा थिए है। कोई व्यक्ति प्रपत्ती सूमिन वेच सकता है श्रीर न निरवी रख सकता है। नागरिक किसी तरह का उखोग धन्या, व्यापार वाणियव या ससकारी नहीं कर सकते। ये सारे कार्य निवासी विदेशियों (Resident Aliens) के हायों में होते हैं। स्वतन्त्र लोग (भिराट Man) होते हैं। होते हैं, नागरिक नहीं होते। यदि दिसी वर्ष के व्यक्ति के पास सकति निमिचत सीमो से प्रधिक सूमि होगी तो राज्य उसको जब्द कर लेगा, वयों नि नागरिको को सब कमाने में नहीं पड़ना चाहिए। ये कार्य मनुष्य को सत्यच से विचलित कर देते हैं और उसकी पृष्ठ प्रकृति को नीचता में बदल देते हैं। नागरिको को यह नहीं मूनता चाहिए कि जो कुछ उसका है वह प्रस्तत सभी को है। सम्पत्ति विषयक प्रधिकार सभाज प्रदेश प्रकृति को स्वाप स्वयक्ति है। होते एउसकी प्रमुख के हित को ध्यान में रखते हुए ही किया जा सकता है। यही कारण है कि यदि स्वागिस्त निजी है तो उपभोग सामूहिक है। जो कुछ प्रभी में उत्पादित हो उसका सभी के हारा उपभोग किया जाना चाहिए।

सम्पत्ति-विषयक उपरोक्त ब्यवस्था को निर्वाघ गति ने चलाने के निष्टु प्लेटा राज्य की जनसम्या को 5040 पर ही स्थाई बनाए रखने की धावस्थकता पर बल देता है। यदि जनसच्या इसने ब्रधिक होने सभे तो जन्म-निरोध के साधनों को अपनाकर या नए उपनिवेश दसाकर इसे नियन्त्रित करना चाहिए। यदि जनसच्या कम होने लगे (प्लेटो के समय स्पाटो मे ऐसा ही हो रहा था) तो निष्चित, सस्या (5040) बनाए रखने के लिए प्रतियाहित पुरुषों को दिष्डत ग्रीर विवाहित व्यक्तियों को पुरस्कृत किया जाना चाहिए। यदि किसी व्यक्ति के कोई सन्तान नहीं है जो उसकी मृत्यु के बाद उत्तराधिकार प्राप्त कर सके तो उसे दूसरे का बालक गोद ले लेना चाहिए।

राज्य के पास केवल प्रतीक मुद्रा होती है। वह गाँग्यद स्पार्टी की लीह<sub>,</sub> मुद्रा के समान होती है। ऋगो के लिए ब्याज नही लिया जा सकता। सोना और चौदी भी अपने पास नही रखा जा सकता। प्लेटो नागरिक के सम्पत्ति सम्बन्धी स्वामित्य पर हर प्रकार की पावन्दी लगा देता है।

- (ख) श्रम-विभाजन (Division of Labour)— प्लेटो ने 'रिप्विनक' मे श्रम-विभाजन के सिद्धान्त को सम्पूर्ण समाज का सूल सिद्धान्त ठहराया था। 'लॉज' मे विण्त समाज-व्यवस्था के विश्ववेषणो से पता चलता है कि उसने उस सिद्धान्त को छोडा नहीं है। श्रम का नवीन विभाजन पूर्वपिका अधिक विस्तृत है। इसके श्रन्तांत राज्य की सम्पूर्ण जनसंख्या आ जाता है। उपादक राज्य में श्राधिक रचना के प्राचार पर कार्यों का वर्गीकरण तीन भागो में किया गया है—
  - (1) विदेशियो ग्रथवा फीमेन (Resident aliens) के लिए व्यापार एव उद्योग ।

(2) दासों ग्रथवा गुलामो के लिए खेती।

(3) नागरिकों के लिए शासन-प्रवन्ध ग्रथित् राजनीतिक कार्य।

इस प्रकार श्रम-विभाजन सारी जनसक्या तक विस्तृत होने के साथ-साथ वर्जनशील 'भी है। वार्कर का कथन है—''रिपब्लिक की पूरानी भावना 'लॉज' कें पृष्ठी मे भी समाविष्ट है, और यदि 'रॉज' मे वर्षियत वर्ग व्यवस्था 'रिपब्लिक' मे वर्षियत व्यवस्था से ब्राधारभूत रूप में .भिन्न है तो भी मौलिक श्रयवा स्राधारभूत सिद्धान्त वहीं है कि प्रत्येक व्यक्ति को स्रपना विशेष कार्य करना चाहिए।''

- (ग) सरकार का संचालन (Working of the Government)—प्लेटो राज्य में सर्वोज्यता सरकार को न देकर कानून को देता है। उसके श्रनुसार सभी राजनीतिक सस्थाएँ कानून के श्रमीन है। यह राज्य को शासन पद्धति के बारे में निम्नलिखित व्यवस्थाएँ करता है—
- (i) साधारए सभा—राज्य का श्वासन चलाने के लिए एक लोकप्रिय साधारण सभा (General Assembly) होनी । राज्य से सभी नागरिक (5040) इसके सदस्य होंगे । सना की वैठक चुर्ष में कम हो कम एक बार अवश्य होनी । इसका प्रमुख कार्य राज्य की अन्य सस्याओं के सुनना होगा । यह सभा सैना के अधिकारियों का चुनाव करेगी । कानूनों में परिवर्तन और श्याय करना भी इसका कार्य होगा ।
- (॥) सलाहकार बोर्ड राज्य मे एक सलाहकार बोर्ड (Advisory Board) भी होगा । इसके सदस्यों की सल्या 37 होगी जिनका चुनाव साधारण सभा करेगी । इन सदस्यों की आंबु 50 से 70 वर्ष के बीच होगि । सदस्यों का चुनाव होगा । उसके लिए तिहरी, चुनाव-प्रणाली की व्यवस्था (Triple Ballot System) है । इसके अनुमार 5040 सदस्यों की लोकप्रिय साधारण, सभा में पहले 300 उस्मीदवार चुने लाएँगे । उन 300 मे से किर 100 चुने लाएँगे । उन 300 मे से किर 100 चुने लाएँगे । उन 300 मे से किर 100 चुने लाएँगे । से तर्यक्षक होगे । सलाहकार बोर्ड का कार्य-परामर्थ देना होगा ।
- (iii) प्रशासनिक परिषय्—राज्य में सलाहकार बोर्ड के आहेशों को कियारार्गक हम वेते वाली श्रीर बास्तविक हम में शासन करते बाजी एक अन्य सस्या प्रशासनिक स्परिषद् (Administrative Council) होती। इसके 360 सदस्य होगे। इसमें सम्पित्त के आधार पर 4, 3, 2 या। मूलण्ड रखने वाले निश्चित चार वर्गों में से प्रत्येक वर्ग से प्रतिवर्ष 90 सदस्य चुने लाएँगे। इन विभिन्न वर्गों के सदस्य प्रतग-प्रलग तरीकों से निर्वाचित होगे। पहले ग्रीर दूसरे वर्ग अर्थात् 4 ग्रीर 3

भू पद्भारित महत्यों के मुनार में सब नवीं के नोवों को धावश्यक रूप में भा देता पड़ेगा। मत न देने भाग पर पूर्वाना दिना भूतवृत्वा। 2 भूत्रव्य स्थान याने महत्यों के बुनाव में पहुंगे 3 वर्गों को मत (Vote) देता धारत्यक होता, न देरे पर कांद्रव्य दिवा खावना। 1 मूनव्य वालों को बोट देने मान देन की राजस्त्रना होती। उस प्रशास कुनाव का पहुंचा दौर पुरा होगा।

्रायें वार दूसरा भुगाव होगा। इस भूगाम में भाग ने सेने पर सामान्य जुर्माना से दूमुना प्रयंद्दर दिवा जाएगा। इस मुंधाम प्रयंद्दर दिवा जाएगा। इस में बाद सीगरी परण्या में, प्रयंद्दर वर्ग है। इस में सार ही उपमीदवारों के जुराम में प्रविद्दर है। इस से सार ही उपमीदवारों के प्रयाद में प्रविद्दर हो। वर्ग है। इस सार ही उपमीदवारों के प्रारंद्दिर में स्वाप्त हो। महर्ग है। इस से प्रवंद्दिर में प्रविद्दा में सबकी मामिल होगा परजा है। जा मिल प्रवंदर में में प्रविद्दा में सबकी मामिल होगा परजा है। जा मिल प्रवंदर है। वर्ग प्रवंदिर ही मामिल होगा परजा है। जा मिल प्रवंदर है। वर्ग प्रवंदिर ही सार्वा है। वर्ग प्रवंदर हो। हो। प्रवंदर है। वर्ग प्रवंदर हो। वर्ग प्याप प्रवंदर हो। वर्ग है। वर्ग प्रवंदर हो। वर्ग हो। वर्ग हो। वर्ग हो। वर्ग प्रवंदर हो। वर्ग हो। वर्

प्रशासनिक परिषद् के प्रमुत्य कार्य ये है—(1) पहले दो वर्गों में स्थानीय एवं वाजार की देदाभान करने पाले अधिकारियों की निमुक्ति, (ii) सैनिक वर्ग द्वारा तीन सेनापतियों का चुनाव, (m) राज्य को हानि पहुँचाने वाले व्यक्तिया के विरुद्ध मुक्टमं मुनना, (1v) यदि कोई कानून वस्तने की आवश्यकता हो तो सहमति देना, (v) विदेषियों को सामान्य निर्धारित सर्वाध (20 वर्ष) से भी

ग्रविक रहने की ग्रनमति देना।

शामन की सुविधा की दृष्टि ने प्रशासनिक परिषद् 12 भागों में विभक्त होगी और इसका प्रत्येक भाग, एथेन्स को तरह एक महीने के लिए शासन करेगा। प्रशासनिक परिषद् का कार्यक्रसा 20 वर्ष होगा। इसका प्रव्यक्ष शिक्षा विभाग का प्रव्यक्ष भी होगा और उसका निर्याचन 5 वर्ष के निर्याक्ष किया जाएगा।

उपरोक्त प्रशासनिक सस्थाओं के ग्रतिरिक्त ध्लेटो ने स्थानीय शासन के लिए ग्रनेक सस्याओ, पदाधिकारियो एवं उनके कार्यों का उल्लेख किया है।

(घ) न्याय का प्रशासन (Administration of Justice)—प्लेटो लपादर्श राज्य मे न्याय-प्रशासन के लिए 4 प्रकार के न्यायानयों, का वर्शन करता है—

(1) स्थाई प्रचायती न्यायालय-ये न्यायालय ग्रापसी भगडो का निपटारा करेंगे।

 (11) क्षेत्रीय न्यायालय—राज्य के 12 क्षेत्रों के लिए क्षेत्रीय लोगों में से चुने जाने वाले ये न्यायालय प्रपने-प्रपने क्षेत्र के निवासियों के व्यक्तिगत क्ष्मिंश का फीसला करेंगे।

(111) विशेष चुने हुए <u>न्यायाधीशो का न्यायालय-इ</u>सके न्यायाधीश प्रशासनिक श्रधिकारियो द्वारा चुने जाऐंगे। ये सम्बूण राज्य के व्यक्तिगत झगडो के बारे में फैसला कर सकेंगे।

(1v) सम्पूर्ण जनता का न्यायालयु—साधारण सभा स्वय इस न्यायालय का कार्य करेगी। राज्य के प्रमुख तथा राज्य सम्बन्धी सभी ऋगडी का ग्रन्तिम निर्णय यही होगा।

इस सम्पूर्ण न्याय विभाग का सरक्षक णिक्षा मन्त्री होगा । वही व्यक्ति प्रधान मन्त्री और विधि-सरक्षको तथा परामर्श सभा (Law Guardians and Advisory Board) का झच्चक्ष होगा ।

(ङ) स्थानीय शासन (Local Government)—ग्रपने 5040 की जनसंख्या वाले राज्य से प्लेटा स्थानीय शासन की व्यवस्था करते हुए बताता है कि नगरों में दो प्रकार के प्रधिकारी होगे—

<u>नगर-निरोक्षक</u> (City Inspectors), एव <u>वाजार-निरोक्षक</u> (Inspectors of the Market Square)। वेहातो के लिए वहाँ के लोगो द्वारा 'दो वर्ष के लिए चुने गए ग्रामीए इन्सपेक्टर होगे। <u>5 इन्सपेक्टर</u> क्षेत्रीय लोगो द्वारा चुने जाएँगे। प्रत्येक इन्सपेक्टर 12 नवधुवकी का चुनाव करेगा। इस त्रेस्ह <u>5 × 12 = 60 लोगो का यह दल राज्यों</u> में झमण किया करेगा। नगर में तीन निरोक्षक होगे जो खासक वर्ग में से हो होगे। 5 मार्केट निरोक्षक होगे जो खासक वर्ग में से हो होगे। 5 मार्केट निरोक्षक होगे जो खासक वर्ग में से खुने जाएँगे।

(7) विवाह तथा परिवार विषयक विचार

(View about Marriage and the Family)

'रिपिल्नक' की भांति 'लॉज' मे भी यह रवीकार किया गया है कि स्त्रियो एव पुरुषा को समान शिक्षा पाने एव समस्त कार्य करने का प्रधिकार होना चाहिए। किन्तु इस प्रन्य मे 'रिपिल्लक' के स्त्रियो के साम्यवाद को समाध्त कर दिया गया है। वह इस विचार को त्याग देता है कि स्त्रियों सर्वकी सम्पत्ति होनी चाहिए। प्लेटो स्त्रियों को घर की चाहरदीवारी और पर्वे से वाहर निकाल कर उनकी राज्य मे उन सभी पदी पर निमुक्त किए जाने का समर्थन फरता है जिनका सम्बन्ध दिवाह-सम्बन्धी प्रथंनो और स्त्रियों के जीवन से हैं। वह कहता है कि स्त्रियों को पुरुषों की भाँति श्रस्त्र-सचालन, युट एव घूंडसवारी करना भी सिखाया जाना चाहिए ताकि मौका थाने पर वे भी पुरुषों की भाँति युद्ध में कुक्त सकें और स्त्र्य को राष्ट्रीय सेवा में धर्पण कर सकें। वह स्त्रियों को पुरुषों के समान शिक्षा देकर इतना साहसी वनाना चाहता है कि श्रमुखों का ब्राक्रमए होने पर वे रोए या छियें नहीं विस्क उनसे लोहा लें।

विवाह के सम्बन्ध मे प्लेटो ने 'लांज' मे 'जो व्यवस्था दी है वह वडी रोमांचकारी और रोचक है । वह प्रतिमान ऐसी पामिक सभाग्नो का आयोजन करना चाहता है जिनमे उचित आयु मे बालीनता के नियम का पाल करते हुए मुख्यों से युवक अपनी भावी पिल्लों से परिवय प्राप्त कर । प्लेटो यह भी व्यवस्था करता है कि विवाह से एक साथी पति-पत्नी एक दूसरे को नगतता में रेखें और स्वास्थ्य का प्रमाण-पत्र में । विवाह सदैव विरोधी चरित्रों के मध्य होना चाहिए ताकि उनमें साम्य पैदा है सके । साम्य में स्वाप्त से एक हो से के । साम्य की स्थापना से राज्य मे एकता और पुढ़दा आएगी । प्लेटो का मत है कि विवाह के उच्चेय वैयक्तिक आनन्द नहीं अवितुं राज्य का हित होना चाहिए । विवाह के बाद पति-पत्नी को यह कभी नहीं भूतना चाहिए कि उनका कर्तव्य राज्य के लिए सन्तान उत्यक्त करना है । इसके लिए पति-पत्नी की विवाह के प्रथम 10 वर्ष तक राज्य के लिए सन्तान उत्यक्त करना है । इसके लिए पति-पत्नी की विवाह के प्रथम 10 वर्ष तक राज्य के लिए सन्तान उत्यक्त करना है । उत्त उसने राज्य की जनसंख्या 5040 ही स्थिर रखे के लिए तीन सुझाव येच करता है । जिल्ला है । पति-पत्नी को क्षात्र है । पति-पत्नी को अधिक सन्तान पैदा करने वाले माता-पिता को राज्य सम्यान और विशेषाधिकार दिया लाए । (3) 35 वर्ष अथवा इसने स्विक अपु वाले अविवाहित या सन्तानहीं व्यक्तिओ पर कर लगाया लाए । पतेटो के अनुसार सन्तान पैदा करने वाले माता-पित्र के अनुसार सन्तान पैदा करने वाले माता-पत्र को राज्य सम्यान और विशेषाधिकार दिया लाए । (3) 35 वर्ष अथवा इसने स्विक सम्यान केवल मौतिक और राजकीय साव्यव्यक्ता ही नहीं विलि नित्र का अनुसार सन्तान पैदा करने वाले माता-पत्र केवल मौतिक अवस्थावस्था सन्तान ही नहीं विलि नित्र कर का साव स्वतान साव साव साव स्वतान स्वतान स्वतान करने केवल मौतिक की स्वतान साव स्वतान स्वतान पत्र करने वाले साव स्वतान हो स्वतान करने के लिए पुत्र पत्र करना केवल साव साव स्वतान सन्तान स्वतान सन्ता करने के लिए पुत्र पत्र करना का स्वतान सन्तान सन्ता

त्वेदों की परिवार सम्बन्धी व्यवस्थाएँ ज्ञान शायद कोई जोकार नहीं करेगा। यह किही दशामों में उचित हो सकता है कि भावी बर-बधु की डॉक्टरों परीका हो, किन्दु दोन्केर्सन कर में दिवाह के पूर्वें ही एक-दूसरे को देखें, यह मानवीय शालीनता की वृष्टि से संबंध अनुपित है दिन्सा हो विरोधी गुण अववात तरने वालों का विवाह होने पर वाप्यर जीवन के सुख्या होने की आपात नहीं की जा. सकती ! दामार जीवन के वास्ताविक सुख और पित-पत्ती के हुत्यों का सुन्वर सिकन तभी हो सकता है जब दोनों में अनुकृत स्वभाव और प्रवृत्तिक सुंब और पित-पत्ती के हुत्यों का सुन्वर मिकन तभी हो सकता है जब दोनों में अनुकृत स्वभाव और प्रवृत्तियाँ होतें स्वेदी की योजना में तृतीय गम्भीर दीप यह है कि वह जनस्या

स्तिरों पर्न नियन्त्र को उपयो सब ही मीमित नहीं रखा। यह यह विश्वास प्रकट करता
है वि धानिक विवादों का मैनिक स्वयद्वार में पनिष्ठ मध्यान है। कुछ विश्वाम निश्चय ही ऐसे हैं पो
एसैनित स्वर्धि के ही है। अहा यह धावस्यक है वि धर्म ना क्ष्म निष्यत कर दिया जाए घीर राज्य
यो यह पनित प्रदान ने जाए कि पर्म के प्रति अद्यातीन स्वयत्वा को वह परित कर सके।

यो यह भोक प्रयान ये जाए कि भये के प्रति श्रद्धातीय दर्गपायों को यह वेश्यत कर सके। ज्येंटों वो धार्मिंग विभाग्याग जटिल न होकर मुगम है। यह नाम्तिकता का निवेध करता है। जमने नाम्तिकता के तीन भेर बनाए मिल्ला देवताओं के घरितरव में प्रविक्वास, (स) यह धारणा कि देवता मानव बातरण से सम्बन्ध मंत्री क्यों, वर्ष (म) यह धारणा कि वदि कीर्ट पाप किया

जाए हो उसरा भामानी ने प्रावश्चित्रों महता है। ज़िरों ने नानिक्ता के तिए दण्ट दो स्थवन्त रखी है। इस व्यवश्य के लिए वह कारावास और दुख प्रवस्थायों में प्रावश्य तक का नमर्थन करता है। प्नेटों की वह स्थवस्था निक्षय ही सराह्नीय नहीं है। उनमें ने 'प्यांज' की गणना उन पुस्तकों में हो आती है जिनमें धार्मिक उत्पीवन का प्रतिपादन किया गया हो।

'लांज' के अन्तु में एक नधीन सहया का उन्होंत है जिसे नीक्टरनत कीसिल (Nocturnal Council) के नाम में पुरारा गया है। ज्वंदों की यह सम्या उसके हारा प्रतिपादित प्रन्य सरकाशों से कीई मेल नहीं गाती। माय ही राज्य की उस व्यवस्था से भी कोई सम्बाद्धान रिस्ती जिसमे कानून नविंच हो। यह सम्था प्लेटों के पूरा दर्शन के अनुस्त नहीं है। उससे इसका कोई मेल नहीं दिखाई देता। इस परिषद में कानून के 37 सरकाशों में से 10 वरिष्ट मातका होते हैं। शिक्षा संवाजक पूर्व अपने वरिष्ट गुणों के कारण जुने हुए पुरोहित आदि इसके विशेण सदस्य होते है। यद्धित प्रवाद महानून से वाहर होती है किन्तु उसे राज्य की वैशानिक सस्याओं का नियमन ग्रीर नियन्त्रेण करने की, यिक प्रारंद है। प्लेटर का कुल करने की, यहिक प्रारंद है। प्लेटर का ग्रीर प्रवाद मातका प्रवाद से प्लेटर का ग्रीर प्रवाद मातका प्रवाद से स्वाद से है। प्लेटर का ग्रीर प्रवाद मातका प्रवाद से प्लेटर का ग्रीर प्रार की प्लेटर का ग्रीर प्रवाद से प्लेटर का ग्रीर प्लेटर का ग्रीर प्रवाद से प्लेटर का ग्रीर प्लेटर का ग्रीर प्लेटर का ग्रीर प्रवाद से प्लेटर का ग्रीर प्रवाद से प्लेटर का ग्रीर का ग्रीर प्लेटर का ग्रीर का ग्रीर प्लेटर का ग्रीर प्लेटर का ग

120 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

फिर राज्य को उसके हाथों मे सीप देना चिहिए। प्लेटो का विश्वास है कि इस परिषद् के सदस्य जानवान होते हैं, और वे राज्य का हित कर सकते हैं। स्पष्ट है कि नौबटराल अथवा नैश परिषद् 'रिपटिलक' के वार्थिनक राजा के स्थान पर है और इसलिए 'लॉज' के उपावर्थ राज्य पर एक अहार है। ''यह परिषद् पूरी तरह दार्थिनक सासक नहीं है। वृंकि उच्चा वर्धेंग नास्तिकता के विरोध और प्रविकृत पुरोहितों के हारा किया गया है, इसलिए इसमे पुरोहितवाद की कुछ गव्ह है। प्लेटो ने उसके सदस्यों को धार्मिक दृष्टि, से ज्ञानवान माना है, यह तथ्य उसके पुरोहितवाद की स्पष्ट कर देता है।''

## प्लेटो के उपादर्श राज्य का सर्वाङ्क रूप

(The Whole Picture of Plato's Sub Ideal State)

प्लेटो ने ग्रपने ग्रन्थ 'लॉज' में उपादर्श राज्य का जो सम्पूर्ण चित्र सीचा है उसकी सक्षेप में ग्रग्रलिखित विशेषताएँ हैं—

(1) ग्रात्म-सयम का महत्त्व।

(2) कानून का सिद्धान्त ।

(3) मिश्रित सविधान।

(A) राज्य की भौगोलिक स्थिति एव नारास्ता ।

(5) सामाजिक और राजनैतिक सस्याएँ-इसमे सम्पत्ति एव श्राधिक व्यवस्था, श्रम-विभाजन, शासन प्रखाली, न्याय व्यवस्था और स्थानीय शासन को सम्मिलित किया जा सकता है।

(6) विवाह एव परिवार विषयक विचार।

(7) शिक्षा और धार्मिन सस्याएँ ॥ ह) द्वार्ति हो स्ट्री हिस्सिट वपरोक्त विचारों के अतिहित्त प्लेटों ने शान्ति एवं युद्ध, ऐतिहासिक शिक्षा, अपराध एव वण्ड आदि का भी चिन्तन किया है।

#### 'लॉज' का मूल्यांकन तथा देन (Evaluation and Contribution of the 'Laws')

प्लोटों के प्रत्यों में सबसे प्रभावणाली प्रत्य 'रिपन्तिक' है, किन्तु 'लॉल' भी कम महत्त्वपूर्ण कृति नहीं है। यह प्लेटों की एक मृत्यवान देन है और जहाँ इसका प्रभाव तत्कोलीन समाज पर पड़ा या, वहाँ बाद के दार्णनिको पर भी इसका यथेष्ट प्रभाव है। 'लॉल' की देन को सक्षेप में इस प्रकार प्ला जा सकता है—

(1) प्लेटो का शिष्य अरस्तू 'लॉज' से श्रत्यधिक प्रभावित हुश्चा । उसने कानून की प्रमुमत्ता, मिश्रित सविधान, राज्य के विकास, कृषि-व्यापार तथा शिक्षा-पद्धति के सम्बन्ध में 'लॉज' की व्यवस्थाओ

का ग्रनसरण किया है या इनसे प्रेरणा ली है।

(2) स्वेटो ने 'लॉज' द्वारा विभाजित राजसत्ता के सिद्धान्त का प्रतिपादन किया है। उसके अनुसार राजसत्ता यदि एक हाथ में केन्द्रित होगी तो उत्तम शासन की स्थापना नहीं हो सकती अत राजसत्ता का विभाजन वॉछित है। वह जीकतन्त्र एव राजतन्त्र के मिश्रित सिद्धान्तों को लेकर मिश्रित सावधान का समर्थन करता है। इसलिए उसे आपुर्गनक सिवधानवाद (Modern Constitutionalxm) का पिता कहा जाता है। मॉण्टेस्स्यू का 'शक्ति-विभाजन का सिद्धान्ते' (Theory of Separation of Powers) भी इसी पर आधारित है।

(3) 'लॉब' में शिक्षां की विषयं योजना प्रस्तृत की गई है और शिक्षा को राज्य द्वारा सचालित माना गया है। प्लैटो एक अनिवार्य तथा सामान्य शिक्षा का रूप प्रस्तुत करता है। वर्तमान-काल में लगभग सभी सरकारें शिक्षा को राज्य का कर्तांव्य मानती है।

(4) प्लेटो ने 'लॉर्ज में बताया है कि बाट एवं तील का स्तर एक होना चाहिए। वर्तमान में सभी यह ग्रावयक मानते हैं कि राज्यों में एक बाट व तील चर्ले। (5) प्लेटो के 'लॉज' एव उमकी प्रकादमी ने रोमन कानून के विकास को गम्भीर रूप से प्रभावित किया। त्यायिक व्यवस्थायों की उसकी देन से रोमन कानून प्रत्यधिक प्रभावित है।

(6) 'लॉज' मे प्लेटो ने ईश्वरवादी ग्रास्तिक विचारो का प्रतिपादन किया है। इन विचारो

का ईसाईयत के प्रारम्भिक प्रवर्तको पर वडा प्रभाव पडा।

(7) मध्य काल मे मोर (More) की 'यूटोपिया' एव रूसो (Rousscau) की कृतियो पर भी 'लॉज' का प्रभाव स्वष्टत परिलक्षित होता है 1

(8) प्लेटो 'लॉज' मे धर्म के बारे मे एक विशेष टिण्डकोण रखता है। उसमे धर्म की महत्ता को भी शिक्षा की भौति महत्त्व दिया है। यह टिण्डकोण मनुष्यो को उदारवृत्ति और सदाशयता अपनाने

की प्रेरणा देता है।

अन्त मे, जैसा कि सेवाइन (Sabine) ने लिखा है, "लांज मे प्लेटो ने, वास्तविक सस्थाओं का सावधानी से विश्लेपण किया और इतिहास में उनके सम्बन्ध का सकेत किया। उसने सतुलन मिद्धान्त प्रवीद एक सबैवानिक राज्य का निर्माण करने के लिए एक उचित साधन के रूप में विभिन्न हितो एवं दावों के निर्वाह का कुम्माव दिया है। यह वह विन्दु है जहाँ ते अरस्तू ने अपना विचार प्रारम्भ किया। 'रिपब्लिक' के सामान्य सिद्धान्तों का त्याप किए बिना ही उसने लगभग प्रत्येक मामले में 'लांज' के सुआवों को अपनाया और अपने अविक परिश्रम तथा अनुष्वसिद्ध और ऐतिहासिक तथ्यों के अधिक विस्तृत विश्लेपण से उन्हें अधिक सम्पन्न बना दिया।"

्लेटो की रचनाओं में यूनानी तथा सार्वभौम तस्व (The Hellenic and the Universal Elements in Plato's Works)

प्लेटो की विचारधारा का राजदर्शन के इतिहास में पर्याप्त महत्त्व है। उसकी राजनीतिक विचारधारा में दो तत्त्व खेल्टगोचर होते हैं— यूनानी (Hellenic) एवं सावंभीम (Universal)। स्नागी उत्त्व से तात्यग्रं है कि प्लेटो के दर्शन में तत्कालीन परिस्थितियों और वातावरण का प्रभाव हैं । विविश्तीम तत्त्व से अर्थ यह है कि प्लेटो के कित्तन में कुछ ऐसे सिद्धान्त हैं जो सदेव, सब स्थानों और कालों में पाए बाते हैं। मैक्सी (Maxey) ने कहा है कि प्लेटो की रचनाओं में बहुत कुछ साथानी के त्याप्त को मांचा नाई। (Mid rib) अनत्त्व एवं साध्याप्त और अस्थाई है, किन्तु उसके राजनीतिक वर्शन की मध्य नाई। (Mid rib) अनत्त्व एवं साध्याप्त में अस्थाई है, किन्तु उसके राजनीतिक वर्शन की मध्य नाई। (आंत rib) अनत्त्व एवं साध्याप्त में अस्थाई है। वेरीक्तील-के परवर्ती युग के यूनानी की—भीति यह माम्राज्य-विस्तार का विरोधी, प्रजातन्त्र का प्रालोचक, दास-प्रथा की उपेक्षा करने वाला, ज्यापारवाद का मत्रु तथा स्पाटों के सैनिकवाद का समर्थक था। किन्तु सामाजिक और राजनीतिक सन्धायों के विश्लेषणकर्ती तथा माद्यक्ष के क्ष्य में वह परवर्ती युग में उत्पत्र होने वाले अधिकांश प्रभौतिक राजनीतिक दर्शनों, पुनित्रार्थ प्रधानीतिक सिद्धान्तों को अप्रमामी और उत्पत्त हो है।

र्ल्डो के विचारों में यूनानी तस्य (Hellenic Elements in Plato's Ideas)—प्लेटो ने अपने समय के स्पार्टी व एथेन्स जैसे प्रसिद्ध राज्यों की विभिन्न परिस्थितियों का अध्ययन किया। उसके विद्धालों में होने चहुत कुछ यूनानी प्रभाव अयवा तस्य मिवते हैं। इनमें से मुख्य प्रग्निकत है—

(अ) 1 पेडिटो अपने उपाइक राज्य की अनसस्या 5040 स्थिप करता है, जो उस काल के नगर राज्यों के मुत्कूल है। जब समय के यूनानी राज्यों की अकुवित सीमाओं से अपर बिट बुडा कर राज्य की सीमाओं के बार में अध्वतिक दम से बहु नहीं सोच संकता या।

2. दास-प्रया तत्कालीन यूनानी समाज का आवश्यक अग थी। यूवानी लोग दास-प्रया को प्रवची सम्प्रया को प्रवची लोग दास-प्रया को प्रवची को प्रतिक मानते थे। प्लेटो ने भी दास-प्रया को महत्त्व दिया है। 'लांज' मे कृषि सम्बन्धी समस्य कार्य वह दासो पर ही खोडता है।

<sup>1</sup> Maxey : Political Philosophies, p. 55

### 122 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

- 3 प्लेटो ग्रामक वर्ग के लिए सार्वजनिक भोजनानयों में भोजन की व्यवस्था करता है। उसकी यह योजना तत्कालीन <u>यूनानी राज्य रपार्टी</u> से प्रभावित है। जामक वर्ग की सम्पत्ति से ग्रलग रखना जीर उन्हें केवल जासन का कार्य देना स्पार्टी की ग्रासन प्रणाली का ही ग्रनुकरण है।
  - 4 वह नर-नारियो के समान भारीरिक णिक्षण की व्यवस्था करता है। वह सैनिक णिक्षा पर
  - वल देता है। उसकी इन व्यवस्थाओं पर भी रपण्टत स्पार्टी की छाप है।

5 उमने एथेन्स में स्त्रियों की हीन अवस्था और स्थार्टी में उनकी पुत्रों के बराबर स्थित को वेखा था अतः उसने अपनी रचनाध्रों में स्त्री-पुत्र्यों को समान अधिकार देने के सिद्धान्त को प्रतिपादित किया।

6 प्लेटो ने अपने उपादर्श राज्य मे एयेन्स के संविधान का अनुकरण किया है। भू-सम्पत्ति के आधार पर नागरिको का 4 वर्गों मे विभाजन, असेम्बनी तया प्रशासनिक परिषद् की व्यवस्थाएँ एयेन्स से अहण की गई हैं। प्लेटो ने अपनी रचनाओं मे एयेन्स में व्यव्धिवाद और उदारता को लिया है तो स्पार्टी से विशेषीकरण तथा निरकुश सत्तावाद को ग्रहण किया है।

7 जसकी शिक्षा-योजना स्पार्टी बीर एथेरम, की शिक्षा पढ़ित का बहुत कुछ सम्मिश्रण है। उसका पाठ्यकम एथेरस के ढग का है तो नगठन स्पार्टी के अनुसार है जहाँ शिक्षा राज्य द्वारा सवालित होंसी थी। प्लेटो ने एथेरस की वीडिङ शिक्षा के साथ स्पार्टी का सब्यम्बद शारीरिक शिक्षरण जोडकर शिक्षा को व्यक्तित्व और राष्ट्र दोनों के विकास का माध्यम बना दिया है।

8. <u>प्लेटो ने धन एव परिवार</u> के साम्यवाद की जो योजना प्रस्तुत की है उस पर स्पार्टी एव

कीट का स्पष्ट प्रभाव है।

9 प्लंटो राज्य को सर्वांज्य स्थान देता है जीर व्यक्ति को गीण । यह भी स्पार्टी की व्यवस्था से प्रभावित तत्क है जहाँ समाज की मुख्य एवं व्यक्ति को गीण समका जाता था '। व्यक्ति के दर्शन में सार्वजीम तत्व (Universal Elements in Ploto's Philosophy)—

ज्यातम् सामिषिकं यूनानी तत्त्वों के होते हुए भी प्लेटो के दर्शन में अनेक ऐसे सायवत् और सावेंभीम तत्त्व हैं जिनके कारण ही उसे 'सब प्राणियो एवं कालो का दृष्टा' कहा 'जाता है। उसके दर्शन के उपयोगी एवं प्रमुख सावेंभीम तत्त्व अग्रांकित हैं—

(1) प्लेटो का न्याय-सिद्धान्त मानव-समाज के लिए सदैव ब्रावश्यक एवं उपयोगी है। वह न्याय का ब्रर्थ अपने-अपने कर्त्तंचो का पालन करता तथा दूसरे के कामों में हस्तक्षेप म करना बताता

है। नि सन्देंह यह एक सार्वभीम तत्त्व है।

(2) प्लेटो भी सुकरात की गाँति कहता है कि "सब्युण ही ज्ञान है (Virtue is knowledge)।" वह बुद्धिमान् एव विवेकी लोगों को 'शांसन मे प्रमुख स्थान देता हैं। कोई व्यक्ति शांसकों के प्रविवेकी होने का कभी समर्थन नहीं करेगा। वर्तमान नागरिक और सैनिक सेवाप्रों में प्रतियोगिता से प्राए हुए व्यक्तियों के शांसन को हम बुद्धिवादियों का शांसन कह सकते हैं।

(3) प्लेटो वह पहुला ध्यक्ति था जिसने स्त्रियो को पुरुपो के समक्त अधिकार देने की आवाज उठाई। प्राज स्त्री-पुरुपों के समान अधिकारों के जिम सिद्धान्त को विश्व के लगभग सभी सम्य

सिविधान स्वीकार करते है, प्लेटो ने हजारो वर्ष पहले उसी की लोगो के सामने रख दिया था।

(4) प्लेटो 'लॉज' मे कातून की प्रमुखेता को सर्वोगरि स्थान देता है। म्राज भी कानून ही राज्य मे सर्वोच्च है। प्लेटो के न्याय-शास्त्रीय सिद्धान्त, दीवानी ग्रीर फीजदारी कानूनो मे अन्तर, दण्ड के सुधारात्मक सिद्धान्त, कानूनो के आरम्भ मे प्रस्तावनाएँ जोडने का विचार ग्राज भी अनुक्ररणीय ग्रादण माने जाते है।

(5) भू-सम्पत्ति के सुब प्रविकारी की राज्य द्वारा रिजिस्ट्री किए जाते और इसके राजकीय सर्वेक्षण (Survey) के विचार वर्तमान काले के सभी राज्यों में ब्रावययक माने जाते हैं।

(6) प्लेटो ने स्वतन्त्रता के लिए मिश्रित संविधान को समर्थन किया, समिष्ट के हित की व्यक्ति के हित से अधिक अधानता दी, सन्तानीत्पार्दन में प्रजनन-शास्त्र के नियमों को महत्त्वपूर्ण

सन्सार राज्य की एक फापीर सान के महत्व का प्रतिसादन किया। उनके ने सब विचार सात भी कनुकरणीय कार्यन हुए हैं।

ये उद्यक्तरण दम बात को स्थव्ट करते हैं कि ब्लेटों ने कतियय ऐसे शायनत् ग्रीर मार्बनीम रहाने पर धन दिया जिनमे प्राचीन धीर धर्वाचीन मभी पूर्वा के बार्जनक, विचारक, बिद्धान बीर नेसक प्रभावित होते रहे हैं। कोई उमे पादर्व गर का पिता करता है तो कोई कॉन्ति हारी बतलाता है, कोई कुरानायात्री कहता है तो कोई या गाँगत्री, गोई मास्त्रसूदी बहुता है तो कोई उसे कुलिस्ट मानना है। वास्तव में यह प्लेटों के दर्शन के नार्वभीय प्रभाव ना ही फन है है कि सभी उसे अपने टग से देखते हैं। प्लेटो की महानता इस बात में है कि उनन राजनीति विज्ञान के वे मीलिक प्रश्न उठाए जिन ही प्रकृति बाहरत् है। उदाहरागार्द, प्लेटो न इम चान पर दिचार निया कि राज्य ग्रीर व्यक्ति का प्या सम्बन्ध टीना चाहिए तथा राज्य धोर नैनियना मे रस नम्बस्य <u>होना नाहिए तथा राज्य छोर नैतिकता</u> मे क्या <u>नम्बन्ध है ।</u> वे दोनो हो मौतिक नगस्याएँ प्लेटो से नेकर धाधुनिक गुग तक के विचारकों के लिए विविद्य चिन्तन-नामियर्ग रही हैं। प्लेटों ने राजनीति ग्रीर नैतिकता के सम्बन्ध में जो विचार व्यक्त किए उनरी ही प्रतिष्विन गौधीबादी दर्शन श्रीर सर्भोदयी दर्शन मे गूँब रही है । राजनीति 😂 नैतिकता के स्थीन है, राजनीति और नैतिकता में चोली-दामन या साथ है, राजनीति और नैतिकता में परस्पर विरोध है-इस प्रचार की नेनरपायों पर जिल्ला की सामग्री हमें प्लेटों के दर्गन में मिलती है। यदि हम प्लेटो के विचार ने सहमत हैं तो राजनीति और नैतिकता को विचित्रन नहीं कर सकते. राजनीति वो नैतिकना के स्रधीन मानकर चलना होगा । यदि हम प्लेटो से सहनत हो या स्रमहमत, इस बात से टन्बार मही किया जा नकता कि प्लेटो ने एक ऐसी मौतिक समस्या प्रस्तुत की जो उसके समय से खब तक हमारे चिन्तन के एक महत्त्वपूर्ण पहनू का ग्रापार बनी हुई है।

प्रेटो की महासता एक 'प्रादानों मुनी विचारक धवधा वार्शनिक' के रूप में है। प्लेटो ने प्रपत्त समकालीन समाज फीर राज्य की ही नही देखा वरन् अविष्य में भी झौंजा और आधी धादण के सूज प्रमुत किए। गादगें ही हमें यथाई की कमियों को सुध्य प्रमुत किए। गादगें ही हमें यथाई की कमियों को सुध्य प्रमुत किए। गादगें ही हमें यथाई की कमियों को सुध्य में हो कीर यृदि प्लेटों के चिनता को हम सही हिस्कोंग से खें, प्लेटों की धुन्तरातमा हो यावाज को पहचानने का प्रयत्न करें तो हुत समाज सुधार प्रायत्न अपार खादि के चारे में प्लेटों के दूवय में यही पीटा दिखायी देशी जो हमारे हृत्य में या अव्य कि हों हो हम से प्लेटों के दूवय में यही पीटा दिखायी देशी जो हमारे हृत्य में या अव्य कि ही हों हो हम से प्लेटों के दूवय में यही पीटा दिखायी देशी जो हमारे हृत्य में या अव्य कि ही हों हों हम्म में हो सफसी हैं। यहां हम प्लेटों की हजारों धर्प पूर्व उत्यत्न दालीनक के रूप में पात हैं। प्लेटों ने व्यक्तिगत और सामाजिक दोनों ही स्तरों पर ब्रगाई से लड़ने का सन्देश दिया, दोनों ही स्तरों पर ब्रानता हो साम का विकास धावश्यक है। उसने कहा कि पाता और अन्याय को मिटाने के निष्ट गिता और ज्ञान का विकास धावश्यक है। उसने कहा कि पाता और अन्याय को मिटाने के निष्ट गिता को स्वाप प्रमान कि स्तरों ने एक वात कि कहा, उससे हम धाज भी ध्रमहमत नहीं हो। सकते। यह वात प्रसम है कि प्लेटों ने एक वात कि स कही हमें की से कहा कि सी वात को हम हूसरे उस के तह डार्ल किका व्यक्तियत और सामाजिक स्थाय के के त्र में प्लेटों की प्रल प्रतिस्था का प्रतिस्थानवारों से किसी भी विकेशील व्यक्ति का असहमत होना किटन है।

प्लेटो का महत्त्व इस बात में भी है कि उसने प्रपने विचारों को बड़े तार्किक रूप में रखा, उसने एक ध्यवस्था-निर्माण का दर्शन (System building Philosophy) प्रस्तुत किया। विद हम प्लेटो के एक विचार को मान तरे हैं तो हमें उसके सभी विचारों को मानना होगा, प्रशीत उसका एक विचार हसरे विचार को प्रोत को प्रार हमरा- विचार तीसरे विचार को प्रोत के जाता है। दूसरे शब्दों में, 'उसके चिन्तन प्रयान दर्शन के सभी पहलू एक-दूसरे से प्रावद हैं, 'एक व्यवस्था के रूप में प्रस्तुत हैं। इस सभी बातों के प्राधार पर प्लेटों को एक 'कारिनमक प्रयान प्रादि वार्गनिक' की सजा देने में प्रतिच्योपित नहीं होगी।

(The Aristotle, 384-322 B. C.)

सरस्वती के ब्रतन्य उपासक ब्रीर दर्शन के प्रकाश-स्तम्भ श्रद्धि ग्ररस्तु (Austotle) का जन्में पूनान के \_स्टेनिया (Stagira) नामक नगर में ई.पू 384 में हुआ। उसके पिता निकोमेक्स (Nicomachus) मेसोडोनिया के राजा के दरवार में चिकित्सक रह चुके थे। राजवश से सम्बन्धित होने के कारण ग्ररस्तू का जीवन सम्पन्न ग्रीर सुखमय रहा।

पिता से चिकित्सा की णिक्षा प्राप्त करने के कारए। घरस्तु की विज्ञान के प्रति इचि जावत हुई, किन्तु यह र्याच उस ग्रुवक प्ररस्तु को श्रीवक समय तक बांधे न रह सकी । उसमें मानव-मस्तिष्क की चिकित्सा करने के प्रति एक विचित्र उमग थी । इसिलए 18 वर्ष का श्राप्त में नह एथेन्स प्राकर प्लेटों की विच्न प्रसिद्ध 'अकादमी' में भर्ती हुआ प्रार 347 ई. पू. में प्लेटों के देहावसान तक 20 वर्ष पहीं रहा। यपने महान् शिक्षक की मृत्यु के बाद श्ररस्तु की 'श्रकादमी' को त्याग दिया, क्यांकि उस वहीं उपपुक्त स्थान नहीं विचा गया। 'श्रकादमी' में श्ररस्तु के स्थान पर प्लेटों के एक निकट सम्बन्धी को श्राचार्य वनाया गया जिसे श्ररस्तु सहन नहीं कर सका।

एपेन्स छोड देने के बाद अगले 12 वर्षों में अरस्तू ने विभिन्न कार्य किए 1 346 ई. पू. में वह मकहुनिया के राजकुमार सिकन्दर का णिक्षक बना । वह सिकन्दर के परामर्थवाता और चिकित्सक के रूप में में करता रहा । कित्तपम इतिहासकारों की यह धारणा है कि विश्व-विजय के लिए अस्ति ति करने के साथ अपने करता रहा । कित्तपम इतिहासकारों की यह धारणा है कि विश्व-विजय के लिए अस्ति ति करने के साथ अपने कार्य कर से अपने हमें किए । सिकन्दर के साथ आवास-काल से 342 ई पू में उसके मित्र हमियास (Harmus) को एक ईरानी सेनापित ने थोखे से पकड लिया और सुसा लेजाकुर उसकी हत्या कर दी। अरस्तू को इस घटना से ममित्तक दु ख हुआ। उतने हमियास पर एक गीत-काव्य लिखा। इस घटना से उसकी यह बारणा वनी कि विदेशी वर्षे र जातियाँ यूनानियों के सासने में ही रहनी चाहिए। अपने ग्रन्थ 'गॉलिटिक्स' में उसने इस विद्वान का प्रतिपादन किया है।

प्ररस्त ने सिकन्दर को यूनानियों का नेता और वर्षर जातियों का स्वामी बनने की शिक्षा दी तथा सिकन्दर ने भी उसे 'पिता' तुरुष प्रावर दिया। सिकन्दर के साथ प्ररस्तू चाहे अमस्य करता रहा हो या नहीं किन्तु यह निश्चित है कि उसने जन्मे समय कि विदेश अमस्य अवस्थ किया था। इस मौति ज्ञानवर्धन के से बाद 335 ई. पू में घरस्तू एथेन्स जौटा और उसने वहाँ अपना विद्यालय स्वापित विचा। एथेन्स भे उसने हिम्मस्य की भतीजी पिथियास (कुछ विद्यानों के अनुसार भानजी) है विवाह किया और सुखमय दास्प्रस्त जीवन वितासा।

एथेन्स में जीसीयम (Lyceum) जाम से विख्यात जमका खिबालय जार बड़े दार्शनिक विद्यालय भू से दूसरे नम्बर पर था, यह 12 वर्षों तक उसका प्रधान रहा और इस मध्य उसे सिकन्दर की सहायता मिलती रही। अपने स्पन्ट, उम्र और निर्भीक विचारों के कारण प्ररस्तू को विरोधियों के बर्ड्यन्त्र की सामना करना पढ़ा। इस कारण वह एयेन्स के वाहर कैलियस (Cheles) नगर मे कुछ समय के लिए चला गया। चूँिक घरस्तू के महान् शिष्य सिकन्दर की 322 ई पू मे मृत्यु हो गई थी इसीलिए उसे एयेन्स से यहाँ पलायन करना पढ़ा। सिकन्दर की मृत्यु के बाद एयेन्स मे मकदूनिया विरोधी उपद्रव होने लगे । ई. पू 322 मे <u>ही घरस्त की भी</u> कैलियस नगर मे ही मृत्यु हो गई। एथेन्स मे घरस्तू पर प्रारोप नगाया गया था कि उसने 20 वर्ष पूर्व हींम्यास की मृत्यु पर नीतकांक्य लिखकर बहुत वडा घरपाव किया था नयों कि हींम्याम को वेदाता तुल्य बताना देवस्व का प्रयमान करना था। यह सौनाम्य की ही वात थी कि यूनान की जनता हारा सुकरात की जीति वण्डित होने से पूर्व ही घरस्तू एथेन्स से शा निकला ग्रीर इस तरह एथेन्स निवासी <u>क्र</u>ीन के विरुद्ध दूसरा प्रपाण करने से वच गए।

शरस्तू यूनान का सूर्य और एक महान विचारक था. केवल राजनीति मे ही नही अपितु सभी विषयों मे पारगत था। आधुनिक राजनीति शाहत के प्रिग्ता के रूप में उनकी ख्याति अमर है। नीतिश्रास्त्र, धमंशास्त्र, प्रयंशास्त्र, आचारणास्त्र, मंनीविज्ञान, जन्तुविज्ञान, शरीर विज्ञान, तकशास्त्र, राजनीति श्रादि विषयों का कमवढ वैज्ञानिक अनुशीलन सर्वप्रथम श्ररस्तू ने ही किया और इसीलिए उसे वज्ञान विज्ञान विचार-परम्परा का जनक माना जाता है। "सुकरात, प्लेटो तथा अन्य पूर्ववर्ती दार्णनिकों के विचार का उस पर स्थाई प्रभाव था। अन्तर केवल यही है कि यूनान का दशन जो वीज को तरह सुकरात में श्राया, लता की भांति प्लेटो में फैला और पुष्प की भांति श्ररस्तु में खिल उठा। विते (Dante) के खब्दों में यह कहना उपयुक्त ही है कि "श्ररस्तु बुद्धिमानों का ग्रुर है।"

श्ररस्तु की रचनाएँ

प्ररस्तू सर्वतोन्मुखी प्रतिभाका विलक्षरा व्यक्ति या जिसने अपने समय में लगभग सभी विषयो पर अनेक ग्रन्थ लिखे। प्ररस्तू द्वारा रिचित ग्रन्थों की सस्या 400 के लगभग वताई जाती है। अगंक्षफोडं विश्वविद्यालय से यह समूचा ग्रन्थ-सग्रह 3500 पृष्ठों के 12 खण्डों में प्रकाशित हुआ है। उसका सबसे महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ 'पॉलिटिक्स' (Politics) है। उसके द्वारा विभिन्न विषयो पर लिखे गए प्रमुख ग्रन्थ निम्नुर्शितिक्षत है—

्र राजनीति पर-Politics, The Constitution.

2 साहित्य मे- Budemus or Soul, Protepicus, Poetics तथा Rhetoric आदि ।

3. तर्क शास्त्र व दर्शन पर-Physics, De-Anima, The Prior Metaphysics,

Categories, Interpretation, The Posterior Analytics तथा The Topics ग्रादि ।

4 भौतिक विज्ञान पर-Meterpology (चार भाग) तथा ग्रन्य ग्रन्थ।

5/ मरीर विज्ञान पर-Histories of Animals तथा वस ग्रन्थ ग्रन्थ ।

श्ररस्त्रकी पद्धति (Aristotle's Method)

अरुत् (Anstolies nethon)
अरुत् पहुंचा (Instolies nethon)
अरुत् विवासिक पहुंचा । अरुत् रुत् ते अरुत् में अ

Method) का भी प्रयोग किया। अरस्तु की विचार पद्धति का दूसरा गुरुय गुरु-न्याक्टिटंतां है। अरस्तु प्लेटो के समान आदर्शवादी या कल्पनाशील न होक्त् प्रमेंबेक्षण्यध्येत्व-(Observational) बारा उसने पहले कुछ तत्त्वों का प्रध्ययन किया और फिर उन्हीं तथ्यो से निष्कर्य निकाला । इतिहास और घटनाशों का विश्लेपए। और विवेचन करने के बाद उसने किसी गिष्कर्य पर पहुँचने का प्रयत्न किया। बरस्तु की स्थात का मुख्य आधार यह है कि उसने राजनीतिक अदनाच के अध्ययन <u>में तलनाशक पद्धति</u> को प्रपाया और सुतकाल के सचिव अनुभव और युद्धमाना का सम्मान किया । उसनिए वह क्रानिकारी नहां कर सुध्यात का सामान किया । उसनिए वह क्रानिकारी नहां कर सुध्यात का सुध्य अध्यादक वना और विद्वान्त तथा व्यवहार का सवर्ष उसके मार्ग में प्लेटो की अपेक्षा कही अधिक किन समस्याएँ उत्तरक करता रहा। अरस्तु ने प्लेटो की सवाद-शैली की नहीं प्रपाया।

जहाँ तक ग्ररस्तू की कृतियों की भाषा एवं ग्रैली का ग्रश्न है, उनमें न तो कविता का मायुर्य है ग्रीर न ग्रलकारों की छटा हो । <u>उसकी ग्रैली निष्चित है, युगार्थता ग्रीप स्मान</u>हारिकता प<del>र जन दे</del>ती हुई है, किन्तु अस्प<u>ण्टता ग्रीप दुव्हहमा के भार से स्वी हुई नी है</u> ।

'पॉलिटिवेस' : एक अपूर्ण कृति ('Politics' : An Incomplete Work)

प्रस्तू की 'पॉलिटिनस' राजनीति शास्त्र पर लिखा गया एक बहुमूल्य ग्रन्थ है, जिसमें पहलीं बार राजनीति को एक वैज्ञानिक रूप दिया गया। उसने तत्कालीन समाज-व्यवस्था तथा राजनीतिक स्थिति का विश्वद अध्ययन करने के बाद अपने विचार निश्चित किए थे और इस ग्रन्थ में उन्हें वैज्ञानिक ढंग से प्रस्तुत किया।

किन्तु यह दुर्भाग्य की वात है कि इस महान् ग्रन्थ के विषय में श्राण श्रनेक विरोधी मान्यताएँ और विचार विष्यमान हैं। <u>न इसका काल निर्धारित ही प्राप्त है और न ही इसका स्वरूप। जो 'पॉलिटियम' आज हुमें उपलब्ध है वह एक अपूर्ण कृति लगेती है । कुछ लोगों का सन्देह है कि इसकी वर्तमान रूप स्वय श्ररस्तु ने नही विधा बल्कि उसके कई सम्पादकों ने उसको पाण्डुलिपियों के श्राण्या रम्पादित किया है। 'प्रांतिद्विद्या' एक एकीकृत, सुगठित एव कम्मुगर रचना मही-मालूम पृक्ती । 'इस प्रम्य की पुरतक 7 में श्ररस्तु ने आदर्श राज्य की रचना अन्तुत की है। यह पुनतक 3 के अन्त से प्रारम्भ होती हुई मालूम पडती है। पुन्तक से प्रारम्भ होती हुई मालूम पडती है। पुन्तक से प्रारम्भ होती हुई मालूम पडती है। पुन्तक से प्राप्त का स्वर्णन करती है। ये प्रपने में एक वर्ष का निर्माण करती है। इसिएए 'यो और 8थी पुस्तक को प्रस्त के बाद के सम में रखा जाना चाहिए। तीसरी पुस्तक के प्रन्त में राजवन्त का अगेर चौथी पुस्तक में लोकृतक तथा धनिक तन्त्र का चार्णन करती है। उही तक पुस्तक के पडने का सम्वन्ध है चाहे कोई भी कम स्थी न रखा जान सार्णन किठनाइयों उपस्थित होती हैं।</u>

प्रो बाउल (Bowl) का कहना है कि 'गॉलिटियस' सर्वाधिक प्रभावणाली और गहन प्रज्य है तथा उसका गम्मीर प्रध्यपन अपेक्षित है। डॉ. टेलर (Taylor) का मत है कि इतने वडे विषय का निरूपण जितने साधारण उस से इस प्रत्य में मिलता है उतना अरस्त की किसी बाव्य कृति में नहीं हैं। 'पॉलिटियस' में इस उत्तवसन का कारण यहीं है कि उसमें कहीं कहीं तो किसी विषय का उत्तवें इस प्रकार किया गया है जैसे उसका विवेचन पहले ही हो चुका हो जाविक पहले वसकी और उसके तक नहीं मिलता और कहीं कहीं वन वातों का उत्तवें कर दिया गया है जिसकों में अपने जलकर हुआ है। सारा प्रत्य अध्यवस्था एवं विषय-परिवर्तनों से भरा पडा है। 'पॉलिटियस' की अपवादस्था और कृति समस्या का सेवाइस (Sabue) के मतानुसार सर्वश्रेष्ठ समावान वर्गर जैगर (Wetner Jaeser) ने प्रस्तुत किया है। जैसर का समाधान प्ररस्त के राजनीतिक वर्षोंन के विकृत्य की काफी श्रीस्कान

<sup>1</sup> Taylor Aristotle, p. 85.

कास्या प्रस्ता है। सैयर के बातार 'पॉनिहाम' घरन्त की ही कृति है, किसी- सम्यादक की नही नेतिन इन <u>पर को इनका हो। जा हो ये हुई थी, इनकि इनके ही आमर्श निवहना थान बादले पुरूप</u> और निराम गरी दूर्व राजीन निहासी में प्रमुख इसती है। इसमें <u>इनकी गुरुत्तर भी शामिल है। इसमें</u> पूर्वर में जिल्हा मा मा में सिटानिस सक्ष्यान किया गया है भीर प्लेटी की मानीचना की गई है। तीमरी पुरत ह में राज्य धीर नागरियता के स्वरूप का ग्रहणपन किया गया है। यह ग्रादर्श राज्य के निद्धान्ति की भूभिका है। मानधी हीर बाठरी पुरुष में वारणे राज्य की स्परेखा प्रस्तुत की गई है। जैगर के मनुनार उन चीर पुस्तुका को रचना परन्तु ने प्लेटों की मृत्यु के उपरान्त एथेन्स से विदा लेने के कुछ समय बाद की थी । दूनरे भाग में घडणाम 4,5-6 माते हैं । इनमें घरस्त ने वास्तविक राज्यों का. विजेप पर जी स्वत्य मार धनिकतर्य, का ग्राध्यान किया है। उपने यह भी बताया है कि इन राज्यों के पतन के क्या कारण है तथा राज्यों को रिम प्रकार स्थायित्य दिया जा सकता है। जैवर का विचार है कि इन पुस्तकों की रचना घरम्तु ने अको विद्यालय की स्थावना के बाद की होगी। उनके विचार से ग्ररम्त उन बीन में ही 158 संविधानों की यान-पहतान कर रहा था। ग्ररस्त ने चौबी, पाँचवी ग्रीर छत्री पुराके मूल प्रारूप के बीच में राव दी है। परिगामन्त्ररूप ग्रादर्श राज्य सम्बन्धी रचना बहुत बढ़ी ही गई है और वह राजनीति मास्य का एक सामान्य सन्य वन गई लगती है। जैगर का विचार है कि पट<del>ेडी पुरवक सम्यो नगर के निम्मी कि</del> नी । यह उस पूरद्वकृष की सामान्य सुनिका है । इस प्रकार जैनर के यनुवार 'पॉलिटिवम' एक वैज्ञानिक प्रस्थ है लेकिन उमको दुवारा नहीं लिखा गया । <u>कन्त</u>ः इसके विभिन्न भाग एक-इसरे मे ग्रसम्बद्ध से मालुम पडते हैं। इसकी पूरी रचना मे प्राय: 15 नवं लगे थे।1

'पॉलिटिवस' की प्रव्यस्था के बार में कुछ लोगी का-कहना है कि यह उन Notes का समह माम है जो अरम्सू के ब्यारमानों से उनके शिष्मी ने तैयार किए ये। कुछ लोग कहते हैं कि ये नोद्स स्वयं प्ररम्दू ने ही जिथ्यों को पढ़ाने के लिए तैयार किए ये जिन्हे बाद में उसने एक ग्रन्य के रूप में नकांत्रित कर दिया। <u>कुछ मिद्रा</u>नों का विश्वास है कि 'पॉलिटिवस' की रचना प्ररस्तू ने नहीं बिल्क तीसियम में उसके जिथ्यों ने को भी'। कु<u>क्तिन उन मतों की अपेक्षा मन्तोपवनक विचार यह प्रतीत होता</u> है कि पॉलिटिवस के जिमिल अनुच्छेद ने नो<u>टस है जिन्हे अरस्तु ने समय-समय पर अपने उपार</u>्यों के के लिए तीयार किया होगा। यह भी सम्मत है कि उनमें से कुछ उसके उन प्रधिक विस्तृत प्रन्यों के भाग

ग्रन्थों के भाग हा जी ग्रव उपलब्ध नही हैं।

'पॉलिटिक्स' ब्राट भागों में विभाजित है जिन्हें विषय की दृष्टि से वार्कर (Barker) के भ्रमुसार तीन वर्गों मे वाँटा जा सकता है-

(1) पहले वर्ग मे पहती, दूसरी तथा तीसरी पुस्तके है | पहली पुस्तक मे राज्य की प्रकृति, राज्य के उद्याम और झान्तरिक सगठन तथा दास-प्रथा का <u>वर्षान है। दूसरी पुस्तक में</u> कोटो जैसे विचारको द्वारा प्रतिवादित आदर्श-राज्य एवं स्पाटी, कीट, कार्येज झांचे तस्कालीन राज्यो की समीक्षा है। तीसरी पुस्तक मे राज्यों का वर्गीकरण, नागरिकता मे न्याय, के स्वरूप का विवेचन है।

(2) <u>दूसरे वर्ग</u> मे चौथी, पाँचवी और छठी पुस्तकें हैं। चौथी पुस्तक मे विभिन्न प्रकार की वास्तविक शासन-प्रणालियों का, पाँचवी पुस्तक मे विभिन्न शासन-प्रणालियों में होने वाले वैधानिक परिवर्तनो और कान्ति के वारागों का प्रतिपादन है तथा छठी पुस्तक मे वे, उपाय दर्शाए गए है जिनसे लोकतन्त्रो श्रीर श्रत्पतन्त्रो (Oligarchies) को सुस्थिर बनाया जा सकता है।

(3) तीसरे वर्ग मे सातवी और ब्राठवी पुस्तके हैं । इनमे आदर्श राज्य और उसके सिद्धान्तो

का विवेचन किया गया है।

सेवाइन का विचार है कि 'पॉलिटिक्स' हमें अरस्तु की राजनीतिक विचारधारा के दो चरणी को प्रकट करती है जो एक-दूसरे से काफी दूर हैं। इनसे यह भी पता चलता है कि अरस्त प्लेटो के 1 सेवाइन : पूर्वोक्त, पृष्ठ 84.

प्रभाव से मुक्त होने का प्रयास किया है या इसी वात को श्रधिक श्रव्छी हरूह से यो कहा जाए कि "भूरस्तु<u>ने अपनी</u> स्वतन्त्र विचारधारा के निर्माण का प्रयास किया है। अथम यह है कि <u>चरभ्</u>त 'ट्रेट्समैन' ग्रीर 'लॉज' के ग्रनुकरण पर एक धादशं राज्य का निर्माण करना चाहता है और इसे ही राजनीतिक दर्शन का मुक्य ध्येय समक्तता है। 'राजनीतिक शास्त्र' के वारे मे प्लेटो के रामान ही जमकी भी नैतिक रांच है। श्रेष्ठ व्यक्ति और श्रेष्ठ नागरिक उसके लिए भी एक ही हैं। उसके मत मे भी राज्य का उद्देश्य उच्चतम नैतिक मनुष्य का निर्माण करना है। यह स्वीकार नहीं किया जा सकता कि ग्ररस्तु ने इस द्विटकोण को जानवुक्त कर छोड दिया है। इसका कारण यह है कि ग्ररस्त ने ग्रादेश राज्य सम्बन्धी प्रबन्ध को 'पॉलिटिक्स' का एक महत्त्वपूर्ण ग्रण रहने दिया था। लेकिन, लीमिया (Lyceum) की स्थापना के कुछ समय बाद ही उसने एक व्यापक आधार पर राजनीति के विज्ञान प्रयम कला की कल्पना की । उसका विचार था कि नए विज्ञान का क्षेत्र सामान्य होना चाहिए । उसमे यथार्थ और वास्तविक दोनो प्रकार की णासन-प्रणालियों का विवेचन होना चाहिए तथा शासन की कला ग्रीर राज्यो का संगठन करने की शिक्षा का विधान भी राजनीति का यह नया विज्ञान केवल ग्रनुभव-सापेक्ष ग्रीर विवरणात्मक ही नही था। कुछ दृष्टियों से नैतिकता से उसका कोई संस्वन्य नहीं था क्यों कि राजनेता के लिए यह प्रावश्यक है कि वह बुरे राज्य का गासन करने में भी निप्रण ही। नए राजनीति विज्ञान में सापेक्ष और निरपेक्ष दोनों प्रकार के राजनीतिक हितों की जानकारी सम्मिलित थी। इसमे उस ग्रुजनीतिक व्यवस्था की भी जानकारी सिन्नहित थी जिसका बूरे उद्देश्य के लिए प्रयोग होता है। राजनीति दर्शन की परिभाषा मे यह विस्तार अरस्तू की एक मुस्य देतु है।

ग्ररस्तू पर 'लॉज' का ऋरण

बाकर ने अरस्तू पर ''लाँज' के ऋरण का प्रडा शोध-पूर्ण विवेचन प्रस्तुत किया है। धरस्तूं जन्म 384 ई. पू. के लगभग हुआ था वह ई पू के लगभग एक विद्यार्थ के रूप में एयेन्स झायान्या। उस समय प्लेटो का प्रभाव पेडा था। बाकर के अनुसार घरस्तू के प्रन्य 'पॉलिटिस्स' तथा प्लेटो के 'लाँज' में ग्रनेक सादश्य हैं— '''

(1) प्लेटो की मांति अरस्तू ने भी विधि की प्रभुता के सिद्धान्त को स्वीकार किया है और शासको को 'विधि के सरक्षक' तथा उसका 'सेवक' माना है।

(2) 'पॉलिटिश्स' का वह चुप्रसिद्ध ध्यवतरण जिसमें शरस्त ने कहा है कि राज्य और उसकी विभि से रहित मनुष्य या तो पणु है या देवता, विचार और अभिष्यक्ति दोनों में 'सॉब' के एक सुन्दर

<sup>1</sup> E. Zeller: Aristotle & the Earlier Peripatetics, Eng. Trans. Vol. II, p. 228.

<sup>2</sup> बाकर पूर्वोक्त, पू 580-82.

भ्रवतरुए के अनुरूप है (874E-875D.766 A से तुलना कीजिए)। लगता है कि यह अग लिखते समय भरस्त के सामने 'लॉज' का उपर्युक्त अवतरण या।

(3) श्ररस्तू ने परिवार से राज्य के विकास का <u>श्रीर प्रारम्भिक राज्यों</u> के पैतृक स्वरूप का जो व<u>र्णन किया</u> है उसमें वह उसी लीक पर चला है जिस पर प्लेटो 'लॉज' के तीसरे खण्ड में चला है। प्लेटों ने साइक्लोस्स के बारे में होमर का जो उद्धरण दिया है वही श्ररस्तु ने दिया।

(4) ग्ररम्तू ने प्लेटो की इस युक्ति को दोहराया है कि युद्ध का लक्ष्य शान्ति की स्थापेना

करना होता है, वह अपने आप मे साध्य नही होता।

(5) प्ररस्तू ने, 'एथिक्स' मे भी ग्रौर-'पॉलिटिक्स' के सातवें खण्ड के उन श्रव्यायों मे भी जिनमे शिक्षा का विवेचन किया गया है <u>स्वभाव-निर्माण पर जोर दि</u>या है इसका सादृश्य 'लॉज' के दूसरे खण्ड मे उपलब्ध होता है।

(6) मिश्रित सविधान की कल्पना 'पॉलिटिवम' ग्रीर 'लॉज' दोनो ग्रन्थो मे समान रूप से

पाई जाती है और दोनों में ही स्पार्टी को इसका उदाहरण बताया है।

- (7) धरस्तू ने <u>कृषि के महत्त्व और खुदरे व्यापार तथा सुद</u>-खोरी के बारे से जो विचार व्यक्त किए हैं वे प्राय. उन विचारों से अभिन्न हैं जिनका प्लेटों ने 'लॉब' के ग्राठवें खण्ड के ग्रान्त मे ग्रीर प्यारहवें खण्ड के ग्रारम्भ में उल्लेख किया है। इसी प्रकार, प्लेटों ने नगर-कलह की रोक्याम के लिए 'लॉब' में विचार प्रकट किया है कि ग्रामीरों को चाहिए कि वे स्वैच्छा से यरीवों को भी धन-सम्बाम के हिस्सीदार बनाएँ, इस विचार को अभिव्यक्ति 'पॉलिटिक्स' में भी हुई है।
- (8) श्ररस्तू ने 'पॉलिटिन्स' के सातवें श्रीर आठवें खण्डों में अपने आदर्थ राज्य की रूपरेखा प्रस्तुत की है। उसके आदर्थ राज्य के अवतररणों और 'लॉज' के तत्सम्बन्धी अवतरणों में बहुत अधिक समनताएँ है। अर्स्तू अपने सर्वश्रोष्ठ राज्य का चित्रण करते समय प्लेटों के द्वितीय सर्वश्रोष्ठ राज्य का अनुसरण करे-चेंद्र वात <u>चिचित्र भी है औ</u>र अर्वगींभत भी।

निष्कर्ष यह है कि ''श्रेरस्तू ने 'पॉलिटिक्स' के दूसरे खण्ड के आरम्भ में 'रिपिटिक्क' तथा 'लॉल' दोनों की आलोकन तो की है. पर बान्तव में उनकी 'लॉल' से अधिक अधिकिंच की स्मीर जूदी इसके सामान्य राजनीति-सिद्धान्त पर 'लॉल' का ऋषा काफी वा यही उसके आदार्थ राज्य के चित्र पर 'लॉल' का ऋषा सबसे प्रविक्त था। यह ठीक है कि 'पॉलिटिक्म' की रवना अरस्तू ने की थी और उसने अपन की विषय-वस्तु का आयोजन अपने दर्शन तथा सिद्धान्तों के सन्दर्भ में किया था, पर इम विषय-वस्तु का अधिकिंश भाग प्लेटों का था अपने

> अरस्तू के राज्य सम्बन्धी विचार (Aristotle's Conception of State)

प्रांतिहिन्स' की प्रथम पुस्तक मे प्ररास्त ने राज्य सम्बन्धी सिज्ञान्तो का नर्गान किया है। उनके राज्य मेम्बन्धी तिवार उनने राज्य के कियसक्षन, जुन्म और तथय का मुन्दर प्रतिपायन किया है। उनके राज्य मम्बन्धी तिवार इतने नृज्यप्रस्थात है कि प्ररस्तु के बाई हजार वर्ष बाट छात्र भी उनकी प्रमाणिकता को स्वीकार किया जुन्ता है। उनके राज्य मम्बन्धी इत सिज्ञानों के कार्यण ही उत्ते राज्यगिति के नचीन विज्ञान का प्रतिपायक नाना जाता है। प्रपने गुनै प्लेटो के समान ही उनका गठ्य भी सोफिस्टो के इस मत का अप्यक्त करता है कि राज्य एक परस्पराजनित सस्या है जिसका प्रपने मदस्यों की ग्रास्था पर कोई वास्तविक अधिगार नहीं। प्ररस्तु यह सिद्ध करना चाहता है कि राज्य का जन्म विकास के कारण हुत्रा है। यह एक स्थाभविक सम्बन्ध है। इसके उद्देश भीर कार्य नैतिक है तथा यह ननी सम्याधों से श्री एउ

(1) राज्य का प्रादुर्भाव—प्ररस्तु के खननार राज्य क्यू निर्माण व्यक्ति या व्यक्ति-ममूह ने बानवुक्त कर और मोच-विचार कर किसी भी कान में की कभी नहीं किया। राज्य एक प्राकृतिक सस्या है जिसका जन्म और विकास प्राकृतिक रूप से हुआ है। वह कहता है कि "मृत्य्य एक राजनीतिक प्राणी है जो प्रपने स्वभाव से ही राजकीय जीवन के लिए बना है।" प्रिपनी स्वभाव जन्म भीतिक, सांस्कृतिक एव नितिक आवश्यकताओं की सन्तुष्टि के लिए स्वामी तथा दास और स्त्री एव पुरुष एक इसरे की और आइण्ट होते है। इस प्रकार उनके सयोग तथा मेल से परिवार का जन्म होता है। पिरवार प्रकृति द्वारा स्थापित मृत्यु को दीनिक आवश्यकताओं को पूरा करने वाली संस्था है। जब परिवारों का एक शेकर एवं हो जाता है और इस सगठन का उद्देश्य दैनिक आवश्यकताओं की पूर्ति के स्वायव्यकताओं को पूर्ति के सात के स्वयं कुछ अधिक हो जाता है, तब एक अम्म का अस्तित्व वनता है। विवसे अधिक ग्राम वहीं है जहाँ एक ही साता के दूध से पले वन्ने और वन्नों के बन्दे रहते हो। यन वर्ति अनेक ग्राम एक वित और सगठित हीकर एक समाज के रूप में इतने बढ़े हो जाते है कि वे अपनी आवश्यकताओं के वारे में लगभग आस्म-निर्भर हो जाते है, तब नगर अथवा राज्य का जन्म होता हैं। इस प्रकार राज्य का जन्म मृत्यु की भीतिक मृत्र आवश्यकताओं की पूर्ति के लिए होता है कि वे अपनी आवश्यकताओं के पर्ति के लिए होता है। इस प्रकृत राज्य का जन्म मृत्यु की भीतिक मृत्र आवश्यकताओं की पूर्ति के लिए होता है से स्वर्व प्रसित्य का परितर्व को स्वर्व हो सात है कि स्वर्व होता है। इस प्रकार राज्य के जन्म के अकूर सर्वप्रथम परिवार में इस के सित्यों का प्रेप परिवर्त की स्वर्व है। जाते हैं। इस्त कारणों के जाते की स्वर्व है। जाते हैं। स्वर्व है की स्वर्व है। स्वर्व का स्वर्व है की स्वर्व है । स्वर्व का स्वर्व है की स्वर्व है । स्वर्व का स्वर्व है कि स्वर्व है की स्वर्व है का स्वर्व है की स्वर्व है की स्वर्व है कि स्वर्व है कि स्वर्व है की स्वर्व है हो स्वर्व है की स्वर्व है कि स्वर्व है कि स्वर्व है कि स्वर्व है स्वर्व है हो स्वर्व है हो स्वर्व है स्वर्व है

राज्य के विकास की उपरोक्त तीनी हिनतियों और उच्चेयो की प्रस्तुत् अग्रतिक्रित तालिकी से स्पष्ट किया जा सकता है2—

<sup>1</sup> Aristotle . Politics (Barker's Trans.), p 5

<sup>2</sup> भोलानाथ शर्मा ; अरस्तु'की राजनीति (Hindi Trans' of 'Politics'), p 50.

|   | 1 | बुदुम्न भगवा बृहम्पी | ` | प्रजनन तथा भल्पतम भौतिक झावश्यकताझो की<br>पूर्ति फ               |
|---|---|----------------------|---|------------------------------------------------------------------|
|   | 2 | ग्राम                |   | क ने न्याय के लिए ग्राम-पंचायत तथा धार्मिक उत्सव<br>भादि=य       |
| • | 3 | नगर-रान्य (पोलिस)    |   | क + म + न्याप तथा मैनिक नरधाण, विद्यातया<br>कनाम्रो का विकास = ग |

(2) राज्य एक स्वामाविक सस्या (The State: A Natural Association) छेटो की भांगि सरस्त्र ना भी यह मानना है कि राज्य किसी नमजीते का परिएसम नहीं है, प्रिपेष्ठ एक प्राकृतिक ममुदास है। प्लेटो एक परस्त्र में पृक्ते नीकिस्ट मानते ये कि राज्य परस्पराजनित संस्त्र (कृतिम समुदास) है कि राज्य परस्पराजनित संस्त्र (कृतिम समुदास) है कि राज्य का स्वयं नमस्यों की निष्टा पर कोई वास्तविक अधिकार नहीं है। दी राज्य की आवारों समया चानृतों पा पालन कैसल दण्ड के मय प्रयंथा पुरस्कार की आगा से करते हैं विस्तृ प्ररुष्त रा यहना है कि राज्य का जन्म जीवन के निष्प हुम्रा है प्रीर सुत्री जीवन के लिए वह क्रिक्त है। मनुष्य एक बुक्तिमान प्रार्थी है। नैतिक कारणी से ही वह केमन दण्ड नम्म के कारण ही त्राचन का तान करता पूर्व हितों के विज्ञ-प्रतीन होता है तो यह कैसन दण्ड नम्म के कारण ही तक कारण हो कि स्त्र करने मनुष्य पुक किसी के नहीं है कि स्त्र के नहीं कि स्तर्भ का करने मन नहीं है कि स्त्र के नहीं की प्रति कि स्त्र के स्तर्भ का करने मनुष्य पुक स्वर्भ के स्तर्भ की स्त्र के स्तर्भ की स्तर्भ के स्तर्भ के स्तर्भ के स्तर्भ के स्तर्भ के स्तर्भ के स्तर्भ की स्तर्भ के स्तर्भ के स्तर्भ के सित्र के स्तर्भ की स्तर्भ के सित्र के स्तर्भ के सित्र के स्तर्भ की सित्र के सित्र के सित्र की सित्र के सित्र के सित्र की सित्र के सित्र के सित्र की सित्र के सित्र की सित्र की सित्र की सित्र की सित्र अपने सित्र के सित्र की सित्र की सित्र की सित्र अपने सित्र की सित्र राज्य में सित्र की है। है। सित्र सित्र की सित्र राज्य के निस्त्रों है। हो हित्रों की सुत्र राज्य के निस्त्रों है। हो हित्रों की सुत्र राज्य के निस्त्रों हो हो हित्रों की सुत्र राज्य के निस्त्रों है। हो हित्रों की सुत्र राज्य के निस्त्रों है। हो हित्र सित्र की सुत्र राज्य के निस्त्रों है। हो हित्र सित्र की सुत्र राज्य के निस्त्रों हो हो हित्र सित्र की सुत्र राज्य की सित्रों हो हो हित्र सित्र की सुत्र राज्य की सित्रों हो हो हित्रों की सुत्र राज्य के निस्त्रों हो हो हित्रों की सुत्र राज्य के निस्त्रों है। हो हित्रों की सुत्र राज्य के निस्त्रों हो हो हित्रों की सुत्र राज्य के निस्त्रों हो हो हित्रों की सुत्र राज्य के निस्त्रों हो हो हित्रों की सुत्र राज्य के सित्र की सुत्र के सित्र के सित्र की सुत्र के सित्र की सुत्र की

राज्य को प्राकृतिक मानने के पक्ष मे अरस्त निस्त्रजितित कारण प्रस्तृत करता है

(1) प्ररम्तू का कहता है कि प्रिष्टि किन मंन्यायों पर राज्य प्राधारित है वे संस्थाएं स्वामाविक हैं तो निण्यय ही उन स्वामाविक मेन्यायों का विक्रमित रूप भी न्वामाविक हाणा ।) काड़ भी जिवारक, यहां तक कि मोक्सिस्ट भी परिवार को मनुष्य पर थीपी हुई कृतिम उपवस्या नहीं मानते। परिवार स्वामाविक यमवा प्राकृतिक प्रवृत्तियों का पिष्णाम है। यह मानव के भावनात्मक जीवन की अभिन्यवना है, डमीलिए वह स्वामाविक है तरह नामन-विनामक मागे में वायक न होकर सामक है। पृत्र एक धोमले के सहण हैं, जिब्ब की तरह नहीं। विवार एक स्वामाविक सम्या है तो राज्य को तरिवार की इन स्वामाविक व्यवस्था है तो राज्य का विकाम हुआ है।

(॥) युर्द्ध्यू के श्रनुसार राज्य एक स्वाभाविक संस्था डमीलिए भी हैं कि राज्य का जन्म ानुष्य की विभिन्न आवश्यकताओं की पूर्विकार उसके व्यक्तित्व के संशोगिय-विकास के लिए हुआ है)

2 "Therefore it does not thwart human growth but fosters it It is like a nest not like a change" —Föster: Masters of Political Thought, p 128

<sup>1</sup> Aristot'e. "If the earlier forms of society are natural so is the state, for it is the end of them and the nature of a thing is end."

उसके शब्दों में, "मानवीय प्रावश्यकतायों पर प्राथारित मानव समुदाय के बढ़ते हुए पैरे की वरम परिएति राज्य है।" मामाजिकता मनुष्य का एक स्वामाविक मुख है। इमी मुख के कारण मनुष्य प्रंपनी प्रावश्यकतायों की पूर्ति सामाजिक स्तर पर करना चाहता है। परिवार और प्राम भावव विकास के लिए आवश्यक समस्त सुविधायों, माधनों या प्रावश्यकतायों की पूर्ति नहीं करते, प्रतः वे मिलकर नगर राज्य में परिएता होते हैं जिसमें मनुष्य की सभी प्रावश्यकतायों भी पूर्ति नहीं शास ते स्वतः वे मिलकर नगर राज्य में परिएता होते हैं जिसमें मनुष्य की प्रमुत्र का प्रावश्यकतायों भी पूर्ति हो पाती है। प्राप्त-निर्मरता (Self-sufficiency), जैटे और प्ररस्त के प्रमुत्र केनल राज्य में ही प्राच हो सकती है। प्राप्त-निर्मरता ते ताल्यपं केनल शायिक रचपविता है ही नहीं है, बोल्स लटा और प्ररस्त का इससे अभिप्राय यह है कि राज्य उन सम्पूर्ण न्यितयों और यानावरण की पूर्ति भी करता है जो व्यक्ति के नैतिक विकास के लिए प्रावश्यक ही। समाज के प्राप्त वैश्वीपनमनन र स्त्र प्रविचा किन इसलिए सही हैं कि वे मनुष्य की समन्त इन्द्रियपरक आवश्यकतायों को पूर्ति नहीं कर सकते, विलंक समाज में, जो कि प्राप्त मान से स्वति है प्रमुख की स्वति के समलती है प्रमुख की स्वति एक राजनीतिक समाज में, जो कि प्राप्त मानव से मिल है, हो सकती है प्रमुख की स्वति कराती का पूर्त विकास राजनीतिक क्रिया में हो मन्यव है जो कि प्राप्त प्रवार प्रवार में भिया है।

(iii) (मनुष्य की प्रकृति में विकास के ग्रंकर निहित है । विकास केने हा स्वभाव है । मनुष्य की यह विकासवादी प्रकृति एक यनित है वो उसे सदैव किसी विशेष सहय की ग्रीर ग्रेरिस ग्रीर गरिमान

वनाती है श्रीर यह लक्ष्य राज्य ही है

इस प्रकार प्रस्तु की मान्यता है कि राज्य एक मुनुषा स्वाम्मिक अथवा प्राकृतिक मंत्रमा है। मुनुष्य एक राजनीतिक प्राणी है धीर राज्य एक स्वामाविक सदया । ये दोनो कथन एक सूसरे में निहित है। राज्य मनुष्य का स्वाभाविक तरय है श्री हो एक उत्त्वेद्यीम मान मह है कि मनुष्य को राजनीतिक प्राणी वनाने वाली वाक्त उसकी भागपा-वृक्ति है। प्रस्य पण्न मुनवारी (Gregarious) हैं। तिन्तु केवल मनुष्य ही राजनीतिक प्राणी है स्थोति उसका स्वाभाविक तर्वे एक है धीर केवल हमें ही भागपालिक प्राणी वनाने वाली वाक्ति उसकी मान्या हमा मान्या हमा प्राणी हमा के करवान से ही मनुष्य क्षेत्र स्वाभ है। भागपा के वरदान से ही वह एक सूचरे के सुख-इ.स की वेदना का अनुभव कर सकता है। प्राचा के वरदान से ही वह एक सूचरे के सुख-इ.स की वेदना का अनुभव कर सकता है। प्राहार, निद्रा, भय, मैशुन आदि प्रवृक्ति को रोष्ट से तो मनुष्य और अन्य पण्न में कोई अनुष्य हो विकक्षणता उसके विकेक और उसकी भावण-विक्त में है। राज्य में ही मनुष्य की विकक्षणता उसके विकेक और उसकी भावण-विक्त में है। राज्य में ही मनुष्य की विकक्षणता उसके विकेक और उसकी भावण-विक्त में ही। राज्य में ही उसका मान्या के स्वया में ही उसका मान्या कर सकता है। अनुष्य के विकक्षणता उसके विकक्त और उसकी भावण-विक्त प्रवृक्त है। से उसका मान्या कर सकता है। हो उसके किए प्रकृति ने उसका निर्माण किया है। ऐसी स्थिति वास्तविक अयवा स्वाभाविक होती है और इसीलिए राज्य स्वाभाविक होती है अनि इस्ति हो प्रकृति के सर्वा है। अन्य प्राकृतिक स्वयान के अवि राजनीतिक जीवन विताति है वहीं अन्य प्राकृतिक संगठनों के जीव राजनीतिक जीवन विताति है वहीं अन्य प्राकृतिक संगठनों के जीव राजनीतिक जीवन वापन नहीं कर सकते और न उनमें मनुष्यों की भीति विकेक, बुद्धिसम्बद्धा और भाष्य-विक्त स्वाति है।

(3) राज्य सर्वोच्च समुँदाय के रूप में है (The State as the Supreme Association)प्ररस्तू राज्य को समुदायों का समुदाय ही नहीं अपितु सर्वोच्च समुदाय मानता है (The State is not
increfy an association of associations, it is the supreme association) । राज्य सर्वोच्च
समुदाय इसलिए है कि वह सब के क्लंप है और अन्य सब इसके अग में लिपटे हुएँ है (विभिन्न प्रकार
के समुदाय मुगुष्य की विभिन्न आवश्यकतांकों की पूर्ति, करते हैं (उदाहरणता स्वीरंजन सुस्याएँ भैगुष्य

<sup>1</sup> Aristotle "The state is the culmination of widening circles of human Administration on human wants"

<sup>2</sup> Foster : Masters of Political Thought, p 129

की भावनाओं की सन्तुष्टि करती है तो आिंवक सस्थाएँ उसकी उदर-पूर्ति के साधन जुटाती है। प्राय सामाजिक सस्थाएँ उसकी प्रत्य आवश्यकताओं का यथा धर्म, शिक्षा प्राित को पूरा करती है जिंकिन राज्य इन सबसे बड़ी और ऐसी संस्था है जिसमे सामाजिक विकास का चरम रूप निहित है, जो मनुत्य की बीढिक, नैतिक, प्राच्यास्मिक सभी आवश्यकताओं की पृति करता है। इसके विकास में शेप सस्याओं वा विकास निहित है। राज्य इसिक्ए सर्वोच्च समुदाय है कि इसका लक्ष्य ही सर्वोत्तम है धौर वह है-प्रपत्त सरस्यों के जीवन को शुभ बनाना। राज्य अपने नागरिकों को सद्वुरणी जीवन की प्राप्ति के लिए तैयार करता है। जहाँ प्रान्य सस्वाएँ मनुष्य को आंशिक हम्य कि सास्मिनंत वनाती हैं, वहाँ राज्य उसे पूर्ण रूप से स्वावकाची बनाता है। प्रत्येक प्रत्य समुदाय का उद्देश्य किसा को प्राप्त करना है। सद्वुरणी जीवन की प्राप्ति के लिए प्रत्य सर्वायों में कम अवसर मिलते हैं जब कि राज्य में इस सुव्यों जीवन की ग्राप्ति सम्पूर्ण रूप से होती है। शुभ जीवन के अन्तर्गत मानव की नैतिक और वीढिक कियाएँ सिमिस्ति है। इन्हें तुष्त करने का स्वत्य समुद्रायों की प्रयेक्षा राज्य में अधिकतम क्षेत्र है अत निवन्य हैं। राज्य सर्वोच्च एव सर्वोत्तम सस्था है।

(4) राज्य मनुष्य से पहले (The State is prior to the individual)—अरस्तू का यह भी कहना है कि राज्य मनुष्य से पहले हैं। सतही तौर पर अरस्तू का यह कथन विचित्र-सा प्रतीत होता है क्योंकि राज्य का जन्म मनुष्यों के द्वारा हुआ है। व्यक्तियों के अभाव मे राज्य की कल्पना भी नहीं की जा सकती। जब केवल मनुष्य के हित के लिए ही राज्य का जन्म हुआ है तब राज्य मनुष्य से पहले कैसे आयां ? यह भी अरस्त वस्व वतला चुका है कि ऐतिहासिक विकास की धिट से आरस्म मे व्यक्तियों से मानकार परिवार वर्त, परिवारों से प्राम और प्रामों दे राज्य। इस तरह काल-कम की दिर्घ के क्यक्तियों से स्वत्व है और राज्य संव से अन्त में है। तुबं यह ग्रान्ता कि राज्य भनुष्य से पहले है या व्यक्ति का पूर्वगामी है'—इससे क्या तार्पर्य हो सकता है ?

वास्तव मे श्ररस्तू के उपरोक्त कथन को ऐतिहासिक बीच्ट से नहीं लिया जाना चाहिए। वह सिनोवंबानिक एव तक समयत सम्बन्ध को बिट से राज्य को व्यक्ति सानता है। व्यक्त तक है कि राज्य एक समयता (Whole) है और व्यक्ति उसका श्रम है स्वयंत राज्य और व्यक्ति कन नशी है कि राज्य एक समयता (Whole) है और व्यक्ति उसका श्रम है स्वयंत राज्य और व्यक्ति कम नशी है। चूकि समय पहले श्राता है और अपन वाद में इसिन्यू इस सावस्य के आधार पर राज्य पहले का हुआ। अरस्तू ने कहा कि यदि शरीर तच्द कर दिया जाए तो ह्या अथवा पैर का भी श्रास्तव नहीं रहेगा। परवर या काष्ठ का हाथ अथवा पैर हम मले ही बना लें लिकत सम्बन्ध एव कार्यों की हीव्ट से उसे बास्तव मे ह्याय पर नहीं कहा जा, सकता। किसी भी वस्तु को परिभाषा उसके कार्यों से की जाती है। स्पष्ट है कि अरीर प्रथम प्रवचने के बिना उसके विभिन्न अपो का कोई सस्तिवर नहीं हैं। सकता। व्यक्ति के सम्बन्ध में भी यही बात लागूं होती है। यदि व्यक्ति को राज्य से वृत्वन की परिभाषा उसके कार्यों से की जाती है। स्पष्ट है कि अरीर प्रथम प्रवचने के बिना उसके विभन्न कोई महत्त नहीं हैं चो अर्कत राज्य अथवा समाज के बिना रह सकता है और अकेता होते हैं। यदि व्यक्ति को राज्य से वृत्वन कोई सहत्त नहीं हैं चो अर्कत राज्य अथवा समाज के बिना रह सकता है और अकेता होते पर भी स्वावक्त्यों हो सकता है वह धरस्तू की शब्दावती में या तो पगु है या देवता। इस तरह प्रस्तु की शब्दावती में या तो पगु है या देवता। इस तरह प्रस्तु की शब्दावती में या तो पगु है या देवता। इस तरह प्रस्तु के अपो के किचार को दुष्टि से अवसव यो से पहले होना चाहिए, चरोक्ति अवसवों समयता व्यक्ति से प्रवेती होनी चाहिए। अग को व्यक्ति समय की धारणा के बिना यंग महत्वहीन है। सा के शिवस्त के तिए समय अववा राज्य है। बही बात व्यक्ति और राज्य के बार से है। ब्रिक्त प्री परिभाषा और महत्त्व के लिए समय प्रवचा राज्य होना ही चाहिए अपत से द्वातित्व दृष्टि में राज्य व्यक्ति से पहले से प्रवेती होती पर सम्य की वारचा है। यही वात व्यक्ति और प्रस्तु के बारे से है। ब्रिक्त की परिभाषा और महत्त्व के लिए समय प्रवचा राज्य व्यक्ति से पहले से पहले के पहले से ही से समय प्रवच्ता राज्य व्यक्ति से पहले से प्रवेती होती है और समय की वारचा के बार राज्य होना ही चाहिए अपत से से प्रवेती होती है। सही वात व्यक्ति से पर्त के प्रवेती होती है। से स

- (5) राज्य अस्तिस एवं पूर्ण संस्था (State as the final and perfect form of human association)—अरस्तू की सीमा तस्कालीन अवस्था में उपलब्ध नगर-राज्य तक थी। वहु नगर-राज्य को मानव-संमाण का सर्वात्तम समुद्राव्य और मनुष्य का अस्तिम लक्ष्य मानता है। परिवार और प्राच्य को मानव-संमाण का सर्वात्तम समुद्राव्य और मनुष्य का अस्तिम लक्ष्य मानता है। परिवार और ग्राम के बाद राज्य का कोई अन्य कार्य नहीं रह जाता। उसकी दृष्टि में वह सामाणिक विकास का चरम' रूप है। परिवार से आग्रम होने वाला विकास नगर राज्य के रूप में परिवृत्यांता को प्राप्त कराता है। ये याप प्रदर्श के सामने ही प्राप्त के नगर राज्यों को व्यस्त करके फिलिप (Philip) ने अपने सामाण्य की स्थापना कर ली थी किन्तु नगर-राज्य की वैचारिक दुनिया में विचरते वाला अरस्त् सम्भवत इस परिवर्धन के महत्त्व की नहीं-शौक सका। बाद से जन्म केने वाले राष्ट्रीय राज्यों का स्वय्न वह नहीं यह सका। अधुनिक गुग के विज्ञालत राज्यों तक उसकी दृष्टि तत्कालीन अवस्था में नहीं पहुष्ट वाकी भूनिन नगर को ही सोमाणिक विकास का चरम रूप मानते हए उसे मन्य के राज्यों तिक विकास का अस्तिम लक्ष्य स्वीकार किया।

- (7) राज्य का आरम-निर्मर (Self sufficient) 'होना: अरस्तु-राज्य को एक बहुत बड़ी विशेषता यह मानृत्त है कि बहु आरम-निर्मर इकाई है। आरम-निर्मरता का सामान्यता अर्थ यह होता है कि प्रमनी आवण्यकताओं को स्वयाही पूरा कुर लेना-लेकिन अरस्तू ने परिआपिक अर्थ ये इसका प्रयोग किया है। वह अपने 'आचार सास्य' से लिखना है कि 'आरम-निर्मरता बह गुए। है जिसके खारा स्व

(8) राज्य का एकत्व और बहुत्व (Unity and Plurality of the State) किलो ने प्राव्यां राज्य की एक्टा बनाए रहाने के लिए एकत्व (Unity) पर बहुत बल दिया है। 'राज्य नागरिक की मभी वातो हो निर्यामत नथा नियन्तिक करें यह प्तेटोवार की निष्कर्ष है। इसी उद्देश्य की प्राप्ति के लिए उसने मम्पनि ग्रीर नित्रयों के साम्ययाद तक का अमर्थन किया है। राज्यों में श्रवयती गरीर (Organism) थी भारत एकता होनी चाहिए। जिम तन्त पैर में काँटा चूभने पर सारे गरीर को उसकी अनुमति होती है, उसी प्रवार की एकता की अनुमृति सारे राज्य और उसके नागरिकों मे-होनो चाहिए परन्त श्ररस्त ने राज्य की एकता की कार्यम राजने के लिए इसके विपरीत सिद्धान्त प्रस्तुत किया है। उसका सिद्धान्त है कि राज्य नागरिकों की कुछ बातों का नियन्त्रण एव नियमन करे तथा अन्य कुछ बातों के लिए वह उन्हें पूर्ण स्वतन्त्र । प्रदान कर । यह राज्य की चरम एकता का पक्षपाती महीं है। उसने राज्य मे विभिन्नता में एकता (Unity in Diversity) का समर्थन किया है। उसकी हिंद में एकैत्व ही राज्य का ग्रादर्श स्वरूप नहीं है। यदि राज्य में प्लटों के विचारों के अनुरूप एकता 'होगी तो वह भाज्य, राज्य नहीं ग्हेगा । ग्ररस्त के श्रनुसार बन्दत राज्य का स्वरूप बहुत्व (Plurality) म हैं। उसके मत में राज्य विभिन्न प्रकार के तत्थों में मिलकर बनता है। यदि उनकी भिन्नता का अन्त करके एकता स्थापित भी जाएगी तो राज्य का प्राशान्त हो जाएगा। जिस प्रकार एक चित्र विभिन्त रगो से मिसकर बना है तथा जिम प्रकार सगीत की रचना रागों व तालो के मेल से होती है, उसी प्रकार से राज्य की एकता उसके विभिन्न अगो के समुचित सगठन पर निर्भर करती है। अरस्तु ग्रपनी विभिन्नतामें एकता के त्रिचार के पक्ष में निम्नलिखित नकेंत्रस्त्रत करता है—

(क) राज्य एक समुदाय है। समुदाय के निभिन्त प्रकार के सदस्यों का होना प्रनिवाय है। विभिन्नतों में एकता से उच्च श्रेणी की नन्यता का छा<u>नांस होता है</u>। यदि राज्य की एकता इस सीमा तिक बढ़ाई जाए कि उसकी विभिन्नता समाप्त हो जाए तो राज्य एक व्हुट ही निम्न श्रेणी का समुदार हो जाएगा। राज्य बास्तव में एक सर्वोच्च समुदाय है और रिक्की सर्वोच्चता। तथा एकता तभी स्थिर स्वकी सर्वोच्चता। तथा एकता तभी स्थिर स्वकी है जब विभिन्नता में एकता के सिद्धान्त का पालन किया जाए।

<sup>2</sup> Foster Masters of Political Thought, p 129 Barker . Politics, p 40-42

- (स) प्रत्येक सत्था के लक्ष्म की आपित के लिए आवश्यक है कि उस सत्या का ग्रस्तित्व बना रहे इसलिए राज्य के लक्ष्म की पूर्ति के लिए राज्य का काष्म रहना अनिवार्य है) अरस्तू के मतानुसार यदि राज्य की पूर्ण एकता स्थापित करने का प्रयास किया जाएगा तो उसका परिणाम यह होगा कि शन्तत यह विभिन्ताग्रो से विहीन होकर एक व्यक्ति का राज्य रह जाएगा।
- ्रा राज्य का ज्येय थ्र<u>पने सदस्यों की धावश्यकताओं की पूर्</u>ति करना है। इस हेतु राज्य में विभिन्न प्रकार के <u>ज्यक्तियों का रहनी धावश्यक है</u>। राज्य की पूर्णुं स्पेण एकता से उस उद्देश्य की प्राप्ति नहीं होंगी क्योंकि इससे विभिन्नताथ्रो\_का लीप ही जाएगा। इसका स्वाभाविक परिणाम 'यह होगां कि न तो राज्य स्वपर्याप्त हो पाएगा धौर न राज्य से इसके सदस्यों की ब्रावश्यक्ताओं की तुष्टि हो सकेगी।

श्ररस्तू के मत का सार यही है कि राज्य में एकता होनी चाहिए किन्तु यह प्लेटो के विचारामुख्य व्यक्तियों के विभिन्न भेदो का अन्त करके स्थापित नहीं होनी चाहिए, श्रपितु विभिन्न प्रकार के समुचित सगठन द्वारा स्थापित होनी चाहिए।

(9) राज्य के उद्देश्य और कार्य (The Aims and Functions of the State) - प्ररस्तू का विश्वास है कि मनुष्यों का उद्देश्य जीवन ही नहीं अपित एक आदर्श और श्रेट्ठ जीवन की प्राप्तित है और इस श्रेट्ठ जीवन की प्राप्ति कराना राज्य का उद्देश्य है। राज्य महगुणी जीवन की प्राप्ति के लिए मनुष्यों का एक नैतिक समठन है असी उसका लक्ष्य अपने अपने अवस्ति अवश्य वर्ज्यों हैं। श्रीर राज्य का कर्त्य उसकी अंच्छी प्रवृत्तियों को व्यवहार रूप में बदलना है। राज्य को आहिए कि वह मनुष्य को प्रवास अपने वर्षा है। राज्य को आहिए कि वह मनुष्य को प्रवास की प्रवास को अवहार करों। अरस्तू का स्पष्ट मत है कि "राज्य की सत्ता उत्तम जीवन के लिए हैं ने कि केवल, श्रीवन व्यक्ति करने के लिए।"

प्रस्तु द्वारा प्रतिवादित राज्य की इस परिभाषा में ही निहित है—"राज्य परिवारेत तथा प्रामो वा एक पूर्ण स्वयम्पित सराठन है जिसके द्वारा हम सुनी एव सम्मानपूर्ण जीवन की जापित करते हैं ।" अतः ज्यसके प्रयूचार राज्य की ऐसे कार्य करने वास्त्रिर जिससे प्रवृक्ष की ज्ञंच मूल्यों की प्राण्त हो। अरस्तु नांक एव स्पेंग जैने आधुनिक. व्यक्तियों की मीति राज्य के कार्यों को-प्राप्त सदस्यों के अधिकारों की-प्रया करना और न्याय प्रदान करने तक ही स्तिमित नहीं करता और नहीं बहु राज्य के व्यक्तिया से वचाने वाला सगठन मात्र मात्रता है | प्रस्ति इंग्टि में राज्य के कर्तां प्रयान स्वार्थ के विवार मात्रता करने एक ही स्तिमित नहीं करता थारि नहीं बहु राज्य भावता है | वह अरुठ जीवन की नकागान्य तथीं विज्यसासक नहीं मात्रता। वह चाहता है कि राज्य मात्रत में मुखी व्यवसे के सित्य आनव्यक कार्य कर मात्रत की की मीत्रत वनाये। अरस्तु के विवार में यदि राज्य केवल दतना ही कार्य करता है कि उनके सदस्य एक-दूसरे के विवद कोई अपराय न करें एक-दूसरे को कोई हानि न पहुँ चाएं तो इसने राज्य के कार्यों की समाप्ति नहीं होती। ऐसी सह्या को राज्य तव तक नहीं कहा जा सकता जब तक वह मृत्यूयों को प्रचान करें। अरस्तु न प्रिनियन की तीसरी एस्तक के नवे प्रवृत्त की प्रचान के प्रचान कर्त्यों को प्रचान किया है कि प्रचान की तीसरी एस्तक के नवे प्रवृत्त की कार्यों को प्रचान किया है कि प्रचान की तीसरी एस्तक के नवे प्रवृत्त की होना चाहिए प्रचेत के प्रचान के विकार प्रवृत्त करने वा प्रवृत्त की सद्यूची वनान करते वा स्वार्ण करते वाले कार्यों को रोकता है और प्रवृत्त कार्यों के नार्यों को रोकता है और प्रवृत्त कार्यों के नार्यों को रोकता है और प्रवृत्त कार्यों के नार्यों के

<sup>1 &</sup>quot;The end of the State is not mere life it is, rather a good quality of life"

—Aristoile: Politics (Barker's Trans ) p 418

सम्बन्ध <u>ग्रपने नागरिको को सम्बन्धित बनाने से है ताकि वे बुरे काम कर न सके</u>। श्रपराधी को केवल दण्ड के मय से ही प्रपराध से विरत नहीं करना चाहिए, किन्तु राज्य को उसे ऐसा सच्चरित्र बना देना चाहिए कि वह श्रपराधों की घोर प्रवृत्त ही ने ही ।

श्ररस्तू के श्रनुंशार मनृष्य गुग श्रोर दोप दोनों का समस्यय है। यदि उसके दोषों पर श्रकुण न रखा जाए तो मनुष्य भी सबसे बढ़ा पण है। युद्धाः, समाज मे न्याय-व्यवस्था स्थापित करना ग्रोर व्यक्ति मे उसके दोषों को दूर कर उस्त जीवन की सुविद्यान अरता राज्य का कर्तव्य है। राज्य मनुष्य के नैतिक जीवन मे एक ग्राध्यात्मिक सस्या है। उसका कर्तव्य नागरिकों के अच्छे जीवन का विकास करना है।

प्ररस्तू की राज्यों के कर्तांव्य सम्बन्धी इस व्याख्या से स्पष्ट हे कि उसने राज्यों के कार्य-क्षेत्र को प्रस्यिक क्यांपक वसलाया है—इतन व्यापक कि ग्रीन जैसा धावशंवादी भी इस सम्बन्ध में उससे वहत पीछे रह जाता है ग्रीन के प्रनुसार राज्यों के कार्यों का स्वरूप निपेशात्मक है अर्थात् राज्य का कार्यों आहे हिल मार्य में आने वाली वाधायों को हटाना है, मनुष्य को अच्छा वनाना 'नहीं। श्रिप्रिमिक समाजवाद और आवर्शवादी प्लेटो तथा प्ररस्तू की वात का समर्थन नहीं करते है कि राज्य का कार्य मनुष्य को एक सुक्वा और अंदर्भ का कार्य मनुष्य को एक सुक्वा और अंदर्भ व्यक्ति बनाना है तथा जो राज्य वर्ष का पिष्ण मन्ही करता वह सच्चा राज्य मही है। राज्य मार्ग में माने वाली वाधायों को हटाकर नैतिक जीवन के लिए मार्ग प्रगस्त कर सकता है किन्तु नैतिक बनने के लिए उन्हें विवक्त नहीं कर सकता हि किन्तु नीतिक बनने के लिए उन्हें विवक्त नहीं कर सकता हि किन्तु नीतिक ब्रीट्स के स्वर्थ स्वर्थ स्वर्थन स्वर्थ स्वर्य स्वर्थ स्वर्थ स्वर्थ स्वर्थ स्वर्य स्वर्थ स्वर्य स्वर्थ स्वर्थ स्वर्थ स्वर्थ स्वर्य स्वर्य स्वर्थ स्वर्थ स्वर्य स्वर्य स्वर्थ स

(10) राज्य और क्रस्तिक का सम्बन्ध-अरस्तु ने व्यक्ति हीर राज्य मे गृहरा सम्बन्ध, वतलाते हुए राज्य और व्यक्ति की तुलना कई हुट्टिकोस्मो हे की हैं [पूक व्यक्ति के समान राज्य को भी साहस, आंतम-नियन्त्रया तया न्याव के गुरा प्रविक्त करने होते हैं [प्राच्य भी व्यक्ति के समान शास्म-निर्मर और नितिक जीवन व्यत्तित करता है | प्राच्य भी नितिक नियमों का पालन करता है और व्यक्ति के समान ही अपने संस्था को नितिक विध-मानने के लिए वाध्य करता है | उपके अनुसार सानव सस्तिक को सोन भागों में बाँटा जा सकता है - जड अवस्था [Vegetative Soul], पृत्र अतस्या (Animal Soul) एवं वीडिक प्रवस्था (Intellectual Soul) (स्वम अवस्था में वह केवल लाति को बागे वढाता है, वृत्तरी प्रवस्था में उसमे नित्रोक्ति कार्यों ने विकास में उसमे नित्रोक्ति कार्यों कार्यों होता है। अरस्तु व्यवस्था में उसमे नित्रोक्ति कार्यों कार्यों होता है। अरस्तु व्यवस्था में अत्य मित्रोक्ति कार्यों कार्यों होता है। अरस्तु विकास में मानव मस्तिक की अवस्थाओं स्वस्था में स्वस्थ होता है । स्वस्तु व्यक्ति से स्वस्थ में मित्रते न्युलते हैं। राज्य के स्वस्थ में मित्रते न्युलते हैं। राज्य के किकास की तीनो अवस्थाएँ मानव मस्तिक की अवस्थाओं

की परिचायकाएँ है।

अरस्तू के वास-प्रथा सम्बन्धी विचार (Aristotle's Views on Slavery)

बविक प्लेटो की परम्पराख्यों ने ग्रास्था नहीं थी उसके शिष्य अर्र्स्तू की उनमें बहुत श्रद्धा थी। ग्रस्तू ने ग्रपने ग्रन्थ 'पॉलिटिक्स' में स्पब्ट लिखा है कि "हमें याद रखना चाहिए कि युग-युगे के ग्रासव की उपेक्षा करना हमारे लिए हितकर नहीं हो सकता। यदि ये चीजें ग्रच्छी होती तो पिछली ग्रमित ग्रताब्दियों में वे श्रज्ञात न रही होती।" <u>उनके दासता सम्बन्धी विचार उमकी</u> इस कृडिबादिता के प्रमाण है।

राज्य विकासिन युनानी जीवन का एक विशेष अग थी। युनान का आर्थिक ढाँचा इम आक्रम् का वार्कि मूमि का स्वामित्व कुनीन परिवारों के हाथ में था जो परिश्रम नहीं कर सकते थे। उत्पादन के लिए उनके अधीन श्रमिकों का एक बढ़ा दल जी-तोड़कर परिश्रम करता था। उन श्रमिकों में प्रथिकांव दरिद्र व्यक्ति तथा युद्ध बन्दी नैनिक आदि थे। वाहरी देशों से पकड़कर भी इन्हें लाया जाता था। दासों की यह विशाल सेना वास्तव में राष्ट्रीय सम्पत्ति मानी जानी थी नयोकि इनके परिश्रम

पर ही सारा देश जीता था । यूनानी संस्कृति के भव्य प्रेसाद की नीव मे दासो के श्रम का महत्त्वपूर्ण न भाग था। दास-प्रथा यूनानियों के लिए उचित, आवश्यक तथा उपादेय थी और उनकी सम्यता की भतीक भी । कुछ लोंगो ने मानवता के नाम पर इस प्रथा का विरोध किया । एण्टीफोन (Antiphon) ने कही कि युनानियो तथा वर्षर जातियो की प्राकृतिक वातो में कोई भेद नहीं श्री किन्तु ग्ररस्तू ने राष्ट्र की मर्यादा श्रेक्षुण्ए। बनाए रखने के लिए इस दास-प्रथा का श्रनुमोदन किया। नगर-राज्यों की श्रायिक श्रीर राजनैतिक आधारशिला दास प्रथा हो यो जिसे अरस्त ध्वस्त करेंगा चाहता था। वह स्वयं कई दासो का स्वामी था। एक यथार्थवादी तथा व्यावहारिक विचारक होने के नाते वह केवल भावनात्रों के तीन स्वर से घवडाकर राष्ट्र-का उत्पादन कम करने ग्रथवा जिटलता बढ़ाने का भी पुखुपाती न था। वह जिनोकोन-(Xenophon) के इस विचार का भी समर्थक था कि- "सानव-मात्र का यह शाश्वर नियम है कि विजित राज्यों के निवासियों की देह तथा सम्पदा पर विजेताओं का अधिकार होता है।" दाम के बारे मे अपने विचार प्रकट करते हुए अरस्तू ने 'वॉलिटिक्स' में लिखा है अस्वामी केंवेले दास का स्वामी है, वह (स्वामी) उसका दास नहीं है जबकि दास केवल ग्रपने स्वामी का दास ही नही विलक पूर्णांरूप से उसी का है। जो ग्रपनी प्रकृति से ही ग्रपना नहीं है बल्कि दूसरे का है ग्रीर फिर भी मनुष्य है, वह निम्नय ही स्वभाव से दास है। वह दूसरे की सम्पत्ति है या जसका कब्जा है ग्रीर एक कब्जे की परिभाषा यह है कि वह कार्य करने का केवल एक साधन है जो कब्जा करने वाले से पथक है।"

श्ररस्तू का कहना है कि जिस प्रकार मेनुष्य सम्पत्ति रखता है जसी प्रकार वह दास भी रखता है। उसके मतानुसार सम्पत्ति <u>यो प्रकार की होती है</u>≕

1. सजीव (Animate), 2 निर्जीव (Inanimate)

्निर्जीव सम्पत्ति में मकान, खेत और प्रान्य प्रचल सम्पत्ति आती है जबकि के सम्पत्ति में हाया, घोडे, प्रान्य पशु एवं दास ब्रादि सम्मितित हैं। किसी भी परिवार की सफलता और उसके कल्याण के लिए इन दोनी ही प्रकार के उपकरणों का होना आवश्यक है।

प्ररस्तु बास को एक पारिवारिक सम्पत्ति मानता है जसकी शिष्ट से परिवार के विद्या समित प्रविक्ष प्रावश्यक है, क्यों कि वह एक सजीव सम्पत्ति है जो परिवार को ब्रावश्यकताओं की पूर्ति में सहायक है। "यान्य वास्त्रवि के प्रविक्ष उपकरणों का समूह है। वास सम्पत्ति का सही उपकरण है जिस प्रकार कुछ उपकरणां के उपकरणां है जिस प्रकार कुछ उपकरणां के त्या प्रकार वास, जो कि सजीव उपकरणां है, अन्य निर्कार उपकरणों के तभी काम सिंग जा सकता है जब उनसे पहले सजीव उपकरण विष्या जा सकता है जब उनसे पहले सजीव उपकरणां विष्या जा सकता है जब उनसे पहले सजीव उपकरणां विष्या जा सकता है जिस अपनर स्वार के सम्बन्ध में अरस्तू के विवार को प्रकट करनेवाला वाकर का यह कथन उल्लेखनीय है कि "उत्पादन और कार्य करने में अन्तर है, उसका आधार अरस्तू की वह विचारधारा है जिसके अनुसार ज्यक्ति के उस कारण का परिणान है जो उस कार्य की समाप्ति के प्रधात मिलता है। किन्तु यह कार्य जब सेवा के रूप किया जाता है तो उसका परिणान का में समाप्त के प्रधात निकता है। किन्तु यह कार्य जब सेवा के रूप किया जाता है तो उसका परिणान काम के सातारण के मध्य केवल एक सेवक है।"

दास-प्रथा के ग्राघार

घरस्त ने दास-प्रधा के नैतिक श्रीर भौतिक दोनो पक्षों का समर्थन करते हुए उसके श्रीक्रिं को अभाजुलार सिद्ध किया है—

<sup>3</sup> Puritil 2 1 Australia Politics (Barker's Trans.), .pp. 10-11,

-ग्ररस्तु के मतानुसार दास-प्रथा प्राकृतिक है। प्रकृति ने मनुष्यों को मोटे रूप में दो समूहों में बौटा है, जिनकी आत्माश्री में प्रकृति ने शासन करने व भाजा मानने का सिद्धान्त जमाया है। जो मनुष्य याज्ञा मानने के लिए पैदा हुए है वे प्रकृति के साम ह शौर ऐसे मनूच्यो को ग्रधीनता मे रपना न्यागपूर्ण है। "" ग्रीर चूंकि कुछ व्यक्ति प्रकृति से दास होते हैं और दूतरे स्वतन्त्र होते हैं, ग्रत स्पष्ट है कि जहां किसी व्यक्ति के लिए दागता लागवर हो नहीं उसे दास बनाना न्यायपूर्ण हैं 11 श्ररस्तू का कहना है कि प्रकृति में सर्वत्र ही यह नियम दिन्त्रीम होता है कि उत्कुष्ट निकृष्ट पर शासन करता है। मनुष्य में स्वाभाविक रूप से ब्रसमानता होती है। सभी मनुष्य एक सी बृद्धि, योग्यता ध्रयवा कौशल लेकर उत्पन्न नहीं होते । कुछ व्यक्ति श्रेष्ठतम परिस्थितियों में भी मूर्ज और अकुशल रहते है। दासता इसी प्राकृतिक अनमानता का परिशाम है। मूलं और वृद्धिहीन व्यक्ति दास वनने के योग्य है ग्रीर कुशल तथा बुढिमान् व्यक्ति स्वामी बनने के । ग्ररस्तु कहता है कि वियमकृता प्रकृति का नियम है, कुछ व्यक्ति जन्म से स्थामी तो कुछ ग्रन्य जन्म से दास होते है । कुछ व्यक्ति सासन करने के लिए पैटा होते हैं तो कुछ शासित होने के लिए । हुन्छ व्यक्ति मासकार के लिए पित होते हैं तो जुद्ध साधित होते हैं किए। कुछ प्राज्ञा देने के लिए जन्म लेते हैं ग्रीर कुछ म्राज्ञा पाने के लिए । म्रा<u>ज्ञा देने बाला स्वामी</u> भीर म्राज्ञा पाने वाले दास होते हैं । शामक ग्रीर शासित या स्वामी और सेवक का यह जन्तर सारी जड-चेतन प्रकृति में व्याप्त है। प्रकृति ने जिन्हे.स्वामी वनाया है जनमें वौद्धिक वल की भीर जिन्हें दास बनाया है जनमें शारीरिक वल की प्रधानता होती है। अरस्तू के शब्दों में ''प्रकृति स्वतन्त्र पुरुष और दास के शक्रीरों में भेद करना चाहती है अत. वह एक (दास) के शरीर की श्रावश्यक सेवा-कार्यों के लिए बलवाल बनाती है तथा स्वतन्त्र पुरुष की सरल श्रीर सीघा बनाती है, चूँ कि वह शारीरिक धम के लिए वेकार होता है।" इस तरह वौद्धिक ग्रसमानता श्रीर शारीरिक क्षमता के ग्राधार पर-यह दास-स्वामी सम्बन्ध 'प्रारम्भ हमा।

2. वास-अथा वोनो पक्षो को लामकारी— अरस्तु टास-अथा को इस वृद्धि से भी लायोजित 
हहराता है कि यह न केवल स्वामी के लिए अधित टास के लिए भी जययोगी और लाभकारी है। 
बृद्धिमान और विवेकी-स्वामियों को राजकार्य एव अरब प्रस्तवार काम सलाते के लिए साथ अपने वीद्धिक 
और नैतिक 'गूणों के विकास के लिए समस्य भीर विकास की प्रावस्थकता होती है। यह अवकाण उन्हें 
तभी मिल सकता कै जब उनकी आर्थिक आवश्यकताओं की पूर्ति हेतु दास अम करे। यदि न्यामियों को 
शारीरिक और खुद्र काम स्वय करना पड़े तो उनकी नैतिक और वौद्धिक उन्नित कभी नहीं हो सकती। 
राज्य की उन्नित के नियमों का निर्धारण और संवालन तथा सस्कृति के निर्माण के लिए स्वामियों को 
पर्यान तम्म व्यक्ति। वास उनके तितों में काम कर और उनके अन्य घरेलू कामों को नियदा कर उनके 
काम के बीझ को हल्ला करते हैं तथा उनके विकास और उन्नित के लिए आवश्यक समय और विश्वाम 
प्रवान करते हैं। वास्तव में किम प्रकार एक समीरक समीर बाम के प्रवान स्वति है । वास्तव में किम पर्यान करते हैं विवा सुन्नी प्रकार एक समीरक समीर वास्त्रों के प्रवान स्वति है । 
नही कर सकता, वही प्रकार एक प्रहरूष स्वति स्वामी—साथे के विवा सुन्नी एव सुसरकृत जीवनायायन 
नहीं कर सकता। यहा स्वामी के वृद्धिकास अपन जिल्ला होते हैं।

स्वामी के साथ-साय दास के दुष्टिकोण से भी यह प्रया उतनी ही उपयोगी है। दास निर्वृद्धि श्रीर ग्रयोभ्य होते है जिनमे समझ और विवेक का प्रभाव होता है। वे सयम और ज्ञान से परिचित नहीं होते ग्रत उनका कल्याण तभी संभव है जब वे योग्य तथा स्वयी एवं विवेकपूर्ण स्वामियों के सरक्षाण के रहा प्रमान के सरक्षाण के सरक्षाण के सरक्षाण के स्वयान के समान है। यदि माता-पिता वच्चे पर व्यान न दें तो उसका समुचित विकास नहीं हो सकता। उचित निर्वेशन के ग्रमाव मे वच्चा प्रधिक या ग्रमस्य (न खाने योग्य) भक्षण से या ग्रमस्य (न खाने योग्य) भक्षण से या ग्रमुंचित कार्यों से ग्रयने को हानि पहुँचा सकता है। ठीक उसी प्रकार

दास भी अविवेकशील प्रा<u>र्णी होने के कारण अपना सिहत कर सकता है अत- यह उचित और आवश्यक</u> है कि दास स्वामी के संरक्षण <u>में रहते हुए उससे प्रेरणा और मार्ग-दर्गन पाता रहे</u>। इस प्रसंग में अरस्तू पालत बानवरों का दृष्टास्त प्रस्तुत करता है। उसका कथन है कि मानवीय अनुवासन में. रहने के कारण ही वन्य पशु भी अनेक ग्रच्छी वातें सीख जातें हैं गौर यही वात दासो पर भी लुागू होती है।

रस तरह अरस्तु के <u>अनुसार दास के विना स्वामी और स्वामी के विना दास निरुपाय,</u> असहाय त<u>या संव</u>स्त रहेगे इससिए दास-अया ग्रनिवाय है। झारीरिक पृथकत्व (Physical Separation)

होने पर भी बास स्वामी के मरीर का एक संग या जीवाँ है। 1

उद्देश स्थित स्वित के स्वित के स्वित के स्वित के स्वामी कुषा वासों के नैतिक स्वर में पर्याप्त मात्रा म मद होता है। हा सामी गुणी और दास गुणहीन होते हैं। बत स्वामी को कर्तव्य है कि वह दासों के प्रति स्तेतह्यूणें और द्वाल दुहें तथा दास का काम है कि महस्यामी को आजा का मान्यन करे। दासों में गुणा की नृष्टि होना तभी स्वामोविक है जबकि स्वामी और पास दोनों की सम्मन्त हो। प्रकृति ने दास में बयम के संबंध गुणा की गुणा की नृष्टि होना तभी स्वामोविक है जबकि स्वामी और पास दोनों की सम्मन्त हो। प्रकृति ने दास में बयम के संबंध गुणा (True Virtue of Temperance) का प्रस्तित्व कभी नहीं सकता प्रधाद उसमें इन्ती कामता नहीं होती कि वह अपने विवेक से अपनी वासनायों या श्रुवाशों को शासित कर सके। प्रस्तु वह एक स्वर्मा स्वामी के अधीन रह कर उसके ब्रादेशों का पानन करते हुए एक प्रकार का स्वित्त (Derivative Temperance) प्राप्त कर सकता है। उसके सामने मानव-गुणों के पूर्ण और निम्नतर रूपों के बीच चयन या छोट का प्रश्न ही है कि पिनु उसके सामने तो गुणों के निम्नतर रूप ब्रयवा उसके ब्रामन में चयन या छोट का प्रश्न है।

(दासता के प्रकार

त्ररस्तू वास-प्रथा पर विचार करते हुए दासता के दो प्रकार वताता है-

1 स्वाभाविक-दासता (Legal Slavery)

2 वैयानिक दासता (Natural Slavery)

जो <u>क्यक्ति क्रम से ही भन्दबुद्धि, अकुतल ए</u>कं ब्रयोग्य होते है । वे स्वाभाविक द्वास (Legal Slavery) होते हैं । क्रिसी भी राज्य में इस प्रकार की वासता स्वाभाविक वासता है । इसके ब्रतिरिक्त युद्ध में भन्य राज्य को पराजित कर लाए हुए बन्दी भी बात बनाए जा सकते हैं । युद्ध-बोन्दियों की इस प्रकार की वासता वैधानिक वासता कहलाती है किन्तु इस प्रकार की वासता का अरस्तु यूनान निवासियों पर लागू नहीं करता । उसके प्रनुसार यूनान निवासी युद्ध में पराजित हो जाने के नवा भी वास नहीं विकार करता । असके प्रकार को वासता किया है। वक्त का सकते क्योंकि प्रकृति ने उन्हें वास नहीं बरिक स्वाभी बनने के लिए पैवा किया है। वक्त कार के पण्डित अरस्तु का यह तर्क स्विवाद से टकरा कर यहीं देश-काल की परिस्थित के वाहर कुतके सा सवता है ( अरस्तु ने सैद्धान्तिक रूप से वैधानिक वासता को प्रमान्य उद्घाखा है । वह विजित देशों को वलपूर्वक सामूहिक वास वनाने के विधि-सम्मत त्रावकार का प्रमान्य उद्घाखा है । वह विजित देशों को वलपूर्वक सामूहिक वास वनाने के विधि-सम्मत त्रावकार का प्रमान्य उद्घाखा है । उत्कृत्य हों । ऐसे व्यक्ति भी पकते हो जा नैतिक ग्रीर वौद्धिक गुगों की दृष्टि से उत्कृत्य हों । ऐसे व्यक्ति भी पत्र वास वना वाहिए फिर कई बार युद्ध अन्यामपूर्ण कारणों से भी आरम्भ किए जाते हैं अरो ऐसे युद्ध ने वन्दियों को दास वनाना व्यायोचित नहीं कहा जा सकता ।

िदास-प्रथा के बारे में अरस्तु की मानवीय व्यवस्था

यहाँ यह उल्लेखनीय है कि दास-प्रया का यहा प्रोषक होने पर भी अरस्तु इस सम्बन्ध में कु<sup>66</sup> ऐसी मानवीय व्यवस्थाएँ करता है जिनके कारण दास-प्रया द्वारा होने वाले अन्यायो और दोषों का <sup>कु6</sup> असो तक प्रतिकार हो जाता है—

<sup>1 &</sup>quot;A Slave is animated part of master's body though physically separate."

- (क) घरस्तू की वहरी व्यवस्था यह है कि न्यामी श्रीर दास के हित समान है और दास-प्रवा का उद्देश्य दोनों का ही हित माधन है गुज स्यामियों को व्यवन प्रिष्ठकारों का दुरुवयोग न करते हुए दासों के प्रति रनेह एवं भैनीपूर्ण ज्याहार रखना चाहिए। घरस्तू कूर दास-प्रशा का समर्थक नहीं है। यह दास भीर त्यामी के सम्बन्ध को माधुर्थपूर्ण और महयोगियों के रूप में देखना चाहता है। उसके अनुसार स्वामी का कर्तत्र्य है कि दास की भीतिक और वारीरिक सुविवाओं का ध्यान रखें।
- (स) अरस्त् <u>दामो की नन्या बढ़ाने के पक्ष मे नहीं है</u>। बह उनकी सख्या ग्रावश्यकतानुसार मीमित करना चाहता है।
- (ग) अरस्तू की तीसरी व्यवस्था उसकी यह धारणा है कि दानती प्राकृतिक गुंगो के कारण होती है उसका कोई कानूनी पक्ष नहीं है ग्रतः उसे <u>वक्ष-परम्परागत होने का रूप नहीं</u> दिया जाना पाहिए। दाग की सन्तान गर्दव ही दास नहीं होती। यदि उसमे विवेक शक्ति है तो वह दास नहीं हैं। दाम की योग्य गौर बुदियान् सन्तान को गुक्त कर दिया जाना चाहिए।
- (घ) ग्ररस्त्रू का मत है कि समम्त दासो को प्रयन सम्मुख स्वतन्त्रता-प्राप्ति का ग्रस्तिम च्येत रखना चाहिए।

श्ररस्तु की दास-प्रथा की घारगा की श्रालोचना

(Criticism of Aristotle's Conception of Slavery

प्रदह्त ने दान-प्रया सम्बन्धों जो विचार प्रकट किए है, उनका ममर्थन करना वडा प्रप्राकृतिक ग्रीर प्रनुचित-सा लगता है। दास-प्रया को ग्रावश्यक मानना, समानता ग्रीर स्वतन्त्रता के वर्तमान मीनिक प्रविकृत्य के प्रतिकृत्व ग्रनुभव होता है। मानवता के शाधार पर किसी भी रूप मे दान-व्यवस्था संमर्थनीय नहीं है। फिर, ग्ररस्तु हारा प्रतिप्राचित दासना का-सिद्धान्त स्थ्य प्रमेक नृद्धि में भारत है। - अरस्तु की दास-प्रया सम्बन्धी समुख प्रत्या की भानीचना निम्निवित प्राधारों पुढ को वा सकती है - अरस्तु की वासता की परिजायों के अनुसार कुछ व्यक्ति प्राधा है के लिए तथा कुछ जाता मान के लिए पर्या होते है। कुछ शासन करने के लिए जन्म लेते हैं तो कुछ शासित होने के लिए। ये ग्राधित ग्रीर प्रधाना पानक क्रिक्त प्रस्तु के स्वत में साम्प्रया निम्नुचेता के प्रतिकृत स्वति होते हैं। कुछ शासन करने के लिए जन्म लेते हैं तो कुछ शासित होने के लिए। ये ग्राधित ग्रीर प्रधाना पानक क्रांक्ति प्रस्तु के मत मे वास है। बुद्ध हम परणा को स्वीकार कर लिया जाए तो आज के प्रीचोधिक ग्रुम में प्रधिकांश व्यक्ति दास की स्थित में प्रधानएंग जबकि वास्तव में ऐसा है जहीं। अपन के प्रतिकृत स्वति हम स्व

(2) हास-प्रचा प्रकृतिक नहीं है। मनुष्य में विभिन्नता तथा बुढि की कुबामता से अन्तर हीते हुए भी, एक प्राकृतिक समानता होती है जिसकी अबहुलना करता मानव-व्यक्तित्व का अपमान करता है। 'पॉलिटिक्स' मे दास-प्रचा के वर्णन को देख कर मैक्सी (Makey) ने ठीक ही कहा है कि इम पुस्तक को भी अवैध घोषित कर दिया जाना चाहिए।

हम पुस्तक का भा अविव घोषित कर दिया जाना चाहिए। 1 जिर्जा प्राप्ति कि कि कि का कि आफ अपिक प्राप्त होती है लेकिन इसके पास की उसने यह शासीरिक शक्ति भी नहीं होती है।

प्रिंति (4) रॉस (Ross) के <u>प्रवृत्तार प्रस्त</u> का मानव-जाति को विवेक <u>प्रीर पूर्णा</u> तथा शासक प्रीर शामित के <u>प्राध्यस्य नहीं किया</u> जा सकता । यह वर्गाकरण सर्वया <u>क्रिया जा सकता ।</u> यह वर्गाकरण सर्वया कुलम <u>प्रीर प्रस्तामादिक हैं ।</u> शामित व्यक्ति बस्तुत: बुद्धि-पुत्त्य नहीं होते । आजा-पानेन करने ताते सूर्व नहीं कहलाए जा सकते । किर श्रारस्तु स्वय यह स्वीकार करता है कि दासों में स्वामी के स्वादेश को सममने श्रीर पानन करने की बुद्धि होती नाहिए। साथ ही वह यह में कहता है कि वासों के साथ वासों जैसा नहीं - प्रपितु मनुष्य को तरह मैं श्रीपूर्ण व्यवहार किया जाना चाहिए।

<sup>1 &</sup>quot;For his subversive hereby the Politics of Aristotle, probably deserves to be placed among corbidden books"

—Maxey

जब घरस्तू दास को मनुष्प मानता है तो उसे सभी दिष्टियों से मनुष्य ही मानना चाहिए। वार्कर ने ठीक ही लिखा है—"यदि दास को किसी दिष्ट से भी मनुष्य समक्षा जाता है तो उसे सभी दृष्टियों से मानव मानना होगा और यदि उसे मनुष्य मान लिया जाए तो, यह उसे पूर्णरूपेण वृद्धि-गूग्य दास मानने की उस घारणा का खण्डन करना होगा जिसके आधार पर घरस्तू ने उसके दास बनाए रखने को न्यायोचित उहराया है की अस्ति है।

क्रिया है । प्रत्स वाहता है कि दास अपने व्यक्तित्व को स्वामी के व्यक्तित्व में सीन कर दे किल् मुनीवेज्ञानिक आधार पर यह सर्वेषा असम्भव है । प्रत्येक व्यक्ति की अपनी कुछ अनुभूतिया होती है कुछ इच्छाएँ और भावनाएँ होती है, तब भला दांस हारा अपने व्यक्तित्व का स्वामी के व्यक्तित्व में सम्भूष् विलय किस प्रकार किया जा सकता है । किन्ही विशेष परिस्थितियों के अन्तर्यत वह प्रमा आरिएं समर्पेष असे ही करते हैं लिए स्वानिक स्वरं के वह किही के समस्य प्रमास स्वरं के तम सकता । किए विश्व किया कि सीर दासता का किन है अपने कि करते हैं कि स्वामिक प्रथम करते का अधिकारों कीन है और दासता कोन ? जब तक यह स्वरं है कि स्वामिक प्रथम करते का अधिकारों कीन है और किस में मही, तब तक स्वामी और दास का निर्णय के किया जा सवामित्व के स्वरं के स्वरं के स्वरं की स्वरं की स्वरं के स्वरं की स्वरं की स्वरं की स्वरं की स्वरं की स्वरं की सामित्व की स्वरं की स्वरंग होगा । किया जा सवामित्व की स्वरं की सामित्व की स्वरं की सामित्व की स्वरं की स्वरं की सामित्व की स्वरं की सामित्व की स्वरं की सामित्व की

(8) दास-अया के समयन द्वारा अरस्त समानता श्रीक स्वतन्त्रता के मानवीय सिद्धान्तों पर भीषणा आयात करता है। उसका यह विचार अन्यायपूर्ण है कि व्यक्ति राज्य की प्राचामक क्रार भीतिक जावण्यकताओं की पूर्ति करते हैं उन्हीं को उराज्य हाता प्रदत्त अन्य सुविधों से चरित कर दिया जाए। अरस्त दातों की उत्पत्ति स्वाभाषिक वस्ताकर सुमान्त्र हो विरोधी देत बना देता है जो प्रधानित, करने में बहुत हद तक सहस्प्रक होते हैं।

- (9) अरस्तू के दास-प्रथा सम्बन्धी विचार <u>अर्वज्ञानिक है</u> । वह मनुष्यो पर पशुष्रो के उदाहरश ढालता है। कोई भी प्रथा जो मनुष्य को पशु-पुल्य समक्षते हुए उसका मोल-तोल करने की अनुमति देती हो, कभी भी वैज्ञानिकता नहीं हो सकती। वासो का जीवन पशु-पुल्य बताते हुए स्वामी के साथ पारस्यरिक विद्यायिक का निरूप्ता भी प्रपन आप में विरोधाभास है।

उपरोक्त सभी तथ्यों के आधार पर अरस्तू की दास-प्रथा सम्बन्धी धारणा केंद्रतम आलीचना की पात्र है और अन्याय है । इससे प्रकट होता है कि उम जैसा महान् दार्शनिक भी अपनी समकालीन सस्याओं और उन्हें तक-सगत सिद्धान्त करने वाले पूर्वाग्रहों से प्रस्त था । अरस्तू के पक्ष में केवल गहीं कहा जा सकता है कि दांसी को तिस्कालीन सामाजिक आवश्यक तो पूर्ति के लिए आवश्यक मानते हुए भी उसने इस प्रथा में मुखार करने के बहुत प्रकार किए। निर्माण ने परम्पराग्रत साम्प्रणा का विरोध किया और केवन उन्हीं अस्तियों को दास बनाने में योग्य माना जो प्रकृति द्वारा इस योग्य हो। उन्हें बासत इस अपने से हो। उन्हें बासत इस अपने से हो। उन्हें बासत इस अपने से सुटकार पाने के लिए भी सैद्धान्तिक स्पष्टता का परिच्य दिया। कूर राक्ष-प्रधा का विरोध करके उसने नैतिकता का ब्यान रखा, चाह इस नैतिकता और मानवीयता का अनुपार्त कितना ही बयों न ही।

<sup>1</sup> Ebenstein: Great Political Thinkers, p. 73.

## / (Alistotie's views on Property)

ग्ररस्तु ने सम्पत्ति की परिभाषा करते हुए उसे राज्य के ग्रथक प्रयोग मे लाए जाने वाले साधनो का सामृहिक नाम बताया है । बिना सेम्पत्ति के कोई भी परिवार अपने जीवन को व्यवस्थित त्या आनन्दपूर्वक व्यतीत नहीं कर सकता । ऐसी स्थिति मे साध्य और सुसस्कृत परिवार की कल्पना भी नहीं की जा सकती। सम्पत्ति सम्बन्धी विचार व्यक्त करते हुए अरस्तू ने लिखा है कि सम्पत्ति परिवार का एक ग्रावश्यक ग्रग है जिसके बिना दैनिक-जीवन सम्भव नहीं है। मनुष्य की दैनिक ग्रावश्यकताग्री की पृति के लिए परिवार की भाति सम्पत्ति की आवश्यकता भी स्वाभाविक है। सम्पत्ति, जो परिवार का ब्रावश्यक ग्रग है, उसका स्वामित्व जरूरी है। सम्पत्ति ग्रीर परिवार मानव को प्रकृति-दत्त हैं। मनुष्य को क्षुवा शान्त करने को भोजन चाहिए, निवास के लिए मकान एव प्रकृति द्वारा अवस्थित सर्वी-गर्मी से बचने के निए वस्त्र । ये सब सम्पत्ति के ही भाग है । ग्ररस्तू ने प्लेटो के सम्पत्ति सम्बन्धी साम्यवाद की कटु ग्रालिचना की है। उसका मत है कि प्लेटो ने सम्पत्ति के महत्त्व ग्रीर गुणो की अवहेलना की है तथा उसने मानव-प्रकृति का सही अध्ययन नहीं किया है। थरस्त ने सम्पत्ति को दो भागों में विभक्त किया है-

1 निर्जीव (Inanimate)—इस सम्पत्ति मे धन, मकान, खेत, खिलहान ग्रादि ग्रावश्यक

जड वस्त्यों का सग्रह है।

जड वस्तुप्रा का सम्रह है। २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २०२० - २२२ - २२२ - २२२ -

ग्ररह्म ने सम्पत्ति परिवार तथा सविधान सम्बन्धी सभी क्षेत्रों में उग्र मार्ग न ग्रपनाते हुए मध्य-मार्ग अपनासा है एक ग्रोर सम्पत्ति पर व्यक्तिगत स्वामित्व का समर्थन करता है, तो दूसरी ग्रीर वह ग्रत्यधिक सम्पत्ति-सचय का भी समर्थन नहीं करता । ग्ररस्तु सम्पत्ति को कुछ सीमाग्री के ग्रन्तगंत रखना चाहता है । सम्पत्ति साधन है, व्यक्ति की ग्रावध्यकताएँ पूरी करती है ग्रतः उसका उत्पादन उसी सीमित मात्रा तक होना, चाहिए जहाँ तक हमारी बावश्यकताएँ पूरी हो सकें । ई एम, फोस्टर-के बाव्दो मे, "अपना कार्य करने के लिए हथौडा भारी होना चाहिए, परन्तु हथौडा बनाने वाला उस हथौडे को श्रधिक से ग्रधिक भारी बनाने का इच्छुक नहीं होगा। जिस कार्य के लिए हथीडे में भार की श्रावण्यकता. होती है, वही कार्य उस भार की सीमित कर देता है। एक जुहार उस सीमा का पालन करेगा।"1 ग्ररस्त का कहना है कि सम्पत्ति का महत्त्व उसके उद्देश्य द्वारा निश्चित किया जाता है। ग्रत मंग्रह उतना ही होना चाहिए जितना एक श्रेष्ठ जीवन के लिए अपेक्षित हो । सम्पत्ति के पीछे पागली कें भौति भागना किसी भी समाज के पतन का कारए। हो सकता है। सम्पत्ति एक साध्य नही, माधन है ग्रतः साधन का उपभोग साध्य की ध्यान मे रख कर उसी के ग्रनुरूप होना चाहिए।

श्रद्रस्तु सम्पत्ति के लिए दो विशेषताएँ वताता है-

(1) समाज मे उसकी प्रतिष्ठा स्थापित ही अर्थात् नागरिको की रेष्टि मे वह स्वीकृति प्राप्त कर चुकी हो।

(2) राज्य की ग्रीर से सम्पत्ति के संरक्षण की उचित व्यवस्था हो।

उपरोक्त दोनो बाते सम्पत्ति के मेरुदण्ड है। घरस्तू उस मम्पत्ति को व्यक्तिगत कदापि नही मानता जिस पर केवल व्यक्ति का ग्रधिकार हो । सामाजिक नियन्त्रण यद्यपि उस पर न रहे किन्त समाज द्वारा ऐसी व्यवस्था कर दी गई हो कि कोई भी नागरिक ग्रपनी व्यक्तिगत सम्पत्ति का प्रयोग प्रपने व्यक्तिगत हित ग्रीर सामाजिक हित के लिए कर सके।

TTV6 2

<sup>1</sup> Foster op cit, p. 143

. 144 पृश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

सम्पत्ति का उपार्जन (Acquisition of Property)

सम्पत्ति जीवन के नैतिक मूल्यों की प्राप्ति के लिए है ग्रत. उसकी, प्राप्ति भी नैतिक तथा उचित उपायो द्वारा की जानी पाहिए। उसके अनुसार सम्पत्ति के उत्पादक के दो दग हैं—

(1) सानवीय एवं प्राक्कृतिक ढंग—इस प्रकार के सम्पत्ति-उपाजन से प्रकृति की सहायता लेकर मतुष्य प्रप्ते परिश्रम द्वारा अग्रसर होता है। यूमि में पनाज पैदा करके अथवा पृश्र चराकर मृतुष्य इस सम्पत्ति का उपाजन करता है। कृषि के अन्तर्गत समा खाद्य फसल प्रोर अल या श्रीद्योगिक फसले प्रांती हैं। सम्पत्ति का यह उत्पादन जीवन के साय-साय होता हैं और भौतिक जगत् में जो भी बसतुर्ण हम देखते हैं ये सब उसी श्रेणी में ग्राती हैं। मृतुष्य के जीवन में इनका महत्वपूर्ण स्थान है और बहु प्राचीनकाल से ही उस सम्पत्ति का जुलाइन करता चला आ स्टूहा है।

(2) दानवीय खयवा ख्रमाइतिक हंग—इस उपार्जन में मुझति का कोई हाय नहीं होता पर लिभ के लांक में मनुष्य की सहायता से प्राप्त किया जाता है। ऋष्य देकर ब्याज कमाना, व्यापार में लाभ कमाना प्रादि ऐसे रूप है जो सम्पत्ति-प्रजंन के दानवीय रूप के उदाहरण हैं। इस प्रकार की सम्पत्ति सं उपायत में मनुष्य अपनी मानवीयता का परित्याग करके दानवीय रूप ग्रहुण कर सकता है। यहाँ पर उसके समक्ष समक्ष समें भावना विद्यान नहीं रहती। जब लक्ष्म के कदा सम कमाना ग्रीर प्रपित्ति सम्पत्ति का यग्रह करना हो तो यह नितान्त प्रशाकृतिक एवं निन्दनीय हो जाता है। अस्त्र वृद्धार की हैय वृष्टि से देखता है, क्योंकि इसमें प्रमुद्धार की विवयता, दिस्ता और दुर्वनता का लाभ उठाकर प्रधिक्त कमान की सांसा उठाकर प्रधिक वन पैदा किया जाता है। अस्त्र वृद्धार की हैय वृष्टि से देखता है, क्योंकि इसमें प्रमुद्धा के ही शब्दों में—"वित्तापार्जन का लबसे निवान उपाय प्रदे लेना है और इसका निष्कुट होना नितान्त युक्तिमनत्त है क्योंकि इस पहित में जित्ता है। युद्धा का प्रयोग करने वाली विनिमय पद्धित से ताम कमाने की अपेक्षा त्वयं मुद्धा से ही लाभ कमागा निता है। युद्धा का प्रचन्त विनिमय के साधन के रूप में हुआ था, न कि सूद लाकर वन वढ़ाने के लिए प्रसुद्धा से प्रमुद्धा के स्वप्त की स्वप्त की स्वप्त की स्वप्त का समकान के अपना में सूद लेना सबसे अधिक ग्रगाइतिक उपाय है। "प्रसुद्धा के प्रमुद्धा का सम्पत्ति कियों भी इस्ता में मानव हिनकार्य नहीं बन सकती।
अस्ति की विनिमय (Exchange of Property)

प्ररस्तु के अनुसार सम्पत्ति के विनिम्य के दो रूप हैं नितक (Moral Exchange) गौर शिक्षिक (Immoral Exchange) । मुम्पत्ति का विनिमय न्याय सिद्धान्त को ध्यान मे रखकर ही होना बाहिए । न्याय-विद्धान्त यह है कि सम्पत्ति के विनिमय ने अक्षकाधिक मनुष्यों को लाभ हो । अरस्तु का आयह है कि न केवल सम्पत्ति के उपार्जन मे हो वरन् उसके विनिमय में भी सर्वव नेतिकता का आयार है कि सम्पत्ति के उपार्जन में हो वरन् उसके विनिमय में भी सर्वव नेतिकता को श्रीत रहना चाहिए और उस्तु को के आदान-प्रदान का आयार समान मुख होना चाहिए. <u>एक वस्तु का श्रीत स्वत्यों में मूर्त्य होना चाहिए. एक वस्तु का श्रीत स्वत्यों में मूर्त्य होना चाहिए. एक वस्तु का अता स्वता में मूर्त्य होना चाहिए. <u>एक वस्तु का श्रीत स्वत्यों में मूर्त्य होना चाहिए. कि वस्तु का श्रीत स्वत्यों के अनुचित लाभ उठाकृर विनिमय करना नितान हैं । यह वर्ग लोगों की आति रिक्त स्वत्यों के क्यानिक समान में मुल्त हैं। इस तरह समान से अपारा का विनिमय इनेतिक तोमों के क्यानिक के अच्छा नाम कमा लेता है। इस तरह समान से अपारा का विनिमय इनेतिक तोमों के विनिमय के सित्य के सम्पत्त से प्रमुख के स्वत्य है कि वह अनेतिक विनिमय पर कठोर नियम्ब्य एको प्रिता विनिमय के लिए हैं। राज्य का कत्य्य है कि वह अनेतिक करने के लिए के लिए हैं, "विनिमय में सुविधा परान करने तथा आधिक सम्पत्त में सुविधा परान करने तथा स्वाप्त सुविधा स्वाप्त सुविधा स्वाप्त सुविधा स्वाप्त सुविधा स्वाप्त सुविधा सुविधा स्वाप्त सुविधा </u></u>

प्रम्पत्ति का वितरण

अरस्तू के अनुसार सम्पत्ति-विभाजन के अग्राङ्गित तीन प्रकार है-

<sup>1</sup> Barker The Politics of Aristotle, p 28-29
2 "It is not the end of the State to ease exchange and promote economic intercourse."

- ) मार्च्यितः संधिकार घोर मार्चजनिक प्रवाद (Common ownership & Common mer)
- 2. नार्रजनिक प्रशिक्षत धीर व्यक्तियन प्रयोग (Common ownership & Individual use)

3 जित्तमत सिंधशार धीर मार्नेत्रमिक प्रयोग

(Individual ownership & Common u e)

कुरन्तु में महाति के तीमरे विभावन को स्वायदारित तथा नाभदायक नताने एए कता के स्वित्तान रामिन्य में सम्यति वा उत्यापन बहेगा। उत्यो ह्यांगा, दानजीनता न सा सानिष्य स्वापं में सम्यति वा अवायन बहेगा। उत्यो ह्यांगा, दानजीनता न सा सानिष्य स्वापं में नित्त के नित

प्रतन्तु का नम्पनि पर स्तिकात स्वामित्व ग्रीर मार्थजनिक उपयोग गांधीओं के ट्रम्टीणि मिहान का स्मरण काराता है जिससे एक उपिक सम्पत्ति का स्थामी होते हुए भी पूर्णत उपके उपमीण का अधिकारी नहीं होता परन्तु आवहारिकता को कमीटी पर परे पेटो के गाम्यावर का आवांचित प्राथिता हो वह प्राध्य के समित पर चर रहा है व्योक्ति सम्पत्ति पर व्यक्तिक स्वामित्व श्रीर जमका नामृहिक उपभोग लगभग प्रवावहारिक है। ग्रेरस्तु के सम्पत्ति निम्हान्त पर टिन्म की टिप्पणी है कि उससे उपयोग जीर विनिम्म के ग्रारम्भिक विचारों को उचित हम स्वाहति किया मम्पत्ति के प्रयोग और विनिम्म के ग्रुत्त्व के प्रन्तर को भी समक्षाने से वह सफल हुआ है, वह पूंजी के महत्त्व मा मूर्योकन करने मे पूर्णत प्रकल्त हुआ है और इसीनिए सूर्य (Interest) के बारे से उनके दिवार प्रतिशांची ग्रीर ग्रसम्बन्धी विचार (Ury primitive and absurd) है। उपस्ति स्वरूपके के परिवार सस्वन्न विचार विवारणी विचार प्रतिश्वार सस्वन्न विचार प्रतिश्वार सस्वन विचार प्रतिश्वार सस्वन विचार प्रतिश्वार सस्वन विचार प्रतिश्वार सम्बन्न विचार प्रतिश्वार सस्वन विचार प्रतिश्वार सस्वन विचार प्रतिश्वार सम्बन्न विचार प्रतिश्वार सम्बन्न विचार प्रतिश्वार सम्बन्न विचार प्रतिश्वार सम्बन विचार प्रतिश्वार सम्बन्न विचार सम्बन विचार प्रतिश्वार सम्बन विचार प्रतिश्वार सम्बन विचार स्वार स्वार सम्बन विचार स्वार स्वर स्वार स्वार

अरस्तू क पारवार सम्बन्धा विचार (Aristotic's Views on Family)

अरस्तु ने सम्पत्ति और परिवार को व्यक्तिगत विजयताएँ माना है। उसने सम्पत्ति को 1 Dunning History of Political Theories, Accient & Medieval, p. 61 परिवार के लिए आवश्यक बताया है, अतः - सम्पत्ति पर विवेचना करने के उपरान्त उसके परिवार

सम्बन्धी विवारो की व्याख्या करना ग्रावश्यक है।

्रमस्तु के अनुसार परिवार सामाजिक जीवन का प्रथम सोपान है। यह वह आवारिणता है जिस पर सामाजिक जीवन का विशाल भवन स्थिर रहता है। यही से व्यक्ति का जीवन जारास्थ होता है। प्रितार में बालक माता की गोव और पिता के सरक्षण में पालित-पीषित होकर नागरिकता की प्रथम पिता में खान के मोता की गोव और पिता के सरक्षण में पालित-पीषित होकर नागरिकता की प्रथम पिता महिए करता है और यही पर उसे जीवन-सगम से लड़ने के लिए तैयार किया जाता है। परिवार में की गयी, तैयारी ही उसकी भावी सफलता या विफलता का कारए वनती है। अपने जम्म के समय से ही व्यक्ति समाज के सुक्त भाग परिवार का प्रयाद काता है। वास्तव में परिवार एक छोटा समाज है जहाँ मनुष्य के जीवन की धिक्तित होने का अवसर मिलता है। ब्यक्तितव का विकास परिवार क्यी समाज से अस्कृटित होता है।

जहां प्लेटी पर्रवार को प्रगति के मार्ग में एक व्यवचान, एक बाघा मानता है, <u>पहीं बर्रल</u> परिवार को जिनत, आवश्यक और प्रेरणा का स्रोत समकता है। उसकी दृढ़ मान्यता है कि आत्मरका, आत्माभिव्यक्ति और मनुष्य की यीन-भावनाओं की सन्तुष्टि के कारण परिवार सर्वेश स्वाभाविक और आवश्यक है। मनुष्य का स्तेह, मनता, नासस्य और प्रमु की गूर्ग में स्नान करवा परिवार में रहका ही अध्यक्त नहीं। विकास और प्रगति के मार्ग को प्रशस्त करने वाली सन्दर्भ पहली, स्था, इस परिवार का जन्म, भौतिक आवश्यक्रकारों की पुत्ति तथा प्रयस्त आवनाओं की सन्तुष्टि के निए हुआ है

श्ररस् के अनुसार एक दिकोखातमा सम्बन्धों के एउस्पर नियमानुसीर व्यवहार का नाम ही व्यवहार हो। पान कि व्यवहार का नाम ही व्यवहार हो। पान कि व्यवहार का नाम ही व्यवहार हो। पान कि व्यवहार के वास हो। पान ही व्यवहार हो। पान कि व्यवहार के वास हो है। पान कि व्यवहार का नाम ही व्यवहार हो। पान कि व्यवहार हो है। पान कि व्यवहार हो कि है। मनुष्य की राजनीतिक यात्रा में परिवार पहली सीढ़ी है। परिवार है। मनुष्य की राजनीतिक यात्रा में परिवार प्रवीव सीढ़ी है। परिवार हो। मनुष्य के अभाव में न व्यवित का पान के प्रशान में न व्यवहार हो। परिवार की सदस्यता नैर्दाणक है। स्थाति काम है। विवार ही सम्मयु है और न व्यवहार को है। परिवार की सदस्यता नैर्दाणक है। स्थाति काम है। ही। परिवार की सदस्यता नैर्दाणक है। नहीं उठता है। ही। परिवार का सदस्य हो जाता है अतः इसकी सदस्यता के लिए विवार करने का प्रथन ही नहीं उठता है।

क्षार्स्त के अनुसार परिवार का स्वरूप पृत्क है और परिवार के समस्त सवस्थों का कार्य स्वलग-अलग होता है। पुरुष परिवार का सवालक और क्षासक है। वह स्त्री की अपेक्षा अधिक मुख्या और तमचे होने के कार्रस्य परिवार पर पूर्ण नियन्त्रस्य रखता है। बाह न्त्री की अपेक्षा अधिक मुख्या के स्वत् उत्तर पर स्वामी का व्यापन आवश्यक है। सातान अनुसार होता है। कार्य कार्य कार्य के अरू के कार्य कार्य के अरू के कार्य कार्य के अरू के अरू के कार्य कार्य के अरू कार्य का व्यापन का व्यापन का व्यापन का व्यापन का व्यापन का कार्य पर विवार का व्यापन का व्

अरस्तू भा कहना है कि परिवार के सबस्यों से परस्पर पूर्णता मिनता का नातावरण होगा नाहिए। परिवार एक जीवनपर्यन्त मिनता का नाम है। मुख्या के पूर्ण अनुगासन ग्रीर नियन्त्रण के साथ ही परिवार का वातावरण मधुरता और स्तेह से पर्ट्याण उद्दान जाहिए। परिवार के सदस्य परस्पिक सद्योग द्वारा अपनी नैतिक और भीतिक शावनप्रकर्ताओं की सरस्ता भूति कर सकते हैं। परिवार के किसी मो सदस्य को उपेक्षा की वृद्धिक नहीं देखा जाना चाहिए। अरस्तू का कहना है कि कभी-कभी परिवार का प्रावय्यकता से अधिक मोह उद्यक्तों मार्थ से विचलित कर देता, है अब राज्य का कर्त्य है कि वह परिवार की नियन्त्रण, से रखते के लिए यदा-कदा नियम बनाता रहे।

इस तरह अरस्तु यहाँ भी 'मध्यस नाग्' का अनुसरस्य करता है। एक <u>ओर वह परिवार का</u> खिल लोतकर समर्थन करता है <del>और दूसरी ओर परिवार को पूर्व</del> स्वतन्त्रता भी प्रदान नहीं करन बाहता। वह बाहुना है कि जनसक्शा की वृद्धि को रोकने के लिए राज्य को मनी सम्प्रन, उपाय करने वाहिए।

## अरस्तु हारा प्लेटो के साम्यवाद की आलोचना <sup>क</sup>

(Aristotle's Criticism of Plato's Communism of Property & Family)

स्वेटो ते अपने सादर्श-राज्य मे स्रिभभावक-वर्ग के लिए साम्यवादी व्यवस्था का श्रायोजन किया है. जिसके अनुसार उन्हें पय-विमुख करने वाले दोनो आकर्षण-सम्पत्ति और परिवारों का सामृहीकरण होना ग्रावश्यक है। किन्तु अरस्तु प्लेटो की घारणा का खण्डन करते हुए उसे व्यावहारिक ीदिकता, सांमाजिकता ग्रीर मानव-स्वभाव की कसीटी पर खरा उतुरने वाला नहीं मानता । सम्पत्ति के साम्यवाद की शालोचना (Graticesmo of Commone प्ररस्तू ने प्लेटो के सम्पत्ति के साम्यवाद की आर्थिक और नैतिक आधार पर आलोचना की

। उसके प्रमुख तकुंदस प्रकार है—

प्रे प्लेटो के मम्पत्ति के साम्यवाद में उत्पादन ग्रीरः वितरण एक ही ग्रमुपात मे रहे है। कठोर श्रम के द्वारा ग्रधिक उत्पादन करने वातो को भी उतना ही प्राप्त करने की व्यवस्था है जितन। कम श्रम करने वाले को है परन्तु यह अनुचित है। <u>इस ्व्यवश्र्य से प्रमाल मे सघर्ष श्रीर कलह</u> की उत्पत्ति होने का उर है क्योंकि अविक और कठोरिश्रम करने वाल व्यक्ति के समान ही फल प्राप्त करने के कारण ग्रसत्ब्ट रहेगे।

सतुष्ट रहेगे।
(2) सामूहिक उपभोग एव सम्मूबिक उत्पादन के साथ-साथ सामूहिक सम्पत्ति से विभिन्न नवीन समस्यात्रों को जन्म मिलेगा और अनेक झगडे होंगे । अरस्तू के जन्दी में, "मनुष्यो के साथ रहने ग्रीर मब प्रकार के मानवीय सम्बन्धों को परस्पर समान रूप से बरतने में सदा ही कठिनाइयाँ ग्राती है

पर ये विशेष-रूप से तब बाती हैं जब सम्पत्ति पर सामूहिक प्रविकार होता है।"1\_

(3) मन्त्य तभी अधिक परिश्रम, क्षणता और इनि के साथ कार्य करता है जन उसे व्यक्तिगत लाभ की प्राप्ति की सभावना होती है। सामूहिक लाभ की दृष्टि के किए जाने वाले कार्यों मे मामान्यत व्यक्ति को कोई दिलचस्पी नहीं होती और नहीं वह इसके लिए सच्चे दिल से परिश्रम करना चाहना है।

(4) प्लेटो ने सम्पत्ति के गुणो की ग्रवहेलना की है। सम्पत्ति तो एक प्रेरणा-गक्ति ग्रीर स्वाभाविक ग्रावश्यकता है जिसके विना स्वस्य ग्रीर मुखी जीवन सभव नही है । मनप्यों की भौतिक ग्रावश्यकताओं की पूर्ति के लिए सम्पत्ति एक ग्रावश्यक माधन है।

(5) व्यक्तिगत सम्पत्ति मन्ष्य को धारम-सम्मान का आनन्द प्रदान करती है। वह उसके देयक्तित्व के विकास में महायक है।

े (8) समाज मे कलह भीर संघर्ष वास्तव- मे व्यक्तिगत सम्पत्ति-के कारण जन्म नहीं लेते प्रितु मानवीय प्रकृति की दृष्टता के कारण-ही वे उत्पन्न होते है। यदि शक्षा द्वारा मानवीय प्रकृति को मुबार दिया जाए तो ये झगड पदा नहां हागे।

(7) ऐतिहासिक दृष्टि से भी प्लेटो की सम्पत्ति के साम्यवाद की व्यवस्था गलत है। इतिहाम मे ऐसी व्यवस्था का. काई प्रमारा नहीं मिलता है। यदि यह कोई श्रेष्ठ व्यवस्था होती तो विभिन्न देणों में इसे अपनाया जाता । अश्रेष्ठ और मानव प्रकृति के एकदम प्रतिकृत होने के कार्र्स हजारो वर्षों के इतिहास में इसे विसी ने नहीं ग्रण्नाया। ग्ररम्तू का मत है कि जिस व्यवस्था वो समाज ठकराता है, वह ब्रावश्यक रूप से दोषपूर्ण होगी।

(8) अर्रहेन के नतानुमार जिन उद्देश्यों की प्राप्त के दिए साम्येवादी व्यवस्था का ग्रायोजन किया गया है, इसके द्वारा उन उद्देश्यों की प्राप्ति नहीं ही संकरी । डिज्यों, द्वेप, मध्यं, लोभ, बोपए

<sup>1 &</sup>quot;There is always difficulty in men living together and having things in common, but specially in their having common property '

148 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

म्रादि की भावनाएँ मानसिक रोग है। सम्पत्ति का साम्यवाद इनका उपचार नहीं है। इनका उपचार तो मानसिक होना चाहिए।

(9) <u>यदि सम्पत्ति का साम्यवाद श्रेष्टर ख्य</u>तस्था है तो इसे सैनिक और शासक वर्ग तक ही सीमित क्यो रखा गया है। इसे उत्पादक वर्ग पर भी लागू किया जाना चाहिए।

(10) व्लटो का सम्पत्ति का साम्यवाद समाज को दो आगों में बाँट देता है। एक भाग में सरक्षक ब्रोर सैनिक होगे तो दूसरे भाग में कुषक, शिल्पों ब्रोर साधारण नागरिक । इस्<u>युक्तार के</u> विभाजन से समाज में एकता के स्वान पर विपरीत ज्ञान् उत्पन्न होगा। अरस्तू के शब्दों में, "एक राज्य में आवश्यक रूप से दो राज्य बन जाएँगे और ये दोनों, परस्पर विरोधों होगे।" परिवार के साम्यवाद की आलोचना

पारवार के साम्यवाद का आलाचना

ब्ररस्तु ने प्लेटो के परिवार सम्बन्धी विचारो की तीत्र ब्रालोचना मे ये तर्क प्रस्तुत किए हैं—

्य ब्यक्तित्व और परिवार को कुचल कर न एकता की स्थापना की जा सकती है और न यह उचित ही है। परिवार के अस्तित्व के यन पर राज्य मे निर्पक्ष एकता स्थापित करने की कामना केवल कल्पना है और वह भी ऐसी कल्पना जिससे राज्य के अस्तित्व को ही खतरा पहुँच्छा है नयोकि राज्य सब समुदायों का एक समुदायं है और समुदायं के रूपे राज्य की इकाई परिवार है।

(2) <u>स्तियों के साम्यवाद से समाज नैतिक पतन की छोर प्रग्नसर होगा । इस साम्यवादी</u> व्यवस्था में एक स्त्री एक समय में एक पुरुष के और दूसरे समय में दूसरे पुरुष के झांच सहवास कर सकती है। इस तरह कोई पुरुष एक समय में एक स्त्री का तो दूसरे समय में यूसरे स्त्री का पति हो सकती है। सांच ही यह एंक ऐसी व्यवस्था है जिसमें पिता-पुनी, माता-पुन और भाई-वहन एक दूसरे के साथ सहवास कर सकते । इससे पीन क्षेत्र में अरोजकना उत्पन्न हो. जाएंगी और समाज से पवित्रता एवं नैतिकती का नाम ऊँचा जठ जाएंगा.

(3) <u>कंचन ब्रीर कामिनी तो</u> सभी के लिए ब्राकपैस और लोभ की वस्तुएँ है । <u>इन पर</u> सामूहिक स्वामित्व समाज मे छुसा और द्वेष फैलाएगा। एक सुन्दर स्त्री प्राप्त करने की कामना अनेक पुरुष करेंगे तो स्वाभाविक रूप से उनमें सबर्ष उत्पन्न हो जाएगा।

(4) परिवार नैतिक गुणो की पाठणाला है जिसमे रह कर व्यक्ति, उदारता, नि स्वार्थता, परोपकार और समम आर्थि के सद्गुणो का विकास करना है। यह नागरिकृती की प्रथम पाठणाला है अत ऐसी उपयोगी सस्या का विनाश करना प्रत्येक ह<u>िंट से अनुचित है।</u>

(क) के अनुसार परिवार की साम्यवादी अ्यवस्था से उरपन्न बच्चे राज्य की सन्ताने होगी। सभी लोगों की बच्चों को प्रपत्ता पुत्र समफता चाहिए, लेकिन बस्तु-स्थित इससे निन्न-होगी। सभी लोगों की बच्चों को प्रपत्ता पुत्र समफता चाहिए, लेकिन बस्तु-स्थित इससे निन्न-होगी। सुबक्त सन्तान किसी भी बच्चे को प्रपत्ता पुत्र नहीं समजा।। बच्चे को बद्द स्तेह और ममतामय बातावरण, नहीं मिलेगा जो- व्यक्तियात परिवार व्यवस्था से मिलता है। बास्तव में सामुद्दिक उत्तरदायित्व का प्रवे हैं, किसों का में उत्तरदायित्व नहीं से स्व

(6) घरन्तू यह कह कर भी प्लेटो की परिवार सम्बन्धी ध्यवस्था की प्रालोचना करतार्थे हैं कि महि यह <u>ध्यवस्था प्रच्छी है तो इसे केवल ग्रामिशावक वर्षों पर ही क्यों लागू किया जाना चाहिए अपनिता करते हैं तो के लीन प्राप्त करते हैं तो उसे केवल ग्रामिशावक वर्षों पर ही क्यों लागू किया जाना चाहिए अपनिता करते हैं तो के लीन प्राप्त करते हैं तो उसे कि किया जाना चाहिए अपनिता करते हैं तो के लीन प्राप्त करते हैं तो उसे किया जाना चाहिए अपनिता जाना चाहिए अपनिता करते हैं तो उसे किया जाना चाहिए अपनिता चाहिए अप</u>

(7) परिवार ग्राह्माभिक्यक्ति ग्रीर योज सम्बन्ध के नियमानुसार सचालन के लिए एक अनुवासित सस्था है। यह एक भीतिक ग्रीर मनोजैनानिक आवश्यकता का परिएाम् है ग्रत स्थावहारिकता की दिष्टि से परिवार का साम्यवाद अनिचत है। (8) प्लेटो समभता है कि जब सम्पूर्ण राज्य. एक परिवार बन जाएगा तो मेरे-तेरे के सब भगड़े मिटकर निवासियों में एकता और प्रेम का प्रसार होगा। किन्तु झरस्तू इस विचार की खिल्ली उड़ाते हुए कहता है कि प्रेम का क्षेत्र जितना ही अधिक विस्तृत होता है, उसकी महराई और प्रगादता की मात्रा उतनी ही कम हो जोती है। इस तरह का प्रेम-प्रसार उस बालुई वीवार की तरह होगा जो कभी भी लड़खड़ा कर विरासकती है।

(9<u>.) परिवार की कल्पना राज्य की कल्पना मे</u>िनहित है। परिवारो के सुयोग से राज्य

का निर्माण होता है, व्यक्तियों के मेल से नहीं ।. .-

(10) साम्यवादी व्यवस्था में परस्पर सम्बन्ध न होने से चीरी, हत्या एव प्रन्य अपराधी को और भी अधिक प्रोत्साहन मिलेगा। "उस समाज में जिसमें अपने तथा अन्य व्यक्तियों के सभी प्राकृतिक और सामाजिक रिक्तों का ज्ञान है, ऐसे अपराध कम होते हैं। परन्तु उस समाज में, जहाँ सम्बन्ध होने ही नहीं, ऐसी घटनाएँ और अपराध बहुत अधिक हो जाएँगे।"

ंसिटो की साम्यवादी व्यवस्था की अरस्तू ने जो आलोचना की है, उसका सुनर्थन मध्य युग में लॉक प्रांदि उदारवादियों ने भी किया था और वर्तमान में भी किया जाता है। सम्पत्ति और परिवार सम्बन्धी प्लेटो की व्यवस्था में आस्था न रखते हुए भी अरस्तू के इस कथन की सत्यता का प्रतिवाद नहीं कियां जाना चाहिए कि सम्पत्ति और परिवार पर राज्य का आवश्यक नियन्त्रण होना जाहिए क्योंकि अस्थिषक जनसंस्था और अस्थिक आर्थिक असमानता किसी भी राज्य के विनाश का कारण वन सकती है।

अरस्तू के नागरिकता सम्बन्धी विचार Aristotle's Conception of Citizenship)

श्ररस्तू ने श्रपनी कृति "पॉलिटिवस' की तीसरी पुस्तक से राज्य एव नागरिकता सम्बन्धी विचार प्रकट किए हैं। उसने नागरिकता की परिभाषा देने का कोई विशेष प्रयत्न नहीं किया है। नागरिकता का प्रमन तो राज्य की परिभाषा देने के स्वतः ही उठ खंडा हुया है। श्ररस्तू प्रमन करता है कि— "राज्य तो राज्य की परिभाषा देने के स्वतः ही उठ खंडा हुया है। श्ररस्तू प्रमन करता है कि— "राज्य तथा है?" इसके उत्तर में वह स्वय ही कहता है कि— "राज्य नागरिकों के मेल से ज्वतता है। का नागरिकों के मेल से ज्वतता है। इसके बाद प्रमन स्वत ही यह उठता है कि— "नागरिक कोत है! एव "नागरिकता से क्या तार्द्यर्थ है"। प्रप्तत्व ने इन प्रश्नों का उत्तर निक्वारमक स्वतं ते नहीं दिवा है, अधित इन शब्दावित्यों की व्यास्था निपेधारमक स्वतं ही है। उपने सर्व प्रथम स्वतं त्राप्त का उत्तर निक्वारम है उपने सर्व प्रथम से उत्तर नागरिक नहीं ही सकते हैं। इसका सम्बन्ध से उत्तर नागरिकता की तरकाहीन प्रचलित मागरिका से खंडा है। उत्तर है। इसका सम्बन्ध से उत्तर नागरिकता की तरकाहीन प्रचलित मागरवाराम का खंडा किया है। उत्तर की सनुष्ट के राज्य में निवास करने हुए से तागरिक हो के की निम्मलिखत वार देवार वताई है—

राज्य के किसी स्थान-विशेष में निवास करने मात्र से नागरिकता नहीं मिल सकती.

<u>क्ष्मोकि स्</u>त्री, बच्चे, दास ग्रौर विदेशी जिस राज्य मे रहते हैं, उन्हें वहाँ का नागरिक नहीं माना जाता । 2 <u>किसी पर अभियोध चलाने का अधिकार रखने</u> वाले व्यक्ति को भी नागरिक नहीं माना

2 - अक्ता पर ग्रामग्राग चलान का ग्राधकार रखन वाल व्यक्ति का भी नागारक नहीं मान जा सकता, क्योंकि सन्धि द्वारा यह ग्रिधिकार विदेशियों को भी दिया जा सकता है।

3 जन व्यक्तियों को जागरिक नहीं माना जा सकता जिनके माता-पिता किसी हुमरे राज्य के नागरिक है बयों कि ऐसा करने से हम नागरिकता-निर्वाह्म के किसी सिद्धान्त का निर्माण नहीं करते।

4 <u>निष्क्रेसित तथा मताबिकार में बर्डित व्यक्ति भी याख्य के नागरिक नहीं हो मकते ।</u> नागरिकता की परिभाषा

उपरोक्त निपेधारमक व्याख्या के पिर्ग्रामम्बरूप स्वानाविक प्रश्न उठता है—नागरिक कीन १ ? उनका उत्तर देते हुए प्ररस्तू कहता है—्यागरिक वही है जो न्याय-व्यवस्था एव व्यवस्थापिका के एक मरस्य के रूप में भाग लेता है—दोनों में या एक में, क्योंकि ये दोना ही प्रमुखता के मुख्य 150 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

कार्य हैं । प्रस्तू की इस परिभाषा से नागरिक और अनागरिक मे नेदर्यट होता है । यह परिभाषा जिम्मरिकी की क्रिक्टिबिल जिलेषताओं की और डेपित करती हैं—

्री नागरिक राज्य का कियाशील सदस्य होते हुए न्यायिक 'प्रशासन श्रीर सार्वजनिक कार्यों. में भाग लेता है ।

प्रस्तू ने प्रक्ते मानव और सक्के नामिल में कत्तर बताया है कि कुन्हें मानव कोर सक्के राज्यों में एक समान है। उसके गुण निर्णश हैं किन्तु कन्छा नागरिक कीन है, इस बात का निर्णण हम विशेष नगर-राज्य को ध्यान में राक्कर ही कर मैंकते हैं इनकिए, यह विदित होता है कि प्रजी नागरिक के गुण सापेक्ष हैं। प्ररस्तू ने बताया है कि राजपुरुषी और उन लोगों के जो राज-कार्य की

<sup>1 &</sup>quot;A critizen is one who participates in the attinitistration of Justice and Legislation as a member of Deliberative-Assembly, either of both these being essential functions of State."

समानम मरते हैं, गुरू न केवल धन्छे नागरिश के गाँखि <del>स्टिजनस्त के प्रिक्</del>रि प्रबंध मानव के भी होने चाहिए।

"नुस्तु मानव का मीन शान पर पाधारित है, विन्यू <u>प्रत्ये नागरिक</u> का शीन मत पर प्राधारित है। तास्पर्य यह हुण कि बच्छा मानव शित मीन का धानरेण करता है उत्तमे यह बुद्धिनिष्ठ है भीर उनके दार्शनिक साधार का उसे शान है। किन्तु धन्छा नागरिक साधारिक प्रश्या को देवते हुए ही मच्छा बनने वा प्रयस्न करता है, अपने सावस्म की विचारत्मक उत्पत्ति उसे मालूम नहीं।" गारिकता पर प्लेटो और अरन्तु के विचारों में अन्तर

मानिकता मन्दर्शी विचार प्लेटो की तुनना में प्ररस्त के मंद्रुचित प्रतीत होते है-(1) प्लेटो प्रवित प्रत्य 'रिपिट्नक' में धासी घोर नामिकों में कोई प्रत्यक्षित रस्ता । वह प्रविने प्रायम राज्य में प्रतिक्रित तथा प्रराम्नीतिक व्यक्तियों के समूही को भी राज्य में निवास करने के नारण नामिकता का प्रधिक्तर प्रदान कर देता है । परन्तु रासके विचरीत <u>प्ररन्तु एक मर्वो</u>च्च राज्य में प्रधिक्तित, प्रराजनीतिक, दासो तथा श्रमिकों को नागरिकता के प्रधिकार से बनित कर देता है । (2) प्लेटो की मान्यता है कि एक प्रच्छा व्यक्ति हो परच्छा नागरिक है, अविकृत प्रस्त नम मत ने तहमत नही है वयोकि उनके प्रतुपार एक नागरिक और एक अच्छे मनुष्य के गुण समान हों, वह श्रावत्यकृता नहीं है। एक प्रच्छे व्यक्ति के गुण सदा नमान रहते है विन्तु एक प्रच्छे नागरिक के गुण सविधान के स्वस्प के प्रमुतार वयन सकते है । (3) प्लेटो जातक वर्ग के लिए व्यावहारिक बामन-योग्यता के स्वान पर उनके जान को प्रायस्त व्यवहार को महत्त्व है के प्रमुतार नागरिक में आन्त-योग्यता होनी चाहिए। इस तरह जहाँ प्ररस्तु व्यवहार को महत्त्व देता है, वहा प्रवट्टा प्रथेशकृत विद्वान्त को । (4) नागरिकता के कीन में वीनों में 'इस वात से भी प्रस्त प्रकट होता है कि जहाँ प्लेटो के प्रमुनार जामन की योग्यता कुछ मे ही सम्भव है वहाँ प्ररस्तु उसकी योश विद्वत रूप देती है।

उपरोक्त कुछ धन्तरों के होते हुए भी यह कहना होगा कि प्ररम्त के नागरिकता सम्बन्धी विचार प्लेटों में ग्रिष्ठिक उदार नहीं हैं। प्लेटों भी उत्पादक वर्ग को राज्य के न्याय और विधि-निर्माण मन्त्रन्थी कार्यों से मुक्त रखता है तथा ग्ररम्तू भी। जो व्यक्ति ग्ररस्तू के ग्रनुसार नागरिक वनने के अधिकारी हैं वे वास्तव में प्लेटों के ग्रिमिनावक वर्ग के सदस्य ही हैं।

श्ररस्तु के नागरिकता सम्बंन्धी विचारी की आलोचना

आधुनिक युग में प्रस्तु के नागरिकता सम्बन्धी विचारों की अस्वधिक आसोजता की गई है—

आधुनिक युग में प्रस्तु के नागरिकता सम्बन्धी विचारों की अस्वधिक आसोजता की गई है—

श्री अस्तु के नागरिकता सम्बन्धी विचार अस्वत्व अनुदार और अभिजाततश्रीय (Aristocratic) है । वो बूनानियों के प्रस्वक्ष प्रजातक वाले छोटे राज्यों के लिए भले ही लागू होते हों किन्तु वर्तमान प्रतिनिश्चि स्वास्त्रक विचारा राज्यों पर गाम नहीं हो सब्दें।

अस्तु वर्तमान प्रतिनिश्च स्वास्त्रक विचारा राज्यों पर गाम नहीं हो सब्दें।

अस्ति के सिंग अस्ति अस्ति के श्री किन्ति स्वास्त्रक वे अस्ति अस्ति अस्ति के अस्ति अस्ति के अस्ति अस्ति के अस्ति अस्ति अस्ति अस्ति स्वास्त्रक के अस्ति अस्ति स्वास्त्रक स्वास्त्र

मूर्यवान् है जो मृट्ठीभर लोग ही प्राप्त कर सकते हैं। <sup>17</sup>1 अरस्तू हाग स्त्री, दास, वालक आदि नागरिक नहीं माने गए है जो वर्तमान राजनीतिक <u>वष्टि से ठीक नहीं है</u>। वर्तमान में सभी व्यक्तियों को समान

<sup>ि</sup> डॉ विश्वनाथप्रसाद वर्मा : पांश्चार्य राजनीतिक विचारधारा का इतिहास ।

<sup>2</sup> Barker: The Politics of Aristotle, p 11

स्वतन्त्रता का प्रविकार है और संभी वयन्त्र नागरिक कहनाने के प्रविकारी हैं। वे प्रपनी योग्यता द्वारा सत्ता में भाग ले सकते हैं। अन्तिकारिको की बर्गण्य का स्मिरेया न सीमिना

अरस्तू ने नागरिक थीर ग्रनागरिको मे ही भेद नही किया है बल्कि थनागरिकों को राज्य-की सदस्य भी नही माना है। जनको केवल सजीव उपकररा (Instrument) माना है। उसके ग्रनुसार नागरिको की एक ग्रेलग श्रेणी वन गई है और प्लेटों के संरक्षकों या ग्रमिभावको की श्रेणी के समान ही दिखाई-देती, है। ग्ररस्त की नागरिकता सम्बन्धी यह बारणा समाज मे एकता को कमजोर बताने वाली

श्रीर प्रसन्तीय को जन्म देने वाली है अनुनारिक न्यापायीय भी है तथा विधि-निर्माश करने वाला गीक्ष ्रीप्राष्टुमिक शासन-प्रशालियों में प्रत्येक व्यक्ति त्यायाधीश और विधि-निर्माता नहीं हो सकता। वह केवल <u>व्यक्ते प्रतिनिधियों के निर्वाचन में भाग लेता है</u>। साथ ही ग्ररन्तू का वह विचार इस दृष्टि से भी स्थीन्साय मही है कि न्यायिक ग्रीर विद्यायों. शक्तियाँ एक ही हाथ में रहना शामन ग्रीर स्वतन्थता की दृष्टि से मध्यम्बर है। सिक्यन्ति परिजाला

5 ग्ररस्तू ने नागरिकता की ग्रत्यन्त सकुचित परिभाषा दी है। केवल विधि-निर्माण ग्रीर न्याय सम्बन्धी कार्यों मे भाग लेने वाले व्यक्ति ही यदि नागरिक ही तो राजतन्त्र ग्रीर कुलीनतन्त्र मे

नागरिको को सस्या कितनी कम होगी विस्तित्यों पर शाले । 6 ग्ररस्तू ने नागरिको के कत्त्वी पर ग्रधिक ध्यान दिया है, उनके ग्रधिकारों का स्पटी करण उसने नहीं किया है। 'नागरिक' शब्द : रूपी सिनके के दो समान पहलू है—एक तरफ कर्तस्य की द्वाप है तो हुमरी और उसे अधिकारों का मुद्दुट पूहुताया गया है । अरंग्नू ने नागरिको की परिमाण हेते समय इस दूसरे पक्ष की अवहेलंना की है । ठाज्छो ने उठि 'ठान्म दिटी' इन्हिसिक अंशिंगिर्स

7 अरस्तू ने नागरिकता सम्बन्धी अपने विचारों से राज्यों में कई वर्ग उपस्थित कर दिए है

जिनसे द्राज्य की ग्रान्तारक स्थिति सम्पृद्धित ग्रीर शान्तिमय नहीं उद्ध्यक्ती हैं। अध नि शिल्प है राज्य का उद्देश्य ग्रीधकतम व्यक्तियों को लाम पहुँचाना है-इसका स्वाभाविक ग्रथं यह है कि अधिकाधिक मनुष्यों के अनुभवों और उनके पारस्परिक अन्तरों से नाभ उठाना चाहिए। यदि नागिरकता केवल उन्ही व्यक्तियों को प्रदान की जाती है जिनके पास वन होने के कारण पर्याप्त अवकाशी है और ऐसे ही ह्यक्ति वासन-कार्यों ने आग लेते हैं, तो इसने कोई सन्देह नहीं कि ऐसे कानून अधिक्तेंग संख्या में बनेंगे जो धनी वर्ग के पक्ष में हों) इसका फल यही निकलेगा कि <u>अनतन्त्रीय प्रासन के स्थान</u> पर <u>वर्गतन्त्रीय ज्ञासन न्यापित हो जाएगा, ब</u>नवान व्यक्ति-अधिक धनवान होते जाएँगे-तथा वरिद्व व्यक्ति

भीर अधिक दरित वन जाएँगे। जारत्त् की इस व्यवस्था में शासन-णीवत बल्यसंख्यक नागरिको तुर्व किसीमित दीकर बहुत्वस्थि नृत्या के जीपण का सांचन वेन सकती है। किसीमित दीकर बहुत्वस्थि निता के जीपण का सांचन वेन सकती है। किसीमित दीकर बहुत्वस्थ के नागरिकता सम्बन्धी यह बिचार जुसके राज्य के जीवक स्वरूप सम्बन्धी सिद्धान्तों के भी विपरीत है।, अवयव विभिन्नः अगो.से.मिलकर बनता है, हुनरें जब्दों में राज्य व्यक्तियों, श्रीर समुदाया सं मिलकर बना है। अप्रस्तु एक प्रमुख वर्ग को नागरिकता से बचित कर उसे काट करें फेंक देता है अथवा कार्य-शृत्य बना देता है।

उपरोक्त बोपो के होते हुए भी खरस्तू चा नागरिकता का विचार इस बृ<u>ष्टि से उपयोगी है कि</u> वह प्रत्येक नागरिक के लिए आसत में भाग लेना आवश्यक समक्तता है। युवार्यवा<u>ती होने के ताते वह</u> मानता है कि नागरकों के गुणा का निष्चय शासन-प्रणाली द्वारा होता है। लोकतन्त्र के उत्तम-नागिक के गुगा अल्पतन्य (Oligarchy) के नागद्रिक के गुगा से भिन्न होते हैं।'

क्रियस्त के कानून सम्बन्धी विचार (Aristotle's Conception of Law)

प्लेटो ने ब्रादर्ग दार्णनिक शासक प्राप्त न होने की दशा में अपने-ब्रन्थ 'लॉ ज में कानून की

सर्वोच्च स्थान देते हुए इसका विस्तृत प्रतिपादन किया है । <u>श्ररस्त ने भी श्रपने ग्रस्य <sup>'</sup>पॉलिंटिक्स'</u> मे का<u>नून को रा</u>ज्य में अध्यन्त महत्त्वपूर्ण स्थान देते हुए इसके स्वरूप क<u>ो मीमांसा की</u> है ।

"राज्य मे सर्वेधप्रिनेक शासन का इस बात से घनिष्ठ सम्बन्ध है कि वह सर्वश्रेष्ठ व्यक्ति द्वारा शासित हो अथवा सर्वश्रेष्ठ कानूनो द्वारा, स्योकि वह शासन अपने प्रजाजनों की भलाई के लिए कानन के अनुसार भी होता है। इसलिए, अउस्तू ने कातून की सर्वोच्चता की श्रेष्ठ शासन का एक चिह्न माना है, केवल एक अभाग्यपूर्ण आवश्यकता ही नहीं । (लेटो ने 'स्टेट्समैन' मे वृद्धिमान शासक के शासन और कानुन के शासन को विकल्पिक माना है। अरस्तु के विचार से ग्लेटो की यह मल है। बुद्धिमान से बुद्धिमान शासक भी कानून के बिना अपना काम नहीं चला सकता । इसको कारण यह है कि कानून निवयक्तिक होता है। किसी आदमी ने, चाहे वह कितना ही भला नयो न हो यह निवयक्तिकता नही आ सकती । स्विटी जिकित्मा बास्त्रं ग्रीर राजनीति मे ग्रवमर तुलना किया करता था। प्रस्तू इस तुलना की गलत मानता है। ग्ररस्त की विचार से यदि राजनीतिक सम्बन्धों में स्वतन्त्रता की भावना रहती है तो राजनीतिक सस्वन्ध कुछ इस प्रकार को होना चाहिए कि प्रजाजन ग्रपने निर्णय स्रोर दायित्व को त छोड दे । यह उसी समय सम्भव है ग्रविक शासक ग्रीर शासित दोनो की काननी स्थित हो। कानन के उद्देश्य से रहित सत्ता मजिस्ट्रेट का स्थान नहीं लेती । लीकन वह मजिस्ट्रेट की मत्ता को नैतिक महत्त्व अवभय प्रदान करती है। मजिस्ट्रेट की सत्ता का यह नैतिक महत्त्व इसेंके विमा प्राप्त नहीं हो सकता। मवैथानिक शासन प्रजाननों के गौरव को कायम रखता है। जियक्तिगत या निरंकुर्श शासन उसका गौरव क्यमा नहीं रखता'। अरस्तु ने एकाधिक स्थलो पर कहा है कि सबैधानिक शासक इच्छक प्रजाजनो के क्रवर ग्रामन करता है। वह महमित के द्वारा शासन करता है और अधिनायक से विलक्त निम्न होता है। ग्रास्त जिस पथार्थ नैतिक विशेषता की वात करता है वह उतनी ही खलनामधी है जितनी कि ग्राजकन के सिद्धान्तों से शासिती की सहमिति, लेकिन इमकी वास्तविकता के अपर सन्देह नहीं किया जा . bu ca l vi zolei l rea

परिस्तू के विचार में सर्वेचानिक जामन में तीन मुख्य तस्त्व है कि श्री हो साम जाता प्रयचा मार्जेमाओस्त्रा के विचार में सर्वेचानिक जामन में तीन मुख्य तस्त्व है कि श्री के सित्त जाता प्रयचा मार्जेमाओस्त्रा के विचार है। कि हो कि श्री के सित्त है कि श्री कि स्ता है। वह एक श्रिम सम्में के प्रानुस्त है कि श्री हो है। वह जासन प्राचीन रीति रित्त जो और सिवधानिक कि श्री को सित्त हो। वह कि स्ता हो। वह कि श्री कि श्री कि श्री के सित्त हो। वह कि श्री के श्री के श्री के श्री के स्त्री कि श्री के श्री के स्वर्ग कि श्री के सित्र के सित्र कि श्री के सित्र कि श्री के सित्र कि श्री के सित्र के सित्र कि श्री के सित्र कि श्री के सित्र कि श्री के सित्र कि श्री के सित्र क्षी के सित्र कि श्री कि श्री के सित्र कि श्री के

कानून की सम्प्रमुता के तमर्थक घरस्त की कानून की परिनाण व्यक्ति एवं सकारात्मक है। उनने कानून को उन समस्त बुख्यां का सामुहिक नाम दियोजिनके खनुनार व्यक्तियो से कार्यो का नियमन होना है। यह कानून तथा विवेक-वृद्धि (Reason) को नमान तथा ज्याव्यक्षि मामता है। उसके अनुसार विवेक-बुद्धि मानव-कार्यों के नियमन के लिए एक आध्यात्मिक बन्धन है अ इस प्रकार एक तरह से नीति और कार्नुन की समानार्यक सजाएँ है । <u>अरस्त के मत मे नीति</u> (Morality) के समान् कार्नुन का भी एक निर्वत <u>लक्ष्य होता है जिसकी प्राप्ति के लिए</u> राज्यें के नागरिक प्रयस्त्रील रहते हैं । उसकी मान्यता है कि नैतिक जीवन का उद्देश्य मद्गुशी जीवत-को पाना है, कानून के प्रमुक्त जीवन का लक्ष्य न्याय को पाना है। इस तरह न्याय और सद्गुए दोनो एक ही हैं।

अनितृत के मूल-फ्रोंत के विषय में चर्चा करत हुए अरस्तू का बहुमा है कि इस सम्बन्ध में सहिताकार (Law-maker) का महत्त्वपूर्ण स्थान है, जो लिखित कानूनो को घोषित करने के साथ-साथ श्रीलाखित प्रयात्रों तथा सीति-दिवाजो को भी चलाता है। इस तरह वह बताता है कि कानून का सूल स्रोत राजा न होकर सहिताकार है। यद्यपि दार्शनिक आधार पर वह इसमें परिवर्तन करने के पृक्ष में है। वह कानून द्वारा मानव हृदय को सुधारना चाहता है और इसके लिए ऐसे शिक्षा के सिद्धान्तों का निर्वारण करता है जिससे जागरिकों में स्वतः कानून के अनुकूल आचरण करने के भाव उत्पन्न हो जाएँ । अरस्तू कानून हारा बाह्य ग्रावरण को बदलने या परिवर्तन अथवा कान्ति का समर्थक नहीं है अपितु वह कानुनो के स्थायी तथा अपस्तितंतशील होने के पक्ष मे है। उसके अनुसार यदि मनुष्य स्वाभाविक रूप से बुरे कानूनो के अनुकूल आचरण करते है तो उनका स्थान। उन अच्छी विधियों ने उच्चतम हो जाता है, जिनकी आशा की जाती है। उसका विश्वास है कि परिवर्तनो द्वारा राज्य में श्रहिश्रता तथा मुराजकता पैदा हो जाती है।

र्कान्न के स्वरूप को बताते हुए प्ररस्त का ग्रामे कथन है कि ग्रादर्भ कान्न प्राकृतिक (Natural) होते हैं। राज्य एक नैतिक समुदाय है। इसका मुख्य लक्ष्य सद्गुर्गा जीवन को पाना है अत उसके लिए प्राकृतिक तथा स्थायी व अपरिवर्तनशील विधियों की ग्रावस्थकता है। जूडी एक श्रत उसके लिए प्राकृतिक तथा स्थाया व प्रापारवतनकाल विधया का श्रावश्यकता है। <u>पहा ए</u>ण्यास्तिक राज्य का प्रवन है उसमें अरम्तू के श्रुतमार कांनून प्राकृतिक न होकर सिवदा तथा लोकाचार पर प्राथास्ति होते हैं। परन्तु अरम्तू सिवदा तथा लोकाचार पर प्राथास्त्र कानूनों को प्राकृतिक क्रियो व्या नियमो से सर्वभा भिन्न तही साजवा । उसका कथन है कि प्राकृतिक प्राथास्त्र कानूनों के अन्तः स्थव मे प्राकृतिक नियम सदैव श्रिये रहते हैं तथा उनको पृथक् पृथक् नहीं किया जा सकता है। इस प्रकार एक सर्वोत्तम राज्य के लिए श्रारस्त्र प्राकृतिक नियम सर्वन श्रिये रहते हैं तथा उनको पृथक् पृथक् नहीं किया जा सकता है। इस प्रकार एक सर्वोत्तम राज्य के लिए श्रास्त्र प्राकृतिक नियम लोकाचार पर आधारित नियमो को महत्वपूर्ण स्थान देता है। से साहत के शब्दों में, "श्रारस्त् लिखित कानून से तथागत कानून को प्राथक स्थान समभता है और यहाँ तक मानने को तैयार है कि यदि केवल लिखित कानून का ही प्रश्न हो तो कानून को समाप्त करने की प्लेटो की योजना को स्वीकार किया जा सकता है लेक्नि, अरस्तू स्पष्ट क्र्य से इस बात को प्रसन्भव मानता है.कि सर्वाधिक बुद्धिमान् बासक का ज्ञान तथागत कान्न,से बेहतर होता. है। सुकरात और प्लेटो ने प्रकृति और रूढि के बीच भारी धन्तर माना वा ग्रीर इसी कारण ये बुद्धिवार ग्रुवेंबा तर्कवाद के भी कट्टर समर्थक बन गए थे। ग्ररस्तु ने-इस ग्रन्तर को दूर कर दिया। एक श्रेष्ठ राज्य में राजनेता के विवेक को उस विवेक से अलग नहीं, किया जा सकता जो उसके द्वारा सासित समाज के कानून और प्रधा दोनों में निहित -होता है ।" कानून को नैतिक और-सर्य-जीवन-की एक मुपरिहालं व्यवस्था मामने सम्बन्धी दृष्टिकोण तब तक असम्भव है जब तक यह न मान किया आप कि अनुभव के साथ-साथ विवेक का भी विकास-होता है और यह सामाजिक ज्ञान कानून और रूढियो दोगों मे निहित होक्र है।

प्रस्तू के मतानुकून सविधान तथा सरकार एक है सौर वह सुविधान के प्रिय कातूनों की आवश्यकताओं पर वल देता है प्रविद् वह विधियों को सविधान के लिए आवश्यक मानता है। प्ररेष्ट्र वाहता है के सरकार कानून की नम्प्रयुना (Severeignty of Law) के सन्तनेत रहे। सरकार वाह, एक व्यक्ति की हो या प्रनेक की, उसे स्वार्थ-हित रखने के लिए विधियों का होना मनिवार्य-हैं। प्ररुष्ट्र आवश्य राजा या देवत्व प्राप्त व्यक्ति को कानून के प्रयोग नहीं करना चाहता परन्तु साथ ही किसी

स्वक्ति को प्राप्तन-विधि के प्रभाव ने पूर्णतः गुक्त भी नहीं राजा चाहता। ब्राइन राज्य में जब मनरनं नार्य वृद्धि विदेश में करने परने सो वे कान्न के बनुमार ही होने गंगीक कान्न मीर बृद्धि विदेश एक है। विद्वी नारण है कि प्रस्तु के घनुसार एक स्वति वी नररार वो निधि की स्वप्रमुद्धा को स्त्रीकार करना नाहित मीर उन स्वक्ति को कान्न नी क्रमियो सभी नमशीरियो को हूर करने ना पूर्ण प्रिकार होता नारिए। परन्तु परन्तु उन मत पर स्थित न रहते हुए हमके विषयीत एक दूसरे मत वा प्रतिपादन करता है। दिन दूसरे मन के धनुसार बहु कृष्टियों हा। क्रमशीरियों को हुर करने ना प्रधिकार एक स्थित ने वेकर प्रनेक स्वतियों हो हेता प्रधिक के प्रधा प्रकार प्रविचार करता है। दिन स्वर्ग में स्वर्ग में स्वर्ग में स्वर्ग में स्वर्ग में स्वर्ग में का कि प्रकार प्रकार प्रवास प्रवास करता है। कि स्वर्ग में स्वर्ग है कि स्वर्ग में स्वर्ग स्वर्ग में स्वर्ग में स्वर्ग में स्वर्ग में स्वर्ग में स्वर्ग में

अरस्तू की न्याय सम्बन्धी धारणा (Aristotle's Conception of Justice)

श्ररम्तू ने 'पॉलिटिनम' में स्थाय सम्बन्धी प्रपंत विचारों का बर्णन किया है। यूनान के प्राय मभी विचारक न्याय की महत्ता को स्वीकार करते थे और ग्ररम् भी उन विचारों से प्रद्वता नहीं वच सका है। प्लेटों के समान बहु भी त्याय को राज्य के लिए सहत्त्वपूर्ण स्वीकार करता है। बहु-भी त्याय का अर्थ "नेक कार्यों का ज्यवहार कुछ से प्रकट करना" बनाता है, लेकिन दोनों के न्याय के स्वरूप में कुछ भिन्नता है।

छरन्तु के ग्रनुनार मन्यूर्ण ज्ञान का उद्देश्य ोार करवारण है | स्वाय नमस्त गुणो का समृह है | बहु स्वाय का न्वहल द्गल्ट करते के तिए इसके दो भेर करता.है—(1) मामान्य त्याय-(General-

Justice), (2) विजेप न्याय (Particular Justice) ।

मामान्य न्याय ने उसका आखाय पढ़ीसी के प्रति किए जाने वाले भलाई के सभी कार्यों से है। मामान्य न्याय में नैतिक गुण एवं धच्छाई के सब काम आ जाते हैं। ग्रंच्छाई के सबी कार्यों—सभी ज्याप्त में प्रतिक गुण एवं धच्छाई के सब काम आ जाते हैं। अरन्तू तामान्य न्याय समैफता है। प्रस्तु जो ही अरन्तू तामान्य न्याय समैफता है।

विजय न्याय से अरस्त का तारपर्य भलाई के कियोग रूपों है है। इस न्याय को वह यानुपातिक समानता के प्रथ में लेता है । इस न्याय को वह यानुपातिक समानता के प्रथ में लेता है । इस का प्रयोध के वह है कि जिस व्यक्ति की नो सिनना चाहिए उनकी प्राप्ति इस कोटि से अरम्न इसे पुनः वो उपमेदों में बटिता है। ये निम्निनिवित है—

(क) वितरणात्मक व्यायं (Distributive Justice) राज्य को वाहिए कि वह प्रधने नागरिको में राजनीतिक पदो, सम्मानो नुया अन्य जामी और पुरस्कारों का बेंदबारा या वितरण न्यायपूर्ण रीति में करें। बरस्तू निरपेक्ष समानता के पक्ष में नहीं है। उसके अनुसार जो योग्यु हैं उनकी

ही बह पत्ने, स्थान या सम्मान मिलना लाहिए। सम्मानीय पत्नी पर किसी वर्ग विशेष की वर्गीती नहीं होनी चाहिए। राजकीय पदी को वर्ग विशेष को ही दिया जाना राज्य में गम्भीर दोए उत्पन्न करने की भूमिका तैयार करना है। अतः अरस्त इन्हे आनुशातिक समानता के आधार पर (On the basis of proportionate equality) विदारित करना चाहता है।

राज्यों में जो अत्वर पाया जाता है उसका एक मात्र आधार आसक वर्ष का स्वरूप ही नहीं होता वरन् राज्यों में पदो एव अधिकारों के विवरण का उपरोक्त सिद्धान्त भी होता है। अरस्त के इस विभाजित या विवरणात्मक सिद्धान्त को सामान्यत इस प्रकार स्पष्ट किया जा सकता है— मान नीजिए, अ, ब, स, द आदि अपनी व्यक्तिगत सेवा एव गुण द्वारा राज्य के हित में अपनी देन देते हैं। अत राज्य की प्रोर से उन्हें दिया जाने वाला पुरस्कार अर्थात पर एव सम्मान भी उनकी देन के अनुपात में होना वाहिए। यदि इनका योगदान असंमान है तो प्रस्कार भी असमान होना. चाहिए, अर्थात 'अर राज्य किए जिस मात्रा में योगदान देता है यदि 'वा' और 'वा' उसके समान या उससे कम या उससे अधिक योगदान देते हैं तो 'अ' को आपत होने वाले पुरस्कार के समान या उससे कम या उससे अधिक योगदान देते हैं तो 'अ' को आपत होने वाले पुरस्कार के समान या उससे कम या उससे अधिक मात्रा में उचित अनुपात की व्यान में रखते हुए 'व' और 'स' को भी पुरस्कार मिलने चाहिए।

उपरोक्त उदाहरएं से स्पष्ट है कि <u>प्रस्त</u> के 'वितरक' न्याय का सम्बन्ध राज्य के पूरो प्रीर पूरन्कारों के वितर एवं से है। अरस्त अरयेक व्यक्ति को ये पर और पुरस्कार उस मात्रा के बहुगात में देना बाहता है जिस मात्रा में उसने अपनी योग्यता और धन से राज्य को लाग पहुँचाया है। प्रदेखें का मत है कि यह एक ऐसी न्यायपूर्ण व्यवस्था है जो समाज में सधर्ष और कलह को प्रदान वाली है। सिम्बलेयर के शब्दों में अरस्त की इस भावना को हम इस प्रकार प्रस्तुत कर सकत है— 'ब्लूक त्याय और मंत्री राज्य के तैतिक आधार है, अतः अन्याय और कुइच्छा, असन्तोप एव अस्थिरता के सर्वाधिक प्रभाववानि कारए हैं। आनुपातिक समानता और निष्पक्ष व्यवहार की अनुपरिवर्ति न्याय के अभाव की योर लोग वाली है और नगर को दुकडो-दुकडो म विवर देती है। जब समाज के एक पक्ष को यह विघयास हो जात है कि उनके प्रविकर्ता को इस्कार किया जा रहा है और उसके प्रति त्याय नहीं किया जा रहा है तो कोई मैनी भावना नहीं रह सकती।"

अरस्तू के अनुसार वितरणांत्मक <u>न्याय</u> का <u>सिद्धान्त सब राज्यों में</u> समान नहीं 'होता । इस मिद्धान्त के श्रीवित्य की सामान्य क्य से सभी व्यक्ति मान सेने लेकिन व्यक्तिभत गुण, जीर राज्य के हित में योगदान के मापदण्ड के विषय में मनभेद होंगे । मिन्न प्रकार के णासन न्याय को मापने हेतु भिन्न मापदाय का प्रयोग करते हैं । प्ररस्तू ने निभिन्न चासनों के प्रन्तर्गत ग्रुपनाए जाने बाले मापदण्डों का इस प्रकार वर्गीत किया है

ी (ग्रमुजाततन्त्रवादियों की घारणा है कि सु<u>दाचारी ब्यक्ति प्रपते</u> सदाचार द्वारा राज्य का कल्यारा करते हैं, ग्रदा राज्य के पद एवं शक्ति उनको हो मिलनी चाहिए ।

'2- विनिक्रतन्त्रवादियों का कहना है कि धनिक व्यक्ति ही राज्य को सबसे अधिक योगदान देते हैं, प्रत वे ही राज्य के पद एवं बक्ति के अधिकारी हैं।

कत है, अत व हा राज्य के पद एवं शांक के आवकारा है। इ. सम<u>हतन्त्रवा</u>दियों का दावा है कि स्वतन्त्र<u>ता ऐसे समानता को</u> ग्रांघार मानकर राज्य के

प्यों का वितरें होना चाहिए।

' अरस्तु का विचार है कि न्याय के इस सिद्धान्त के आधार पर किसी शांसन प्रणाली की जिल्हा का विचार है कि न्याय के इस सिद्धान्त के आधार पर किसी शांसन प्रणाली की जिल्हा या निकृत्व साना जा सकता है। उसने इस आधार पर सर्वोच्च स्थान राजतन्त्र को दिया क्योंकि इसने सर्वोच्च स्थान राजतन्त्र को पालन होता है। उसके अनुसार दूष्ट्य कम अभिनासतन्त्र (Anstocracy)

<sup>ा</sup> सिनक्लेयर: यूनानी राजनीतिक विचारधारा, पू. 307.

ा है जिसमें उच्च महान्यार का पालन किया जाता है और तिसरे कम पर प्रजा राज्य या मध्यम-<u>पिन्नान्ते (Polity) प्राता है</u> जिसमे साधारण सदाचार को जानकर पदी का जितरेशा किया जाता-शासन के विकृत स्वरूपो में वह समूहतन्त्र (Democracy) को सर्वोच्च मानता है। इसके बाद असको है वह में कृतिकृतन्त्र और निरकृष राजतन्त्र (Oligarchy and Tyranny) है।

धरस्तू का कहना है कि स्थाय के अनुसार, धन, स्वतंत्रता एवं सम्रामता आदि को आधार में गानकर सद्गुण (Virtue) को प्राचार मानना चाहिए। उसकी मान्यता है कि हम एक गुणशाली विकित हमें यह माने मुण प्राप्त कर सकते हैं। इसके प्रतिरिक्त हमें यह भी देवना वाहिए कि व्यक्ति ने अमाज के लिए क्या किया है। इस सिद्धान्त के द्वारा सद्गुणी व्यक्ति की सरतता से खोजा जा सकता है जैममे नैतिक, वीदिक एवं सैनिक ग्राद्धि सभी तत्त्व मिन जाएँगे। इहि उरह राज्य के पदों को गुणों के प्राचार पर विभक्त करता चाहिए और यही सक्या निवस्त्याख्यक स्थाय है।

बहुत कुछ तक-वितक के बाद ग्रस्तू इसे विचार की ग्रीर हुकता है कि सर्वोच्च शक्ति जनता के हाज मे होगी चाहिए। बहु 'पॉनिटिक्स' में सिखता है "गृही सिद्धानत स्वीकार करने योग्य है कि सर्वोच्च शक्ति कुछ थोड़े से व्यक्तियों के हाज में म-होकर जनता के हाज से होगी चाहिए ।" यह सिद्धान्य ग्रापि ग्रापित्यों से मुक्त नहीं है, किर भी इसमें एक सर्वे को श्राप्त निहित है। प्रस्तू का गत है कि एमा करने से राज्य को स्वायित्व प्रदान किया जा सकेगा। शक्ति जनता के हाज्यों में न होने पर जनसावारण में ग्राप्ति विचार के मार्वित की स्वायों के वालि को जुनता के हाज में प्रसन्ताण उपपन्न होने का भय बना रहेगा अत क्रान्ति है बचने के लिए सर्वोच्च शक्ति को जुनता के हाज में प्रसन्ताण उपपन्न होने का भय बना रहेगा अत क्रान्ति है वर्च में स्वायों में प्रसन्ता के सिद्धान्त का समर्थन करके प्रसन्त स्वायोगीमकता के सिद्धान्त का समर्थन करता है। उत तरह एक प्राधृतिक विचार के निकट ग्राते हुए वह कहता है कि प्रस्थेक वर्ग मुमाज एव राज्य की कुछ-नुक्त सेवा प्रवस्त करता है, अत से अस स्वयं का सुख्य करते उसी सुत्रात के पद्मी वर्षों के विट देना चाहिए। ग्रस्त का मुख्य क्रेप राज्य को ह्वाया प्रदान करते उसी प्रमुखत ने प्रते ज्वाति है ज्वार की क्रिया ज्वाति की स्वयं की ह्वायों की हिंग निवास की हिंग निवास की ह्वायों की स्वयं की ह्वायों निवास की स्वयं की स्वयं की स्वयं की स्वयं की ह्वायों की स्वयं की ह्वायों की स्वयं की ह्वायों की स्वयं की स्वयं की ह्वायों की स्वयं की स्वयं

्रिं (व) सशोधनात्मक या तुधारात्मक न्याय (Rectificatory or Corrective Justice)—
सुधारात्मक न्याय एक नागरिक के दूनरे नागरिक के सम्बन्ध को नियन्त्रित करता है। यह मुल्य रूप मे

प्रभावात्मक (Negative) है। राज्य के विभिन्न सदस्यों के पारस्वरिक स्थवहार से जापन होने वाले
वीपों को ठीक करके उनमें यह संगोधन करता है।

संशोधनात्मक न्याय का परिष्कारंक न्याय भी दो प्रकार का है-

(1) प्रथम जनार के न्याय <u>को ऐच्छिंक कह सक</u>ते हैं, जिनमे वि<u>भिन्त सन्वियां समभीते</u> द्वारा एक व्यक्ति दूवरे से करत<u>ा है ।</u> उनके तीड<u>ने पर न्यायालय उनको ठीक कर</u>ता है।

(2) दूसरे प्रकार का न्याय अनैच्छिक होता है, जबिक कोई नागरिक किसी दूसरे को कंटर पहुँचाने की कीशिण करता है, तो राज्य कंटर उठाने 'बाले व्यक्ति की सुनवाई करता है, अपराधी को दण्ड देता है।

धरस्तू के संगोधनात्मक न्याय के द्वारा राज्य का वह सामञ्जस्य पुनर्स्थापित हो जाता है जो नागरिकों के प्रनाविकार प्राचरण के ऋरण खिनड़ जाता है।

ग्ररस्तु व प्लेटो के न्याय सम्बन्धी विचारो की तुलना

(1) जहाँ प्लेटो के अनुसार त्याय का अर्थ है व्यक्तियो द्वारा अपनी योग्यता के अनुसार राज्य में अपने निश्चित कार्य करता, वहाँ अपनी कि वितरक न्याय के निद्धान्त से आज्य है—राज्य की सेवा में लगाई गई या राज्य की टी गई प्रक्रिमी व्यक्तिगत योग्यता या <u>वनराणि के आजार पर राज्य से</u> पद या पुरस्कार प्राप्त करना।

158 पाष्ट्रचात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

- (2) <u>त्लुटो के न्याय सिद्धान्त</u> में कत्तंत्र्य को ग्रविक महत्त्व दिया गया है <u>जुबकि प्ररस्त के</u> सिद्धान्त में अधिकारों का पुट ज्यादा है। प्लेटो समाज को अर्थ-विभाजन एवं कार्य के विशेषीकरण के अनुसार बटिता है। अरस्त आर्युपातिक समानता को लेकर चलता है।
- (3) खरहेनू सामान्य न्याय व विज्ञान्त न्याय में भेद करता है। क्लेटो इस प्रकार के किसी भेद को नहीं मानता। 'रिपब्लिक' में चित्रित ग्राद्यां राज्य में प्लेटो का न्याय ग्ररस्तू के पूर्ण न्याय या मामान्य न्याय के समान है। उममें विजिष्ट न्याय की कल्पना को जोड़कर ग्ररस्तू ने न्याय की व्यास्त्र को ग्राह्म को ग्राह्म विनन्तत कर दिया है।

(4) ग्ररस्त की न्याय कल्पना प्लेटो की न्याय कल्पना से <u>ग्रिधिक स्पप्ट, विश्वद ग्रीर</u> वैज्ञानिक है।

कुछ विद्वानों ने अरस्तू के बिंतरसारमंक न्याय की आलोबना की है। वे आधुनिक दृष्टि से इसे व्यावहारिकता नहीं मानते । यद्यपि प्राजकल विनरसारमंक न्याय के प्राचार पर यद नहीं दिए जाते किन्तु फिर भी सिद्धान्त के अनुतर में छिपी हुई मुख्यता और न्याय आवना मे सन्देह महत्त्वपूर्ण हैं।

> अरस्तू के शिक्षा सम्बन्धी विचार (Aristotle's Conception of Education)

जिक्षा एक ऐसा साधन है जिसके द्वारा ब्यक्ति की अन्तर्गितिक जित्रयों का विकास होता है। जिल्ला द्वारा व्यक्ति में निहित पाणविक वृत्तियों का शुद्धिकरस एवं परिमार्जन होता है। यहाँ के द्वारा व्यक्ति की आरमा को पवित्र बनाया जा सकता है। वह राज्य में प्रपने अधिकारों और कर्तव्यों की जान पाता है।

यूनान के प्राय समस्त वार्यनिकों ने खिक्षा को बड़ों महत्व दिया है। यूनान की सम्यता और मस्कृति में इनका एक विजय महत्त्वपूर्ण स्थान रहा है। प्लेटो और घरस्तु जैमें महारिधयों ने खिक्षा-व्यवस्था पर वहें मनोयोग से विचार करके घवने मत प्रकट किए हैं। १८८६ कर

"ग्रस्तु ने अपने शिक्षा सम्बन्धी विचारों का दिवेचन 'पाँनिटिस्स' की पाँचवी पुस्तक में किया है। प्लेटो के अनुसार वह भी, नागरिकों के चरित्र निर्माण के लिए शिक्षा को पार्वश्यक भारति है। पित्र के अनुसार वह भी, नागरिकों के चरित्र निर्माण के लिए शिक्षा को पार्वश्यक भारति है। प्राह्म के पित्र के अनुसार फिक्षा सर्वोत्तम अथवा आहर्ण राज्य के लिए एक अनिवार्य तत्त्व है। श्राह्म राज्य के निर्माण और प्यायित्व के लिए उपपुत्त शिक्षा-पद्धिन 'परम आवश्यक है। श्ररस्तु की शिक्षा का उद्देश नागरिकों को मिदिधान के अनुक्रत बनाना है तार्विक राज्य और उजने किसी प्रकार का विभेद न रह जाए और नागरिकों के मातिक क्षत्र की भी-उसते हो जाए-। इसी इंटिट से 'उनके अनुसार, शिक्षा क्याकात की अमें उसते हो के स्वायार की भी-उसते हो जाए-। इसी इंटिट से 'उनके अनुसार, शिक्षा क्याकात की अमें में हमीने चाहिए।

शिक्षा के तीन मूल सिद्धान्त

(1) (राज्य के निवासियों को इस प्रकार की जिसा में जिसित करना है जिसमें राज्य के जानी हुन्य कर योग्यसम् सहस्य बनाकर स्वय का त्रीर राज्य का विकास कर सके । यह सब नागरिकीके निष्ण एक असी जिसा की व्यवस्था करता है।

(2) प्ररम् के प्रतुमार शिक्षा राजनीति का एक ग्रंग है, अत उसका एक राजनीतिक उद्देग्य है, जिसकी प्राप्ति तभी हो सकती है जिब शिक्षा राज्य के नागरिकी को चरित्रवाद और मैतिक बनावें ।

(3) (शिक्षा नागरिको को सविधान के अनुकल दनाए)

श्ररस्तू की शिक्षा का मनोवैज्ञानिक आधार

धरस्तू का कहना है कि शिक्षा का उद्देश्य सर्वा त्रीण विकास होना चाहिए। <u>इस सम्बन्ध में</u> उसने भी खेटो की भांति सनोवैद्यानिक <u>श्रीटको</u>गा को आ<u>वार</u> बनावर शिक्षा का <u>विक्लेपण किया है</u>। िक्षा का परम उद्देश प्राप्त-शिक्षामार्थ मोर्च मरस्य के मनुसार समोपीमानिक शिक्ष्य)मा ने मानपन् पारमा के दर्स विकस्स के लीन में,वार्ज संवार्तिक है---

- (1) प्राकृतिक गुणो रा सोषान (Stage of Natural Ludowment) प्रथम छोषान 
  हे प्रस्तमेत प्राकृतिक या गुण यर-विश्वपान विधानाची थे ब्युनना रहती है। वस्तुतः विशा प्रणावी 
  प्राकृतिक गुणो ने साधद हो परियोग ला सकती है, किन्तु धरस्तु प्रानी निक्षा पीत्रता द्वारा धर्म 
  मुणो मे परियोग ला के निव प्रयस्तिकोत है। उनदा कर हि नेवनात विश्वपी की प्रानुविभिक्त 
  मुणी मे परियोग निक्षित को माना रास्ति है गुणो के प्रमुख मोश जा स्थान है। यदि विधानसम्भव है।
- (2) स्वामाधिक प्रवृक्तियों का मोषाम (Stage of Innate Tendencies) प्रारम[बबाम के दूसरे सोपाग में न्याभाविक प्रवृक्तियों को प्रशानता रहती है। उसका विचार है कि इस स्तर पर शिक्षा-अवस्था का उपयोग करके उनमें परके परिणाम त्रिकार का नकते हैं प्रश्ति उन प्रवृक्तियों की शिक्षा-अवस्था के स्वत्या उत्तर प्रवृक्तियों की शिक्षा प्रणाली के प्रस्तान उपरान्ता में स्वत्या है। प्रश्ति के स्वत्या का स्वत्या है। अप त्री त्रा निवास है। इस त्रा है। विकास है। इस त्रा है। विकास है। विकास है। विकास है। विकास है। विकास है। विकास है। कि स्वत्या है। विकास है। विकास
  - (3) बोहिक म्रास्त-िरुप्त को सोपान (Stage of Rational Self determination)—
    हस ग्रस्त्या में मन्य्य कोई सार्थ प्रावित या माने के बधीभूत होकर नहीं करता है, बरन अपनी बुढि
    एव तर्क का प्रवक्तम्य नेता हैं। (इस समय विका द्वारा व्यक्ति के विवेक प्रीर तर्क को प्रवित्ति कराकर के किया निवास करने के
    लिए तस्तर करना चाहिए। में प्ररास्त् की मान्यना है कि हिने पर समुचित किया हारा स्वर्क को महता में
    परिचत होकर व्यक्ति उसको पाने के लिए प्रयस्त्रील हो उरता है। यदि व्यक्ति प्रपत्ते कामवान में
    परिचत होकर व्यक्ति उसको पाने के लिए प्रयस्त्रील हो उरता है। यदि व्यक्ति प्रप्ते कामवान स्व मामन पथ पर प्रयस्त रहता है तो प्रत्ति की सोपान हो कि हिने पर समुचित किया हारा स्व की महत्ता में
    पित्र साम पथ पर प्रयस्त रहता है तो प्रत्ति प्रयस्त्रील हो उरता है। यदि व्यक्ति प्रपत्ते कामवान है
    कि जिस तरह राज्य प्रपने विकास की विभिन्न मिजलो को पार करके प्रपत्ते प्रावर्ण स्व प्राप्ती पूर्णता
    को प्राप्त होता है, उसी भौति मानव-सारमा भी विकास के विभिन्न सौपीनो को पार करके प्रपत्ते प्रवर्ण स्व

ग्ररस्तुकी शिक्षाका उद्देश्य,

जहाँ प्लेटों के प्रावर्ध राज्य की खिला का एकमान उद्देश्य 'सर्द्गुरों की प्राप्ति' था बहाँ अरस्तु का किंचित मिन्न बेंक्टिकोश है। अरस्तु की सम्प्रित ने शिक्षा का उद्देश्य खदा है कि क्यक्ति की भावनात्मक वाक्तियों को देतना जानत कर दिया जाए जिससे दृढि अथवा विवेक को विकास का प्रवसर मिन्न सेके। अरुद्धी की शिक्षा का उद्देश्य द्वीमों को उत्तम नागरिक बनुमा है। नागरिकों को ब्राह्म पानन करने और गासन करने की शिक्षा दी जीनी चाहिए। 'अरस्तु बाहता है कि राज्य में शिक्षा की एसी व्यवस्था की जाए कि प्रत्येक <u>क्यांकि को अपने निवेक को विकसित करने का प्रवसर मिले</u>। यदि व्यक्ति के विवेक का पूर्ण विकास होगा तो उसमें सद्गुण उत्पन्न हो जाएँगे। व्यक्ति का यह विवेक तत्व उसे जीवन मे शान्ति की प्राप्ति कराएगा और उसे सत्यम्, जिवम्, मुन्दरम् की बोर अप्रसर करेगा। सार रूप में कहना चाहिए कि अरस्त् की शिक्षा का उद्देश्य स्थापक एव सावैगीमिक है। स्थापका का राज्य द्वारा नियन्त्रसा

प्ररस्त यह भी चाहता है कि शिक्षा नि शुल्क, अितहाय और सार्वभीमिक हो, क्यों कि अिशिक्ष मनुष्य राज्य के लिए मार है, अशिक्षित कियमी सकट के तमय भय का कार्य्य वन जाती है और अशिक्षित वालक प्रपंती नैतिक एव मानसिक जिन्यों का विकास नहीं कर पाते । अरस्त इस पक्ष में भी है कि राज्य द्वारा नियन्तित शिक्षण-व्यवस्था में नैतिक अशिक्षण को मुख्य स्थान दिया आए । व्यक्ति और नागरिक में कोई अन्तर नहीं होता, 'अस्छा व्यक्ति ही अच्छा नागरिक होता है। नैतिक अधिक्षण हार व्यक्ति से अस्था बनाए जाना आवश्यक है, व्योंकि तभी वह स्थय अस्था जीवन व्यतीत करेगा और राज्य को प्रच्छा बनाए जाना आवश्यक है, व्योंकि तभी वह स्थय अस्था जीवन व्यतीत करेगा और राज्य को प्रच्छा वनाने में योग देगा।''

राज्य का अच्छा बनान म याग द्या।

ग्ररस्तु की शिक्षा का स्वरूप या उसकी रूपरेखा

्ष्वेटो और श्ररस्तू दोनो को ही इस-वात् का भारी क्षोम था कि जहाँ कि स्पार्टी में वानकों की शिक्षा के लिए वही उत्तम योजना थी वहीं एयेन्स इस देख्टि से पिछड़ा हुँगा था। उसलिए इन दोनों महान् वार्तीनकों ने <u>अपने नगर राज्य के वालको और युवको को शिक्षा के लिए ख्रति वास्प्रद योजनाएँ, प्रसादिक की और अरस्त ने ऐसे उपायों का सुक्षाएं। रावर्ट यूजिच (Robert 'Ulich) के अनुसार, कोटो श्रार प्रस्तू ने ऐसे उपायों का सुक्षाद विया जिनका अपिप्राय वालको और युवको को शिक्षा सर्ग उनके पालना प्रसादिक स्ति प्रस्ते ने ऐसे उपायों का सुक्षाव विया जिनका अपिप्राय वालको और युवको को शिक्षा सर्ग उनके पालन पोषण में क्षानिकोरी, परिवर्तन वाला था।</u>

श्रास्त ने ध्रयमी-पिक्षान्योजना का श्रीमार्ग्या तभी से कियी है जब से बालक ध्रयमी माँ की गोद ने रहता है। यह बच्चे का जन्म होने के बाद से ही उसकी आरोरिक और नैतिक विकास कि विकास करता, है। वह इसका एक विशेष कार्यक्रम प्ररह्त करता है। प्ररस्त की शिक्षा योजना अध्यानमंत्र (Cycle of Seven-Years) के साथ है। उसकी विक्षा योजना को तीन मार्ग में बादा वा सकता है जो इस प्रकार है—

(1) बन्म से सात वर्ष तक-पहुःगीयन काल है । इसमें पहली दवा मे अरस्तु बालक हैं अप्रेजन, ग्रुग-संबालन और ठण्ड का अन्यासी ब्रेबाने-पर बच देता है। इसमें उसका उद्देश्य यह है कि (2) 8 से 14 वर्ष तक-िशा के दब हिनीय मोगान में अरान ने जारीर गठन पर विजय ह्यान देन क जिए बल दिया है। उसका विचार है कि ह्यानी (को जिम्मास्टिक हारा अपने जारीर की चैमा ही बनाना चाहिए। जैसा कि त्यादों के नीगे का या किन्नु दस काल में कठोर जारीरिक णिक्षा कि नहीं है। उसना बह भी कहना है कि उस आप में नकी के मानव देने हुए किशोरों के नैतिक विकास की और ह्यान देना चाहिए। साथ ही पदाई नियाई, जिसकीं, मगीत आदि की बिला को महत्त्व देना चाहिए। साथ ही पदाई नियाई, जिसकीं, मगीत आदि की बिला को महत्त्व देना चाहिए। साथ ही पदाई नियाई, जिसकीं, मगीत आदि की जिला को महत्त्व देना चाहिए। इस्त उस प्रविध में मगीत की शिक्षा भी प्रवास कड़वा है, विकि जीवन की उन्हें नि

की बिट में वह मगीत की बहुत महत्त्वपूर्ण स्थान देता है।"

(3) 15 से 21 वर्ष तक-यह प्रविध शिक्षा की तीमरी मीडी है र इस प्रविध में छात्रों को उन मनकार के स्वरूप के अनुरूप प्रशिक्षित किया जाना चाहिए जिनकी अधीनता में उन्हें रहना है। इमके ग्रनिरिक्त छात्रों के मानसिक एवं जारीरिक विकास की ग्रीर विशेष व्यान दिया जाना चाहिए। अप्रस्त ने छात्रों के अधिकतम मानमिक विकास के लिए अप्रति के प्रारम्भिक तीन वर्षों म निरन्तर गम्भीर अध्ययन की ध्यवस्था की है। उस अवधि में छात्रों के मस्तिष्क के विकास की श्रोर विक्रोप ध्यान दिया जाना 'चाहिए श्रीर ग्रध्ययन विषयो मे गृहना निखना सुझ्म, विवक्ता मगीत, ग्रंकगिगुद्धर रेख्ना गणित ग्रादि ग्रवश्य होने चाहिए । (उन तीन वर्षों की ग्रविंग के उपरान्त छात्रो भूगार वाष्ट्र की कि कि परिश्वम् योर व्योगाम कराया जाना जाहिए । उनको सैनिक प्रशिक्षण दिया ्रिक्सा के इमें तीसरे स्प्रेशन मे अरस्त ते श्रीक्षाणिक या माननिक एव शारीरिक सगठन म्बन्धी दोनो ही प्रकार की जिल्ला पर पर्याप्त बात दिया है । मानमिक और शारीरिक प्रणिक्षण .को दो लिंग-अलग भागों में रखने का कारण बताते हुए श्ररस्तू ने कहा है कि "मस्तिष्क और शरीर से एक ही मुयु में कार्य किया जाना उपयक्त नहीं ।" दो विभिन्न प्रकार के कार्य स्वामाविक रूप से विभिन्न ग्रीर बरोधी परिगाम उत्पन्न करने हैं। शारीरिक कार्य, मस्तिष्क की कुण्ठिन बनाता है तो मानसिक कार्य ारीरिक:वृद्धि को रोकता है। अरस्तु की इस शिक्षा का कार्यक्रप 21 वर्ष की अवस्था पर समाध्त हो ाता है, लेकिन ग्ररस्नु इसका ग्रथें यह नहीं लेता कि गिंधा की ग्रवि 21 वर्ष तक की ही होती है। सके प्रनुसार जिल्ला जीवन का एक अम है जो जन्म से प्रारम्भ होकर जीवन के अन्त तक चलता हना है।

प्लेटो को सम्पूर्ण किसा योजना एक सुनियोदित, <u>प्रतिवार्थ</u> शिक्षा प्रगाली को प्रस्तृत करती । शिक्षा की वरिट से भी <u>बढ़ मध्यम माने को ही, महत्त्व देता है। बढ़ व</u> केवृत वरीर का ही विकास शहता है और न केवृत सन का ही, पुरन्त दोनों का सन्तुलन वाहता है। 162 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

ग्ररस्तू के शिक्षा सिद्धान्त की मुख्य विशेषताएँ

(1) शिक्षा की एक सुन्दर परिपाटी के हारा अरस्त्र <u>खाक्ति को सुनीय शासक वर्गाने के</u> प्रयास करता है.

(2) प्ररस्तू की शिक्षा योजना का मनीवृद्धानिक आधार है जिसके अनुसार बच्चों को उनके मनोवृद्धानिक प्रवृत्तियों के अनुसार शिक्षा प्रवान की जाती है। उसके प्राकृतिक, स्वाधाविक अनुकरण आदि प्रवृत्तियों का समावृद्ध है।

(3) अरस्तू के अनुसार शिक्षा का उपयोग व्यक्ति का चास्त्रिक विकास करने के साथ-साथ उनकी 'इच्छा' (Will) का शिक्षण करना है । इसिलए वह अपनी <u>शिक्षा से मगीर्त एवं कला की</u> विशेष स्थान देता है। स्पष्ट है कि अरस्तू की शिक्षा पद्धित का राजनीतिके तथा गैतिक महत्त्व हीने के साथ कलात्मक महत्त्व भी है।

(4) अरस्त की शिक्षा योजना व्यवसायवाद से मुक्त है वयोकि अरस्त व्यवसायवाद की

स्वतन्त्रता के लिए घातक समभता है।

(5) प्ररस्तू ने प्रपने विक्षा-कम मे नैतिकता को राज्य की सुस्थिरता का महत्वपूर्ण प्रय-

अरस्तू के शिक्षा सिद्धान्त की ग्रालोचना

(1) गरम्तु ने संगीत को अनावज्यक एवं अत्यविक विशेषता प्रदान की है। इन तरह विक्षा के एक-पक्षीय महित्त्व को अधिक प्रकाश में लाया गया है। बाकर (Barker) ने इस पर टिप्पणी करते हुए कहा कि गगीत शिक्षा पर महत्त्व देने हुए वह अपने गुरु प्लेटो ते चार कदम आगे वढं गया है।

(2) प्ररस्त की शिक्षा <u>योजना प्रध्यवन्यित है</u>। साहित्य के प्रध्ययन पर इसे बहुत ही कम महत्त्व दिया है जबकि सोहित्य किसी भी राज्य एव समाज के निर्माण में महत्त्वमुण स्थान

रखता है।

(3) अर्दन्तू की खिक्षा प्रणानी से वीडिक विकास के लिए ध्यवस्या वहे विलम्ब से आरम्म की नई है। 14 वर्ष तक वानकों के लिए ऐमी, किसी भी शिक्षा का उपवच्य नहीं है जिनसे उसकी वीडिक विकास हो सके। इस प्रविध तक वह वालकों को आरोरिक खिक्षा ही प्रवान करता है। उसके प्रमुसार तो 21 वर्ष की अवस्या प्राप्त गुवक भी वीडिक बच्टि से सम्पन्न नहीं हो पाता ।

(4) ि शिक्षा का पूर्ण राज्यीयकरण सर्वथा अलोकतात्रिक है जिसका कभी समर्थन नहीं दिया

जा सकता है।

(5) ग्रिटस्त् <u>शिक्षा योजना केवल नागरिको के लिए रखता है</u>] इस तरह कृपक एव शिल्पी-वर्ग, जो नाग<u>रिकता के अन्तर्गत नहीं आता. शिक्षा योजना से विचत</u> रह जाता है। यह सर्वया अप्रजातान्त्रिक हैं।

ग्ररस्तू की शिक्षा-योजना का महत्त्व

 समर्थन पर ग्ररस्तू का प्रभाव स्पष्ट है, न्युथ, अरेस्तू द्वारा प्रयुक्त श्रेनेक शब्द शाधुनिक शिक्षा दर्शन ग्रीर विज्ञान मे देखने को मिलते है एव<sup>-प्</sup>रव<u>म,</u> श्ररस्तू ने ज्ञान का वो वर्गीकरण किया उसके श्राधार पर ग्राज भी यूरोप के बहुत से पुस्तकाल श्रपनी विभिन्ने विषय-पुस्तकों की वर्गीकरण करते हैं।

कुछ विद्वानों का तक है कि अरस्तु की शिक्षा का ध्येय व्यक्तित्व की विकास करना नहीं अपितु सविधान के अनुकूष नागरिकों का चरित्र निर्माण करना है। इसी उद्देश्य की प्राप्ति के लिए यह अपनी यह जिल्हा-पोजना प्रस्तायित करेता है और ईमसे राज्य को महत्त्वपूर्ण स्थान देशर यह व्यक्ति को उसके आधीन बना लेता है लेकिन आधुनिक शिक्षा शास्त्री शिक्षा का वास्तविक उद्देश्य अपक्तित्व का विकास करेना मानते हैं। वे व्यक्ति को राज्य के लिए विल्लास नहीं होने देते। उनके अनुसार राज्य व्यक्ति के विकास के लिए साथन के स्था के कार्य करता है।

(ग्ररस्तू एवं प्लेटो के शिक्षा-सम्बन्धी विचारी की तुलना

समानताएँ
(1) दोनो <u>मानव आतमा के प्रक्षिक्षण में विश्वीस एवंते हैं।</u> अन्तर केवल यही है कि जोटो के प्रनुसार मानव आतमा पूर्व-जिक्षित होती है तथा विक्षा का उद्देश्य केवल नेत्रों को प्रकाशीमुंख कर देना है जविक प्ररस्त इसके प्रशिक्षण की प्रखितत कम के अनुसार करता है।

(2) दोनो की जिसा योजना उाज्य द्वारा नियन्त्रित है।

(3) बोनी किया के तितक <u>धेये में विध्वाम करते हैं</u>। बोनी ने ही विरत्न तथा स्वेच्छा से प्रणिक्षरण पर जोर विया हैं।

- (4) शिक्षा योजना को कार्योग्यित करने में दोनों ने मनोबैनानिक दृष्टिको<u>गों का सहारा</u> लिया है। दोनों का यही विचार है कि पाठवाला एक ऐसा स्थल है जहाँ श्रन्थ के प्रति प्रेम तथा विदेश के प्रति प्रेम तथा विदेश के प्रति भ्रम तथा विदेश के प्रति भ्रम तथा विदेश के प्रति भ्रमानिका सहारा लिया है।
  - (5) दोनो ने निक्षा व्यवस्था का उपयोग राज्य की मुस्यिरना के लिए किया है।
  - (6) दोनो ही ने शिक्षा क<u>ा एक जिस्सित कार्यकम निर्धारित</u> कियी है।
    (7) दोनो विचा<u>रक स्पार्ट की जिक्षा पदित से</u> प्रभावित है धीर इसलिए बारीरिक गठन, ब्यायाम आर्थि पर बल देते हैं।
  - (8) दोनो ने ह<u>ी बिक्षा के माध्यम ने विवाद ग्रीर सन्तति-निय</u>म का प्रयास किया है । ग्रसमानताएँ
  - (1) प्ररस्तु की बिक्षा का अन्त विवेक की थेष्टना या मर्शीपरिता मे होता है, जबकि प्लेटो की बिक्षा का अन्त 'सद्गुण' की प्राप्ति के रूप मे होता है।

(2) ग्ररस्त अपने शिक्षा पाठ्यक्रम में साहित्य की उपेक्षा करता है। प्लेटो माहित्य के

ग्रव्ययन पर बल देता है। वह केवल साहित्य के ग्रश्नीन ग्रगो पर प्रतिबन्ब लगाता है।

(3) संगीत के स्वरूप के सन्यन्य में दोनों वार्णामको के विचार समान नहीं है। (4) जिल्ला के लेन में प्रारत्त को जिल्ला व्ययन्या उत्तनी कमबड़ नहीं है, जित्नमी प्लेटो की दिखानाई पडती है। बरन्त की शिल्ला का कार्यक्रम भी पीटो से मिल्ल है। प्लेटो की जिल्ला योजना जहां इद्धावन्या तक के लिए जिल्ला का कार्य प्रस्तुत करती है वहाँ अरन्त की शिल्ला योजना में 21 वर्ष की आयु तक के लिए जिल्ला का प्रयन्न किया गया है।

इस प्रकार हम देखते हैं कि करस्तु और प्लेटो नी शिक्षा व्यवस्था जेंद्रों यनेक पक्षो मे समान है, बहां जममे असमानता भी कम नहीं है। इनका प्रमुख कारण यह है कि प्लेटो का जिल्ल होते हुए 164 प्राश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

भी ग्ररस्तू ने पूरों रूप से ग्रपने गृहन्ते विचारों का अनुसरए। नहीं किया है, विल ग्रपनी मीलिकता का परिचय देने की सफ्रिली चेप्टार्जी है।

संविधान का ग्रथं और संविधानों का वर्गीकरण (Meaning of the Constitution and Classification of Constitution)

'सिलधान' के लिए बरस्तु हारा प्रयुक्त यूनानी छोड़ है 'पॉलिटिया' (Politeia) जिसका अग्रेजी रूपान्तर है 'कॉन्स्टीट्यूबन' (Constitution)। 'पर यह अग्रेजी रूपान्तर 'पॉलिटिया' सब्द में निहित सोस्तिचिक भाव को व्यक्त नहीं करता क्योंकि अरस्तु ने इसका प्रयोग बहुत व्यापक अर्थ में किया है 'क्रिंग्स के अनुसार, 'मृर्विधान राज्य के अद्भी जह व्याप्ता है, जिससे यह निर्मारित किया जाता है कि राज्य का कोनसा पर विधान राज्य के अद्भी जह व्याप्ता है, जिससे यह निर्मारित किया जाता है ति राज्य का कोनसा पर विधान प्रक होने साथ का लिया जाता है ते उस राज्य पर विधान एक होने परिवर्तन कर दिया जाता है तो उस राज्य पर अभी परिवर्तन हो जाता है अडस प्रक या साथ का स्थान में परिवर्तन कर दिया जाता है तो उस राज्य में भी परिवर्तन हो जाता है अडस प्रक या साथ में मिहत है कि राज्य और दल एक बात है। यदि कोई निया वल अति होती है। इसका कारण यह है हि आपुनिक युज से हमें अरस्तु की उत्परीक धारणा गत्रत प्रतीत होती है। इसका कारण यह है कि हमारी इंटि से अरस्तु के अनुस्त स्विधान का अपाप्त महत्त्व निर्मा है। अरस्तु की अरस्तु की अपाय का सहत्त्व निर्मा वाता है, वह सम्पूर्ण राष्ट्रीय जीवन की अभिव्यक्त ने अरस्त के मानवा। उसके लिए तो सविधान के पाल्य का एक यत और उसके विच को एक कातूनी प्रधार पाल नहीं मानवा। उसके लिए तो सविधान के प्रति यूनानी इंटिकोए आधुनिक द्वाटकोए की अपित्यक्त में साथित किया है। वास्तव में सविधान के प्रति यूनानी वृधिकोए आधुनिक द्वाटकोए की प्रवेश वहुत अधिक व्यापक व्या। उसके वृद्धि से प्रवेश निर्मा के प्रति कृता है। वास्तव में सविधान के प्रति यूनानी वृधिकोए आधुनिक द्वाटकोए की प्रवेश वहुत अधिक व्यापक व्या। उसके वृद्धि से विधान के अति यूनानी की तिहक, सामाजिक एवं आधिक यूरयों का प्रति व्या प्रति विद्य का प्रति विद

श्ररस्तू की सविधान सम्बन्धी उपरोक्त धारणा सूनान के तुरुकालीन इतिहास के प्रकाश में वनी थी। उन समय प्राय प्रत्येक नगर-राज्य में <u>वर्गतन्त्रियों एक जनतिन्त्रयों में</u> सुधर्ष रहता था। किसी भी एक वल की जीत का प्रयं केवल यही नहीं था कि उसके नैता सरकार बना ले, बल्कि, उस जीत हैं पर निर्माय भी होता था कि राज्य की सर्वोच्च शक्ति कुछ डर्ग-गिने व्यक्तियों के हाथों में रहे प्रयवा शासन की वागडोर सर्वसाधारण के हाथ में चली जाए। <u>वर्षि जनतिन्त्रयों की विजय हो</u>ती थी तो राज्य-में प्रभुता या सर्वोच्च सत्ता का एक सामाजिक वर्ग में निह्नित होना था और वर्गतिन्त्रयों की विजय का अर्थ था—राज्य में एक-दूसरे वर्ग का प्रधान होना (इस तरह, सुनान में संविधान अप्युत्तिक युन के प्रविधान स्वर्थ-विन्यु था। प्रपरत् की वृद्धि में राज्य-विन्यु था। प्रपरत् की वृद्धि में राज्यीत में सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण बात युक्ति कि राज्य की सर्वोच्च शक्ति जिस सामाजिक वर्ग के हाथ में है, उनका स्वरूप सक्त वर्ग है।

युद्ध्यू के इन विचारों से उसके द्वारा इमित राज्य और सरकार का भेद सुन्दरता से स्पष्ट हो जात है <u>जिहां राज्य नामरिका का समुदाय है विहां सरकार उन नामरिकों का समूह है जिनके हा</u>यों मे राजनीतिक सक्ति और मा<u>सत-संख्यात का कार्य हो ।</u> उच्च राजनीतिक पूरी बाते न्यारिका पे प्रांता है, जा इसके परिवर्तन प्रांत पर सरकार में भी परिवर्तन या जाता है, परन्तु राज्य में परिवर्तन प्रांत है, जब इसके सविवान में परिवर्तन हो।

<sup>1 &</sup>quot;The Constitution is an arrangement of a state determining their distribution, the residence of sovereignty and the ends of political association,"

Aristotle

मेनियान का वर्गीकरमा (Classification of Constitution)

धारत द्वारा महिष्यान का पर्योक्तरण कालगीति शास्त्र की मोई मीनिक देश गरी है। उनने क्टेंड्स्मेन' में किए गए राज्यों के बर्भीकरण को भी भवना, गाधार बनाया है।

हरण ने मंद्रियानों को रणना वर्गीकरण हो विज्ञानी के प्राचार पर किया है।

(1) सहवा (Sumber) धर्मान मामन मसा किमने स्विति में निहित हैं

(2) ner widien (Purpose) unig min mi gen minfin fan fin म्यावै नापन् 🗓 -हरेब्द भी दरिद में घररण ने राज्यों अपना मुख्यानी नी दी भागी में वर्गीहरूत किया है-

(1) म्यासाविक रण (Normal Form), तथा (2) विकार मन (Percented Form) । तब राजव क्ति का प्रयोग दे नाधारण के दिन में किया जाता है भी उने घरन्त राज्य का स्वामाविक कर हताता है किन्तु क्य उसरा दुरायोग स्वार्थ मिदि के दिन किया जाता है तो यह उसे राज्य का म्य बतनाता है।

क्षवने पर्ने निकाल या जिल्लेषमा गरेते हुए गरेम्स ने जिला है कि "राज्य एसतर्ने उस रमय होता है प्रविक एक स्वन्ति जिसके हाथ में सर्वोन्ने नत्ता है, उस मत्ता का प्रयोग सर्वेमाधारण के िन के जिए परता है (बिंह राज्य जिनवी मानन एक व्यक्ति में प्रथिक, किस कुछ व्यक्तियों के हाथी में हो यह क्रिनेन्त्रक मा श्रीशिवन्त्र (Atistocracy) पहलाता है । जिब राज्य की सत्तां समस्त जनता में निहिन हो होर बर मबने रस्याम की दर्दि में प्रपना मानन रत्य चना गये तो उसे लोग राज्य या

म्युत प्रजानहरू गर्ममाननस्तु (Polity) फहते है ।"

चिविधान के उपनेक्त तीनी हम (एकनन्त, प्रतीनतन्त्र श्रीर गंयत श्रजातन्त्र) कानून-प्रिय है। ऐसी ब्रबहेश में राज्य यह बीर जनित्तकारी होता है किस्त कानन विरोधी ही जाने के कारण उपर्यु त तीनो सविधान भार हो जाते है । उनमे नामडो की चेरमा बही रहते गर उनका उद्देश्य बदन भाता है। इस भएड प्रांसन का वर्गीकरण निरमुशनन्त्र, धनिकतन्त्र और प्रतिवादी लोकतना या भीउतन्त्र के हप में होता है। अरन्त्र ने निकृत्व रूप के मंत्रिधानों की ब्यारया करते हए कहा है कि "निर्वागतस्य एक प्रकार का राजतस्य है जिसके सामने केवल राजा का ही हित होता है। गृटतस्य या धनिकतान में कवन धनिक लोगों का हित होना है और क्रमिलिक्यों प्रतियोदी लोकतन्त्र में जरूरत-नन्दों का । उनने से दिनों में भी नवस सामान्य दिन नहीं होता है ]

अन्स्त द्वारा मिवधान के उपरोक्त मन्पूर्ण वर्गीकरण को निम्नांकित चार्ट द्वारा और ग्रधिक

≈पट किया जा सकता है—

मामान्य शक्य जो मार्थजनिक महिजान का रम या भामको की संज्या कल्यामा की चेंद्रा करते हैं रवाभाविक क्ष के एवं व्यक्तिं का शामन कुछ व्यक्तियो का शासन

गानताले (Monarchy) या' एकतन्त्र '-मुलीनतन्त्र (Aristocracy)हा नाजीहरू

प्रनेक व्यक्तियो का गामन

मयत प्रजातन्त्र (Polity or या लीड Modern Democracy 12 1521

कन्याया की उपेक्षा करते हैं विवात-कप-निरंक्श शामन (Tyranny) घल्पतन्त्र या स्वाधी तन्त्र (Oligarchy)

भ्रष्ट राज्य जो सार्वजनिक

मतिवादी लोकतन्त्र था (Democracy)

वर्गीकरण की क्यास्या-प्ररस्तू का उपरोक्त वर्गीकरण एकदम स्पष्ट है। इसकी प्रमुख व्याख्या निम्नानुसार है---

(1) राजसन्त्र (Monarchy)—ग्रुरस्तू के अनुसार राजसन्त्र सर्वेक्षेष्ठ शासन प्रसाली है जिसमे राज्य का शासन एक व्यक्ति के हाथ में होता है। वह व्यक्ति गूमें को जानता है एव उसी 'श्रम' को कियान्वित करने वाले कानूनो का निर्माण करता है। श्रास्तु का राजतन्त्र प्लेटो के सावस शासक हारा प्राप्तित राज्य से भिन्न नहीं है, अत<u>्वंस</u>के मृत्राभे यह सुवैश्रेष्ठ शासत है लेकिन साथ ही उसका यह भत भी है कि आदर्श <u>प्राप्त प्राप्त मानता है।</u> उसका यह भी कहना है कि यदि सीभाग्यवंश सर्व सद्युणसम्पन्न शामक भिन्न आए तो यह श्रावश्यक नहीं है कि उसका उत्तराधिकारी भी इसी शकार का गुणसम्पन्न व्यक्ति होगा।

- (2) निरंकुश (1) स्वागाप)—चूँकि राजतन्त्र णासन प्रणानी सर्वातम होने पर सदैव कियारमक नही है अत वह विकृत होकर तानाणाही या निरंकुण शासन से यदन जाती है। राजतन्त्र पिसिचितियों के कारण स्वेच्छाचारी तन्त्र मे पृत्तिण हो जाता है या आदर्श जासक ही अच्छ हो जाता है या जनका जनस्म कारण कियारी अच्छ निरंक्त है या जनका जनस्म कारण किया है। इस गासन का लड़्य मार्गजनिक अनाई न होकर स्वाप्ति होता है। इसमे शासिक हो आदर स्वाप्ति होता है। इसमे शासिक हो अप स्वाप्ति होता है। इसमे शासिक होता है। इसमे शासिक होता है। इसमे शासिक होता है। इसमे शासिक हो स्वाप्ति हो स्वाप्ति होता है। इसमे शासिक हो स्वाप्ति होता है। इसमे शासिक हो स्वाप्ति होता है। इसमे शासिक हो स्वाप्ति हो स्वाप्ति होता है। इसमे शासिक हो स्वाप्ति होता है। इसमे शासिक हो स्वाप्ति होता हो स्वाप्ति होता है। इसमे शासिक हो स्वाप्ति हो स्वाप्ति हो स्वाप्ति होता है। इसमे शासिक हो स्वप्ति होता है। इसमे शासिक हो स्वप्ति हो स्वाप्ति हो स्वाप्ति होता है। इसमे शासिक हो स्वप्ति हो स्वप्ति हो हो स्वप्ति हो स्वप्ति होता है। इसमे शासिक हो स्वप्ति हो
- (3) कुलीतनम्ब (Aristocracy) जिल्ला राज्य में शामन मत्ता कुछ व्यक्तियों के हाय में हो ब्रोर जहां शासन-सत्ता का प्रयोग सामान्य नोकहित के लिए तथा कानून के अनुसार हो, ज्ये कुतीनत्व कहा जाता है। कुलीनतम्ब बशामुग्ते भी हो समना है और ब्राष्ट्र के अनुसार हो। अरहा में अपना प्रयोग में आप प्रयास प्रयास है अत और व्यक्तियों को ही शामन-संवातन का स्रीकार दिशा में या है। या वाप कुलीनतम्ब ने अपना प्रयास है। अरहा में अपना स्वातित अपने स्वातन का स्रीकार दिशा में या है। या वाप कुलीनतम्ब अपने स्वातित अपने स्वाति अपने स्वातित अपने स्वाति स्व
- (4) घनिक वर्षतन्त्र (Oligarchy)—कुलीनतन्त्र या श्रभजात तन्त्र दूपिन होकर बनिक-तन्त्र या अल्यतन्त्र या गुटतन्त्र मे परिएात हो जाता है। उममें कुछ बनी व्यक्ति कानून की श्रवहेनतां करके श्रपनी न्यार्थ-सिद्धि के लिए जांसन करने नगते हैं। ये धनिक जासक अल्टाचार का सहारा लेकर जेप जनता की स्वतन्त्रता का श्रतिक्रमण करने नगते है। सम्पूर्ण जासनतन्त्र कुछ स्वार्थी बनी व्यक्तियो हारा न्यहित मे प्रयोग करना राज्य के जिए अभिजाप है अतः श्रम्स्तू धनिकनन्त्र को सर्वत्रा ग्रस्तायोग व्या<u>ज्य</u> तथा पृणा मानता है।
- (5) संयत् प्रजातन्त्र (Polity) स्वयत् प्रजातन्त्र या सर्व जनतन्त्र का अर्थ सारी जनता भीर सारी जनता के हित के निय किया जाने वार्ता जामन है। मामूल जनता अपनी उन्ह्रा से, 'पुम' के जान के प्राथार पर कानून के अनुसार जातन मचालन करती है। उस जासन मे ज तो किसी वर्ग विशेष का सम्पत्ति पर प्राधिपरा होता है और न ही लेप वर्गो का लोग्या। अरस्त का यह स्पत्त प्रजातन्त्र प्रविच्या का सम्पत्त प्रजातन्त्र प्रविच्या के प्रजातन्त्र पा भीठतन्त्र के बीच का मार्ग है। प्रपने इस व्हिप्स मध्यमार्ग (Golden Mean) हारा अरस्त प्रकृषि सविच्या को स्वीकृत करता जाहता है जो निरकुर्य तन्त्र अरे धनिकतन्त्र के दीर्ग से मुक्त हो और जिसमें सम्पूर्ण जनता की अराजकता भी न हो।
- (6) प्रजातन्त्र या बोहतन्त्र (Democracy)— घरस्तू के धनुसार निधेनो की सख्या प्रधिक. होने से संयत् प्रजातन्त्र दूषित होकर भीडतन्त्र या प्रतिवारी प्रजातन्त्र में बदल जाता है। हम शासन का धर्य है केवल निधेनों के हित के जिए जनता का शासन्। ऐसे राज्य मे शासन का सवानन कानून के अनुमार न होकर सभी की अपनी-थर्मनी इच्छानुसार होता है।
- राज्यों का परिवर्तन सक (Theory of Cyclic Change) मृत्यु का मत है कि राज्यों में संविधान के स्वरूप एक निविद्य कम से वदलते रहते हैं। जिन प्रकार कार्य स्वाधाविक रूप में वदलती रहती हैं, उसी प्रकार राज्यों में मी पिर्वर्तन का कर जलता रहता है (रिजय का सर्वध्यम कर प्रवर्त का स्वर्त हैं) कि प्रकार राज्या में मी पिर्वर्तन का कर जलता रहता है (रिजय का सर्वध्यम का प्रवर्त हैं) कि एक प्रवर्ध में कि राजवत्व हैं कि निर्देश का स्वर्ध में मान में परिवर्त हो बाता है और किर धीरे-सीर इस क्यापी शासन के दिरह तान्व होती है (ब्रुष्ट गुणी तथा सीम्ब व्यक्ति मिनकर बंगहित के निए प्रस्थायी शासन

को समाप्त कर देते हैं श्रीर एक नए प्रकार की णासन व्यवस्था का निर्माण करते हैं जिसे कुलीनतत्त्र कहा चारकता है । समय के साथ-साथ कुलीनतत्त्र भी पतन के रास्ते पर जाने लगता है ग्रीर णासन निजी स्वायनिक्षित्र के निप्त होन लगता है तब इसका रूप विनकतन्त्रात्मक या गुटतन्त्रात्मक वन जाता है जिल्ला इस ग्रत्यात्मक के जाव तक नहीं सह पाती तो स्वित्ता हिस ग्रत्या प्रकार निजी स्वायनिक निक्रोण के जाव तक नहीं सह पाती तो स्वित्ता है जिल्ला है जो स्वायनिक स्वायनिक स्वयन स्वयन प्रकार के नोक से भी कुलारा जाता स्वित्ता के साथ हीता है, कुलीनत्त्र में स्वयन प्रजातन्त्र भी सडने लगता है। अरस्त इसके विक्रत रूप को भी खनन या ग्रतिवादी प्रजातन्त्र के नाम से पुकारता है जिल्ला के बाद पुतः कोई विक्रत रूप को भी खनन या ग्रतिवादी प्रजातन्त्र के नाम से पुकारता है जिल्ला स्वायन के नाम से पुकारता है जो से इस स्वयन स्वायन के नाम से पुकारता है जो साम साम सिक्त से सिक्त से साम सिक्त से साम सिक्त से सिक्त

इस परिवर्तन-चक के बारे में अरस्तू के स्वयु के शुब्दों को यहाँ उल्लिखित करना सर्वथा जियुक्त होगा । अरस्तू लिख्याई कि — (पहले-पहल देवा में राजनान स्थापित हुए थे, जिनका काररण मम्भुक्त यह कहा था कि प्राचीन ग्रुप के नगर छोटे ये और चरित्रवान कुमले व्यक्ति बहुत कम थे। ये स्थाप्त त्या वर्ते, चींक ये परेपकारी ये और परेपकार के कल सर्वकन व्यक्ति होता कमते हैं (परस्तू, जब एक से ग्रुपों बाल अनेक व्यक्ति प्राची अग्रेर वे एक ही व्यक्ति को प्रधान तथा प्रतिष्ठित मानि से कत्राने लगे, तो जन्होंने राज्य को मंभी को राज्य (Commonwealth) बनाने और सिद्धान निष्ठित करते की इच्छा प्रकट की, उनसे शासक-वर्ग का पतन हुआ और जन-कोण से बन उड़ाकर वे हत्यान वनने लगे। जिन-सम्पत्त सम्मान का साधन वनी और ३स प्रकार कुछ आक्तियों के शासन (Obgarchies) को स्थापना रवाभाविक वनी। यह लासन धीरे-चीर इत्याचारी शामन में बदल नया और अन-सापना रवाभाविक वनी। वह लासन धीरे-चीर इत्याचारी शामन में बदल नया और अन-सापना रवाभाविक वनी। वह लासन धीर-चीर इत्याचारी शामन में बदल नया और अन-सापना रवाभाविक वनी। वह लासन धीर-चीर इत्याचारी शामन में ब्रासन यो वान-साचुत्वा ने अपनी सरवा को सदीव कम से कम रहने ने चेप्टा की इमसे सर्वमाधारण का वारा बहु पूरीर ईन्धीन अन्त में अपने स्थामियों को देवोच विवा जिनका कल निकला अपट जनतन्त्र वी स्थापना राम में अपने स्थामियों को देवोच विवा जिनका कल निकला अपट जनतन्त्र वी स्थापना

'ग्ररत्के वर्गीकरण के ग्रन्य ग्रावार

(1) पट्टला ग्राधार <u>ग्राध्यिक है। ध</u>निकतन्त्र में धनिकों का श्रीर जनतन्त्र में गरीबों का

ज्ञानन हाता है।
(2) वर्गीकरण् का दूसरा ब्राधार विभिन्न प्रकार के मौलिक गुला या तस्व हैं, औस उनमन
में समानता एवं स्वतन्त्रना के तस्व पर, धनिकनन्त्र में घन पर <u>क्वीनतर्त्र में गुला पर खीर सेयन जन</u> तस्य (या तर्व अनतस्त्र) में थन व स्वतन्त्रना के तस्य पर बल दिया जाना है।

(3) वर्शियरण का तीगरा बाधार <u>णामन मान्त्रभी कार्य-प्रणा</u>शी है। यही पर जैने परी ना निर्णयन प्रतिव भागति पति स्वीत है। वर सन्ते हैं तो नहीं पर मामूरी मार्गान वाले भी राज्य वामें में भाग ते तकते हैं। ग्रारम्न के वर्णीन रखा की बालोचना .हाह राज्यी की किस्तारी की कर्मा

168 पश्वास्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

्रिटी सिन्दलयर की हरिट में सरस्त्र के वर्गीकरण की कोई व्यावहारिक उपयोगिता नहीं भूतिक के स्थान के स्थान के वर्गीकरण की कोई व्यावहारिक उपयोगिता नहीं ठहरती तथोकि उसने अपना वर्गीकरण सर्विधानो की कार्य-विधि के निरीक्षण के ग्राधार पर प्रतिष्टित. ्वं अभितन्त्र भे शद पही

· (3) अरस्तू ने कुलीन-तन्त्र ग्रीर वर्ग-नन्त्र में मेद माना है किन्त वर्तमान मे इन दीनो शब्दो में कोई अन्तर नहीं माना जाता,। श्राज या युग प्रेजातन्त्र का युग है और कुछ व्यक्तियों का शासन इस खर्मीर स गरीका के अन्तर

(4) सिनक्लेयर के अनुसार, अरस्तू ने अपने वर्गीकरण मे अमीर और गरीन के अस्तर को वहुत ग्रधिक महत्त्व दिया है)। उसने इस अन्तर को संख्या के ग्रन्तर से भी कहीं ग्रधिक महत्त्वपूर्ण सम्भा है। विचित्र विडम्बना है कि ग्ररस्तू बहुसंस्थ्रक शासन के लिए भी-अरपतन्त्र (Oligarchy) का प्रयोग

जो म्राज के राष्ट्रीय एव बहु<u>राष्ट्रीय तुर्वे। विकालकाय राज्यो</u> पर लागू नही होता) वर्तमान मे राजवरा तथा बहुतन्त्र जैमा शासन नही पाया जाता । इ ग्लैएइ जैसे राज्य मे राजतन्त्र, जुलीनतन्त्र ग्रीर बहुतन्त्र का ताना-वाना पाया जाता है। इसके स्रतिरिक्त इ ग्लैण्ड श्रीर स्रमेरिका दोनों में ही प्रजानक हैं, किन्तु इंग्लैण्ड मे राजसत्ता स्वीकार की गर्ड है जबिक ग्रमेरिका में ऐसा नहीं है। उसी भौति फ्रीन ग्रीर स्विट्जरलेण्ड दोनो मे लोकतन्त्र होते, हुए भी दोनो राज्यों मे भेद है। फ्रांम केन्द्रात्मक राज्य है ती स्विद्वरलेण्ड सम्रात्मकः। ग्रह कारीकरना कारला धर आनाहित है

ा (-6) ग्रानोचको का यह भी कहना है कि ग्ररस्तू का वर्गीकरण किसी गुणवाचक ग्राधार पर ग्राधारित न होकर केवन संख्या पर ग्राघ'रित है, <u>श्रतः यह सर्वया गलत है किन्तु यह प्रालोचना मान</u>् नहीं है। यह ठीक है कि ग्ररस्तू ने प्रजा की राजुनीतिक जागृति के विकास की ग्रपनी मंजिलों का उपका की है, फिर भी शासन का रूप चाहे राजतन्त्रीय हो, अमीर-उमरावी या थोडे से बुद्धिमानी का हो या सगठित राज्य हो उसकी परीक्षा और वसौटी का आधार आध्यात्मिक तया मानसिक है। उसके राजनीतिक दर्शन मे ग्रपने गुरु मे भले ही मतभेद हो फिर भी ब्लेटो की तरह उसने भी एक मु-शासन की परीक्षा का ब्राधार ब्राध्यारिमक तथा ब्राचारशास्त्र सम्बन्धी ज्ञान ही माना है। विभाजन को निश्चित करने वाला हेतु एक के, थोडो के तथा बहुतो के चरित्र पर ग्राध्रित है। वर्गेम (Burgess) ने ही के ही कहा है— "अरस्तु का विभाजन ब्राच्यासक है सख्यावाचक नहीं हैं— कि त्यानी के जिसी (7) ब्रिडरेन द्वारा किए गए विश्लेषण को बिंद पूरी तरह लागू किया जाए तो संविधानों के

रूपों का योग एक बहुत बड़ी सल्या होगी । डिनिंग के अनुसार, "इस बात में सन्देह नहीं कि 'पॉलिटिक्स' मे एक रूप का दूसरो से स्पष्ट रूप में अन्तर नहीं किया गया है।" देवाइन ने भी अरस्तु के वर्गीकरण की इस आधार पर अर्थांकित आलोचेना की है। अरस्तू ने राज्य का दो रीतियों से विश्लेषण किया है। एक तो उसने राज्य को राजनैतिक साधन माना है। टूसरे, उसने राज्य को आर्थिक हिता की समानता के ग्राघार पर वर्ग के रूप मे देखा है। यदि ग्ररस्तू इन दोनो को ग्रलंग-ग्रलग रखता ग्रीर दोनी की एक दूसरे के ऊपर किया-प्रतिकिया का निरूपएँ न करता, तो घरस्तू के विश्लेषण की समभने मे मासानी होती। जब मरस्तू लोकतन्त्र (Democracy) ग्रीर धनिकतन्त्र (Oligarchy) के भेदो का वरान करता है, तो यह समझ में नहीं प्रातों कि वह वर्गीकरण के किस सिद्धान्त पर चल रहा है । वह हरेक की दी दो सूचिया देता है और यह नही बताता कि इसमें नया अन्तर है। यह अवश्य प्रतीत होता है कि एक मे तो वह राजनैतिक सविधान के बारे मे मोच रहा है तथा दूसरी मे ग्राधिक सविधान के

<sup>1</sup> निन्पलेयर . पूर्वोक्त, प. 297.

<sup>2</sup> Dunning op cit , p. 75-76

कार में अरस्त अपने वर्गाकरण में एक और उसम्म डाल देता है। यह कामून-रहित श्रीर कामूनिम्ठ सरकारों के लीच भी मेंद मानता है। यह मेंद धनिकतन्त्र के ऊपर विसक्त ही नामू नहीं होना चाहिए। इस मेद का प्राथार यही हो सकता है कि पदों या वर्गों की गया व्ययस्था है। यद्यपि प्ररत्नू का यहू विचेचन योजनावद नहीं है, लेकिन उससे यह स्पष्ट हो जाता है कि प्ररस्तू को ग्रीक नगर राज्यों के प्राप्तरिक कार्यकरण का पूरा जान था। प्ररस्तू के पक्ष्यान् कियों भी जासन-प्रणानी के वारे में ऐसे प्राप्तरिक कार्यकरण का पूरा जान था। प्ररस्तू के पक्ष्यान् कियों भी जासन-प्रणानी के वारे में ऐसे प्राप्तरिक कार्यकरण का पूरा जान था। प्ररस्तू के पक्ष्यान् है। प्ररस्तू की विजारधारा का सारीया यह है। "मतदान की ग्रहेता (Qualification) और पर की पात्रता जैसे कुछ राजनीतक विनयम (Political Regulations) हुमा करते हैं। इन विनियमों में से कुछ लोकतन्त्र की विभियताएँ होती हैं और किथन किम प्रकार वैदा हुमा या राज्य में किस प्राधिक वर्ग का प्राधान्य है। प्राधिक विभयताएँ भी होती हैं, जैसे कि धन किम प्रकार वैदा हुमा या राज्य में किस प्राधिक वर्ग का प्रधान्य है। प्राधिक विभयताएँ भी मह प्रकट करती है कि राज्य लोकतन्त्र है या धनिकत्रत्र है तथा उसमें कीन-सा राजनीतिक प्रविधान क्रमिक सफल हो सकता है। राजनीतिक क्रीर प्राधिक दोगों व्यवस्थाओं में मात्रा का प्रन्तर होता है—कोई प्रधिक प्रतिवादी होता है तथा की के सम स्रतिवादी। लोकतन्त्र की प्रचिक्त के तस्त्रों के से स से सो प्रतिक प्रकार के राज्यों की रचना हो सकती है। उदाहरण के लिए समा (Assembly) का सगठन लोकतन्त्रत्म कहा सकता है धीर स्वयह विवाद विवाद विवाद स्वयह प्रकार के लिए समा (Assembly) का सगठन लोकतन्त्रत्म कहा सकता है धीर स्वयह विवाद है। उत्तर स्वयह स्वयह स्वयह स्वयह सकता है। या सकती है। उदाहरण के लिए समा (Assembly) का सगठन लोकतन्त्रत्म सकता है।

सकता है श्रीर त्यायपालिका वन्सान्ति धोगवस्त्रों के श्राधार पर चुनी जा सकती है।"

व्य २/७५६ लिट वर्षों (Bluntschil) का सत है कि श्ररस्त के वैगीकरण में हमें केवल लीकिक
राज्यों का ही वर्णन मिनता है पारलोकिक का नहीं। उसके वर्गीकरण में घम तथा राजनीति के
तिद्धान्तों को कोई स्थान नहीं दिया जाता, परन्तु यह आलोचना न्यायसंगत नहीं है। श्ररस्त के युग का
बुनान पूर्णेंद्र लीकिक या वुत बह वर्ष में भी, पजनीति के सम्मन्त्रों की करपना नहीं कर सकता वा प्रान्ति

विद्धान्ति के श्रीकृत या वुत बह वर्ष मों भी, पजनीति के सम्मन्त्रों के करपना नहीं कर सकता वा प्रान्ति

विद्धान्ति सम्मन्त्रों के वर्गीकरण के प्रमुगार प्रजीतिक वर्षों तिक्कल शास्त्र व्यवस्था है जहिति

शावतिक युग में प्रजातन्त्र को सर्वोत्तम आसत व्यवस्था ना जाता है। स्पर्ति विद्धानिक स्थान

(10) अनक प्राणिचकों को कहना है कि किसी राज्य में सर्वाच्च सत्ता का बास्तविक स्थान कही है, यह पता लगाना हुक्कर ही नहीं, बल्कि असम्भव कार्य है। प्राणिक के राज्यों में यह और भी किन्त ही गया है। उदाहर एगार्य युनाइटेड स्टेट्स ग्रॉफ अमेरिका में सर्वोच्च सत्ता के वास्तविक स्थान का पता लगाना अत्यन्त ही कठिन है। वर्तमान से ऐसे राज्य थून्य के समान है जहां सर्वोच्च सत्ता एक अथवा कुछ आदिनो कही सीमित हो। इस होट्ट से अरस्त का वर्गीकरण उचित नहीं उदस्तान

ग्ररस्तू के वर्गीकरण का ग्रीचित्य

इतनी प्राम्याज्ञान के बाद भी उपयोगिता और प्रोमित्य की दृष्टि से ग्ररस्तू का वर्गीकरण न भी महत्त्वपूर्ण है प्रियम, इस वर्गीकरण मे राज्यों के नैतिक प्राचार पर बड़ा बल किया ग्राम है जो लोककल्याण ली दृष्टि से बड़ा महत्त्वपूर्ण हैं। ग्ररस्तू ने सामान्य और विकृत स्वरूप मे नैतिकता और निवेशपत्रता के ग्रामार पर जोर देते हुए प्रन्तर स्वरूप किया हि द्वितीय, ग्ररस्तू का परिवर्धनस्वक भी प्रामुख कुत्र में पूर्णियोग्र होता है। जनरल नगीव द्वारों, मिल का शासन सम्भाव लिया जाना पाकिस्तान मे सक्ष्य के प्रजातन्त्र को प्राची के ग्रामार पर जोर है। जनरल नगीव द्वारों, मिल को शासन सम्भाव लिया जाना पाकिस्तान मे सक्ष्य के प्रणातन्त्र को नृत्वपत्र करते जनरल अयुव द्वारा शासन को हिष्या लेना, ग्रादि ग्ररस्तू की दूरविता के प्रमाण हिए निहीय, ग्ररस्तू ने सरकारों के वर्गीकरण को ही राज्यों का वर्गीकरण को दृष्य के प्रकृत जिस हो ही स्वर्ध सरकार का वर्गीकरण ही सार स्वर्ध से राज्यों का वर्गीकरण है। वास्तव मे इससे इन्कार नहीं किया जा वर्गीकरण है। वास्तव में इससे इन्कार नहीं किया जा वर्गीकरण है। वास्तव में इससे इन्कार नहीं किया जा वर्गीकरण है। वास्तव में इससे इन्कार नहीं किया जा वर्गीकरण है। वास्तव में इससे इन्कार नहीं किया जा वर्गीकरण है। वास्तव में इससे इन्कार नहीं किया जा वर्गीकरण है। वास्तव में इससे इन्कार नहीं किया जा वर्गीकरण है। वास्तव में इससे इन्कार नहीं किया जा वर्गीकरण है। वास्तव में इससे इन्कार नहीं किया जा वर्गिकरण है। वास्तव में इससे इन्कार नहीं किया जा वर्गिकरण है। वास्तव में इससे इन्कार नहीं किया जा वर्गिकरण है। वास्तव में इससे इन्कार के स्वरूप के सरस्ता है। वास्तव में वर्गीकरण है। वास्तव के स्वरूप के सरस्त है किया निष्यत ही प्रवक्त सरस्य

<sup>1</sup> सेबाइन : पूर्वोक्त, पृ. 297.

17,0 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

की सुरक्षा होनी चाहिए, भत्तप्व जस सविधान को बनाए रखने के लिए, जो कि उस सुरहा का प्राधार है, प्रत्येक बात को ह्याम दिया जाना चाहिए और किसी नागरिक का सविधान की सीमा से बाहर का कोई भी कार्य (बाहे वह तत्कालीन सरकार के हारा किया गया कोई भी प्रसिवधानिक कार्य हो प्रयवा गर-राज़नीतिक सस्या द्वारा की गई कोई भी तयाकथित सीधी वायंवाही हो) एक क्षण के लिए भी सहन नहीं किया जाना चाहिए, । यह एक ऐसा तर्क है जिसका घरस्तु के प्राचीन पोलिटी प्रजातन्त्र के समय की प्रयेक्षा प्राधुनिक को करके को अवीव करना कठिन विकास प्रत्येक्ष प्राधुनिक समय के पश्चात् के विवस्त हो। इसके प्रतिरिक्त इस तर्क का प्रतिवाद करना कठिन विकास प्रस्तु के समय के पश्चात् के विवस्त करना कठिन विकास प्रस्तु के समय के पश्चात् के विवस्त करना कठिन विकास प्रस्तु के समय के पश्चात् के विवस्त करना कठिन विकास प्रस्तु के समय के पश्चात् के विवस्त करना कठिन विकास प्रस्तु के समय के पश्चात् के विवस्त करना कठिन विकास प्रस्तु के समय के पश्चात् के विवस्त हैं।

सर्वोत्तम सविधान (Best Polity)

ग्रयवा सर्वश्रेष्ठ न्यावहारिक राज्य (The Best Practicable State)

अरस्तू ने इस प्रश्न पर भी विचार किया है कि ऐसी कोनती शासन प्रणाती है जो प्रिषिकां राज्यों के लिए सर्वश्रेष्ठ है। वह किसी सास मामले की विशेष परिस्तितियों को :छोड देता है। वह उज्यों में सामान्य सद्गुण अथवा राजनैतिक कौशल की अपेक्षा रखता है इस प्रकार को राज्य किसी भी प्रकार का आवर्ष नहीं है। वह सर्वश्रेष्ठ ज्यावहारिक श्रोसत राज्य है। यह राज्य लेडकार तथा विकार को उन प्रतियों को छोड़ देता है जो अनुभव से भयांनक सिद्ध हुई हैं। इस शासन प्रणाती की अरस्तू सविधान (Polity) अथवा सर्वधानिक शासन (Constitutional Govt.) कहता है। अरस्तू स्विधान के उक्त का स्वाप्त की अरस्तू अपिकार के उक्त का स्वाप्त के अरस्तू अर्थन क्षेत्र के उत्तर स्वाप्त हो कि उसे सौम्य सौकतर ने कहा जा संके, प्रतियासितृद्ध अथवा कुलीनतन्त कहने के प्रतिवासितृद्ध अथवा कुलीनतन्त कहने के प्रतिवासितृद्ध अथवा कुलीनतन्त कहने के प्रतिवृक्ष नहीं है।

अरस्त ने सर्वोत्तम संविधान अथवा सर्वश्रेष्ट व्यावहारिक राज्य पर विचार करते हुए एक व्यावहारिक वृष्टिकोण अपनाया है। बहु यह मानकर चला है कि इस सर्वेग मे ऐसी किसी आवर्ष सासन प्रशास्त्री का विचार नहीं करता चाहिंगे, जो कभी किसी निकार कर कि हो। इसके विचार कर कि कर सकती हो। इसके विचार के स्ति के उन्हों के किए व्यावहारिक इस वाहर्णिक क्यावहारिक क्य

प्ररात का मत है कि एक प्रावण व्यवस्था से शासन प्रवीत्तम व्यक्तियों के हायों में रहना वाहिए। गिंव किसी राज्य को व्यक्तियों के प्रावण का वार्शनिक शासक मिल सके तो राजवत्त्र सर्वेष्ठिक शामन व्यवस्था है लेकिन ऐसे दार्शनिक, शासक का मिलना इस सुतल पर दुलेंग है इसी मीति कुलीनतन्त्र में भी शासन सत्ता योग्य व्यक्तियों के हायों में रहती है किन्तु इस तरह के प्रोप्य शासक वर्ग भी व्यक्तियों भी प्रवित्त शासक वर्ग भी प्रवास में भी हो लाए तो वे इस यग्यपंचारी और , स्वार्श विवस में पनप नहीं सकते और न ही, यह प्रावय्यक है कि उनके उत्तराधिकारों भी वैसे ही निकलें। राजतत्त्र और कुलीनतन्त्र में योगों शासन-प्रणासियों व्यावहारिक एवं कियातमक रूप से नहीं याई जाती और विवास ऐसी शासन-व्यवस्था की होजा करना-व्यवस्था है और अवस्थान के बरातल पर ही न टिको हो विकलों वादान व्यवस्था की होजा करना-व्यवस्था है और अवस्थान के बरातल पर ही न टिको हो विकलों वादान विराययों में प्रवित्तियान सामाणिवत की जा सकती हो और किसी समाज की विषयान विराययों में प्रवित्तियान हो।

प्ररस्त की मान्यता है कि यही शासन उत्तम है जो अधिक राज्यों में सम्भव हो धौर जिसमे प्रत्यविक प्रमीर या गरीव न हो । समाज मे यत्यविक सम्पन्नता ग्रीर निर्धनता दोनो का होना भवादनीय है क्योंकि ये दोनों ही स्थितियां समाज में दोषों को जन्म देती हैं। इसस्व कहा अनिको से का बनेकिको का मिला है दिनके प्रतिरिक्त जहाँ जनता का विभाजन सम्पन्न ग्रीर निर्धन-इन दो वर्गों में होता है, वहाँ शान्ति और मौहार्ड को स्थान नहीं मिल सकता । बिना सौहार्ड के सगठन या समुदाय का बनाना भी सभव नहीं है।

र्विक सम्पन्नता और विपन्नता-दोनो ही का प्रचुरता में होना गुद्ध शामन के लिए हानिप्रद है, मत: ग्ररस्त मध्यम मार्ग (Golden Mean) प्रवनाता है । उसकी दृष्टि में ग्रादर्श शासन-प्रशाली की प्रधान निजेपता मध्यममार्गी होना है। सरस्तु के शब्दों में "मध्यम मार्ग का अनुसरिए। करने नाला जीवन ही ग्रनिवायत: श्रेष्ठ जीवन है और यह मध्यम मार्ग भी ऐसा है, जिसकी प्राप्त कर लेना प्रत्येक व्यक्ति के लिए सम्भव है।" उसके अनुमार "सभी नगर राज्यों में तीन वर्ग पाए जाते है--- अत्यिवक सम्पत्न, ग्रत्यधिक निर्धन ग्रीर इन दोनो के बीच का मध्यम वर्ग । श्ररस्तू मध्यम-वर्ग की स्थिति में ही सर्वोत्तम मानता है स्थोकि "जो मनुष्य ऐसी स्थिति में होते-हैं, वे विवेक की ग्राज्ञा का सरलतापूर्वक पालन करने वाले होते हैं ।" इस तरह अरस्न उसी शासन व्यवस्था की श्रेष्ठ मानता है जिसमे मध्य वर्ग का प्राधात्य-हो-।

्वासन प्रणाली के मध्यम-मार्गी होने की उपयोगिता को दशति हुए अपने पक्ष मे वह निम्मलिखित तर्के प्रस्तुत करता है—

 जित्यधिक सम्पन्न, सुन्दर और शक्तिमान व्यक्ति वलात्कार तथा गम्भीर अपराधो की श्रीर ग्रधिक प्रवल होते हैं, तो (प्रत्यधिक निर्धन ग्रीर ग्रशक्त व्यक्ति घतेता तथा तुच्छ ग्रपराशों के प्रति द्याकपित होते हैं। इस प्रकार ये दोनो ही वर्ग विवेक मार्ग पर नहीं चलते और जिस किसी शासन में इनकी प्रधानता होती है दोषपूर्ण होता है।

2 (सम्पन्न ग्रौर शक्तिमान भवजा-वत्ति रखते है तथा राज्य के ग्रादेशो की ग्रवहेलिना करने में नहीं हिचकते । दूसरी ग्रीर, दीन, हीन एव निर्वेत व्यक्तियों में दास-मनीवृत्ति पनपती है, वे शासक नहीं हो सकते । स्तुत: किसी राज्य'में केवल यही दो वेग होगे तो वह हाज्य स्वतन्त्र मनुष्यों का राज न रह कर केवल दासों व स्वामियो का नगर या राज्य मात्र रह जायेगा।

3. इस भाति निर्धन पक्ष से राज्य मे ईर्ज्या भाव वढेगा और सम्पन्न से घुएा भावना पनपेगी । स्वभावतः ऐसा राज्य ईर्व्या और घृणा के सागर मे उतरेगा इवेगा । वहाँ मित्रता एवं

सामाजिक भावना नहीं रहेगी।

4 राज्य का लक्ष्य तो यही होना चाहिए कि यथासम्भव समाज मे विषमता का अन्त हो श्रीर बराबर-तथा समान मन्त्र्यों का-समाज बन सके। मेंच्यम वर्ग के लोगों में ही ऐसा होना सर्वाधिक सम्भव है।

5 मध्यम वर्ग की श्रेष्ठता के पक्ष में अरस्तू एक प्रमाए। यह भी देता है कि सोलज (Solan), लाइकर्गस (Lycurgus) मादि श्रेष्ठ 'नियम-निर्माताम्। का जन्म मध्यम वर्ग मे

6. सध्यम वर्ग को ग्ररस्तु एक ग्रीर दृष्टि से भी उपयोगी एवं महत्त्वपूर्ण मानता है। धनी श्रीर निर्धन—दोनों ही मध्यम वर्ग पर समान रूप से विश्वास करते है किन्तु बनी श्रीर निर्धन परस्पर एकन्द्रसरे पर ब्रिश्वास नही करते ।

उपरोक्त सब-कारणों से ही प्ररस्त मध्यम वर्ग की शासन व्यवस्था को श्रेष्ठ, व्यावहारिक श्रीर ग्रनकरणीय मानता है। उसके अनुसार जब ऐसा नहीं होता तभी विनकतन्त्र या लोकतन्त्र का प्रादर्भीव होता है और ये सीझ ही निरकुष शासन में बदल जाते हैं। प्रधिकाश राज्य लोकतन्त्र या

172 पाश्चीत्य राजनीतिक विचारी का इतिहास

धनिकतन्त्र कृतीलिए होते हैं स्वािक इनमें मध्यम वर्ग की सख्या कम होती हैं । मध्यम वर्ग की प्रधानता होने की से समाज मे पारस्परिक सध्य कम होते हैं और एकता या सुदृढता को बल मिनता है । अरस्तु इसका कारण स्पष्ट करते हुए लिखता है— 'कैबल वही सरकार, सुदृढ हो सकती है जिसमे मध्यम वर्ग अप्त वर्गों ते प्रधानक सख्या मे हो । इस अवस्था मे इस बात की सम्भावना नहीं होती कि शासको का विरोध करने मे अनी वर्ग निर्धन वर्ग के साथ मिल जाएगा । इसमें से कोई भी एक वर्ग दूसरे की सेवा करने की इच्छा नहीं रहता । यदि वे अपने, होनो, वर्गों के लिए कोई अधिक अप्रुक्त शासन-प्रणाली बूंदना चाहें तो इससे अधिक अच्छी कोई- इसरी व्यवस्था नहीं हो तो इससे अधिक अच्छी कोई- इसरी व्यवस्था नहीं हो तो का कोर प्रापिक वनना प्रमुक्त शासन-प्रणाली बूंदना चाहें तो इससे अधिक अच्छी कोई- इसरी व्यवस्था नहीं हो तुकतो क्योंकि वनना प्रमुक्त करेंगे ।'' मैक्टी ने ब्रुष्ट की इस अव्वता के तिवार पर कहा है— 'अधिण मध्यम वर्ग के तोगों में बुढि की प्रखरता नहीं होती, वे राज्य की स्थापना के निए आदण नहीं हो सकते फिर भी इतिहास मे राज्यों में होने वाले परिवर्तनों को देखते हुए मुदृढता को दृष्टि से अरस्त की शासन-व्यवस्था उचित अतीत होती है '''

सुरस्तू इस तरह व्यावहारिक दृष्टि से सुगन्त्र जनतन्त्र (Polity of Moderate Democracy) को प्रमुखता देता है, जो मध्यम वर्ग के द्वारा चलती है, जहाँ न ग्राधक प्रमीरी है भीर

न ग्रधिक गरीबी। मध्यम-वर्ग सुरक्षा सुन्यवस्था की दृष्टि से भी सुन्दर हैं।

प्रस्तु ने अपने सर्वात्तम अथवा आवशे सिवधान का कोई वास्तविक उदाहरण नहीं विवा है। हो, उसने इतना अस्पष्ट निर्देश प्रवश्य किया है कि केवल एक ही व्यक्ति ऐसा हुआ है जिसने इस तरह की सासन-अपाली की स्थापना के लिए स्वय को सहमत होने दिया। <sup>3</sup> लेकिन रांस (Ross) का विचार है कि अस्त्त सम्भवतः 411 ईसा पूर्व में एथेन्स में स्थापित होने वाले सविधान को खेळ डिजीमा करता था। अहममे बासन-सत्ता 5040 व्यक्तियों की असेस्व वी में निहित थी, ये अपने व्यथ से यस्त्र एव भारी कवन रखते थे। इनको असेस्व विधान को सेहण होने के लिए दिया जाने वाला भत्ता वन्द कह दिया था। इस विधान के निर्माण का श्रेय घरामिनेस (Theramenes) नाममें भूनानी राजनीतिक को है। वाकर का विचार है कि 'अस्त्त का-अभिन्नय यहाँ क्षिम्भवत सिकन्वर के यूनानी प्रतिनिध और उसके पित्र असेन्टमपालेंस के उस सविधान से है, जिसमे ज्ञासन सत्ता 9000 नागरिको की सस्था को सीपी गई। 145

्विमिक्ष शास्त्र मुणालियों में श्रीठवता का कम — उपरोक्त वृद्यांन से यह प्रकट हो चुका है है कि प्ररस्तू के प्रनुतार मध्य वर्ग की प्रमुता वाली शासत-व्यवस्था सर्वश्रेष्ठ है धीर <u>इसे उसते सर्व जनतन्त्र या प्रयत्-वर्</u>तत्त्र (Polity of Moderate Democracy) कहा है, किन्तु यह श्रेष्ठता केवल व्यावहारिक दृष्टि से श्रेष्ठता प्रायत् वर्षा की दृष्टि से तो राजतन्त्र ही श्रेष्ठ है। श्रेष्ठता की दृष्टि से स्वराद्या प्रायक्ष की दृष्टि से तो राजतन्त्र ही श्रेष्ठ है। श्रेष्ठता की दृष्टि से स्वराद्या स्वाद्यां की दृष्टि से तो राजतन्त्र ही श्रेष्ठ है। श्रेष्ठता की दृष्टि से स्वराद्या स्वर्ण के श्राप्त क्षेपा - है, यह इतिग् (Dunning) के श्रमुदार इस प्रकार है —

(1) ग्रादर्श राजतन्त्र-(Ideal Royalty)

(2) विशुद्ध कुलीन तन्त्र (Pure Aristocracy)

(3) मिश्रित कूलीन तन्त्र (Mixed Aristocracy

(4) सयत् जनतन्त्र (Polity)

<sup>1</sup> Barker : Politics, p 182

Maxey · Political Philosophies, p. 72-73
 Barker : Politics, p. 183.

<sup>4</sup> Ross : Aristotle, p. 269-70.

<sup>5</sup> Barker : Politics, p. 184.

<sup>6</sup> Dunning: op. cit., p 80.

- (5) निविक्तम उदार जनतन्त्र (Most Moderate Democracy)
- (6) पिश्वतम उदार गनिकनन्य (Most Moderate Oligarchy)
- (7) जनमन्त्र तथा धनिकवरेत के बीच के दी प्रकार
- (8) प्रति-जनतन्त्र (Extreme Democracy)
- (9) ग्रति-पनिमतन्त्र (Extreme Oligarchy)
- (10) निरक्षमसन्त्र (Tyranny)

षरस्तू में क्रमानुगार उत्तम मविधानों की जो यह सूची दी है, उसमें चतुर्व संवत जनतन्त्रीय संविधान (Polity) ही सबसे उत्तम सर्विधान

श्रादशं राज्य (Ideal State)

अरस्तू ने 'पालिटिनस' की सासवीं व माठवी पुस्तक में मादर्ण राज्य (The Ideal or the Best State) को सुन्दर चिन्न प्रस्तुत किया है, किन्दु स्पष्ट नहीं है कि उसने एक आदर्श राज्य का चित्रसा किया है या एक ऐसे राज्य का चित्रसा किया है जो सबसे उत्तम प्राप्य राज्य हो। वह आदर्श की ध्यावहारिकता के साथ मिश्रित कर देता है। उसने राज्य का चित्रसारक वस्त्रों नहीं दिवा है प्राप्तु सर्विक्तिक लाभदायक तस्त्रों का वर्णन किया है। राज्य का वास्त्रविक उद्देश्यन्या होगा चाहिए इस निर्मय को वह सर्वोत्तम राज्य के नम्नत्य में भी प्रप्ताता है। यरस्त्र की स्पन्त स्वाद्य सकति वाला प्रतिवदी' या सर्व जनतन्त्र हैं। लेकिन इसका विकास सभी राज्यों में सम्भाव नहीं है और इसके लिए कुछ विषेष परिस्थितियों की आवश्यकता होती है। अतः जिस राज्य में ये परिस्थितियों सम्भव हो, वह सर्वोत्तम आदर्श राज्य (Best Ideal State) है।

अरस्तु का यह दुव विश्वास है कि शुभ जीवन की प्राप्ति के लिए राज्यों में विशेष परिस्थितियों का होता अरथना आवश्यक है और इन प्रिस्थितियों तक राज्यों की प्रदूषक होनी आहिए। इस तरह अरस्तु ग्रुभ जीवन के लिए कुछ आदवाँ की स्थापना करता है जिल्हें प्राप्त किया जा-सकता है। उसके ये ही प्राप्त एक प्रार्थ्य राज्य का निर्माण करते हैं सिवाहन के सब्बे में, "अरस्तु आदर्थ राज्य पर ती जी अधि क्षार्थ राज्य पर ती जी अधि अपिक स्थापना करता है। सिवाहन के सब्बे में, "अरस्तु आदर्थ राज्य पर ती जी अधि अपिक राज्य के प्राप्त के जिल्हा ती निर्माण करते हैं सिवाहन के सब्बे में, "अरस्तु आदर्थ राज्य पर ती जी अधि अपिक राज्य के प्राप्त के जिल्हा ती निर्माण करते हैं सिवाहन के सब्बे से, "अरस्तु आदर्थ राज्य पर ती जी अधि अधि अधि स्थापन स्थापन के प्राप्त के जिल्हा ती निर्माण करते हैं सिवाहन से स्थापन स्था

न आहते हुए भी धरस्त जिस आदर्श राज्य का चित्रण कर दें हा है वह उसके गुर की 'रिपिनक' के आदर्श राज्य से बहुत भिन्न है क्योंकि जन्म जहीं एक कात्तिकारी आदर्शवादी के रूप में स्वय की प्रस्तुत करता है वहीं अरस्त हमारे सामने एक अनुदार यवार्षवाद के रूप में उपस्थित होता है मिसा (Maxey) के शब्दों में 'लेटो एक नवीन जगत पर उन्हें वाक बायुयान में देठा हुआ वह ब्यक्ति है जो भेशों के रहे जोकर उस मुनाय के पर्वत, समुद्र नहों आदि की सीमा-रेखाओं को अनिकती है जबकि,अरस्त एसा इस्लोनियर है जो बहु जाकर नए मार्ग का विमाण करता है ।"

अरस्त ने प्रावर्भ राज्य के लिए आवश्यक भीतिक एव आनितक स्थितियो का घुणाँन किया है। उसने राज्य की जनसङ्या, उसके आकार त्या चरित्त, क्षेत्र तथा उसकी स्थिति श्रीर-स्वरूप आदि के क्षिप्रकृष्ट विवरण भी विर हैं असील, जनवाय, अधि के निवासियों के स्वासास्क्रिक गुरूप, राज्य के

<sup>1 &</sup>quot;In this sense, democracy is best when the poor greatly exceed the rich in number, oligarchy, where the superiority of the rich in resources and power more than compensates for their inferiority in numbers, polity where the middle class is clearly superior to all the rest "-Duming A History of Political Theory, p. 80

<sup>&</sup>quot;What he dose is to write a book not on an Ideal State, but upon the ideal of the State"

विन प्रमिन का विस्तृत विवरण देते हुए अरस्त् इस परिणाम पर पहुँचा है कि जातांच्या थीर क्षेत्र के इंटिटकोण से आवर्ण राज्य की त. अधिक वडा होना 'चाहिए और न अधिक छोटा । प्रारस्त् के आवर्ण राज्य की त. अधिक वडा होना 'चाहिए और न अधिक छोटा । प्रारस्त् के आवर्ण राज्य को जो. मैकलकेन (McIlwain) ने इन शब्दों में वर्णन किया है — 'अरस्त् का सर्वश्रेष्ठ राज्य वह है जिसमें अनुकृष्ठ स्थितियों के होते हुए तीसरे अकरण मे अतिपादित सिद्धान्त अधिक ता होते हुए तीसरे अकरण मे अतिपादित सिद्धान्त अधिक ता होते हुँ । अरस्त् के अनुकार पूसा राज्य न तो अमीर होता और न अधिक अदित । वह वाहरी आक्रमण से पुरक्षित होगा, अधिक वन सग्रह तथा व्यापार या क्षेत्र के असार की इच्छा से वह रहित होगा, वह एकतावह, वमंशील, सुसस्कृत, सरक्ष्मणीय होगा, वह महत्त्वाकाशों से परे होगा, वह स्वप्रायद्धारा, किल्तु हुसरो पर प्राममण सर्वो करेगा, वह महाज होगा किन्तु विस्तृत नहीं, वह एक सुमाणत को वा तथा स्वतन्त्र नगर होगा जिसमें स्वांच्य ग्राप एक अभिजारय वर्ग के हाथ मे होगी जिसके सदस्य अपने जीवन को भौतिक चित्ताओं से मुक्त रखी में तथा सर्वोक्त अमे से से तथा सरक्षित के प्राप्त करने के हाथ करेगों से चित्र अपने के हाथ में तथा सरक्षित के प्राप्त करने का सासन मानंगे। राज्य की भौतिक आवश्यकताओं की पूर्ति वे लोग करेगे से विधिक स्वांच का सरकार जीवन तथा राजनीतिक कारों के जिए अपने से तथा सरकार बी विधिक तथा इसीलिए राजनीतिक हथा में अधिक विद्या वर्ग से से विधिक वा इसीलिए राजनीतिक हथा में अधिक विद्या वर्ग से से विधिक कार्य करने के लिए असमर्थ नहीं हैं। ये जिस्ततर वर्ग राजनीतिक का आवश्यक अंग हैं। राजनीतिक हथा से और जीवक वृद्धि से वे उसके भाग,नहीं समझे जा सकते वाहे कार्यी, हम स्वांचीन हो या वास।

प्रस्तू को आवर्ष राज्य स्पष्टतः स्वेटो के रिपिटक्क के आवर्ष राज्य से बहुत कि हिक्क के अवर्ष राज्य से बहुत कि हिक्क के स्वाद के स्वत के स्वाद के स्वाद के स्वाद के स्वाद के स्वाद के स्वाद के स्वत के स्वत के स्वाद के स्वत के स्वत

<sup>1 &</sup>quot;What Aristotle calls the Ideal State is always Plato's Second Best (or sub-ideal) State."

—Sabine 1 A History of Political Theory, P 91.

. घरस्तू के ग्रादर्श राज्य की विशेषताएँ

(1) जनसख्या, (Population) — ग्रुट्स्तु के अनुसार राज्य में जनसंख्या न बहुत प्रधिक भीर न बहुत कम होनी चाहिए। ज्वसख्या का इतना अधिक होना अनुधित है कि राज्य में व्यक्तियों की में ख्यांक्यों की में स्थान पर के बहाज का जवाहरण देते हुए कहता है कि 6 हरूव लग्न और 1200 फीट लम्बा तोनों ही बेकार है। इस्से तरह स्रम्म की जनसंख्या भी बहुत कम या बहुत प्रधिक होना ठीक नहीं है। अरस्तू प्रदेश की भीति राज्य की की किए जनसंख्या की बहुत कम या बहुत प्रधिक होना ठीक नहीं है। अरस्तू प्रदेश की भीति राज्य की की किए जनसंख्या नहीं देते। प्रध्य की की चाति राज्य की की किए जनसंख्या नहीं की किए जनसंख्या नहीं की किए जनसंख्या नहीं की जातता हो जिससे वह विभिन्न स्थानों के लिए जनसुक व्यक्तियों का निवाचन कर सके। राज्य की इतनी जनसंख्या होनी चाहिए को राज्य की ग्रास्प-निर्मरता प्रदान कर और उसकी आवश्यकताएँ पूरी करने के लिए पर्यांच हो। इस तरह अरस्तु का सकत नगर-राज्य की आत्र ही है, क्योंक वर्तमान राज्यों में तो यह प्रधम्भव सा लगता है कि नागरिक एक-दूबरे के निर्मरित हो।

्धरस्तू का कहना है कि राज्य को <u>चाहिए कि वह ऐसा हर सम्भव प्रयत्न करे जिससे जनस</u>्था न तो आवश्यकता से श्रीषक वढ़े श्रीर ज ही उससे कम-हो। राज्य आवश्यकता पडने पर विवाह श्रीदि के नियम निर्धारित करे। विवाह के लिए कम से कम श्रीर श्रीषक से श्रीषक श्राप्तु निश्चित की जाएं। साथ ही ऐसी माता को सन्तान उत्पन्न नहीं करने विया जाए जो श्रस्वस्य या विक्रत हो। विक्रुत सम

वाले बच्चो को राज्य नष्ट भी कुर सकता है।

(2) प्रदेश (Territory)— राज्यं का क्षेत्र भी आवश्यकतानुसार होना चाहिए। वह न हतना छोटा होना चाहिए कि आज़ीविका कठित हो जाए और-त इतना वहा हो कि लोग विलासिता का जीवन विलासे (राज्य की भूमि इतनी होनी चाहिए जिससे जीवन की आवश्यकताएँ पूर्ण हो सकें तेर उस पर निवास करने वाली जनता 'सबम और उदारता से समन्तित अवकाशपूर्ण जीवन विला कि । राज्य का प्रदेश और उसकी सीमाएँ ऐसी होनी चाहिए कि राज्य बाह्य आक्रमण्य सुर्ण होत हो। परस्त का ग्रेह विचार है कि सूमि समुद्र के समीम होनी चाहिए । कि प्रावच्यक सामग्री का आयति हो गरे । भूमि का इतना खोटा होना जिस्त है कि किसी इत्र वान या अवित हो से अनी प्रकार देखा जा सके, क्योंकि ऐसी भूमि की रक्षा सरलता से हो सकती । इसके सामृत होती चाहिए । इसके सामृत होती चाहिए । इसके सामृत होती चाहिए । इसके सामृत होती प्रवाद होता जिस्त है कि किसी इत्र वान या ऊँची चोटी से भली प्रकार देखा जा सके, क्योंकि ऐसी भूमि की रक्षा सरलता से हो सकती । इसके सामृत हो पाज्य की भूमि का ऐसे स्थान पर होना उत्तम है जहाँ जल और स्थल दोनो आगो । सरलता से पहुँचा जा सकें। इस सम्बन्ध में प्रतेश के विचार अरस्तु से भिन्त है। वह अपने आवर्ष राज्य की समुद्र संसूर रखना चाहता है ताकि अवाद्यनीय विदेशी और व्यापरी तत्यों का आगमन न से सकें। समुद्र संसूर रखना चाहता है ताकि अवाद्यनीय विदेशी और व्यापरी तत्यों का आगमन न इसके पर से पर्य के चारो और एक इसकें की अवस्था करता है।

प्रदूष्त का यह भी मत है कि राज्य की भूमि वो भागो में वाटी हुई होती चाहिए— हार्वजनिक एक्-व्यक्तिमत- (पूँचा-पृष्ट एव राज्योपयोगी भूमि सार्वजनिक सर्वाजेष व्यक्तिगत होती ।

(3) जनता का चरित्र (Character of the People)—प्रस्तू के प्रमुखार प्रादर्भ राज्य के नागरिको का चरित्र और उनकी योग्यता युवानी विजेवताओं के अनुरूप होनी चाहिए जिसमे उत्तरी जातियों का उत्साह और एशियन लोगों का विवेद-दोनों का निश्चल पाया जाता है। प्ररस्तू की बारणा है कि आदश्च सम्बन्ध में मनुष्य भीर नागरिक गुल समान होते से सभी प्रच्छे सनुष्य सी प्रच्छे सार्यांक होगे-

, (4) राज्य मे प्रावश्यक वर्ग (Classes in the State)—अरस्तू के प्रादर्श राज्य मे 5 प्रकार की आवश्यकताएँ मुख्य ई—<u>भोजन, कुला-कौशल, शस्त्र, सम्पत्ति, सार्वजनिक देव-पूजा</u> फ्रीर सार्वजनिक हित का निर्धारण । इन आवश्यकताओं की पूर्ति के लिए आदर्श राज्य में 6 प्रकृति के वर्ण होने चाहिए कृषक, विल्पी, योद्धा, सम्पत्तिवाली वर्ग, पुरीहित और प्रशासक । इन 6 वर्गों में से प्रप्त दो वर्गों अर्थाद कृषक और शिल्पियों की अरस्तू नागरिकता के अधिकार नहीं देता । अप अन्य चार वर्गों को वह यह अधिकार देता है।

मुद्दत् के इस सामाधिक वर्धीकरण की एक विशेषता यह है कि वह जन्मजात मुन्दा लाजियत या कर्म के आधार पर व्यक्तियों को विश्वित कर्मों ने नहीं चौटता । वह यह वर्गीकरण आयु के महन्त्रा करती हैं । उसकी ध्यवस्या यह है कि नागरिक युवाबस्या में योदा के हम में कार्य करें, भीग्रवस्या में शासन सम्बन्धी विपयों का चितान करें और बहुवास्या में सार्वजनिक देव-प्रजा और प्रशिद्धों का वान करें । इसका स्वाभाविक परिणाम यह होगा कि प्रत्येक वर्ग का दूसरा वर्ग आदर करेगा क्योंकि सभी व्यक्ति किसी में किसी मार्य में सभी वर्ग में रह चुकरें।

अरस्त को <u>उपर्यं का सामाधिक श्यवस्था से प्रकट होता है कि वह मुवस्थान</u>सार मर्सन नागरिक को तीन का<u>र्य देता है जबकि खेटो एक व्यक्ति को एक</u> ही काम <u>देने के पुत्र से हैं</u>।

अरस्तू की इस वर्ग-स्ववस्था में कृषकों और शिल्पियों को नागरिकता से वंचित रखना व्यार्ग राज्य के मस्तक पर एक कलंक तथाना है। अरस्तू द्वारा आदर्श राज्य में वासो की जो व्यवस्था की पर्व है उसे उचित नहीं कहा जा सकता। प्रास्तिर यह कैसा प्रार्थ्य राज्य है जिसमें सदमग प्राप्ते व्यक्तियों की भागरिक ही न समक्षा जाए ?

- (5) प्राक्षा (Education) प्लेटो की मीति ही अरस्तू भी आवर्ण-राज्य में किया पर वहुत महस्त्र देता है। आवर्ण राज्य का उद्देश्य एक ग्रुमः जीवन को प्राप्ति है। और शुन्न जीवन के निए व्यक्ति का चरित्रवान, स्वस्त्र तथा कर्तव्य-परायण होना अनिवार्य है। यह कार्य किया हार्य ही ही स्वक्ता ही मनुष्य का भीतिक, मानविक भीर नैतिक विकास करती है। अरस्तू अवकाय आप , वर्गों के लिए एक-सी अनिवार्य भीर सार्वविक विकास प्रस्ताविक करती है। अरस्तू अवकाय आप , वर्गों के लिए एक-सी अनिवार्य भीर सार्वविक विकास प्रस्ताविक करती है। अरस्त्र अवकाय आप , वर्गों के लिए एक-सी अनिवार्य भीर सारक्ष्य होनी चाहिए। 7 से 14 वर्ष की अवक्या तक स्वास्त्य और निर्देश की आप करती है के शिक्षा और वाद से व्याप्ति निर्देश की आप एक वर्षों किया और वाद से व्याप्ति सम्बन्धी विकास पर वल दिया गया है। प्लेटो की भीति अरस्तू भी अनिवार्य सैनिक विकास की व्यवस्त्र करती है और गणित तथा संगति को क्रिय-स्थान दता है।
- (6) अन्य विशेषताएँ (Miscellaneous Characteristics)— घरस्तू अपने झावन एक के लिए क्या विशेषताओं का भी व्यान करता है, जैसे व्यास आक्रमणों से बचाने के लिए रक्षा के कि साम हों, राज्य मे पानी, सड़कों, किलों अगिद की दुन्दर व्यवस्था हो जिल्हें हैं। त्राव में वह तासन की तीन संस्थाओं का भी ब्लाव के लिए समस्तु, मार्गाएं की एक तोनियस सभा (Popular Assembly) होनी चाहिए जिसके समझ झावन के अमित मिर्फ अस्तु किए बाएँ ( दूसरा अंगू मिलस्टू ) ना तथा तीसरा अग न्यायपानिका का होना चाहिए मिर्फ अस्तु किए बाएँ ( दूसरा अंगू मिलस्ट्रों ना तथा तीसरा अग न्यायपानिका का होना चाहिए में अस्तु किए को अग्रायस अग्रायस राज्य : एक तुलना
- (1) <u>प्रस्त</u> प्<u>वेदों</u> जी तरह राज्य की एकता पर अत्यविक वेल न देते हुए इसे स्थार्ति करते के लिए व्यक्तियत सम्पत्ति और परिचार की व्यवस्था का उन्मूतन नहीं करता ।
- (2) मुस्स्तु का नागरिक खेटो के नागरिक की भाँति राज्य में पूर्णते, विसीन नहीं होती वह तो राज्य के प्रति अपने कल्क्य निर्माता हुआ अपने ब्येय को प्राप्त करता है।
- (3) प्लेटो की तरह आदर्श के. पंछी पर न उड़ते हुए अर्पुल अपने आदर्श राज्य की ब्यावहारिक और किंगानक व्यावहारिक और किंगानक व्यावहारिक और किंगानक व्यावहारिक और

<u>ष्वेदो मुप्ते घादचं राज्य का निर्माण निर्देश प्रथया निरंकुत ज्ञामन के मिद्धान्त पर</u> करता है जबिक् प्ररस्तु 'नोंच' के इस मिद्धान्त को सपनाता है कि "एक श्रेष्ट राज्य में धन्तिम प्रमुवा

(5) मिरम्तु प्लेटो में हर बात में महमत नहीं है, ज्याहरसार्थ वह प्रपने ग्राटन राज्य के निए समुद्र-तट के निजट्यमी स्थान की प्रवित्त पतान करता है।

(6) जेती कि मेनती ने निता है "ध्नेटों का बांबर्ग राज्य ब्रमूत विचारों का उाँचा है जिसे दार्घनिक नरेरा हारा यवार्थ न्यस्य प्रदान किया जाता है। टार्गनिक राजा संभी वर्तमान सस्यायो का उत्पूचन करके श्रीर निक्षा एव सन्तति नास्त हारा निर्दोष नामाजिक व्यवस्था स्वापित करके एक नयीन थीर श्रेष्ठतर मानव जाति उत्पन्न करता है। इनके विपरोत्, घरस्तू का प्रादर्श राज्य उस नामग्री मे बना है जो पहले मे मोजूद है, जिसे भयो-मांति पर दा प्रीर तमका जा चुका है तथा जिसे हर बुद्धिमान

इन ब्रसमानताम्रो के बावजूद, यह स्थीकार करना होगा कि <u>अपने-ग्रुपने</u>-ग्रादर्श<del>-सब्य-के</del> चित्रसा में प्लेटो ग्रीर अरस्तू जिन विचारों से निर्देशित हुए है उनमें पर्याप्त समानता है । दोनों दार्शनिको ने लगभग एक-सी भावनाध्रों ने प्रेरित होकर प्रपने छाटन राज्य का ग्रितान्यास किया है । मैनसी ने जन्दों में, "दोनो विधाय एक-सा ही नैतिक उत्साह, न्यनस्या के लिए एन-सी इच्छा, सर्वर्म के, निरु तमान प्रेम, न्याय श्रीर विवेक के प्रति सम्भन निष्ठा, शिक्षा में समान विश्वास, मानवता से समान श्रास्था ग्रीर गुभ जीवन की प्राप्ति के लिए समीन चिन्ता व्यक्त करते हैं।" त्ररस्तू के क्रान्ति सम्बन्धी विचार

(Aristotle's Conception of Revolution)

राज्य कान्तियाँ किसी भी राज्य और समाज के लिए सदैव महान् समस्याएँ वनी रही है और उनके पीछे कोई न कोई कारण रहे हैं। इतिहास इस वात का साक्षी है कि विस्त में क्रेड तक होने वाली सभी फ़ान्तियाँ मनुष्य के मस्तिष्क से उत्पन्त हुई वाहे वे कुशासन के क्रिकुद प्रतिक्रिया-स्वरूप हुई हो और वाहे कुछ महत्त्वाकांक्षी व्यक्तियों के स्वार्थ की सावना से उत्पन्न हुई हो | सिकलेयर (Sinciair) ने जिल्ला है कि "न्याय एव मैंबी राज्य के ग्राधार है, प्रन्याय एवं घृगा राज्य के पतन और अस्थिरता के स्पष्ट चिह्न है। राज्य मेछनमानता श्री छन्नयाय के कारण हेपभाव एव फूट की भावनाएँ पैटा होती हैं। जिस राज्य मे नागरिक प्रनुभय करें कि ज़न्हें समान अधिकार नहीं दिए जा रहे हैं और उनके क्षाय न्याय नहीं किया जा रहा है, उनमें कभी भी सहयोग एवं एकता की भावनाएँ उन्नति नहीं

ग्ररस्तू के समय यूनान के राज्यों के स्वरूप और सिवधानों में शीझ परिवर्तन होने लगे थे। हैं यह अस्थिरता और नित्य नई परिवृत्तनग्रीलता यूनानी राजनीतिक जीवन की सबसे चड़ी जिंकपता वेन पुत्री थी । लगभग प्रत्येक नगर राज्य विभिन्न धामन प्रियालियो राजतन्त्र, धनिकतन्त्र, जनतन्त्र, हैं-निरकुणतन्त्र ग्रादि में से गुजर चुका था प्रतः अरन्तू के लिए यह 🌉 स्वामाविक था कि राजनीतिक

,श्रद्रस्तु ते 'प्रॉबिटिनस' की प्रांचवी पुस्तक में कान्तियों का सुदम विस्लेषण करते हुए इनके हारस्यो पर प्रकाम डाला है ब्रीर इनके समाधान करने के महत्त्वपूर्ण उपाय सुद्धाएं हैं । गैटेल का कहना पालिटिक्स राजनीतिक दशन का कमबद्ध प्रध्ययन ही नहीं वस्त् शासन की केला पर एक ग्रन्थ है जसमे अरस्तू द्वारा यूनानी-नगर-राज्यों में प्रचलित बुराइयों और उनके राजनीतिक सगठन के देखी का 

किया, जा सकता है। कृत्तियों के प्रति अरस्त के यथायँवादी दृष्टिकोण के क्राउण ही स्मेलांक (Polock प्रीर अन्य विजारक मानते है कि अरस्त ही प्रथम दार्शनिक है जिसने राजनीति को नीतिशास्त्र से पृष्ण किया है। यहाँ वह मैकियावली (Machiavelli) के निकट आ जासा है। प्राप्त का आवार राज्य का ही संशोधित रूप है। प्लेटो जब स्व

अरस्तू का आदर्श राज्य प्लेटो के ज़पादर्श राज्य का ही संशोधित रूप है। प्लेटो जब स्व अपने आदर्श राज्य को ठुकरा कर ऐसे उपादर्श राज्य की स्थापना करता है जो निर्मित किया जा सकत है तो अरस्तू के यथार्थवादी मन को प्लेटो की ग्रोजना पसन्द आ जाती है। गुहु एक तुम्य है कि जीवा के अनित्म काल मे प्लेटो जिन आदर्शों की स्थापना करता है, वे अरस्तू को स्वीकार्य हैं। सिन्कलेय (Sinclar) के अब्दो में, "अरस्तू बहुत से आरम्भ करता है जहां प्लेटों छोड़ देता है।" अरस्त के अनुसार कालित का अर्थ

कारित सम्बन्धी अरस्तु की घारणा वर्तमान कान्ति सम्बन्धी घारणा से भिन्न है। ब्रस्क अंगुसार कान्ति सम्बन्धी अरस्तु की घारणा वर्तमान कान्ति सम्बन्धी घारणा से भिन्न है। ब्रस्क अंगुसार कान्ति से तात्पर्य किसी विशेष युग और देश से सम्बन्धित कान्तियों से नहीं है। बहु क्रान्ति का अर्थ में नहीं लेता है जिस अर्थ में हम फ़ाँस की कान्ति, रूस की क्रान्ति, इंग्लण्ड की गौरवपूर्ण कान्ति को नेते हैं। उसके मत में किसी राज्य में जनता या जनता के किसी भाग द्वारा समस्त्र विद्राह का नाम भी कान्ति नहीं हैं। उसके अनुसार क्रान्ति का अर्थ है सविधान में हर छोटा-बंध प्रतिकृत् । यह आवश्यक नहीं है कि सविधान में पूर्ण परिवर्तन, होता है या आधिक, समस्त्र होता है या विचानिक की विशेष पटना के 1 सिव्हान में पूर्ण परिवर्तन, हो जाता है - इसे हम पूर्ण क्रांति की साम प्रतिकृत हो जाता के उसके हैं किन्तु जब सविधान में परिवर्तन के फुलस्वरूप उसके किसी एक भाग में धीड बहुत भाग में परिवर्तन होता है तो इसे अर्थिक कान्ति कहा जाना चाहिए । सुविधान में परिवर्तन, विवर्धित होता है तो इसे अर्थिक कान्ति कहा जाना चाहिए । सुविधान में परिवर्तन, विवर्धित होता है तो इसे अर्थिक कान्ति कहा जाना चाहिए । सुविधान में परिवर्तन, विवर्धित होता है तो इसे अर्थिक कान्ति कहा जाना चाहिए । सुविधान में परिवर्तन, विवर्धित होता है तो इसे अर्थिक कान्ति कहा जाना चाहिए । सुविधान में परिवर्तन, विवर्धित होता है तो इसे अर्थिक कान्ति कहा जाना चाहिए । सुविधान में परिवर्तन, विवर्धित होता है तो इसे अर्थिक कान्ति कहा जाना चाहिए । सुविधान में परिवर्तन, विवर्धित होता है तो सकता है।

ग्ररस्त ने इस विषय में कान्ति के स्वरूप को स्पष्ट करते हुए कान्ति के अग्रलिखित मुख्य

प्रकार बताए है-

(1) श्रांशिक श्रीर पूर्ण कान्ति - पिंदु सम्पूर्ण सविधान बदल दिया जाता है तो वह पूर्ण श्रान्ति है श्रीर जिन्न केवल कोई महत्त्वपूर्ण भाग बदला जाता है तो वह शाँधिक क्रान्ति है।

(2) रक्तपूर्ण और रक्तहीन कान्ति सिंगरत्र विद्रोह एवं रक्तपात द्वारा किया जॉने वाले

संविधान में परिवर्तन रक्तपूर्ण कान्ति है अन्यया उसे रक्तहीन कान्ति कहा जाएगा ।

(3) व्यक्तिसार झोर गैर-व्यक्तिगत कान्ति—जिब किसी मृहत्त्वपूर्ण व्यक्ति को हटार्कर सविधान में परिवर्तन किया जाए तो वह व्यक्तिगत कान्ति कहलाएगी किन्तु विना शासक<sup>ा</sup>की बदसे सविधान में किए जाने वाक्षा परिवर्तन गैर-व्यक्तिगृत क्रान्ति होगी।

(4) वर्ग विशेष के विरुद्ध कान्ति - धिनिकतन्त्र या अन्य किसी वर्ग विशेष के विरुद्ध कान्ति

करके किया जाने वाला सबैधानिक परिवर्तन इस प्रकार की क्रान्ति की कोटि में ब्राएगा

(5) वैचारिक क्रान्ति <u>क्रिचे किसी राज्य</u> में कुछ वक्तागण अपने भाषणी या घडवजील हारा राज्य में क्रास्ति ला दें तो इ<u>से वैचारिक या वाग्वीरों की क्रान्ति</u> (Demogogic Revolution) कहा जाएगा। क्रान्ति के कारणा

अरस्तू ने ऋान्तियों के कारगो की चर्चा करते, हुए उन्हें तीन भागों में विभाजित किया है

- 1 कान्तियों के मूल कारण,
- 2 कान्तियों के सामान्य कारण एव
- 3 विशिष्ट शामन-प्रगालियो में क्रान्ति के विशेष कारण ।

(1) क्रान्तियों के मूल कारण—अरुस्तू क्रान्ति का कारण सुमातता की भावना को मानता है। यह समानता दो प्रकार की होती है सिंह्यात्मक समानता और योग्यता सम्बन्धी समानता योग्यता सम्बन्धी समानता से प्ररन्तु का प्रभिवाय बानुपानिक समानता (Proportionate Equality) से है। प्ररस्त का मत है कि सभी मनुष्य प्राय- इस बात पर सहमत हो जाते हैं कि निरपेश (Absolute Justice) योग्यता के प्रनुपात में होनी चाहिए, किन्तु व्यायहारिक क्षेत्र में योग्यता के प्रश्न पर उनमे मुत्रभेद होता है। वे सोचते हैं कि जब मनुष्यता की दृष्टि से सभी समान है तो फिर प्रधिकारों, धन-सम्पत्ति ग्रादि में भी किसी प्रकार की विषमना न होकर समानता होनी चाहिए। जन वर्ग नदा ग्रपनी समानता की तुलना दूसरो ते करता है। <u>जब वह देखता है कि एक ही</u> प्रकार से जम्म होने पर भी उमे कम ग्रविकार प्राप्त <u>हैं तो उसमें प्रसन्तोय जायत होता है</u> ग्रीर यही ग्रसन्तोय विकराल रूप श्राप्त करके क्रान्ति मे परिएत हो जाना है (श्रिरन्तू समानता की उच्छा को राज्य क्रान्ति का जन्मदाता होने के पक्ष में प्रनेक उदाहरण देता है। उसके श्रनुसार जनतन्त्री (Democrats) कहत है कि मनुष्य प्रकृति से ही स्वतन्त्र उत्पन्न हुमा है, मत: राजनैतिक इच्छि से उन्हें पूर्ण रूप में समान होना चाहिए । अखीय धनतन्त्री कहते हैं कि व्यक्ति किसी विशेष बात मे असमान हैं, अत वे सभी बातों मे असमान रहेंगे। अरस्त के अनुसार समानता की इन विरोधी विचारधाराओं के समर्प से क्रान्तियाँ जन्म लेती हैं। श्चिकारों की विषमता समानता के सिद्धान्तों में विश्वास रखने वॉली जनता की सहन नहीं होती। विषमता का अन्त करके समानता स्थापित करने की भावना से एक वर्ग दूसरे वर्ग के विरुद्ध क्रान्ति करता है। वास्तव में क्रान्ति का सबसे वडा कारण न्याय का यह एकान्ती द्रवित दुध्दिकाण ही है। जब कभी जनता का कोई भाग यह अनुभव करता है कि उसके साथ अन्याय हो रहा है तो राज्य म क्रान्ति के बीज पैदा ही जाते हैं। (2) कान्तियों के सामान्य कारण-(क) शासकों की धृष्टता और लीभ की लालसा-जन

(2) कालता के सामाय कारण-(क) शासका का यून्टता लाट लाव का सासका—यून शासक या शासक-वर्ग मुख्दतावश जनहित को चिन्ता नहीं करता प्रयंत्रा सार्वजनिक कंट्याण की भीवना की स्नाहक स्रथना घर भरने की फिक्र में लग जाता है तो जनतीं-में उसके विरुद्ध ग्रसत्तीय भठक

जठता है जो उग्र होकर क्रान्ति का रूप ले लेता है।

्रं (ख) सम्मान की तालसा—सम्मान पाने की इच्छा सभी की होती है, लेकिन जब शासक-वर्ग किसी को अनुचित डग से सम्मान देता है या किसी को अनुचित डग से अपमानित करता है तो इति चार्न जनता के लिए शासक वर्ग का यह खैया असहा हो उठना है और वह उनके विरद्ध आवाज उठाती है।

्रं (ग) श्रेष्ठता की मावना <u>जब समाज में कुछ लोग अन्य लोगो से अपने को श्रेष्ठत समभने</u> लुगते है और अपने थन और अपनी <u>कुलीनता के आधार पर शासने को हमियाने का मैयस्य करते हैं,</u> तो वे जनता में क्रान्ति के बीजो को बीते हैं। कालान्तर में राज्य के प्रति निष्ठा न रहने की भावना

का विस्फोट हो जाता है श्रीर वह कान्ति के रूप मे प्रकट होती है।

(क) मुला ब्रीर परस्पर विरोधी विचारधाराएँ मुणा ब्रीर परस्परविरोधी विचारधाराएँ भी राज्य-क्रान्ति को जन्म देती हैं। राज्य में जब एक बर्ग सत्ता को प्रहण किए हुए रहता है तो दूबरा वर्ग अससे पृणा करते लगता है। जब यह पृणा पराकार्का पर पहुँच जाती है तो क्रान्ति उम्र रूप धारखं कर सेती है। इसी तरह परस्पर विपरीत विचारधाराएँ समाज में विरोधी राज्यतिक वर्गों को जन्म देती हैं। वे वर्ग एक इसरे की सत्ता की हिताका की हिताका की हिताका की स्वीक्ष करते क्रान्ति के जन्म के साम्य प्रहण्य कर कि क्रान्ति के साम्य प्रहण्य करते क्रान्ति की स्वार्थ है। अरस्त की क्रान्ति सम्बन्धी यह धारखा वालविकता के अर्थमत निकट हैं आज भी पूजीबाद बीर साम्यवाद इस दो परस्पर विराधी विचारधाराओं बीर इसके अर्थ की पृणा ने सतार को प्रावृत्तिक क्रान्तियों का राज्यस्य बना रखा है।

(ङ) भय-अरस्तु के अनुसार भय दो प्रकार से ब्यक्तियों को कान्ति के लिए वांध्य करता है—(1) अ<u>पराधी दशस्त्रभय से वचने के लिए विद्रोह कर देते हैं</u>, (11) कुछ व्यक्तियों को यह भय होता है कि उनके साथ अन्याय होने वाला है, अत उसके प्रतिकोर-स्वरूप से विद्रोह कर वैटते हैं। कमी-कमी य<u>ह भय कि अमुक बर्ग या अमुक दल हारा राज्य अ</u>क्ता<u>रित न हो जाए, दूसरे वर्ग</u> को क्रान्ति की प्रेरिए। दें देता है । अविश्वास भय <u>को जन्म देता है</u> छोर भय क्रान्ति को ।

्रिच) हेन-भावना—रा<u>ज्याधिकारियों के पारस्थित नैमनस्य के परिणामस्वस्थ भी क्रान्तियों</u> का <u>पारम होता है। जुनके ग्रिज़िंद व्यवहार और स्वार्थ-साधन से पीडित व अपमानित होकर लोग</u> विद्रोह का भण्डा खड़ा कर देते हैं। <u>साथ ही पारस्थितक हेम आज के कारण ग्रीधकारीनए। भी एक दूसरें</u> के विरुद्ध का<u>ति का मीनस्रोपण करने से नहीं न</u>कते। वर्तमानकाल में ग्रनेक राज्यों में होने वालों काित्यां के पीछे सामन भौर देश के महस्वार्काली व्यक्तियों का जितना हाथ रहता है वह राजनीति में श्रीर विश्व के सामान्य समावारों में होंच रखने वाले किसी भी सामान्य जन के लिए एक खनी पोषी है।

्रिष्ठ) जातियों की विभिन्नता—<u>श्रदस्त के मत में ऋित का एक कारण पातियों की विभिन्न</u>ता भी है। विभिन्न जातियों के लोग सरलता से राज्य के अनुकूल नहीं बनाए जा सकते। जाति-विभिन्नता समाज में एकता की भावना का अभ्युदय नहीं करती। इसके कारण राज्य में हेप, कतह, फूट प्रमिक के वीज विध्यमान रहते हैं जो कभी-कभी ऋक्ति को जन्म दे देते हैं।

्रि(ज) राज्य के किसी श्रंग की श्रन्पात से श्रिषक असाधारम् वृद्धि—श्रष्ट भी श्रांति का एक मुस्य कारस्य है । यदि भौगीलिक श्रवस्या अच्छी होती है अथवा राज्य के किसी अम, प्रवेश; उप गादि में विशेष वृद्धि होती हैं तो इससे दूसरे प्रवेश तथा वर्षों में चिन्ता श्रीर हेष हो। जाना स्वामिक की श्रिष्ट हो। इसकारपरिस्ताम कभी कभी कालिक के स्व में समन्ते मता है । इस प्रकार की क्रांति का उपहिस्प भी अस्तू ने दिया है—"480 ई. पू. के प्रचात तरेन्त्रम का सर्वजतन्त्र (Polity) कोकतन्त्र में परिस्त हो। या क्यों कि इयापियियन जाति के श्राक्षम्यों के कारण इस नगर के श्रतेक गयमान्य पुरवी के प्रति लाने से साधारण जनता की संस्था में बहु हो। यई । एयेन्स में लोकतन्त्र के प्रवक्त होने के कारण जोपोपोनिश्यन युद्ध (431—404 ई पू) में प्रतिन्तित नागरिको का बढ़ी सत्या में मारा जावा थी।" लोकतन्त्र में पह की संस्था में मारा जावा थी।" लोकतन्त्र में निर्मनों की संस्था प्रधिक वढ़ जाने पर कालान्तर में यह वर्ग, अभाव, श्रतन्तीय आदि से प्रसित होकर सत्तास्व वर्ग के विरुद्ध दिश्चोह कर वैठता है।

(क) निर्वाचन सम्बन्धी षड्यन्त्र—निर्वाचन सन्वन्धी षड्यन्त्र भी बड़े बड़े विस्फोट करते हैं। निर्वाचन सम्बन्धी बुराइयों को समाप्त करने के लिए कभी-कभी शासक के रूप को ही .लोग वदल बालते हैं।

(२(अ) शहप-परिवर्तनों की अपेक्षां राज्य-क्रान्त अल-परिवर्तनों की उपेक्षा से भी होती, है। परिवर्तन प्रकृति का नियम है। सभी वस्तुओं में प्रिवर्तन मुक्ति का नियम है। सभी वस्तुओं में प्रिवर्तन होता रहता है। हम या तो इन अल्प-परिवर्तनों को समभ नही पाते हैं या इनकी अपेक्षा करते हैं। कालान्तर में ये क्रान्ति के कारण वर्ग जाते हैं। उदाहरएए। ये राज्य में वर्ग विशेष किसी प्रकार अवन्तीय और परिवर्तन की भावनां को उत्पर्ध किए रहते हैं। वर्षि समय पर इन परिवर्तनों पर प्रतिवर्तन हो लगाया जाता, है, तो ये पेम्भीर रूप साराण करके राज्य-क्रान्ति का रूप बारण कर केते हैं। खोटी सी बात कभी विकराल रूप बारण कर कृतिन को जन्म वेती हैं। ज्वाहरणार्थ अम्बास्थिय (Ambrasia) में मताधिकार की अतों में सामान्य परिवर्तन करने से ही शासन में क्रान्ति हो गई थी।

्रिट) विदेशियों को लाने की लाने छूट जब राज्य अपनी स्थापना के समय या बाद में विदेशियों की बसने की आजा देता है तो एक प्रकार से जह कान्ति का सक्ट आमन्त्रित करता है। विदेशियों की बसने की भा है। यदि भारतीय शासक अप्रेजी, पुर्वगासियों ख़ादि विदेशियों की भारत-में बसने देते तो सम्भवत भारत का इतिहास ही दूसरा होता।

(क) परिवारिक विवाद—पारिवारिक वंधर्ष भी क्रान्ति का सूत्रपात करते हैं। अनेक बार

दो राजकुमारो के प्रख्य का कलह ऋत्ति का कारण वन वाता है।

- ्रे (ह) प्रापक वर्ग को असावधानी—कभी-कभी ज्ञासक वर्ग की पत्रानता और प्रसावधानी के कारण राजडोहियों को महस्तवूर्ण पदो पर नियुक्त कर दिया जाता है। समय और अवसर पर ये व्यक्ति ज्ञानन का तस्ता बुलुटू देते है।
- ्र (द) भष्यम वर्ष का अभाव—गन्यम वर्ग समाज में सन्तुलन बनाए रखने में सहायक होता है। इनके प्रभाव में पनिद्रों और निर्धनों के मध्य खाई बहुन गहरी हो जाती है प्रतः इस वर्ग की समास्ति पर कान्ति-गीझ सम्भव है।

्र (स) प्रक्ति सन्तुनन-राज्य में परस्पर बिडोशी वर्गों में शक्ति में सन्तुनन होना भी क्रान्ति को जन्म देता है। बहुवा निर्वल पक्ष प्रवल पक्ष के साथ लड़ाई मोल नहीं लेगा लेकन सम-बीक्ति सनुलन होने पर शेनी ही की सम-लता की सम्भावना रहती है और कोई भी एक पक्ष बिडोह कर बैठता है।

(3) विभिन्न शासन प्रशासियों में कास्ति के क्सेश्वेष्ट्र (i) एकतन्त्र में कास्ति एकतन्त्र में कास्ति प्रकार प्रशासिक के क्सेश्वेष्ट्र (i) एकतन्त्र में कास्ति प्रशासिक हारा प्राधित के कार्य प्रशासिक हारा जनता पर अत्याचार आदि है। अय्यक्षिक मताए जाने पर जनता विद्रोह कर बैठती है। स्वेष्ट्याचारी राजतन्त्र में जासक की निरक्षणता ही कास्ति का कारण वन जाती है।

(ii) जुल्तीनतन्त्र में कास्ति—इस णासन में भाग होने बाने व्यक्तियों की सच्या सीमित होती है। सीमित लोगों को पद एवं प्रतिका की प्राप्ति और प्रत्य लोगों के प्रति तासकों की प्रयेक्षा तथा कास हुने हुन्य स्वकता का मार्ग ग्रहण करना ग्रादि ऐसे कारण है जिनसे जनता में ब्रह्मत्त्रों पर कर जाता है और सम्पूर्ण जनता या उसका कोई वर्ष कान्ति कर देता है। विभिन्न वर्गों में उचित सम्बन्ध का अभव ही कुलीनतन्त्र की जाते खोदता है।

(iii) प्रजातन्त्र में कान्ति—प्रजातन्त्र में <u>कोकनेताओं की अधिकता के का</u>रएए क्रान्ति पैदा होती है। ये नेता निर्मनों का प्रतिनिधित्व लेकर घनी वर्ग के विरुद्ध जनमत स्थापित करते हैं। श्रिं परिएगानत घनी वर्ग क्रान्ति की घरए। लेता है। कांस (Coss), रोड्स (Rhodes) ध्रीर मेगर (Megara) के नगर राज्यों में जनतन्त्र के विनष्ट होने का भी यही कारए। था। जनतन्त्र में इस कारए। भी क्रान्ति होती है कि भाषणु <u>चीर (Bemogogues)</u> सत्य-प्रसत्य का सहारा लेकर जनता को भडकाते हैं, घपने पक्ष में करते हैं और तब सत्ता हथिया कर तानाशाही के रास्ते पर चल पढ़ते हैं। उच्च जनतन्त्र में क्रान्ति उस समय होती है जब सर्व साधारण मनुष्य को शासकों के समान सद्युएगी ससफों, लगते हैं।

यदि प्ररस्तु द्वारा बतलाए गए क्रान्ति के उपरोक्त कारणो पर विचार करे तो हम इसी निष्कर्ष पर पहुँचेंगे कि ससार की प्रत्येक क्रान्ति के पीछे ब्रयस्तु द्वारा विश्वत कोई न कोई कारण खुबस्य रहा है।

कान्तियों से बचने के उपाय (Means for Preventing Revolutions)

परस्तू ने राज्य क्रान्ति के कारणों पर व्यापक प्रकाश डाजने के साथ-साथ क्रान्तियों को रोकने के उपायों पर भी प्रकाश डाला है। इतिन (Dunning) के ग्रब्दों से, "अरस्तू क्रान्तियों को उपाय कराने वाले कारणों की विस्तृत सूंची देंने के पश्चात् उत्तके संमान ही प्रमानशास्त्रक उनको रोकने वाले उपायों की सूची भी देता है।" ग्रस्तू की इस महत्त्वपूर्ण देन के बारे में भैनसी (Makey) का मत है कि, "प्राधुनिक राजनीतिक विचारक शायव ही क्रान्ति की रोकने का ग्रस्तू के उपायों के प्रतिरक्ति कोई बन्य ठीस उपाय वहां सकें।"

अरस्तू द्वारा कान्ति के जो विरोधात्मक ह्यांय बताए गए है, वे निम्मलिखित है-

(ु (i) , शक्ति पर नियम्त्रस्य -- राज्य ने किसी भी वर्ग के हाव मे सूचिक सक्तियाँ नहीं देती चाहिए, क्योंकि एकं व्यक्ति के हाथ में सक्तियों का केन्द्रीकरस्य होने से निद्रोह की सम्भावना प्रविक होती है । यह कभी नहीं भूलना चाहिए कि "गृक्ति अध्य करती है ग्रीर पूर्ण गक्ति, पूर्णत: अध्य करती है (Power corrupts, absolute power corrupts absolutely) ।" ग्रत्य गिक का विभावत होना चाहिए। शक्ति का बाहुत्य तो राज्य मे असन्तोप का जनक होता है'।

(ii) जनता में सविधान के प्रति ग्रास्या बनाए रखना-जनता-मे न्याय-जीर-सविधान के प्रति बास्या वनाए स्थाना कान्ति से बचने का महत्त्वपूर्ण उपाय है । गासक वर्ग को इस वात का हर सम्भव उपाय करना चाहिए कि राज्य के समस्त नागरिकों के हृदय में काननों के प्रति ग्रास्या ग्रीर प्रतिष्ठा की भावता जाग्रत हो जाए ताकि वे विधि-विधान का उल्लंधन न करें और फलतः कान्ति को जन्म न दे। चूँ कि नागरिको में सूव्यवस्थित शिक्षा के द्वारा ऐसी भावना का विकास किया जा सकता है,

अत अरस्तू नागरिकों की समुचित शिक्षा पर विशेष वल देता है।

(b) (iii) सन्मान, पदो आदि का न्यायपूर्ण वितरण-श्र्रस्तु का कहना है कि पदो में श्रसमानता श्रीर सम्मान मे ग्रतिकमता के कारण राज्य मे कान्ति की सम्भावना रहती है ग्रतः पुद्, जास, सम्मान, पुरस्कार त्रावि निष्पल हप्टि से प्रथिक से अधिक लोगों को विए जाने चाहिए जिससे सन्तुष्ट वर्गों की चुट्टि हो। राज्य में कोई भी व्यक्ति यह समझे कि राजनीतिक पदों को प्राप्त करना प्रसम्भव है, बल्कि उसमें यह भावना बैठ जानी चाहिए कि योग्यनानुसार कोई भी व्यक्ति इन पदी को प्राप्त कर सकता है। निस्न पदो की कार्याविधि दीर्घ समय 'के लिए कर' दी जानी चाहिए। किसी ग्रजनबी व्यक्ति की राजनीतिक पदो पर ब्रासीन नही किया जाना चाहिए। इसके ब्रतिरिक्त किसी भी नागरिक की राजनीतिक पदो पर एकाधिकार न करने देना कान्ति को रोकने मे वडा सहायक हैं।

(it) राज्य को परिवर्तनो के प्रारम्भ मे बचाना-क्रान्ति का अर्थ 'परिवर्तन' है अत जहाँ -तंत्र हो सके, राज्य को परिवर्तनों के प्रारम्भ से बचाना-चाहिए। "इन परिवर्तनो के मूल में ही कान्ति के बीज निहित रहते हैं राज्य को क्रान्ति की-ओर अग्रसर करने वाली शक्तियों पर प्रतिबन्ध लगाने के निए

सन्बद्ध रहना चाहिए।

(r) आर्थिक असमानता कम करना—समाज मे श्रत्यविक श्रीधिक श्रसमानता ज्ञान्ति की जनक होती है। अरस्तू का मत है कि राज्य की और से निरन्तर यह प्रयत्न होना चाहिए कि समाज मे प्रायिक विवसता कम से कम हो यह वीचित्र है कि वन का चित्र एए इस प्रकार हो जिससे न ती वर्ण विवार में अव्यक्षिक सम्पन्न वन जाए और न दूसरा वर्ग अव्यन्त निर्मन ।

((vi) समाज में मध्यम वर्ग को बढ़ावा-कान्तियों से वचने का एक महत्त्वपूर्ण उपाय यह है कि समाज से स्वस्थ मध्यम वर्ग को जन्म दिया जाए । यह मध्यम वर्ग, वनिको और निर्धनों के दीन

सन्तलन का कार्य-करेया-।-

((ivii) दो विरोवात्मक प्रवृत्ति के लोगो के हाथ में सत्ता-कान्ति को नियुन्त्रित करने वाला एक अन्य उपाय यह है कि राज्य की सत्ता दो विरोधारमक प्रवृत्ति के लोगों के हाथ में होनी चाहिए ! प्रतिभागाली गुराी वयक्तियो ग्रीर धनियो के मध्य एक सामंजस्य की स्थापना की जानी चाहिए। राज्य का संगठन धनी और निर्धनों के बराबर प्रतिशत के आधार पर किया जाना चाहिए ताकि असमानता का नाश हो और क्रान्तिकारी दल का उदय न हो पाए।

(A) viii) धनोपार्जन की भावना का दमन- सरकार का सगठन इतना दृढ़ होना चाहिए राजनीतिक पदाधिकारी अपने पदो का अनुचित लाग उठाकर धनसचय न कर अकें। रिश्नतखोरी और डसी तरह के ग्रन्य अनियमित कार्यों को करने से उन्हें राकना चाहिए। राज्य में एक ऐसा सामाजिक बातावरण पैदा किया जाना चाहिए कि राज्य के पदाधिकारी अध्वा जासनाविकारी पद-लिप्सा और

प्रपनी स्वापंपूर्ण कृत्वित समिलायाओं को सोर प्राकृपित न हो सके। ति अपनी स्वापंपूर्ण कृतिका समिलायाओं को सोर प्राकृपित न हो सके। ति अपनी स्वापंपूर्ण कृतिका स्वापंपूर्ण के स्वापंप्या स्वापंप्या स्वापंप्या स्वापंप्या स्वापंप्या स्वापंप्या स्व का प्रतिकार किया जा सकता है। वह चाहता है राज्य में ऐसी व्यवस्था स्थापित की जाए जिसके

ानुसार किसी भी अधिकारी वर्गकी छ। माह से अधिक की अविध शासन करने के लिए न दी जावे। . सका बहत बडा लाभ यह होगा कि विचित वर्ग के मनुष्य भी बारी-बारी से पद प्राप्त कर सकेंगे प्रयात् उन्हें भी शासन करने का अवसर मिल जाएगा और उनकी महत्त्वाकाँक्षा-या भावी मनोकामना की पूर्ति

हो जावेगी। अंशिक्ष स्मारुटी से स्भावन स्टिंग रहें। अनंतर्गाटी स्रेस्तन्ता (🕲 (x) क्रांति की रोकने के लिए एक मनोवैज्ञानिक उपाय का अरस्तु मुक्काव देता है। कि राज्य को चाहिए कि वह भावी सकटो से नागरिको को आतिकत रखे। राज्य नए-नए सकटो से उन्हे आबद्ध कर दे ताकि कान्तिकारी कदम उठाने का उन्हें समय ही न मिल सके । ग्ररस्तु के ही शब्दों मे-"शासक जो राज्य की जिल्ता करते हैं, उन्हें चाहिए कि वे नए खतरों का अन्वेषए करें, दूर के भय को समीप लाएँ ताकि जनता पहरेखार की भौति अपनी रक्षा के लिए सबैद सचेत और तरपर रहे।'

स्ति है। अरेस्त कान्तियों को रोकने का सर्वोत्तम और सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण उपाय 'शिक्षा' को

बताता है। शिक्षा द्वारा राज्य के नागरिकों में राज्य के प्रति निष्ठा की आवना उत्पन्न की जा सकती है, उन्हें क्रान्तियों के दोष से अवगत कराया जा सकता है। शिक्षा से उनमें कर्त्तव्य-भावना जाग्रत की जा सकती है। ग्ररस्त के मतानुसार शिक्षा की व्यवस्था और कार्यक्रम ऐसा होना चाहिए जिससे युवकी में सविधान के प्रति श्रद्धा-श्रीर सामाजिक रीतियों के प्रति श्रास्था वनी रहे। रियादी कि शिक्षा प्ररस्त निरक्षा राजतन्त्र में कान्ति के कीरणी को रीकेन के लिए दो साधन बतलाता है—(क) प्रथम साधन शक्ति का है जिसके द्वारा अत्याचारी शासन राज्य के बडे लोगो को समाप्त करके सब पर समान रूप से शासन कर सकता है। वह विवेशी सेनाओं का प्रदर्शन कराके लोगों की भयभीत कर सकता है इन उपायों से नागरिकों का नैतिक अब पतन हो जाएगा और वें निरक्श शासन के विरुद्ध कान्ति करने का साहस नहीं करेंगे। (ब) दूसरा साधन यह है कि अत्याचारी या निरकश शासन एक ऐसा आवरण रखे जिससे नागरिको की सद्भावना और उनका प्रेम प्राप्त किया जा सके। यह ग्रावरए। मध्यवर्ती मार्ग होना चाहिए । इसके द्वारा एक ग्रोर तो नागरिको की नैतिक एव पार्मिक भावनाओं को ठेस नहीं पहुँचानी चाहिए और दूसरी ओर श्रेष्ठ नागरिकों को पुरस्कृत करना चाहिए

ताकि लोगों में यह भावना ज्याप्त हो जाए कि यह राज्य का सरक्षक है। कि कि की की (xiii) मनुष्य अपने वैयक्तिक जीवन की परिस्थितियों के फलस्वरूप भी कान्तिकारी विन जाते हैं। अत एक ऐसा राजकीय अधिकारी नियुक्त किया जाना चाहिए जो इस बात पर सद्देव चौकत्री दिंदर खें कि लोग ग्रपना ग्राचरण शासन-व्यवस्था के शनुरूप रख रहे हैं तथा शासनतन्त्र की नीति के

अनुसार् ही जीवनयापन कर रहे है।

पर ही जीवनयापन कर रहे हैं। अन्य कि स्मिन कर पर है है। अन्य कि स्मिन कर रहे हैं। अन्य कि सुरक्षा को सर्वोच्च प्रायमिकता प्रदान करता है। उसका कहना है कि विविध प्रकार के सविधानों को कान्ति से वचाने और उनमें स्थिरता लाने के लिए उनमें से ऐसे सभी तत्त्रों का निवारए। कर दिया जाना चाहिए जिनके द्वारा कान्तियां उत्पन्न हो सकती हो । राज्य की सुरक्षा के लिए आवश्यकता पडने पर वह-व्यक्ति के व्यक्तिगत जीवन तक में राज्य के हस्तक्षेप का समर्थन करता है। उसका तो यहाँ तक विचार है कि यदि राज्य मे पारस्परिक विवाद एव मित्रता के कारण क्लन्ति होती है तो राज्य को उसमें भी हस्तक्षेप

कस्या चाहिए।

प्ररस्तु श्रीर प्लेटो (Aristotle and Plato)

कुछ विचरिको ने इन दोनो गुरु-शिष्यो को एक-दूसरे का पूर्णतः विरोधी बताया है। यह विचार केवल ग्रांशिक रूप से ही सत्य है क्योंकि ग्ररस्तू पर उसके गुरु प्लेटों का प्रभाव स्पष्टत देखने को मिलता है। प्रएम फोस्टर के शब्दों में, "ग्ररस्तू सभी प्लेटोबादियों में महान है।" ग्ररस्त बीस

<sup>1 &</sup>quot;Aristotle is the greatest of Platonists"

वर्ष तक प्लेटो का शिष्य रहा । ध्लेटो अपने इस महान् शिष्य को अपनी अगारमी (Academy) हा मित्तिष्क कहा करता था और सम्भवत वह उमे ही अपना उत्तराधिकारी बनाना भी बाहता था । इम सम्बन्ध मे सेवाइन ने कहा है—"'इसके बाद दार्गिनिक लेलों का अन्येक पूर्ण इम सम्बन्ध में मबाहू है।" वास्तव में अरस्तू पर अपने गुरु का अभाव वडा ब्यापक है उसके विचारी की नीव प्लेटो के सम्भा पर टिकी है।

श्रसमानताएँ

भ्ररस्तू ग्रीर प्लेटो की पढ़ित में, विचारों छौर दें व्टिकोर्णों में पाई जाने वाली गर्मीर भ्रममानताएँ ये हैं—

(1) प्लेटो ब्राइग्रंडादी, करपनावादी त्रीर हवाई योजनाएँ बनाने वाला है तो अरस्त युवारं वाली, क्रियासक, व्यावहारिक और इस घरती की वास्तविकताओं से वेषा हुआ है। प्लेटो का राज दर्यान 'सस्यं, शिव, नुन्दरम्' पर आधारित है, जब कि प्ररन्तु ज्यावहारिकता पर व्यान वेते हुए कीर विचारों को सिद्धान्त (Conception of the ideas) की मान्यता नही देता। वह प्लेटो के विपरित करपान के स्थान पर वास्तविकता को महस्त देता हुआ, ठोस, आकृतिक और व्यावहारिक तथ्यों है आधार पर अपने राजजारिक करपना वाहता है। फेडिरिक योसांक '(Fredrick Poloci) के सब्दों में, 'प्लेटो गुख्यारे में बैठकर नए प्रदेशों में यूनता हुआ कर्मी-कसी नीहारिका के आवर्ष के चीर कर किसी दृश्य को अरबन स्पटता से देख सकता है, किन्तु अरस्तु एक अमुझीती उपनिवेजवात की मांति उस क्षेत्र में जाता है और आगं का निर्माण करता है।''

(2) प्लेटो की पढ़ित निगमनात्मक (Deductive) है, जबिक अरस्तु की उदेगननात्मक (Inductive) हिस्स तरह जहीं प्लेटो सामान्य से विशेष नियमों की करपना करता है वहीं अरस्तु किया पटनाग्रेग व परिस्थितियों के आवार पर सामान्य नियमों का पावन करता है। प्लेटो खिल, क्षित्र, सुनदरम् आदि अपूर्त विचारों का विष्लेप यहनाग्रेग व परिस्थितियों के आवार पर सामान्य नियमों का पावन करता है। प्लेटो खिल, क्षित्र, सुनदरम् आदि अपूर्त विचारों का विष्लेपया करते हुए मुक्स से स्थून की और जबता है। प्लेटो सार्तिक पवार्थों पर विचार करते हुए उनके आवार पर स्था की और जबता है। इसित्य ख़िटी से विनिस्पत अरस्त के विचार अधिक स्पट, व्यावहारिक, क्रमबढ़ और तक्त सुवार हैं।

(3) प्लेटो दार्शनिक जानक या शासकों के राज्य को सब्कृत्य मानता है, किन्तु अद्भाविक मानता है, किन्तु अद्भाविक मानता है। कहाँ प्लेटो दार्शनिक राजाओ हारा आर्क राज्य का निर्माण करना जाहता है वहाँ अर्फ्तु ऐमा शास्त्र बनाना चाहता है जिससे निर्धाक्ति कि गए निर्माण प्रचलते हुए आर्च राज्य को और अर्ज्यम् रोना सम्भव है। विक्शी (Mavey) के अर्ज्जिए "प्लेटो ऐसे अतिमानव (Superman) की बोज मे है, जो प्रावर्ध राजा को मुख्य करें, अरस्त है। अर्जिवकान (Super-Science) की बीज करेंना चाहता है जो अरस्त को अन्त्रे भे अन्त्रे प्रवर्ध के अन्तर्भ के अन्त

(4) <u>ब्लेट</u> 'रिपब्लिक' में दार्बनिक जामक को निर्कुच-सा बना देना है । केवन 'लॉर्ब-' वह कानून की प्रधानता मानता है । <u>अरस्त</u> प्रारम्य से ही कानून की प्रमृता स्वीकार करता है ।

(5) <u>प्रप्रस्त</u> जिस राज्य को आदर्ग मानता है, यह <u>खोटो</u> के उपादर्ग राज्य के समान है आदर्श राज्य के समान नहीं।

(6) प्लेटो के राज्य की एकता तक पर टिकी हुई है जिसमें वह व्यक्ति को पूर्ण र<sup>र है</sup> विसीन कर देता है। इसकी स्थापना के निष्, बहु निजी सम्पत्ति और निजी परिवार को भी स<sup>मार्ण</sup> कर देता है। यद्यपि 'सॉब' में वह निजी सम्पत्ति और परिवार रक्ते की व्यवस्था करता है लेकिंग, अधिकार को अनेक प्रतिवन्धों से बड़ा मीमित किया गया है। <u>अगस्य</u> भी पद्यपि राज्य की एकता स्थापि करना चाहता है, किन्तु वह व्यक्ति को उसमें पूर्णत विद्योग नहीं करता । वह तो राज्य को 'सनुवार को स्वता है, किन्तु वह व्यक्ति को उसमें पूर्णत विद्योग नहीं करता । वह तो राज्य को 'सनुवार को स्थापन करता ।

I "Every page of his later philosophical writing bears witness to the connection "

का समुदाय' मानता है। वह बहुस्व में ही राज्य के स्त्ररूप भीर ब्रह्मित्व को मानता है। निजी सम्पत्ति श्रीर निजी परिवार को राज्य में स्थान वेते हुए वह क्लेटो के माम्यवाद को श्रनुचित ठहराता है।

- (7) <u>त्येटो रा</u>ज्य की उनित मनुष्य की धावस्यकताओं के फलस्यरूप मानता है। उनके धनुसार प्यक्ति धपनी प्राधिय लायस्यकताओं की पूर्ति के निए सहयोग करने को बाध्य होता है और यही राजनीतिक व सामाजिक जीवन का धाधार है। उनकी शिट्ट में मनुष्य में रिच एवं कार्य करने की-योग्यता भी भिन्न होती है। दन विभिन्न योग्यता भी भीर कार्यों में सामञ्ज्यस्य स्थापित करने के निए राजनीतिक मंगठन की प्रावस्यक्ता पड़ती है। ऐसा सामञ्जस्य केवल राज्य द्वारा ही सम्भव है। स्वेटो के इन विचारों के विश्वरीत <u>प्रस्तू राज्य</u> को परिवार के ममान एक प्राकृतिक मंस्या स्वीकार करता है। उनका कहना है कि घोषिक धायश्यकताओं की पूर्ति हेतु स्थी-पुरुष, स्वामी-दास मितकर परिवार में सामित हो जाने हैं, परिवार मितकर परिवार के स्थान हो जाने हैं, परिवार मितकर प्राप्त होती है। हो स्थी-पुरुष स्वामी-दास मितकर परिवार होता है।
- (8) प्लेटो राज्य को व्यक्ति का वृहद् रूप मानता है, जबकि अरस्तु इसे परिवार का वृहद् रूप समस्ता है।
- (9) <u>ज्हों के</u> विचार राज्य में परिवर्तन की शिंद में क्रान्तिकारी (Radical) है, जबिक अरस्तु के किंद्रावी (Conservative) है। <u>ज्</u>हों प्रपंत प्राप्त प्राप्त प्राप्त को स्थापना में सामाणिक रीति-रिवाली में प्राप्त क्ष्म परिवर्तन करता है जबिक <u>अरस्तु की</u> मान्यता है कि हमें मुगो से चले आने बाले अनुभवी की उपेक्षा नहीं करनी चाहिए। यास्तव में प्लेटों जहां प्रतिवादी (Extremist) है, जहीं अरस्तु मुख्य मार्ग (Golden Mean)का अनुसर्ख करते जुला है। उन्हें बारे में चित्त ह्यूरेंट (Will Durent) ने कहा है कि "ज्नेटों के क्रान्तिकारी विचारों का एक कारता यह या कि उनके समय में राजनीतिक बातावरण प्रायः शान्त था, प्रतः मामाणिक व्यवन्या में परिवर्तन के प्रत्याव सरस्ता से अस्तुत किए जा बकते, ये, लेकिन ग्रारस्तु का युन राजनीतिक शिंट में प्रजानित का युग या, प्रतः उनने समाज में मौजिक परिवर्तनों का विशेष किया।"
  - (10) प्रस्नु ने राजभीतिक विभारों को नैतिक विचारों से पृथक् किया है। ब्लेटो दोनों विचारों का मिश्रलों करते हुए राजमीति को नीतिक्षांस्त्र का ग्रम मानता है। वह भलाई (Goodness) को मार्चभीम श्रमून विचार- मात्र न्वीकार करता है, लेकिन अरस्तु भलाई को निरंपेक्ष वस्तु न मानकर उनका बन्तुओं और परिस्थितियों. से निर्धारित होना मानता है। उनमें १ एट में व्यक्ति को श्रीधकतम करवाएं राज्य में ही मम्भव है, प्रत उसका विवेचन राजनीति-शास्त्र का काम है। इस तरह वह राजनीति-शास्त्र को नीति-शास्त्र में पुथक करके एक स्वतन्त्र विज्ञान बनात है।
  - ्रिनेटी थ्रीर श्रस्त्र के राजनीतिक विचारों में पाए जाने वाले उपयुक्त-श्रन्तर उनकी मीलिक प्रवृत्तियों के सेद के कारण है। इस्तिए कहा जाता है—''खेटो राजनीतिक वर्णन के प्रावर्णवादियों, स्वप्तविणने (Romantists), जातिकादियों, कल्पनावादियों (Utopians) का पिता है और अस्ता याविवास्थिं, वेजनिकों, व्यवहारवायि (Pragmatists) तथा उपयोगतावादियों का जनक है। ''' समानतार

उपरोक्त अन्तर के होते हुए भी इस बात से इस्कार नहीं किया जा सकता कि अरस्तु पर उनके आध्यात्मिक पिता प्येटो का बड़ा प्रभाव है। यद्यपि वह अपने गुरु के प्रति अस्यभक्त नहीं है, किन्तु वह उमकी यहान वार्धनिकता और योग्यता के प्रभाव ने प्रोत प्रीत अवस्य है। दोनो विचारको में गम्भीर अन्तरों के साथ-माथ महान् माहस्य या समानताएँ भी दृष्टिगोचर होती है। जहाँ अरस्तु न

<sup>1</sup> Will Durent . Story of Philosophy, p 91.

<sup>2</sup> Dunning. A History of Political Theories, Part I, pp 49-51. ..

<sup>3</sup> Maxey . Political Philosophies, p. 78.

अपनी कृतियों में प्रत्येक मोड़ पर प्लेटो का खण्डत किया है, वहाँ प्रत्येक पृष्ठ पर वह उसका ऋषी भी. है। इस दोनो महानु विचारकों के राजवर्जन में पाए जाने वाली कुछ समानताएँ इस प्रकार हैं—

1. दोनों ही युवाह के राजनीतिक जीवन की अध्युद्धा और नैतिक अध्युवस्था को आधंका की हिए से देखते थे। दोनों ही जीका उपाय अध्य जीवन की स्वीकार करते थे। दोनों ही की मान्यता भी कि—"क्षेट से नगर-राज्य में ही सुवीत्तम सुखी जीवनयापन किया जा सकता है। उसे प्राप्त करते थे, वे व्यक्ति ही सुमर्थ हो। सुकते हैं जिनके पास जिल्ला और नामन हैं।" दोनों ही नगर-राज्य के स्वृणासित और आक्ष्म निर्मेट होने के पक्ष में हैं।

2. दोनो ही दार्गनिकों ने दास-प्रया का समर्थन किया-है। यद्यपि प्लेटो ने इसका स्पष्ट

रूप से पक्षपोषण नहीं किया है किन्तु विरोध भी नहीं किया है।

3. दोनो विचारक राज्य के लिए ग्रिक्स को शावस्थक सामने हुए ससे राज्य के नियम्बर्ण म् रखने के पक्ष में हैं। वे स्वस्थ और सुन्दर. जीवन तथा कर्सन्य-पूर्ति के लिए शिक्षा को बढ़ा कहरत देते हैं।

4. यदि प्लेटो 'लाँज' मे व्यावहारिकता के घरातल पर उतरता हुआ कामून को उच्च स्यान प्रदान करता, है तो अरस्तू भी 'गॉलिटिक्स' में कानून की प्रमुता को स्वीकार करता है-।--

5. दोनो ही <u>विचारक नागरिकता</u> को सीमित चनाए रखते हैं। दोनों का ही मत है कि रुमस्त गारीरिक श्रम दासो तथा झनागरिको को ही करना चाहिए।

ं6. दोनों ह<u>ी चित्तक एक मिधित चंचिन्नान में</u> विश्वास करते हैं यद्यपि इनके वैगीकरण में कुछ फ्रेन्तर है-1

· 7. दोनो ही विचारक ब्यक्तिगत धर्म को महत्व नहीं-देते-। - ः

8. <u>दोनो ही राज्य के एक नीतक एवं आध्यारिक स्वस्थ को मान्यता देते हैं। दोनों ही</u> नगर-राज्य का अध्ययन नीतकता के आवार पर करते हैं। इस तरह दोनो के राजनीतिक विचार नीतिन विचार सेतिन विचार सेति विचार सेतिन विचार स

9. दोनों प्रजातन्त्र के विरोधी हैं और पूर्ण समानता में विश्वास नहीं करतें।

10. दोनो ही , विचारको को <u>चिटर में राजितित एकं व्यावहारिक</u> विज्ञात है। "जिस तर्ख किसी राजनीतिक के लिए प्लेटो के रियन्तिक अरेर 'लॉब' महत्त्वपूर्ण है जिसी प्रकार अरस्तू वें 'पॉलिटिक्स' भी उसके लिए एक महत्त्वपूर्ण अन्य मिद्र हो उक्ता है।"

प्रिं प्ररस्तु में यूनानी एवं सार्वभौम तत्त्व और उसका प्रभाव (The Hellenic and Universal Elements in Aristotle and his Influence)

प्रस्तू के राजनीतिक चिन्तन में हुछ ऐसे वर्णने हैं जिनमें यूनानी (Hellenic) तत्न दिलनाई पडते हैं तो कुछ ऐसे हैं जो सार्वभीमिक महत्त्व रनते हैं। युनानी तत्त्व (Hellenic Elements)

प्रेरस्तू पर तत्कालीन यूनानी परिस्थितियों का प्रभाव पड़ना सुवैयों स्वाथाविक था। इस प्रभाव के कारण ही उसकी विचारधारों उस समय के अनेक यूनानी वृत्त्वों से मर्याधित है। डिनिंग के 'खंडाे में, ''यद्यपि राजनीति धास्त्र की सामग्री के लिए अरस्तु की एतिहासिक लोज ने यूनानियों (Hellens) के प्रावेधिक क्षेत्र की सीमग्री का अतिकर्मण किया थां, लेकिन उसने जिस पढ़ित का निमौण किया उसके प्रावेधक का निर्धारण यूनानी क्षेत्र की सीमाग्री में विख्यात परिस्थितियों से हुया। "प्र ब्रस्तू के राजदर्शन में मिलते वाले फ्रमुख यूनानी तत्व ये हैं—

 अरस्त के आदेश राज्य की केल्पता नगर-राज्य तक सीमित हैं। यदापि उसकी ग्रीको के सामने अनेक नगर-राज्य नष्ट हो ग्राए थे किन्तु उसकी दृष्टि नगर-राज्यों से ऊपर नहीं उठ सकी । 'स्पष्टतः यह उस पर व्याप्त यूनानी प्रभाव ही था।

2 ग्ररस्तू ने यूनान मे प्रचलित- दास-प्रया का ग्रनुमोदन किया है। ग्ररस्तू स्वय कितने ही

दासी का स्वामी था ।

3 शिक्षा के ज़िस रूप-का बर्गान ग्ररस्त ने किया है वह बहुते अशो तक तत्कालीन यूनानी पूर्वा के प्रमुक्त है। शिक्षा को ग्रावश्यक और राज्य द्वारा सवालित मानना उन दिनी यूनान का ग्रीम रिवाज था।

4 <u>प्ररस्तु को जाति सभिमान और यूनानियो को सन्य वर्षर जातियो से उत्कृष्ट मानना प्रनान</u> प्रभाव का सुचक है।

युतानी प्रभाव का सूचक है । ' -"' 5 श्रव्यक्तिं, कारीगरो और कृषको क<u>ो नागरिको के श्रविकारो से व</u>चित करना भी तत्कालीन

युद्धान की समिजिक स्वा के सबुरूप है। 6 इसरस्तू द्वारा क्यापार से घृणा और सुदलीरों का विरोध करना भी युनानी तस्व ही है।

के अरस्तु होरा आपार से घुणा आर सुदेशाय का विराध करना मा यूनाना तरन हा है। अरस्तु के राजदर्शन में पाए जानें वाले इन यूनानी तरनी में से एक को भी वर्तमान काल में सत्य प्योक्ता तही किया जाता है। अरस्तु के ग्रुन में इनका, महत्त्व, मले ही- रहा ही किन्तु ग्रुग के साथ-साथ थे तत्व भी नव्ट हो गए है और आ़व - इन्हें मात्र अस्वाभाविक, अप्रगतिशील और असत्य धारणाएँ माना जाता है।

साय मारणाएँ माना जाता है।

साय मारणाएँ माना जाता है।

साय मारणाएँ माना जाता है।

प्ररस्तू के राजवर्णन का गम्भीर अनुशीलन करने पर उसमें कुछ ऐसे तस्व मिलते हैं जिनका ा-बरिय विश्व-व्यापक है, जो आज भी उतने ही - सही हैं जितने-कि अरस्तू के युग में थे। उसने विचारों में उपलब्ध से सार्वभीम तस्व महबत निम्मलिखित हैं — कि स्टूर्स के सुग में थे। उसने विचारों

हैं<u> । प्राप्त को जन्म जावत का लग्न हुआ आर जुन तथा सुक्षा ज्ञान तथा सुक्षा ज्ञान तथा जिल्ला के विचार इसका</u> प्राप्तार है। प्राप्तार है।

3 द्वारस्तू ही <u>बह प्रथम विचारक है जिसने सर्वप्रथम ग्रह अनुभन्न किया है</u> कि राज्य की सित्तम समस्या व्यक्ति की स्वतन्त्रता और राज्य की सत्ता में सामञ्जस्य स्थापित करता है। कानून की प्रभुता, कानून की विचुढ बुढि समस्ता आदि की जो धारणा आरस्तू ने व्यक्त की है उनमे स्वतन्त्रता और सता का सामञ्जस्य निहित है। अरस्तू का यह कथन भी एक मार्वकासिक सस्य है कि जनता ही सरकार के भावरण पर अनितम निर्णय करने की अधिकारिणी है। आज के लगभग सभी प्रयतिशील राज्यों मे इसे निर्विवाद स्था से सीकार किया जाता है।

 <sup>1</sup> Dunning . A History of Political Theory, p. 93

- 4. प्रदस्तू-जनमत-को विद्वानो या विशेषको की राग से अधिक महत्त्व देता है। ग्रांव भी ससार के ग्रांविका फैसले जनता के रख को देखकर दिए जाते है।
- 6 अरस्तू का मध्यम मार्ग-(Golden Mean) का विचार वर्तमान राजनीति के नियन्त्रेण एव सन्तुलन (Checks and Balances) के विचार का जनक है। केटलिन (Calin) के शब्दों में, "कन्पयूषियस के बाद, सामान्य ज्ञान और मध्यम मार्ग का सर्वोच्च सुवारक अरस्तू ही है।"
- 7 अरस्तू के वर्शन का सातवाँ शायन्त्र तत्व उदार लोकतन्त्र (Liberal Democracy) का समर्थन है । अरस्तू ने यथिए अतिवादी लोकतन्त्र (Extreme Democracy)। और भीड द्वारा शासन करने वाले लोकतन्त्र का विरोध किया, लेकिन साथ ही सब तरह के अधिनायको अववा तानाशाही के शासन का भी वह उम-विरोधी है।
- 8. प्ररस्त के वर्धान का <u>प्राठवी शावबत</u> तरेव राज्य के सम्बन्ध में यह खवार विचार है कि राज्य बढि द्वारा शामित होता है तथा उसका उद्देश्य उत्तेम जीवन है ने कि प्रदेश का किस्तार करना। राज्य के सर्वापर प्रयोजन नागरिकों में संदेशुए की उद्दिह, न्याय का विवारण और ज्ञान का प्रवार करना है। राज्य के विषय में प्ररस्त के इस उदास विचार की सत्यता से की है इक्कार नहीं कर सकता।
  - 9 आंधुनिक शक्तियों के विभाजन या पृथकरुए का सिद्धांता (Theory of Separation of Powers) ग्र<u>टल के शक्ति-विभाजन विद्धांता पर ही बहुत कुछ आधारित है।</u> बर्तमान मे राज्य की शक्ति कुछ आधारित है। बर्तमान मे राज्य की शक्ति कुछ आधारित है। बर्तमान मे राज्य की पिका कर्या कि पिका करने वाली (Legislative) तथा त्याय कीयं करने वाली (Judicial) की नाम देवों है। इस तरह शक्ति-विभाजन के सिद्धान्त का मूल ग्ररस्तू के दर्शन के विवाद की मिलताहै।
  - 10 ग्ररस्तू को आधुमिक व्यक्तिवाद का पिता कहा जाता है। उसका दर्शन प्लेटों से ग्रीष्ठ व्यक्तिवादी है। वहु कृत्रिम समानता का विरोधी है ग्रीर लोगों की क्षमता सम्बन्धी असमानता के स्वीकार करना है। निजी सम्पत्ति की वह प्राकृतिक सानता है। ग्राज प्रत्येक राज्य निजी व्यक्तिकार सम्पत्ति को सान्यता देता है।
  - 11 अरस्तु के राजदर्शन में एक अन्य उक्लेखनीय विश्व-स्थापी तस्व यह है कि उनि राजनीतिक श्रीर प्रयोगास्त्र के पारस्परिक सम्बन्धी को 'महत्त्वान कर राजनीतिक स्नाटन श्रीर क्रियार्थी, पर होने बाले श्राधिक प्रभाव को बडा महत्त्व दिया है। राजनीति श्रीर श्रेष-स्थवस्था को गहरा सम्बन्ध

<sup>1 &</sup>quot;After Confucious, Aristotle is the supreme apostle of commonsense and of golden means"

वताते हुए यह रहता है कि जासन की प्रनेक समस्यामों का कारण धनियों और निर्धनों का सवये है। उसने सरकारों का जो वर्गोकरण किया और घनिकतंत्र भीर जनतन्त्र के जो बहुत से विभाग किए है उनका मन्त्रिम माधार मार्थिक ही है। अरस्तु की यह मान्यता है कि यदि गेंज्य में प्रत्येजिक गरीब जोर मस्यधिक प्रमीर होंगे तो स्पिरता और समृद्धि नहीं पन्त्र सकती, ग्रांज भी सस्य हैं। वर्तमान प्रिकिश राजनीतिक जयल-पुथल मार्थिक कारणों से ही होती है।

12 मन्त में, प्ररस्तु उपयोगितावादी विचारों का प्रेरक भी है। दास प्रथा के सिद्धान्त को को वह उपयोगिता के ब्राधार पर ठीक मानता है। 'उपयोगिता' को महत्त्व देने के कारण हम उमें उपयोगितावादियों का प्रयत्न मान नकते हैं।

धरस्तूका दर्शन निश्चित ही अनेक शास्त्रत् मिद्धान्तो का भण्डार है। उसका ग्रन्थ 'पॉनिटिक्स' गागर मे नागर' है।

#### श्ररस्तु का प्रभाव : श्ररस्तु राजनीति का जनक

(Influence of Aristotle : Aristotle as the Father of Political Science)

धरस्तू के इन दोनों घष्यायों मे उनकी पद्धित ग्रीर उसके दर्शन मे सर्बिभीमिक तत्वों के विवेचन से यह स्पष्ट है कि वह राजदर्शन के क्षेत्र में वस्तुत: प्रथम वैज्ञानिक विचारक (First Political Scientist). या । उसे यदि 'राजनीति विज्ञान का जनक प्रयद्या पिता' (The Fallier of Political Science) की सजा दी जाय तो उसमें कोई ग्रतिवासीक नहीं होगी। प्रस्तून ने केवल प्राजनीति. विज्ञान कान-पदाया या वरन उनका विकानकर्ता भी था। उनने राज्य, अर्थनित प्रादि के देरे मे जो कहा उसमें स्वर्धन केवल प्राचनीति विज्ञान का स्वर्भ वस्तुन अर्थनित महिता हो हो है। राजनीति विज्ञान का स्वर्भ वस्तुन वर्ग प्रवृत्त विव्हुयों के इर्द-गिर्द सुमता है जिसकी कल्पना अरस्तू ने सहस्त्रों वर्ष पूर्व कर जी थी।

प्रस्तून वो भी निष्कर्ष निकान वे वैज्ञानिक प्रवृत्ति के प्राधार-पर-निकाल । उदाहरणार्थ

जुमने नगभग 158 सविधानो का विस्तृत ग्रव्ययन, विश्लेषण श्रादि ,करने के उपरान्त ग्रपने कतिपय सिद्धान्तों का प्रतिपादन किया। उसने हर राज्य की राजनीतिक स्थितियों का विश्लेषण करके अपने निष्कवं निकाले-और उनके आधार पर राज्य के निद्धान्ती का निरूपण किया। दिसने पाण्चात्य जगत ्म सर्वप्रथम राज्य का माँगोपाँगः मिद्धान्त प्रस्तुन-किया । राज्य के जन्म और विकास से लेकर उसके स्<u>तरप, सविवान की रचना, सरकार का निर्माण, नागरिकता, कानून की सम्प्रमुद्धा, कानून की सम्प्रमुद्धा कि स्वार प्रस्तुन किए कि उन्हें आज भी</u> ठकराना कठिन है। (उनने कहा कि:राज्य एक स्वामाविक सम्या है और वही सविधान सबसे अच्छा है जो सबसे अधिक स्थायों हहता है। अरस्तु का यह निष्कर्ष उसके अपने समय मे भी उतना ही सत्य था जितना कि ब्राज है (नागरिकना बीर सविधान की व्याख्या मे ब्ररस्तू के विचार लगभग आधुनिकतमें है, चाह ग्ररस्तू को राज्य केवल एक नगर-राज्य रहा हो । ग्ररस्तू की इस बात से आज भी ग्रसहमत होना कठिन है कि व्यक्ति के तिए जो ब्रादर्श और श्रेयस्कर है वही राज्य के लिए है। "मनुष्य एक राजनैतिक प्रांगी है" इस कथन की ग्रीपचारिक अभिव्यक्ति ग्ररस्तू ने ही की ग्रीर यह वाक्य राजनीतिक जिन्तन के इतिहास में सदैव एक स्वय मिद्धि के रूप में स्वीकार किया जाता रहेगा। त्रान्ति के कारणों की जो विणद् ब्यास्या ग्ररस्तु ने की, उसके प्रति हम ग्राज भी ग्ररस्त् के ऋणी हैं। उदाहरणार्थ अरस्तु का यह अभिमत वैज्ञानिक निष्कर्ष की भौति प्रामाणिक है कि अधिक विषमता कान्तियों के लिए गम्भीर रूप से उत्तरदायी होती है। अरस्तू के इस विचार की नहीं ठुकराया जा सकता कि किसी भी सरकार की सद्दता के लिए राज्य की ग्रायिक ममृद्धि नितान्त ग्रावश्यक है जिरस्तु के इस समाधान से हमें उसके वैज्ञानिक चिह्नत् पर गर्व होता है कि यदि सम्पत्ति पर तो व्यक्तिगत स्वामित्व रहे पर उसका उपभोग सार्वजनिक हो अर्थात् व्यक्तिगत स्वामित्व और सार्वजनिक उपभोग के बीच सैमुचित

ताल मेल बैठाया जा सके तो राज्य की अनेक समस्याएँ आसानी से सुनक्क, सकती हैं। अरस्तू का यह विचार भी असके बैशानिक चिन्तन की सूझ-चूक है कि जब तक एक राज्य में मुद्द और विज्ञान मध्यम वर्ग न होगा अर्थात राज्य में न तो अधिक पूँजीपति हो और न मधिक गरीब वरन सब्यम वर्ग के लोगों का बाहुत्य हो, तब तक राज्य आस्म-निर्मरता की और अमुनित रूप में अप्रसर न होगा। अरस्त, के इस विचार की उपेक्षा करना कठिन है, कि विकास के मार्ग में सबसे बड़ा अपरोध असन्तुवन के चाहे वह असन्तुवन राज्य की पार्म में सुन के सुन वह कारन्तुवन राजनीतिक हो या सामाजिक या आधिक । आनित्यों के एक बड़े कारण को निटान के लिए इस असन्तुवन को समाज्य करके और 'अतिवा' को दूर करके मध्यम मार्ग का अनुतरण किया जाए—यह अरस्तु का एक वेशानिक उपचार ही माना जाएगा।

प्रस्त के स्वतन्त्रता और सता के समन्वयं की वात की श्रीर प्राज भी यह एक नवने वही राजनीतिक समस्या है। यह प्रस्तू की वैज्ञानिक दूरदिशाता थी, कि उसने 'शृतृकता में प्रकता' ने सिद्धान्त का प्रतिपादन कर सत्ता और स्वतन्त्रना के बीच स्वाभाविक मामुळ्जस्य नाने का प्रयत्न किया। उसे अपने प्रयत्नी से बाहे सफलता न सिवी, पर 'श्रनेकता में एकता' का प्रावं प्राज भी राजनीतिक समस्याओं के हुल का एक अमुकरणीय प्रावं है इसने हुट्गार नृही किया जा सकता। यह समस्या अरुक्त के समय भी जीवित थी और श्रांत को जिल्ला के प्रस्तू ने कानून की सम्प्रभुता के सिद्धान्त का प्रतिपादन किया और स्वांत के श्री होत्त के श्री होत्र है (प्रस्तू ने कानून की सम्प्रभुता के सिद्धान्त का प्रतिपादन किया और अपने प्रयत्न के सम्प्रभुता थी थी श्री होत्र का प्रतिपादन किया और श्रांत की विश्वेत किया और श्रांत की विश्वेत की स्वांत किया और श्रांत की विश्वेत की स्वांत किया की स्वांत की नहीं पर और श्रांत की सम्प्रभुता थी व्याव्या को विश्वेत की स्वांत की नहीं पर अपने व्याव्या को प्रावृत्तिक साम्य की विश्वेत की विश्वेत की स्वांत की नहीं पर अपने विश्वेत की साम्य का साम्य की साम्य की साम्य का साम्य का साम्य का साम्य का साम्य की साम्य का साम्य का साम्य की साम्य का साम्य का साम्य की साम्य का

सार रूपे में, श्रारस्त प्रथम राजनीतिक वैज्ञानिक थे। राजनीति विज्ञान का जन्मवाता था। उसने न केवल आगमनातमक विधि को खुनुराण कर राजवर्णन के क्षेत्र में वैज्ञानिक पद्धित की वी इन्हों बद्धार पुराजनीति और पीर-राजनीतिक तस्यों को अन्यम्प्राजन करके राजनीति के विषय-क्षेत्र को पहुंची बारे स्वयन्त किया। और सीथ ही उन स्थाप प्रमुख्य करके राजनीति के विषय-क्षेत्र के पहुंची बारे स्वयन्त किया। अपि सीथ ही उन स्थाप प्रमुख्य को अपने विज्ञान के कत्वर में मेटा वो मार्ज भी हुं मारी जिन्नत के कत्वर में मेटा वो मार्ज भी हुं मारी जिन्नत के तिस्त हैं हुए हैं। इस प्रकार राजनीति विज्ञान का अपने भी वा और विज्ञानका नी। इस प्रभाव को सार्याम्य एवं विशेष प्रभाव डाना। इस प्रभाव को सार्याम्य क्षेत्र के प्रमुख्य किया है स्वयन अपनिव वर्मा के अपने के प्रमुख्य किया है किया है स्वर्णमान क्ष्य में डॉ विश्वनाथ प्रमुख्य वर्मा के प्रमुख्य किया है स्वर्णमान क्ष्य के स्वर्णमान के स्वर्णमान क्ष्य क्ष्य के स्वर्णमान क्ष्य क्ष्य क्ष्य क्ष्य के स्वर्णमान क्ष्य के स्वर्णमान क्ष्य के स्वर्णमान क्ष्य के स्वर्णमान क्ष्य क्ष्य के स्वर्णमान क्ष्य के स्वर्णमान क्ष्य के स्वर्णमान क्ष्य क

''यूरोप की विचारधारा पर अरस्तू का काकी प्रभाव रहा । मीनिवियम का मिश्रित संस्तर का विद्धान्त अरस्तू के 'पोनिटियम' के आवार पर ही विभिन्न किया गया है । मेन् 529 इ में सर्गा अस्टिनियन ने अरस्तू के प्रन्थी का अध्यापन करने वाले विद्यानयों को बहुद कर दिया । बोबीवयन के अरस्तू ने दो प्रन्यों -'कुंटिगोरिक' और 'डि एमेन्डेकियोंने' का लेटिन में अनुवाद कर मध्यपूरीन कर्न पर उसके तक शास्त्र के प्रभाव के निय साम प्रकृत्व किया । बाहरबी वृद्धी के अन्त तक अरस्त के बन्त तर्क तास्य का भाग्यान धारम्भ हो यता। धुन्बर्ट महान् (1193-1280) ने प्रस्तृ के दार्धनिक विचारों वो रिमार्गन के पर्मगान्त्र के गम्येन में निवान की पेट्टा की। एनबीनास के धादर्ज से रिज्ञिम पाँक मोत्रक्ष ने मरान्त्र के पर्मगान्त्र के गम्येन में निवान की पेट्टा की। एनबीनास के धादर्ज से रिज्ञिम पाँका गरान्त्र ना पुर्वितास कीर प्राप्त किया। धरस्त्र ने मान्य को राजनैतिक प्राप्त मान्य राज्य पदा। दाति भी भीनार्ती पर प्रभाव पदा। दाति भी भीनार्ती पर प्रभाव पदा। दाति भी भीनार्ती पर अभव पदा। दाति भी भीनार्ती पर अभव पदा। दाति पर्वित के प्रमुख्य के प्रमुख्

# अरस्तू के बाद का चिन्तन : एपीक्यूरियन और सिनिक विचारक (Political Thought after Aristotle : Epicureans and The Synics)

- (नगर-राज्यों का पतन और नए दिल्टकोरा का उदय

(Downfall of the City-States & the Rise of the New Attitudes) अरस्तु के बाद यूनानी राजनीतिक चिन्तन में एक नया मोड़ आया। अरस्तु ने जहाँ नगर-राज्य को राजनीतिक सगठन का सुवात्तम हुए माना था वहाँ अर्व उसका स्थान सैनिक शासि पर प्राधानित विश्वाल साम्राज्य ने ले लिया। मैसीडोनिया के राजा किलिय और उसके लड़के सिकृत्वर ने नगर-राज्यों को पदाकान्त वर दिया, यूनानी पराधीन हो गए । वे शुरू मे मैसीडोनिया और बाद मे रोम साम्राज्य के ग्रधीन हो गए। परिवर्तित परिस्थिनियो ने युनानी राजनीतिक चिन्तन को अक्भीर डाला। युनानियो के मौलिक विचार की उडान उनके पराधीन होने के साथ ही समाप्त हो गई। पराधीनता ने उन्हे यथार्थता की भूमि पर लाकर खडा कर दिया । वे अनुभव करने लगे कि छोटे-छोटे नगर-राज्य आत्मनिभर नही रह सकते. उनके लिए विणाल राज्यों की खावण्यकता है तभी उनका ग्रस्तित्व सम्भव है।

पराधीनता के कारण शासन कार्य मे भाग न ले पाने पर जनकी दृष्टि मे प्लेटी ग्रीर अरस्तू की इस घारगा की उपयोगिता समाप्त होने लगी कि राज्य उत्तम जीवन विताने के लिए परमावश्यक है और नागरिको को राज्य के कार्य मे पूरा भाग लेना चाहिए । अत अब ऐसे दार्शनिक विचारक उत्पन्न हुए जिनकी देष्टि में उत्तम जीवन का राज्य से कोई सम्बन्ध न था। उनकी देष्टि में सच्चा आतस्य संयमित जीवन बिताने और मन पर नियन्त्रण रखने से प्राप्त हो सकता था। इस तरह ग्रंब राजनीतिक

व्यवस्था की जगह मानसिक व्यवस्था को ग्रधिक महत्व दिया जाने लगा ।

प्लेटो और अरस्त के परवर्ती विचारक उनके राज्य के आदर्श का खण्डन करने लगे और उनमे से कूछ ने तो यहाँ तक कह डाला कि यदि व्यक्ति को थे प्ठ जीवन बनाना है, जीवन मे आनन्द की प्राप्ति करनी है तो उसे राज्य से बाहर कही अन्यत्र रहना चाहिए। यदि राज्य के बाहर रहना सम्भेव न हो सके तो उसे राज्य में ग्रपना सम्बन्ध-विच्छेद कर लेना चाहिए । राज्य से पलायन और उसकी श्रवदेलना के ऐसे विचार विकसित करने में जिन दार्शनिकों ने सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण भाग लिया वे 'ग्रचीवयरियन्स' (Epicureans) ग्रीर 'स्टोइनस' (Stoics) के नाम से जाने जाते हैं। जीवन के परम शभ में दोनों के विचारों में भिन्नता होते हुए भी दोनों का विश्वास था कि सर्वश्रे के ग्रीर बुद्धिमान व्यक्ति बही है जो राजकीय अथवा सामाजिक जीवन मे भाग न ले, और ले भी तो वहत ही कम । दोनों ने ही नगर-राज्य के ब्रादर्श को घराशायी करते हुए यह विचार व्यक्त किया कि किसी एक सार्वभौमिक विधान की स्थापना की जाए । बाँउले (Bowle) ने लिखा है कि 'ये दो त्रिख्यात दार्शनिक विचारधाराएँ नगर' राज्य का श्रतिक्रमण करके, एक मार्वभीम जीवन की प्रक्रिया को समक्ष्ते तथा व्यक्ति की एकान्त की आवश्यकनाओं की पूर्ति के प्रयत्न के विषय में एकमत है। दोनों ही जीवन एवं सस्याओं के पीछे एक विशिष्ट नमूने का दर्शन करती है, यद्यपि यह मानवीयता से बिलकूल सम्बद्ध नही है। स्टोइक दर्शन ग्रीर भी श्रामे बढकर कहता है कि प्राकृतिक कानून अथवा दैविक शक्ति का ससार पर शासन है, जिममे पान की प्रधानता होते हुए भी सद्युगी व्यक्तियों का यह कर्तंब्य है कि वे जीवन के उच्चतर मूल्यों की शर्ता करें जो स्वयं ही अपना पुरस्कार हैं। यही वह देन है जो रोमन कानृन तथा ईसाईयत को स्टोईनिज्म

हारा प्राप्त हुई है। सभी मनुष्पो पर लागू होने वाला प्रकृति का नैतिक कानून वडी-चडी सरकारो के पीछे उनकी शक्ति का स्रोत वनता है। सिसरो की परिभाषाधो को मानकर तथा कानूनी भाषा मे ध्रनूर्दित होकर वह मध्य युग तथा उसके पॅरवर्ती काल मे स्राया है।" 1

## एपीक्यूरियनवाद (Epicureanism)

्षिक्ष्यरियनवाद का प्रवतन 306 ई. पू मे एथेन्स मे विद्वान दार्श्वनिक एपीन्यूरस (Epicurous) ने किया था। इस विचारधारा को 'साइरेनिसिंज्म' (Cyrenausm) का ही एक ल्य कहा जा सकता है जिसे अरिस्टिस्स (Austrippus) ने स्थापित किया था। एपीन्यूरियन दर्शन का दूसरा प्रमुख विचारक ल्यूक्तिसस (Lucritious) था, जो इतिहास मे रोमन कि के नाम से प्रसिद्ध है। उसने अपने प्रन्य 'The Nature of Things' मे इस दर्शन को प्रकट किया है।

he Nature of Things' म इस दशन की प्रकट किया है

एपीक्यूरियनवाद के प्रमुख विचार निम्नलिखित थे—

1 (1) झानन्द श्रीर सुखबाद—एपीक्यूरियनवाद की सुखगादी घारएग का परिचय देते हुए जी एचं सेवाइन ने लिखा है— "इसका उद्देश्य भी सामान्य रूप से वही या वो अरस्तू के पूर्ववर्ती कांध में सम्पूर्ण नैतिक दर्शन का था। यह दर्शन भी प्रपेत्र प्रच्येताओं के मन मे व्यक्तिगत आत्यनिर्मरता का भाव उत्पन्न करना चाहता था। यह दर्शन के अनुसार अच्छ लीवन धानन्द के उपभोग मे निहित है, लेकिन इस दर्शन ने जरा आनन्द का नकारात्मक धर्य किया। वास्तविक प्रसक्ता तो कच्ट और विन्ता के निवारण में है। एपीक्यूरस अपने किट्यम्बडल में प्रस्ता वा वास्तविक प्रसक्ता तो कच्ट और विन्ता के निवारण में है। एपीक्यूरस अपने किट्यम्बडल में प्रस्ता हो अर्थ में में से में का वातावरण वनाएं रखता था। उसके मुखवाद के सिद्धान्त में भी इसी धामोद-प्रमोद के लक्षण मिनते हैं। इस दर्शन में सार्वजनिक जीवन की चिन्ताओं से निवृत्ति को भाव है। एपीक्यूरस के अनुसार, बुढिमान् व्यक्ति राजनीति के पचंचे में स्वस्ता मार्वार विश्वुद्ध में में में सित्र में से सहण किया गया वा इसकी लोकप्रियता का आधार इसके हारा व्यक्ति को विष्य गया । इसकी लोकप्रियता का आधार इसके हारा व्यक्ति को विष्य गया । इसकी लोकप्रियता का आधार इसके हारा व्यक्ति को विषय गया । एपीक्यूरस समक्ता था कि व्यक्ति धर्म, देवी प्रतिक्रोध को देवताओं और प्रतातमाओं की विचित्र सित्रकों का शिकार पहला है। ये चीजे उसके लिए खतराना को मनुष्य की कोई परवाह नहीं है। वे न उनकी भलाई करते हैं और न उनकी बुराई हो। एपीक्यूरस की बिला का यह सबसे महस्त्य मुद्दा का सह सम्प्रदाय का विष्य का प्रवाद व्यक्ति की इन्वविष्यासों का धार विरोधी था। वह उन्हें वास्तव में दूराई मानता था। इस दिशा में वह स्टीइकवाद (Stoicísm) के विलक्षक विपरीत या।"2

इस तरह एपीक्यूरियनवाद सुख को जीवन का मुख्य लक्ष्य मानता था। 'श्रानन्द ही मीभाग्य-

पूर्ण जीवन का ग्रादि ग्रीर ग्रन्त है' यह इसका प्रमुख विचार था।

(2) धर्म से असहस्ति—एपीनपूरियन दार्शनिक धर्म को ज्ञानित और नुन देने वाना न मानकर इसे मानव मन मे-नरक आदि के अनेक मय उत्पन्न करने वाले डुल का कारए नमःक्ष्ते ने । एपीनपूरस के प्रसिद्ध अनुयायी रोमन कवि त्यूकिसम (99-55 BC) का कहना था—''मानबीप जीवन धर्म के अरयाचार से पीडित रहा है।" वह मनुष्यों को धर्म एव पारलीकिक जीवन की दुश्चिन्नाओं से मुक्त कर सुली बनाना चाहता था। एपीनपूरियन धर्म को अज्ञानता का परिचायक मानते थे।

. (3) ब्राकांकाघ्रों का हनन-चुढ की माँति एपीक्यूरियन भी करते का कारण मनुष्य की प्राकांकाध्रों को नानते थे। उनके प्रमुपार विभिन्न इंन्डार्ग भीर नाम-वामना कष्ट को नदाते हैं। प्रिन्टा ग्रीर शक्ति की इन्छा से मन्तिष्क की शास्ति नष्ट होती हैं ग्रतः मनुष्य की शहरी जीवन त्या र कर्ने नदाति हैं।

<sup>1</sup> Bowle . Western Political Thought, p 85

<sup>2</sup> सेवाइन पुर्वोक्त, पुन्ठ 122

🙏 94 - पाण्चात्य राजनीतिक विचारी का इतिहास 🚉

्रीवन् बिताना चाहिए। विपयो का भोग सयम ग्रीर दूरविंगना के साथ करना चाहिए। भोजन से मुख की ग्राप्ति होती है, किन्तु पेट्र बनकर इतना ग्रपिक नहीं खाना चाहिए कि हम बीमार पड जावें।

(4) राजनीतिक विचारधारा—राजनीति के क्षेत्र में एपीवयूरियन दर्शन ने निम्निवृद्धित विचारों को लोगों के सामने रखा—

- (क) राजनीतिक जीवन की उपेक्षा—प्लाटो श्रीर अरस्तू के विपरीत एपीनयूरियन दार्गनिक राज्य से पुत्रक् रहने पर वल देते थे। उनका मत था कि सम्य समाज के सदस्य के रूप में व्यक्ति में विभिन्न इच्छांग्रो ग्रीर महत्त्वाकांक्षाग्रों का जन्म होता है जिनकी पूर्ति न होने पर उसका दुखी होना स्वाभाविक है ग्रतः सुखी रहने के लिए यही उत्तम है कि राज्य से पुत्रक रहा आए.। राजनीतिक जीवन में भाग लेने से व्यक्ति जाव शक्ति प्रास्त करता है तो ग्रन्य व्यक्तियों में ईप्या भाव जायत होते हैं ग्रीर वेहानि पहुँचाने की कामना करने लगते ही शाक्तीं संकल न होने पर भी दतना तो होता ही है कि जनकी दुभिलाया से हमारी मानसिक शान्ति मन हो जानी है ग्रतः जानी ग्रीर बुद्धिमानी व्यक्तियों को जानिक प्रतार की शास्त-प्रतारी के कर दें, वे राजनीति से ग्रमना कोई सम्बन्ध न जोडें ग्रीर हर प्रकार की शास्त-प्रतारी में प्रसप्त रहें। राजनीतिक जीवन एक वोक्र है जिसका ग्रावर्ष जीवन के साथ कोई मेल नहीं है।
  - ् (ख), राज्य की उत्पत्ति, विधि-श्रीर न्याय—राज्य के आरम्भ के बारे में एपीनसूरियन विचार संविवा-सिद्धान्त (Contract Theory) के सूचक हैं, उनका विश्वास था कि मनुष्य प्रकृति से स्वार्थी हैं। स्वार्थी होंने के कारण उसे राज्य के अभाव में विविध कच्छी और. सकटो का सामना करना पढ़ता श्री हैं। अतः व्यक्तिगत स्वार्थ को नियमित रखने के निल्ए मनुष्यों को एक सामान्य उच्च शक्ति की आवश्यकता पढ़ी। उस्तीने अपने ही लाभु-के लिए परस्पर मिलकर एक समझीता किया जिसके द्वारा एवी सुर्वोच्च सत्ता की स्थापना की गई जो लोगों को वर्वरता, अत्याचार और अयाया करने से रोक सकती थी। इस तरह से राज्य की नीव पढ़ी जिसने वासन, कानून और न्याय की सत्याया करने से रोक सकती थी। इस तरह से राज्य की नीव पढ़ी जिसने वासन, कानून और न्याय की सत्याया का अन्य दिया। स्पष्ट हैं कि एपीनसूरियन पारणा के अनुसार—"ईस तरह एक प्रसविदा (Contact) के इस में संविध का जन्म होता है जो मनुष्यों के पारप्परिक व्यवहार को सुनग कर देता हैं। श्रीद इस प्रकार की प्रसविदा (Contact) के अपने स्वार्थ के अपने ही का जन्म होता है जो मनुष्यों के पारप्परिक व्यवहार को सुनग कर देता हैं। श्रीद इस प्रकार की प्रसविदा तही हो। त्याय नाम की कोई चीज भी न रहे। विक्रि और शासन पारस्थितक सुरक्षा के लिए हैं। वे कार्यार इसीलिए है क्योंकि विध के दण्ड अस्थाय को अनाभवायक ज्ञान देते हैं। श्रीद विधा का व्यवहार को सुनग कर वेता है। अपने स्वार्थ के स्वर्थ है अपने उसे दण्ड कि स्वर्थ हो। विक्रिकता इसकी ही सामानार्थक है। गीर उसे दण्ड निल सकता है को किसी भी प्रकार चित्र करनाव है है वितकता इसकी ही समानार्थक है। गीर उसे दण्ड निल सकता है को किसी भी प्रकार चित्र तत्र है। वैतिकता इसकी ही समानार्थक है। गीर उसे दण्ड निल सकता है को किसी भी प्रकार चित्र तत्र है। वैतिकता इसकी ही समानार्थक है। गीर

त्याय के बारे मे. एपीनसूरियन विचारधारा के इस विवेचन हो यही .निष्कर्म. निकलता है कि "काफि जिस चीज को उचित और न्यायपूर्ण समकता है वह देश, काल और पान के अनुसार अलगः अलग होती है।" त्याय के बारे मे एपीनसूरियन चारणा को आरा. डी हिसस ने इस प्रेनार स्पष्ट किया है—"परम्परागत विधि के अनुसार अपित होने वाली है—"परम्परागत विधि के अप्रसार के प्राचार पर उत्पन्न होने वाली सावस्पकतायों के लिए जो वस्तु इस्टकर मालूम होती है, वह स्वभावत न्यायपूर्ण, है। यदि कोई.काहुण मनुष्यों के पारस्परिक व्यवहार के अनुकल नहीं पडता तो वह न्यायपूर्ण नहीं होता:। यदि कानून ब्राण क्यायपूर्ण नहीं होता:। यदि कानून ब्राण क्यायपूर्ण नहीं होता:। यदि कानून ब्राण त्यायपूर्ण नहीं होता:। यदि कानून ब्राण त्यायपूर्ण नहीं होता:। यदि कानून ब्राण क्यायपूर्ण नहीं होता:। यदि कानून ब्राण क्यायपुर्ण नहीं होता:। व्यविक्रायपुर्ण नहीं होता:। व्यविक्रायपुर्ण नहीं होता:। यदि कानून ब्राण क्यायपुर्ण नहीं होता:। व्यविक्रायपुर्ण नहीं होता:। व्यविक्रायपुर्ण नहीं होता:। व्यविक्रायपुर्ण क्यायपुर्ण क्यायपुर्ण क्यायपुर्ण क्यायपुर्ण क्यायपुर्ण के विचार के अनुकल होता कि हम खाली बाक्यों के पीछे नहीं जाते, प्रत्युत्व क्यायुर्ण होत्यायपुर्ण है। "

<sup>1</sup> Dunning; A History of Political Theory, P 103

<sup>2</sup> सेवाइन : पूर्वोक्त, पृष्ठ 123-24.

इसमें सन्देह नहीं कि मानव-प्रकृति में समानता होने के कारण न्याय सबसे तिए एक समान हैं, फिर भी व्यवहार में समयानुकूलता का तिद्धान्त मनुष्य की जीवन प्रणानी के अनुसार परिवालत होता रहता है अत जो चीज कुछ व्यक्तियों के लिए गलत हो, वही दूसरों के लिए सही हो सकती है। यह सम्भव है कि कोई कानून प्रारम्भ में जनता को लाग पहुँचाने के कारण न्यायपूर्ण रहा हो पर स्थित वस्तने पर बही कानून अन्यायपूर्ण भी हो सकता है। कानून और राजनीतिक स्थायों की एकमात्र कसीटी उनकी समयानुकूलता है। ये चीज जहाँ तक नुस्सा प्रवान करती हैं, और व्यक्तियों के आपसी व्यवहार को सुविधालनक तथा सुरक्षित बना देती हैं, वहीं तक न्यायपूर्ण है। एपीनपूरियम विचारक जो शामन-प्रणालियों के बार में विशेष वितित नहीं थे, स्वभावत राजतन्त्र को सबसे शक्तिशाली और सुरक्षित बासन-प्रणाली समभते थे। प्रविक्त नहीं थे, स्वभावत राजतन्त्र को सबसे शक्तिशाली और सुरक्षित बासन-प्रणाली समभते थे। प्रविक्त गि एपीनपूरियम विचारक के सम्पत्तिशाली वर्ग के थे, प्रतः उनके लिए राजनीतिक शब्द से सुरक्षा का सम्विक्त महत्त्व था। स्विप में एपीनपूरियम के अनुसार कानून और शासन की उपयोगिता हो। में है कि वे समय के अनुकूल हो, वे राज्य को सुरक्षित रख सके तथा सामाजिक आदान-प्रदान ठीक प्रकार हे होता रहे। वेन्यम तथा अन्य उपयोगिता वादी विचारकों का आधार भी यही एपीनपूरियम विचार है।

(5) मानव संस्थाओं के जन्म का भीतिकवादी सिद्धान्त — एपीनबूरियन विचारको ने मानव सस्थायों के जन्म थीर विकास के सम्बन्ध में भौतिकवादी सिद्धान्तों का प्रतिपादन किया है। स्थूनिस्तस की कविता में इस सम्बन्ध में श्रीढ चिन्तन मिनता है तथागि इस विचारधारा के जन्म का श्रीय एपीनबूरस को ही है। "सामाजिक जीवन के सभी च्या उनकी सामाजिक और राजनीतिक संस्थाएँ, कला और विवास, सबैभ में समस्त मानव-सस्कृति केवल मृतुष्यं, की दुढि के परिख्यामस्वरूप ही विकास हुई। इसमें बाहुर की किसी सत्ता का हस्तकेष नहीं हैं। विश्वद्ध रूप में प्राणी भौतिक कारणी

के परिणाम होते हैं।"1

एपीक्यूरियनवाद का मूल्याकन

एपीक्यूरियनवाद ने ई पू चीवी खताब्दी के अन्ता से लेगभग ईसाईअत की विजय नक बिर्सित व्यक्तियों को प्रभावित किया—विशेषकर रोमवासियों को एपीक्यूरम के विचारों में प्रत्याधिक प्राकर्पण मिला। है ब्राज भी ये विचार अपना 'ब्राकर्पण रखे हुए हैं, क्योंकि हंमंगे से ब्राधिकांग जाने-

<sup>1</sup> सेबाइन : पूर्वीवत, पृष्ठ 124.

<sup>2</sup> Warner . The Greek Philosophers, pp 148-53

धनजाने सुखवादी (Epicureans) है। एपीक्यूरियनवाद एक निषेषात्मक दर्शन था, जिसने व्यक्ति को कच्टों से बचने का परामर्ग दिया, उनका सामना और समाधान करने का नही ग्रतः स्वाभाविक था कि इसने तत्कालीन नगर राज्यो और उनके नागरिको के समक्ष उपस्थित विभिन्न समस्याप्नों का कोई, समाधान प्रस्तुत नहीं किया। एपीक्यूरियन दर्शन के विवेचन का समाहार प्रस्तुत नहीं किया। एपीक्यूरियन दर्शन के विवेचन का समाहार प्रस्तुत नहीं किया। एपीक्यूरियन दर्शन के विवेचन का समाहार अस्तुत नहीं किया। एपीक्यूरियन दर्शन के इन शब्दों में करना प्रधिक उपयुक्त होगा कि

"मुद्ध अहवाद (Egoism) और प्रसविदा (Contract) पर आधारित इस राजनीतिक दर्शन और सामाजिक विकास के सिद्धान्त की सारी सभावनाओं का वर्तमान काले तक पूरी तरह उपयोग नहीं किया जा सकता। हांव्स के राजनीतिक दर्शन में इस सिद्धान्त का पुन्रोदेवर दीखता है। इस मा दर्शन भी भीतिकवाद (Materialism) पर आधारित है। वह भी मनुष्य के समस्त प्रयन्ते में स्वार्थ की भावना देखता है और उसने भी राज्य के निर्माण का मुख्य हेतु सुरक्षा की प्रावय्यक्त वर्तनाया है। उसका यह दर्शन एपीक्यूरियन दर्शन के अध्ययंत्रक साम्य रखता है। प्राचीनकाल में एपीक्यूरियन दर्शन का अधिक प्रचार इसलिए नहीं हो सक्ता, न्योंकि वह धर्म और प्रन्थित्या का विरोधी था। एपीक्यूरियन दर्शन का त्यान का वर्णन था। यशिष एपीक्यूरियन दर्शन को इतिय सुख्यांकी (Sonsualism) नहीं कहा जा सकता, तथापि उसने एक ऐसे निकारण सौदयवाद (Aistheticism) को भीत्राह्न दिया जो न मानव-कार्यों को प्रभावित कर मकता था और न ही उस प्रद प्रभाव डालना चाहता था। इस दर्शन ने व्यक्ति को आलित एव सतीय प्रदान किया जीकन राजनीतिक विचारों के विकास से उसका थोग नहीं के बराहक रहा। 191

सिनिक विचारक (The Synics)

सिनिक विचारक प्लेटो और अरस्तु के समकालीन थे। इनका दश्वन भी प्लागनवादी था, लेकिन यह पलायनवाद एक भिन्न प्रकार का था। "वे अन्य किसी सम्प्रदाय की प्रपेक्षा नगर राज्य के और उसके सामाजिक वर्गीकरण के बिरोधी थे। उनके पलायनवाद का रूप विचित्र था, व्यंशीक मुख्य जिन वस्तुओं को जीवन का सुख समक्रते हैं उन्होंने उनका तिरस्कार किया। उन्होंने सभी सामाजिक स्वंत्रों की विचारण पर जोर दिया। वे कभी-कभी तो सुविध्यों और सामाजिक रुव्यों की बिण्टताओं तक को त्यान देते थे।" सिनिक विचारकों में से अधिकांग विदेशों और निर्वासिक आणि थें। जिल्हें राज्य की नागरिकता प्राप्त नहीं थी। सिनिक सम्प्रदाय की सस्थापिका पृह्म्येनीज (Antisthenes) की माता श्रे विचन (Thracian) थी। इस सम्प्रदाय का सबसे विचित्र सदस्य तिनीप का डायोजेंग्रीम (Diogenes of Sinope) एक निर्वासिक व्यक्ति या जिल्हें सर्वाधिक योग्य प्रतिनिधि केटीस (Crates) ने सुल-सम्पदा को तिलाञ्जिल देकर दार्शीनक दिस्ता का जीवन कपत्राया था। सिनिक विचारकों का कोई सर्वन नही था। ये अमण्योंश विचारक थे जो श्रीवर्शंगतः धूम-पूमकर जीपी को प्रिता देते थे। उन्होंने दरिद्रता का जीवन सिद्धान्त कुम स्वीकार किया या और उनकी विकार पी अधिकत रारी के विद यी।

है। सिनिक विचारको ने मानवीय समानता का उपदेश दिया। उन्होंने यूनानी जीवन के प्रथागत भेदायां की कटु प्रातीचना करते हुए स्रमीर स्रीर गरीव, नागरिक स्रीर विदेगी, स्वतन्त्र स्रीर दात, उच्च-वाश्रीय श्रीर निमन-वंशीय सभी लोगों को समान वताया तथापि, जैसा कि त्री सेवाइन ने लिखा है कि "सिनिकों की समानता जून्यवाद (Nithlism) की समानता थी। यह सम्प्रवाय मानव-स्थी (Philanthrophy) प्रात्त्र सुष्पारवाद (Amelioration) के सामाजिक दर्शन का प्राधार कभी नहीं वाता, किन्तु यह मदैव नन्याम और प्यूरिटनवाद की स्रोर खुका रहा। उनकी निगाह में गरीवी और दासता का कोई महस्व नहीं था। उनके विचार में स्वतन्त्र व्यक्ति की स्थिति किसी भी हालत में दास से बेहतर नहीं थी। विनिक यह भी मानने को तैयार नहीं थे कि दासता सुरी चीज है और स्वतन्त्रता प्रच्छी वोज। पुरातन विचय में वो सामाजिक भेदभाव प्रचलित थे, सिनिकों को उनते सच्च तफरत थी फनस्वस्व उन्होंने प्रसमानता की प्रोर से स्थनी पीठ गोड जी तथा दर्शनचारत्र द्वारा प्राध्यारिकका के एक ऐमें जगद में प्रवेश किया, जिसमें छोटी छोटी हातों के लिए कोई स्थान नहीं था। सिनिकों का वर्षेत भी एपीपपूरियन विचारकों की भीति तथाम का ही दर्शन था, लेकिन यह त्याग किसी सौदर्य-प्रेमी का तथान सही था वहिक पन्तिमां की श्रीर स्थान वार स्थान था।

सिनिकों का दर्शन कल्पना-प्रधान था। कहा जाता है कि एन्टिस्पेनीज तथा डायोजेनीज ने राजनीति के सम्बन्ध मे पुस्तकें लिखी थी थीर एक ऐसे घादशं साम्यवाद प्रथवा मम्भवतः प्रराजकताबाद का वित्र खींचा था जिसमें सम्पत्तिः, विवाह और आसन चुप्त हो गए हो। सिनिक दार्शनिकों का प्रभिमत था कि प्रधिकांश व्यक्ति, नाहे वे किसी भी सामाजिक वर्ग के हो, मुर्ख होते हैं। श्रेष्ठ जीवन तो केवल ज्ञानो व्यक्तियों के लिए ही है। इसी प्रकार, सच्चा समाज भी केवल ज्ञानी लोगों के लिए ही है। इसी प्रकार, सच्चा कानून की। वह तो हर जमह-एक-सी स्थित मे रहता है। उसके लिए उसका सद्युण ही कानून है। ज्ञानी व्यक्ति नैतिक प्रारम-तुनमंत्रता-प्राप्त व्यक्ति - होते हैं जिनके लिए समाज की सारी सस्थाएँ बनावटी थीर उपेक्षणीय है। विनिकों की दृष्टि में सच्चा राज्य वही है जिसको नागरिकता की सबसे बडी थातें-ज्ञान हो। इस राज्य के लिए न स्थान की आवश्यकता है न कानून की। जो-व्यक्ति ज्ञानी और बुद्धिमान है वे सर्वन हो एक-समाज का, विश्वनत्त्व का निर्माण करते है। वुद्धिमान व्यक्ति 'विश्वासा', 'विश्व-सागरिक' होते हैं। विश्व-सागरिकता के इसी सिद्धान्त करते है। वुद्धिमान व्यक्ति 'विश्वासा', 'विश्व-सागरिक' होते है।

सिनिक दर्शन का व्यावहारिक महत्त्व मुख्यत. इस वात मे है कि इसने स्टोइकवाद हो जन्म दिया । यही नहीं, नगभग '2000 वर्ष से भी अधिक समय व्यतीत हो जाने पर भी सिनिक राजनीतिक-दर्शन के प्रतेक तत्त्व म्राज भी जीवन्स हैं।

## रोमन राजनीतिक चिन्तन

(Roman Political Thought

रोम ने यूनान की तरह प्लेटो ग्रीर ग्ररस्त्र जैसे महान् एव मौलिक विचारको की जन्म न दिया और न ही राजदर्शन को नवीन विचारों से संमुद्ध बनाया, फिर भी पांश्चात्य राजनीतिक विचा घारा में उसका अपना विशेष स्थान है। राजनीतिक सगठन तथा कानन के क्षेत्र मे रोम ने जी मी दिया वह उल्लेखनीय है। मैक्सी (Maxey) के कथनानुसार, "रोमन सम्यता राजनीतिक चिन्तन इतिहास में प्रपने विचारो की मौलिकता के कारए। प्रसिद्ध नही है । रोम के विचारक राजनीतिक विचार को उत्तम करने वाले थे, किन्तु इनकी व्याख्या और इनका (यूनान से मध्यकालीन तथा अर्वाचीन पूरी तक) वहन करने वाले थे।" इसमे कोई सशय नही कि मौलिकता का ग्रभाव होते हुए भी रीम लेखक और विचारक श्रमेक शताब्दियो तक प्राचीन युनानी विचारवारा के प्रसार के शक्तिंशाली साध श्रीर माध्यम बने रहे। उनके विचार स्टोइक विचारधारा से बंढे प्रभावित थे श्रतः रोमन कानून श्री न्याय-शास्त्रों को विकास का अच्छा अवसर मिला। यह तथ्य भी नहीं मुलाया जा सकता कि जा . यूनानी संभ्यता पर आधुनिकंता की छाप नहीं थी वहाँ रोमन सम्यता में आधुनिक सन्यता की लाँ भलक देखने को मिलती है। इसके अतिरिक्त रोमन लोगो ने यूनानियो के विचारो को व्यावहारिक ह प्रदान करते हुए उनमे भिन्नं विचारधारों को भी अस्तित्व दिया। जहाँ यनानी विचार में व्यक्ति मंहत्व को राज्य के ग्रन्तर्गत माना जाकर उसके व्यक्तित्व का लोप राज्य में कर दिया गया वहाँ रोह विचारकी ने व्यक्ति और राज्य को प्रथक् करते हुए दोनों के अधिकारों और कर्त्तव्यों को अलग-अर्त माना तथा राजनीतिक चिन्तन मे व्यक्ति को केन्द्र-बनाया । राज्य के सम्बन्ध मे उनका विचार था यह एक वैधानिक व्यक्ति है। उन्होंने नागरिकों के अधिकारों की सुरक्षा की इंटिट से व्यक्तिगत कर्त्नि का विकास किया । राज्यों को उन्होंने एक स्वाभाविक संस्था माना और वैधानिक सिद्धान्तों में सार् प्रकट की । शासक की इच्छा को अन्तिम मानते हुए उन्होंने यह मत रखा कि कानन शासक ग्रीर शांति का समभीता है।

रोम के राजनीतिक विचारों को श्रिषक- विस्तार से समझने के लिए यह युक्तिसगत हो<sup>गा वि</sup> उसके साँविद्यानिक विकास को जान लिया जाए।

#### रोम का सांविधानिक विकास

(Constitutional Development of Rome)

इतिहास मे रोम का झाविभांव एक राजतन्त्रात्मक नगर राज्य के रूप मे हुझा वि<sup>ही</sup> गणराज्य के रूप मे महत्ता प्राप्त की और अपने पतन काल मे वह निरंकुण और साम्राज्यवादी रही।

रोम की स्थापना (लगभग 753 ई पू.) से 510 ई. पू तक राजसत्तात्मक काल रही। इस समय राज्य का अध्यक्ष राजा अथवा रेक्स होता था । रोमन राज्य मे तीनो तत्वो का सिमाश्रण वी

<sup>1</sup> Marey · Political Philosophies, p. 80.

राजा एक साथ ही (1) जनता का वनगत भीर ियतुसतासक मुिखया, (2) समुदाय का मुख्य पुरोहित, भीर (3) राज्य का निर्वाचित वासक होता था। राजा की सहायता के लिए उसके द्वारा चुने हुए 300 सदस्यों की एक सीनेट थी। राजा की मृत्यु पर इन्टररेक्स (अग्तरिम राजा) की नियुक्ति करना उसका विशेषाधिकार था। सीनेट स्वीगित सस्या नहीं थी वयों कि राजा के चुनाव पर समुदाय के अनुसमर्थन की आवश्यकता थी और राजा उसके परामकों को स्वीकार करने के लिए वाह्य न था। इस राजतन्त्रास्थक काल में समुदाय के केवल एक भाग पेट्रीशियन (Patrician), जो उच्च एव जुलीन परिवार या, को ही राजनीतिक अधिकार दिए गए थे। शेष जिनके पास राजनीतिक अधिकार ने थे। व्याद में राजये के सभी बड़े पद पेट्रीशियन लोगों के पास थे। वाह में राजायों के वसमय में जासन में साधिवारों के लिए प्वाधियनों का दवाव वढ गया और कमेटियों संज्ञीरियारा (Comitia Centuriata) नामक नई सभा वनाई गई जिसमें प्लोबियन वीर पेट्रीशियन दोनों का स्थान था।

मम् 510 ई पू मे रोम के अन्तिम राजा टाविवनियस सुपर्वंस (Tarqumus Superbus) के निष्कासन के साथ ही राजवन्त्रात्मक युग की समाप्ति हो गई और गणवन्त्र युग का प्रारम्भ हुआ। अव राजा के नागरिक और सैनिक दोनों ही प्रकार के अधिकारों को कॉन्सलस (Consuls) नाम के दो पदाधिकारियों को सौंप दिया गया किन्तु रोम के इस गणवन्त्र मे अभी तक जनता को समान राजनीतिक प्रधिकार प्राप्त न थे। प्लेक्स (Plebs) या जन-सावारण की तीन प्रकार की योग्यताएँ थी—राजनीतिक, गाणिक और आर्थिक अव: स्वाभाविक वा कि वे प्रपनी इस अन्यायपूर्ण दिश्वि का विरोध करते हुए स्वरं सम्पन्न एव समर्थ वर्ग के समकक्ष होने का प्रयास करते। प्राख्ति पर्देशिवयनों के साथ लगभग दो तताविद्यों के सथप में भने -थने. उन्हें कुछ अधिकार प्राप्त हुए। उनकी एक एसेम्बली या जनपरिपद (Concilium Plebis) बनी जो उनके लिए कानून बनातों थी और विभिन्न पदों के लिए व्यक्तियों का नुनाव करती थी। प्रमुख पद विशेष रूप से चुने गए, चार ट्रिक्यूनों (Tribunes) का जन-न्यायाधीशों के ये जिनका मुख्य कार्य प्लॉबियनों के अधिकारों को रक्षा करती थी। प्रमुख पद विशेष रूप के प्रवेश के रक्षा करती था वर्ग पर चुने जाने का अधिकार मिला और त्राव्यत्व । अर्थ-एव साधारण जनता की पर्या पर चुने जाने का अधिकार मिला और विभिन्न त्राव्य है पूर से दो से से एक कानस्त (Consuls) जनता का होने लगा। अब प्लॉबियनों (साधारण जनता) को सीनेट में भी प्रवेश का प्रवसर प्राप्त हुआ।

ंद्रस तरई स्पष्ट है कि (गणतन्त्रीय) शासन के तीन तत्त्व ये जो एक-दूसरे पर नियन्त्रण् रखने वाले और प्रापस मे सन्तुलन रखने वाले समझे जाते थे। प्रयम तत्त्व —एकतन्त्रीय तत्त्व (प्रारम्भिक् राजाओं ने श्यानात्वरित) था, जो दो कॉस्सनो के ह्य मे प्रकट हुआ। दूसरा तत्त्व, अभिवाततन्त्रीय सोनेट मे संगोविष्ट था। तीसरा, अर्थात् लोकतृन्त्रीय तत्त्व पूर्ण या जनता के विभागो के अनुसार तीन प्रकार की जनसमायो (न्यूरीज, तेष्यूरीज एव ट्राइब्ज) मे विद्यमान था, किन्तु लगभग हूसरी- शताब्दी ई. पू. के मध्य से रोम मे गणुतन्त्रात्मक सत्याएँ बदनाम होने लगी।

113 ई पू, के बाद बार-बार विस्तृत कार्यकारी शक्ति एक ऐसे व्यक्ति के हाथों में केन्द्रित की जाने लगी जिसको जनमत विशेष रूप से मनोनीत करता था। गणवान शर्म-शर्म. साझाज्य के रूप में परिर्वात होने लगा और ज्ञासन का जो रूप नगर राज्य के लिए स्वीकार किया गया था—बहु साझाज्य के शासन के लिए प्रमृत्युक्त पाया गया। गर्मातन्त्र एक प्रभावशानि निरकुषतन्त्र में बश्चने लगा। जूलियस सीकर 48 ई. पू में अनिश्चित काल के लिए तानाशाह बना दिया गया। श्रीमस्टस के प्रेमसीय काल में यह निरकृषता और एकतन्त्रवाद और भी स्वष्ट हो गया। सीनेट यद्यपि जीवित रही और नाम मात्र को उसकी और भी प्रधिकार मिल गए किन्तु यह सब केवल प्रदेशन ही था, स्थीकि सीनेट जो मुख भी करती थी, वह सब प्रिम्पोप की आशा से ही करती थी। जनप्रिय सभाएँ भी जीवित रही किन्तु उसकी कि करता थी, वह सब प्रिम्पोप की आशा से ही करती थी। जनप्रिय सभाएँ भी जीवित रही किन्तु उसकी कि करता था, वह सब प्रिम्पेप की आशा से ही करती थी। जनप्रिय सभाएँ भी जीवित रही किन्तु उसकी कि करता था। वह सब प्रमुख स्व

श्रॉनस्टस के समय मे रोम को एंक विधान साझाज्य का प्रवन्ध करना पहुँदी था। इस साझाज्य पर शासन करने के लिए रोमन लोगों ने किसी नई पढ़ित का श्राविकार नहीं किया, प्रिषेतु प्रान्तों के प्रशासन हेतु पित्रियान को ही अनुकूल बना खिया। रोम का प्रजानमुदाय प्रान्तों में विभाजिन या, प्रान्तों के प्रशासन के लिए राज्यपान उत्तरदायी होते ये जिन पर अनेक प्रतिवन्ध ये, किन्तु जो व्यवहार में अनिवन्धित ये। रोम के शासक वर्षों को केवल अपने लाभ के लिए प्रान्तों का जीवण करने में दिनवस्थी थी। साझाज्यकाल में इस शासन पढ़ित में जुधार का प्रयन्त किया गया। राज्यपान की कार्यविधि वहा हो। इसी रो उन्हें नियमित वेदन विया जाने लगा। सूहमार करने पर रोक लगा दो रही। बीधी और पांचवी भती हिंदरों में वर्षरों के प्रवेत साक्रमणों से रोमन राजनीतिक व्यवस्था मंग हो गई। बीधी और

इस तरह रोमन सविधान का आरम्भ "एकतन्त्रात्मक, यभिवासतन्त्रात्मकं और लोक्तन्त्रात्म तस्त्रों के एक सम्मिश्रण के रूप में और उसका अन्त एक अनुत्तरदायी निरंकुदता के रूप में हुमा। रोमन संविधानवाद के मूल में राष्ट्रीय भावना का वित्कुल ही अभाव था। रोमन संविधानवाद का प्रभाव

सी. एफ. स्ट्रीय (C. F Strong) ने इस प्रभाव को निम्मत्रत् प्रकट किया है-

"सबसे पहले तो रोमन विधि का महादियीय यूरोप के विधि-इतिहास पर बड़ा प्रभाव पड़ी पष्टियमी सामाज्य के ट्यूटन जातीज आक्रमणकारियो द्वारा लाई गई रुढ़ियाँ जीर विधियाँ रोमन दिखें में जो उन्हें वहाँ मिली, जुन्मिल गई. और इस सिम्मुअस ने उन विधि प्रणालियों को जन्म दिया जे आज पश्चिमी यूरोप महाद्वीप में अचलित हैं।

हुपरे, रोमनों की व्यवस्था श्रोर एकता का प्रेम, इतना प्रवस था कि मध्युग के सोन विधवन कारी वास्त्रियों के होते हुए मी विधव की राजनीतिक एकता की वारएश से झाजिक ये। आधुनिक दिश्व के उदार विचारक आजें तो यह स्वप्न देखें रहे हैं कि शायद अन्त में गुढ़ के निवारएश के लिए एक अन्तराहें होता स्वयंचा अन्तर्राष्ट्रीय सत्ता की स्थायना की ला सकेंगी— उत्तक्ता मून एकता के तिए रोन्सें के उत्कट प्रेम और मध्यकाल में एक प्रावर्श के खप से बनी हुई उत्तके प्रति निकार में पाया जा सकती है।

तीसरे, सम्राट के प्रमुख के वारे में दुहरी धारा—एक प्रोर एक कि नरेश की खुशी ही विधि का यक रखती है और दूनरी घोर नह-कि उसकी शक्तिश्र धन्ततः जनता से प्राप्त होती हैं—हैं सताब्दियों सक बनी रहीं, और इनने मासके और पाहितों के सम्यव्य के बारे में दी पृथक् मध्यकारी विचारधाराग्रों को जन्म दिया। मध्यकाल के प्रारम्भ में इसके फलस्कल लोगों ने सत्ता को श्रीक पूर्वकर स्वीकार कर तिया, किन्तु उस काल के शन्तिम दिनों में इस विचारधारा का जन्म हुशा कि. प्रारम्भ में सम्राट को श्रीक सौंपने वासी जनता उसे उचित रूप पुराः प्रपन्ने हुग में के नकती है। विच तोक्ति स्वाप्त सामि कुगाईनिक युग का समारम्भ हुशा, उसका वार्षानिक श्राधार यही तक या।"

## रोमन राजनीतिक चिन्तन की विशेषताएँ

(Characteristic Features of the Roman Political Thought)

रोमन राजनीतिक विचारकों पर आने से पूर्व रोमन राजनीतिक चिन्तन की कतिप्य म्यू विशेषताओं पर इप्टि डाल लेना साथ ही यूनानी राजनीतिक चिन्तन से उसकी निकता को समन्द्र हैं यूक्तिसंगत होगा—

1. यूनानी सैंडॉन्तिजबाद श्रीर ंदार्शनिकबाद की जुनना मे रोमन चिन्तन किसेव रूप है ययार्थवादी था। रोमन विचारकों थ्रीर विधिवेताओं ने राजनीतिक सिंडान्तो के प्रतिपादन की क्षेत्र उसके व्यावहारिक एक के विकास में प्रयति राजनीतिक तस्याओं, कानून, अशासन प्राप्ति के विकाद में महस्वपूर्ण योग दिया। इसिंहए जॉन वॉस्डि ने विखा है कि "रोमन मस्तिष्क दार्शनिक नहीं था प्रिंह व्यावहारिक, चैनिक धौर विधानवादी था।" एवन्स्टीन के मनानुसार, "पाञ्चास्य जगत में सांतर्क और

राजनीति की प्रवधारणाश्रो तथा व्यवहारो की विधि घौर प्रशासन के क्षेत्र मे रोम ने महान् योगदान किया। $^{11}$ 

- 2. यूनानी राजनीतिक चिन्तन में कतियम अपवादी (स्टोइक, एपीक्यूरियन और सिनिक विचारधाराओं) को छोडकर ब्रारम्भ से अन्त तक व्यक्ति को राज्य की दया पर आश्रित किया गया और राज्य की इकाई के रूप में ही उसके महत्त्व को स्वीकार किया गया जबिक रोमन चिनतन में व्यक्ति को राज्य के व्यक्तित्व से पूक्त करके उसके स्वतन्त्र व्यक्तित्व को मान्यता दी गई। रोम निवासियों को यह कभी हिचकर महत्त्व द्वारा को व्यक्तित्व को स्वाकत स्वरूप मानकर राज्य में उसे विसीन कर दिया जाय। उन्हें यह स्टोइक और एपीक्यूरियन विचार ही अध्यस्कर नगा कि व्यक्ति राज्य से पूषक् रहकर भी अपनी पूर्णता को प्राप्त कर सकता है।
- 3 यूनानी राजनीतिक चिन्तन की भाँति रोमन राजनीतिक चिन्तन मे राज्य को कोई नैतिक इकाई नही माना गया। रोमन राजनीति यथार्थवादी थी जिसमे राज्य को वास्तविकता से अधिक कैंचा स्थान देना रुचिकर न था। प्रख्यात रोमन विचारक सिसरो ने राज्य को एक ऐसी सस्या वतलाया जिसका निर्माण लोगो की सहमति से हुमा है। उसने राज्य की प्रभावजीलता के लिए सम्पूर्ण जनता के समर्थन को प्रावशक माना। ये प्राज का लोकतान्त्रिक ग्रुग सिसरो के इन विचारो की ही पुष्टि करता है। प्रो. मैकलवेन के शब्दो में, "एक यूनानी राजनीतिक दार्शनिक के लिए राज्य या तो विनिकतन्त्र या प्रयवा स्वय राजा जविक एक रोमन न्यायशास्त्री की हुष्टि मे राज्य प्रशासको की समुचित कार्यवाही था। 118 सिसरो ने राज्य को एक वैचानिक साझेदारी (Juris Societies) कहा थोर रोमन न्याय-शास्त्रियो ने राज्य को एक वैचानिक ब्यक्ति की सझा दी।
- 4. रोमन राजदर्शन मे राजतन्त्र, वर्गतन्त्र और जनतन्त्र की शक्तियों का एक सन्तुवित और सामञ्जल्यपूर्ण निश्रण की स्थिति ही राज्य के उत्कर्ण का प्राधार हो सकती है। रोम सरकार के राजनीतिक ढोंचे मे चार प्रमुख इकाइयो—प्रिज्यून, सीनेट, साधारण समा (क्मेटिया प्लेबिस) और कीसिल की स्थापना की गई और सरकार मे नियन्त्रण एव सन्तुवन का ज्याबहारिक सिद्धान्त अपनाया गया।
- 5. रोमन राजवर्धन की एक बहुत ही महत्त्वपूर्ण विशेषता प्रमुसत्ता या राजसत्ता (Sovereignty) के विचार का विकास वा जिसे उन्होंने 'इम्पीरियम' (Imperium) का नाम विया। रोमन इम्पीरियम ने प्राणे चलकर दो गम्भीर प्रभाव डाले—प्रथमं, इसका प्रथं निरंपेक्ष स्वेच्छावारी शक्ति के लिए लगाया और द्वितीय, इसका अर्थ लोकमत द्वारा समिषित राजसत्तां से भी लिया गया। गम्य युग ने अपनी निरंपेक्ष स्वाक्ति सो समिष्त राजसत्तां से भी लिया गया। गम्य युग ने अपनी निरंपेक्ष सात का स्रोत रोमन इम्पीरियम मे पाया तो ब्राधुनिक युग ने लोकमत की सम्प्रभात के दर्गन उसमें किए।
  - , 6 -रोमन राजनीति की सबसे बड़ी विश्वेषता सबैद्यानिक तकंबाद (Legalistic Arguinentation) थी जहाँ यूनानी राजनीतिक चिन्तन में आरम्भ से अन्त तक आदर्श पर आग्रह रहा बहुं। रोमन चिन्तन और अयद्वार की यथार्थवादिता में कानून की व्यावहारिक पदित के निर्माण और उसकी व्याख्या पर वल दिया गया। यूनानी विचारको कानून के तोत का अव्ययन कि तथा, स्वय आनुत का नहीं। उन्होंने कानून के निर्माण, कानून के सहिताकरण, कानून की तांकिक व्याख्या और व्यावहारिकता के क्षेत्र में कोई योगदान निर्माण, विद्यानिक तकंबाद यूनानी चिन्तन के लिए दूर की बात थीं।
  - 7 जहीं यूनानियों ने राज्य और समाज के बीच अन्तर नहीं किया और नैतिकता और राजनीति को प्राय एक ही वस्तु माना, वहाँ-रोमन राजनीतिक जिन्तन में राज्य और समाज से

<sup>1</sup> Chenstein: Great Political Thinkers, p 121.

<sup>2</sup> John Bowle . Western Political Thought, p 117
3 McIlwain The Growth of Political Thought, pp 12-13.

नैतिकता ग्रीर राजनीति मे अन्तर किया गया—दोनों का निरूपण ग्रलग-प्रलग हुन्ना । सिसरो ने स्पब्ट रूप से कहा कि समाज राज्य से प्राचीन और ग्रंधिक सुविस्तृत वस्तु है। यह केहा गया कि व्यक्ति की राज्य का अभिन्न अग् नहीं माना जा सकता, वह राज्य से अप्ना एक पृथक् अस्तित्व रखे हुए है और राज्य का नागरिक होने से पूर्व समाज का सदस्य है। यूनानी चिन्तन में दासी को मनुष्य की श्रेणी मे न गिनकर घरेलू चल सम्पत्ति के रूप में देखा गया जबकि रोमन वैद्यानिक पढ़ित से दासो को मानवोजित व्यवहार पाने का प्रधिकार मिला। सेनेका ने दासता को एक वासु संयोग की वस्तु बतलाया, जिसका केवल ऐतिहासिक श्रीचित्य हो सकता था। रोमन चिन्तन ने इस विचार को प्रज्नीकार किया कि प्राकृतिक रूप से सभी व्यक्ति स्वतन्त्र उत्पन्न होते है । ( ) प्रिकृतिक रोमन राजनीतिक विचारक प्रोलिवियस

(Roman Political, Thinkers; , Polybius),

रोम के राजनीतिक चिन्तन के जन्मदाता. महान् यूनानी इतिहासकार पोलिबियस (Polybius) का जन्म यूनान मे 204 ई. पू. मे हुआ था। इस-यूनानी राज्नीतिज्ञ को रोमन लोगो ने यूनान विजय के बाद पहले तो 16 वर्ष (167 ई. पू. से 151 ई. पू तक) अपने यहाँ एक राजनीतिक बन्धक के रूप मे रखा किन्तु वाद मे उसके ज्ञान और अनुभव को देखकर उसे आश्रय प्रदान किया। पोलिवियस के भी इस अवसर से लाभ उठाया। रोम मे रहते हए उसने वहाँ के बौद्धिक तथा सैनिक नेताओं से सम्बन्ध स्थापित किए और रोमन चरित्र तथा रोमन संस्थाओं के वारे मे ज्ञान प्राप्त किया। पोलिवियसं ने रोमन सविधानों का गम्भीर अध्ययन किया। वह रोमन राजनीतिकं स्वरूप का परम प्रशसक और समर्थक बन गया। उसने रोम के बारे में अपने विशाल ज्ञान की उपयोगिता की ध्यमर बनाने की दिष्ट से रोमन गणतन्त्र का इतिहास लिखना आरम्भ कर दिया तथा 'रोम का इतिहास' नामक अपने इस ग्रन्थ मे रोमन लोगो की अदमत असफतलाओं के कारणो का अनुमान लगाने का सफल प्रयास किया। उसने इसका कारण रीम की असाधारण रूप से सगठित और स्थिरे शासन प्रणाली को माना ।

'रोम का इतिहास' लिखने मे उसने राज्य के उद्भव से आरम्भ किया। 40 खण्डी में लिखे गएं रोमन इतिहास की छुटी पुरुषक मे उसने आसनुर्वाच्या के विविध प्रकारी पर विचार किया। उसने आसन प्रणालियों के उत्यान और पतन के किम का तथा रोम के संविधान के विभिन्न अपो का सुर्दर विश्लेषण करते हुए उनके स्थायित्व के कारणो की विवेचना की । पोलिवियस ने जिन प्रमुख राजनीतिक विचारों का वर्रान किया उन्हें हम निम्नांकित शीर्षकों में प्रकट करेंगे-पोलिबियस के अनुसार राज्य का प्रादुर्भीवें श्रीर शासन-प्रगालियों का परिवर्तन-चक

राज्य की उत्पत्ति के बारे में पोलिबियंस ने मनुष्य की ऐसी स्थित का चित्रण किया जिसमे सम्प्रता और सामाजिकता का सर्वेषा श्रभाव था, पर साथ ही उसने मनुष्यों में स्वाभाविक व्यवस्था के सक्षण को स्वीकार किया। उसके श्रमुर्तार यही लक्षण मनुष्यों को राज्य का निर्माण करने के लिए प्रेरित करता है। जब बाद, श्रकाल, महामारी आदि के कारण मानव-जांति की, संख्या बहुत थोडी रह जाती है तो ये थोडे से व्यक्ति सहज प्रहति और व्यवस्था के कारण एक-दूंबर की ओर बाह्यट होकर एकत्र होते हैं और पश्चुओं की भौति अपने ऊपर सबसे 'शक्तिशाली व्यक्ति का बासन स्थापित होने देवे है। पोलिबियस ने सिवृदा या समझोते (Contract) के स्थान पर शक्ति को राज्य की उत्पत्ति का आघार माना है जिसके अनुसार सबसे पहले राजतेन्त्र की स्थापना होती है।

पोलियस ने प्राप्त बतलाया कि "बुढि और अनुभव के विकास के साथ ज्याय और कर्तुंब्य के विचार को प्रधानता मिलती है और राजतत्त्र नैतिकता, पर आधारित, मोना जाने लगता है। इस तरह प्राक्षतिक स्वेच्छाचार (Natural Despotism) राजत्व मे परिरात होता है।" हेकित, ग्रां

शनै: राजा न्याय ग्रौर नैतिकता का परित्याग करने लगता है। इस तरह राजतन्त्र प्रत्याचारतन्त्र (Tyranny) मे बदल जाता है ग्रयौत् राजा निरंकुश तानाशाह (Tyrant). वन जाता है। जनता इस कब्द्रपूर्ण स्थिति को सहन नहीं कर पाती और कुछ सद्गुर्णी व्यक्ति इस 'स्थिति का भ्रन्त करने के वत जन्दर्स । त्या जा पहुँ । हुन् । स्थान के ये सद्युष्टी (Virtuous) एव प्रतिमाझाली नेता निर कुछ तानाशाह की हिटाकर प्रतिजास्वतन्त्र (Aristocracy) की स्थापना करते हैं। कालान्तर में यह शासन भी अध्य हटाकर आनेजायतन्त्र (Alistociacy) का स्थापना करते हैं। जाता है । जाता है और कुछ मुठ्डी भर व्यक्तियों के अन्यायपूर्य और अनैतिक घनिकतन्त्र (Oligarchy) से परिणंत हो जाता है। प्रस्तत जनना ऐसे आसकों के उत्पीडन से असन्तुष्ट होकर विद्रोह करके सम् प्रपंते हाय में ले लेती है। प्रव लोकतन्त्र की स्थापना होती हैं जिसमें शासन का सवालन सभी लोगों के अपने हाथ में से सदा है। अब साकतान को त्यापना होता है जिसमें वाद यह शासन भी विकृत होने स्नाता है। करमांग्र को दृष्टि से किया जाता है। दुर्भाग्यवश कुछ समय वाद यह शासन भी विकृत होने स्नाता है। विवादों और संघर्षों का जन्म होता है तथां घनिकवर्ग निधंनों का श्रोच्या करने स्नात है। स्नेक्त अपने इस दूषित रूप में 'भीडतन्त्र' या भीड़ के शासन (Ochlocracy) में बंदल जाता है। अब समाज की दशा वैसी ही हो जाती है, जैसी शक्ति पर बाधारित राजतन्त्र के पूर्व थी। शीघ्र ही भीडतन्त्र की श्रवस्था का विरोध करने के लिए किसी साहसी नेता का प्रादर्भाव होता है। वह जन-समर्थन प्राप्त करके पुन राजवान्त्र की स्थापना करता है। इस तरह विभिन्न शासन-प्रशालियों के परिवर्तन काएक कम या चक पुरा होने पर पुन दूसरा चक चलने लगता है। प्राकृतिक कच्टो द्वारा इस प्रकार की पृरिस्थितियों बार-बार उत्पन्न होती रहती हैं और उपयुक्त चक्र के अनुसार सरकारों का स्वरूप परिवर्तित होता रहता है ।

पोलिबियस के श्रनुसार सरकारो का वर्गीकरसा (Classification of Governments)

भासन-प्रणालियो के उपरोक्त पृरिवर्तन्-चक्र से पोलिवियस द्वारा निरूपित भासनतन्त्रो का वर्गीकरण स्वंत स्पष्ट हो जाता है। अरस्तू की भाँति वह भी शासनतन्त्र के तीन विशुद्ध (Pure) स्प श्रीर फिर जनके तीन विकृत (Pervetted) रूप मानता है। ये इस प्रकार है:--

| . /       | <br> | 6 . | <br> | 6,    |
|-----------|------|-----|------|-------|
| युद्ध रूप |      |     |      | विकृत |

- (1) राजतन्त्र (Monarchy) निरकुशतन्त्र (Tyranny) - विनक तन्त्र (Oligarchy)

(2) श्रमिजात्यतन्त्र (Aristocracy) (3) प्रजातन्त्र (Democracy) भीडतन्त्र (Ochlocracy)

्पोलिवियस कहता है कि राज्यों में शासन के ये भेद शुद्ध एवं विशुद्ध रूप में सदा वने रहते हैं अर्थात् प्रत्येक शासन में, अपनी उन्होंति के साथ-साथ अवनति... के बीज खिपे रहते हैं। पोलिवियस, के र जनाय कुरून जाता जो जो है। जिसके के जाता जनाय कि जाता है। जिस कुछ है। नालाविकत के ही है। तिर कुछावाद के ही है। ही महत्वों में, "राजतन्त्र से अरदाचार की और, अस्वाचार से निर कुछावाद की और, निर कुछावाद के पुमतन्त्र की और, एकतन्त्र से प्रचातन्त्र की ओर, प्रचातन्त्र से भीडतन्त्र की ओर, और भीडतन्त्र की तानाशाही से पुन: राजतन्त्र की ग्रोर राजसत्ता का, मेरे विचारानुसार विकास होता है।" पोलिबियस का मिश्रित संविधान

(Mixed Constitution)

पोलिवियस ने शासन में स्थिरता लाने श्रोर परिवर्तन-चक को रोकने के लिए नियन्त्रण पोलिवियत में ज़ासन म स्थरता जान मार पारवतन-चक का राकन क तए नियन्त्रण और सन्तुलन सिंहत मिश्रित संविद्यान की व्यवस्था की। उसने वतलाया कि विभिन्न सासन-प्रणालियों के उत्कृष्ट तत्त्वों का सम्मिश्रण किया जाए और इनके द्वारा सासन में ऐसे निरोध एवं सन्तुलन (Checks and Balances) च्यापित किए आएँ जिनसे वे सभी तत्त्व दूर रह सके जो सासन-प्रवन्ध में कभी लाकर उनके स्वरूप को वदन देते हैं। वस्तुतन पोलिवियस की मिश्रित मविधान की यह ज़रूपना मीलिक नहीं थी। लाइकरमस (Lycurgus) वे भी एक ऐसे ही सविधान की कल्पना स्पार्टी के लिए की थी परन्तु उसको स्पार्टी में व्यावहारिक रूप प्रवान नहीं किया जा मका जबकि रोम में पोलिवियस के मिश्रित सविधान को प्रयोग में लाया गया । लाइकरगृत के बाद प्लेटो और घरस्तू ने भी मिश्रित सविधान की कल्पना -की थी, किन्तु उन्होने इस सविधान को साधारण जासन-स्वरूप का स्थान दिया था। उन्होंने इसमें जटिलता नहीं बाने दी थी। वह पोलिवियस ही था जिसने सर्वेश्रयम दहता के साथ मिश्रित सविधान का समर्थन किया। उसके विचार से रोमन जासन की स्थिरता का कारण उसका मिश्रित चरित्र ही था। यह राजतन्त्री, कुलीनतन्त्री तया जनतन्त्री तत्त्रो का एक सुन्दर समन्वय था। राजतन्त्री तत्त्व का प्रतिनिधित्व कौसल्स (Consuls) कूलीनतन्त्री तत्त्व का प्रतिनिधित्व सीनेट (Senate) ग्रीर जनतन्त्री तत्त्व का प्रतिनिधित्व जनता-की सभाग्री (Popular Assemblies) द्वारा होता था। इन तीनो अगो मे सामञ्जस्य स्थापित करना और तुल्यभारिता बनाना ही रोमन संविधान की सफलता का रहस्य था। पोलिवियस के अनुसार रोमन सविधान से अच्छा दूमरा संविधान प्राप्त करना असम्भव था । लाडकरगस-प्रणीत स्पार्टी के सविधान में भी उसे इसी मिश्रित सरकार प्रणाली के बीज दिखाई दिए थे। स्वयं जन्म की दृष्टि ने यूनानी होने के कारण राजनीतिक , जासन , प्रणालियो की चकारमक व्याख्या-और उनके अवश्यन्मावी पतन में विश्वाम करते हुए भी पोलिवियस यह मानता था कि पतन की प्रक्रिया को प्रच्छा सविधान रोक मकता था । यदि प्राकृतिक कारणो से, संविधान का उद्भव और विकास होता है तो यह मानना ही पटता है कि प्राकृतिक कारगों से ही उसका पतन-भी होगा, पर साथ ही यह मानना कि मिश्रित चिव्यान की पढ़ित से इस प्राकृतिक , पतन की रोका जा सकता है, नियतिवाद की उस कल्पना का विरोध करना है जो साधारएत . हमें पीलिवियस के दर्शन में मिलती है। किन्तु यह भी व्यान में रखना होगा कि प्रभावपूर्ण पोलिवियस यह कदापि नहीं कहता कि राजनीतिक माध्यम से प्रकृति-नियत पतन को सर्वदा के लिए- रोका जा सकता है। उसकी दृष्टि मे यही कहना युक्तिसंगत है कि मिश्रित शासन-व्यवस्था राजनीतिक पतन की रोकने का एक साधन है। पोलिदियस ने स्पष्ट कहा कि एक उत्तम राजनीतिक व्यवस्था मे सभी वर्गों के हिती का स्त्ररूप बना रहना चाहिए इसीतिए उसने अपनी मिश्रित संविधान की कल्पना में सभी वर्गों के हितों को स्थान प्रवान किया और एक-दूसरे के स्वायों प्रयवा हितों पर नियन्त्रण भी स्थापित किया ।.

शासनों के वर्गाकरण में प्लेटो ग्रीर अरस्तु की शब्दावनी को यद्यपि पोलिवियस ने स्वीकार किया किन्तु यह उल्लेखनीय है कि जहाँ अरस्तु सिर्फ धनिकतन्त्र और जनतन्त्र के मिश्रण का हिमायती या, वहाँ पोलिवियस राजतन्त्र, अभिजात्यतन्त्र या कुलीनतन्त्र के मिश्रण का समर्थक था। साथ ही वह इस सिम्प्रण को 'निरोध और सन्तुकन' के सिद्धान्त पर ग्रावारित होने का समर्थक करता था। उसने रोमन सिवान में इसी भाति का मिश्रण देखा था। प्लेटो और अरस्तु शासन के शिव्यानों को दूर करने के लिए विभिन्न जासन प्रणालियों के तत्त्वों को मिश्रण करना चाहते थे, वहां पोलिवियस इस उद्देश्य की पूर्ति के लिए वासन के तीन अगो के पारस्परिक विरोध को भी आवश्यक मानता था। उसके राज्य के तीनों अगो में शक्ति-सन्तुकन के सिद्धान्त का मध्यकातीन विचारपारा पर गृहरा प्रभाव पढ़ा और प्राचुनिक विचारपारा भी इस प्रभाव से अध्यती नहीं है। प्रवीनाम, जॉक और मॉन्टेस्क्यू ने यदि इस सिद्धान्त का समर्थन किया तो संयुक्त राज्य अमेरिकल के राजनीति-विचारव जैफरसन और एउस्स भी पोलिवियस के सिद्धान्त से प्रप्रमावित न ये। अमेरिकन 'सविधान में 'निरोध और सन्तुकन' के सिद्धान्त को महत्त्व दिया गया है वह किसी से छिता नहीं है। 'स्विधान में 'निरोध और सन्तुकन' के सिद्धान्त को जो महत्त्व दिया गया है वह किसी से छिता नहीं है। 'स्विधान में 'निरोध और सन्तुकन' के सिद्धान्त को जो महत्त्व दिया गया है वह किसी से छिता नहीं है।

(Cicero)

रोम का दूसरा प्रसिद्ध राजनीतिक विचारक मार्कस जूलियस सिसरो (Cicero)। मध्यपुर, की चिन्तन बारा पर प्रभाव डालने वाला और विश्व के परम प्रसिद्ध वक्ताओं में गिना जूनि बीजा यह सफल गद्ध-सेखक और विफल राजनीतिक ऐसे समय हुआ जब पोलिवियस द्वारा प्रशासित रोमन

- गराराज्य पतन की और अगसर था।

सिसरो का जन्म 106 ई पू. मे हुमा। 64 ई. पू मे यह कीसन (Consul) नियुक्त हुमा। कुछ समय तक वह सिलीसियो का राज्यपाल रहा। ई पू. 58—57 तक सिसरो रोम से निर्वासित रहा। रोम के सैनिकी की गैर-कानूनी ढग से जान लेने का उम पर प्रभियोग था। ई पू 57 में उसें निर्वासन से वापित बुला लिया गया। सिसरो ने प्रपनी प्रसिद्ध वक्ताओं द्वारा गयाराज्य को और पुरानी सस्याओं को सुरक्षित बनाए रखने के लिए जूलियस सीजर और मार्क एन्टनी का निरोध किया। ई पू 44 मे सीजर की हरवा हुई। ई पू 43 मे सिसरो पर प्रभियोग लगाकर उसे प्राय्य-स्था प्रया । जब अपने प्राय्य वचाने के लिए वह भाग रहा वा तभी वह मार डाला गया। वास्तव मे सिसरो ने परिवर्तनशीलता का ब्यान न रखनर ही अपनी मोत को बुलाया था। सेवाइन (Sabine) ने सही लिखा है—"वह घडी की सुई को प्राये की और न वढाकर पीछे की छीर चलाना वाहता था।"

सिसरों को रचनाएँ—सिसरो प्लेटो की कृतियों से पूर्णतः परिचित वा और उसने प्रपत्ती कृतियों के नाम भी प्लेटो की कृतियों से मिलते-बुलते रखे। उसने निम्नलिखित दो ग्रन्थों की रचना को—

- डि रिपब्लिका (De Republica)—इसमें सिसरों ने ब्रादर्श राज्य की कल्पना की, यद्यपि यह प्लेटों के ब्रादर्श राज्य से भिन्न है। सिसरों का ब्रादर्श राज्य वास्तविकता के सिनकट है। इसमें सिसरों ने सवाद जैली को ब्रयनाया है।
- 2 हि लेजिवस (De Legibus)—इसमें सिसरों ने उपरोक्त ग्रन्थ के सिद्धान्तों का स्पष्टी-करण किया है। उसने वतलाया है कि नागरिक तथा सौविधानिक विधियों का ग्राधार प्राकृतिक विधियों को ही होना चाहिए। वे समस्त विधियों जो प्राकृतिक विधियों तथा विवेक बुद्धि पर ग्राधारित नहीं होती, अर्चव हं।

### सिसरो का राजनीतिक दर्शन (The Political Philosophy of Cicero)

सिसरो के राजदर्शन में कोई मोलिकता नहीं है। उसकी सबसे वडी विशेषता यही है कि उसने प्लेटो एवं अरस्तु के विचारों को, स्टोइक सम्प्रदाय के प्राकृतिक कानून के सिद्धान्त को, राज्य स्वरूप और नैतिक उद्देग्यों को तथा मानवीय समानता के मन्तव्य को अपने व्यक्तित्व को छाप लगाकर अति आंजपूर्ण और घाराप्रवाही शैंली में इस तरह प्रकट कर दिया कि मध्यकालीन राजदर्शन और ईसाईयत के सिद्धान्तों पर उसका यहरा प्रभाव पड़ा।

सिसरो के मानव स्वभाव सम्बन्धी विचार

सितरी के प्रमुतार राज्य का निर्माण इसलिए नहीं हुमा कि जन समूह के लोग अपने आपको निर्वेल समझते थे वरन इसलिए हुमा कि अपनी इस स्वाभाविक सामाजिक प्रवृत्ति के कारण वे साय-साय रहना बाहते थे। राज्य की उत्पत्ति जनता की स्पष्ट सहमित तथा मानव की समाज-निष्ठा के कारण हुई न कि समक्षीते अथवा शक्ति द्वारा। सिसरो ने राज्य को 'जनता का मामला' कहा । उसके ही शब्दों मे, ''तव फिर राज्य जनता का मामला' है। जनता मनुष्यों का प्रत्येक समूह नहीं होती, जिसका जिस ढंग से चाहे सपठन कर लिया जाए। जनता का निर्माण त्य समय होता है जब मनुष्य पर्याप्त सख्या मे एक दूसरे के नज़दीक जाएँ। इन मनुष्यों मे कानून और अधिकारों के बारे मे सम्भौता होना चाहिए और जनमे यह इच्छा भी होनी चाहिए, के ते एक दूसरे के ताभ के लिए कार्य कर सके 1" सिसरों के विचारों का विश्लेषण करते हुए सेवाइन ने लिखा है कि उसके चिन्तन का मूल तत्व है कि न्याय एक अन्तभूत सद्गुएए है और जब तक राज्य नितक प्रयोजनो वाला समाज, न हो और नैतिक बन्धनों से न वेंचा हो तव तक वह कुछ नहीं है। इस स्थिति में, जैसा कि आये चलकर आंगस्टाइन ने कहा, वह एक वह पैमाने पर खुली डाकेजनी है। नितक कानून अनैतिकता को असम्भव नहीं बनाता। राज्य भी अस्थाचारी हो सकता है और प्रजा पर बलपूर्वक साकृत कर सकता है, जैकिन किस सीमा तक उपज्य इस प्रकार की स्थिति पैवा करता है, उस सीमा तक वह अपने वास्तविक स्वरूप से बचित हो जाता है।

सेबाइन ने आगे लिखा है कि इस प्रकार, सिसरो की वृष्टि मे राज्य एक सामूहिक सस्या है जिसकी सदस्यता के द्वार सभी के लिए खुले हुए हैं और जिसका उद्देश्य अपने सदस्यो को पारस्परिक सहायता तथा न्यायपूर्ण शासन के लाभ प्रदान करना है। इस विचार के तीन परिएाम निकलते है—.

प्रथम, चुँकि राज्य और उसका कातून जनता की समान सम्पत्ति हैं इसलिए उसकी सत्ता का आधार जनता की सामृहिक शक्ति हैं। जनता अपना शांसन अपने आप पर कर सकती है। उसमे अपनी रक्षा करने की शक्ति है।

द्वितीय, राजनीतिक शक्ति जनता,की सामूहिक, शक्ति उसी समय होती है जब कि उसका स्थायपूर्ण और वैधानिक ढग से प्रयोग हो । जो शासक राजनीतिक शक्ति का प्रयोग करता है, वह श्रपने पद के कारएए.करता है । उसका आदेश कार्नून है और वह कानून की सुष्टि है ।

तृतीय, स्वयं राज्य और उसका कातून ईश्वरीय कातून, नीतिक कातून अथवा प्राकृतिक कातून, के ग्रंधीन है। यह कातून उच्चतर कातून है और ममुख्य की इच्छा व ममुख्य की सस्थाओं से परेंहें। राज्य से बल का प्रयोग बहुत कम होना चाहिए और अनिवाय होने पर उसका प्रयोग उसी समय होना चाहिए और अनिवाय होने पर उसका प्रयोग उसी समय होना चाहिए जब न्याय और अीचित्य के सिद्धान्तों को कार्यान्वित करने के लिए यह अपरिहाय हो।।

सिसरो द्वारा राज्य को जनता की सम्पत्ति और जनता का सगठन मानने का स्वामीयिक अर्थ निरंकुणतत्त्र का तिरस्कार करना है। सिसरो की यह मान्यता कि राज्य की स्थारना त्याय को चरितार्थ करने के जिए दूई है एक ग्रोर तो प्लेटो का स्मरण कराती है तथा यह दूसरी ग्रोर आगस्टाइस के विषयो पर प्रमाना प्रभाव वर्षाती है। सामूहिक केव्यास को प्राप्त करना ही राज्य को उद्देश्य है। सिसरो के प्रमुक्ता प्रभाव वर्षाती है। सामूहिक केव्यास को प्रमान करना ही राज्य को उद्देश्य है। सिसरो के प्रमुक्ता अंति के प्रमुक्ता के प्रमान केवल तभी सम्भव है जब समस्त प्रजा राज्य-कार्य में हिस्सा ले। राज्य के समस्त लोगो का अभाग था 'हिस्सा' मानने का विचार आगे चलकर वर्क द्वारा भी अपनाया गया। सिसरो यह नहीं मानता कि राज्य रक्षा प्रदान करने बाला ग्रमुबन्धजनित (समझौते से उत्पन्न) तत्त्व है। सामूहिक परमार्थ का सार्वन ही उसकी दृष्टि मे श्रेयस्करें है। ग्रुढ निजी स्वार्थों का पोषण राज्य के विघटन का आगरम है। वास्तव मे राज्य सम्बन्धी सिसरो की यह थारपा स्टोइक वर्णन से प्रमावित है। सिसरो का प्राकृतिक कानान का विचार

सिसरो की विचारधारा में सबसे प्रमुख बात प्रकृति की एक सावसीम विधि के सम्बन्ध में है। इस विधि के दो स्रोत प्रप्राञ्चित है—

- ईश्वर का गमार पर वया पूर्ण झामन, धीर
- 2. मनुष्य ही बीदिक तथा सामानिक प्रकृति ।

षपनी बीक्षित पर भाभातिक प्रकृति के कारण मनुष्य ईश्वर के निकट है। विश्व राज्य का यही संविधान है यो पर्यात्वर्धनतीन है धीर मंगी मनुष्यों एवं राष्ट्री पर लागू होता है। इसका उल्लंबन परने बाता कोई भी विधान विधि (मानून) की मंत्रा पाने का धीयकारी नहीं हो सकता। किसी भी सामक घीर राष्ट्र ने यह सक्ति नहीं है कि वह सनत बात को मही बना सके। प्रपने उस प्राकृतिक कानून को निमरों ने इन शब्दों में बड़ी ही सुखरता में स्पष्ट किया है—

"यन्तुतः केवन एक ही कानून है वह सही विषेक है। वह प्रकृति के अनुसार है, वह सब मनुष्पों ने ऊपर लानू होना है धीर परियनंत्रज्ञीन तथा धावत है। यह कानून मनुष्प को गलत काम करने से रोकना है। इनके सार्येज धौर प्रसिवनंप प्रस्ते आदिमयों पर अनर उातते हैं, लेकिन उसका बुरे आदिमयों पर कोई प्रमर नहीं पढ़ता। कानून नो मानवीर विधान हारा प्रवेध करना नैतिक हिट से कभी सही नही है। इसके सूरी तरह रह कर देता सम्भव है। सीनेट या जनता हुमें यह इट मही दे सकती कि हम उसके परितन के बायित्व से वच जाएँ। इसती ब्याप्या करने के लिए किसी मैश्वरसर्थित्यस की जरूरत नहीं है। वह ऐसा नहीं करता कि एक नियम वनाए और कुन हुमरा। निर्क एक कानून होता है जो आध्वत जीर प्रपरिवर्तनतील है। यह सब कानों से सब मनुष्यों के अरद वस्प्रकारि है। मनुष्यों का केवल एक समान स्वामी और शासक है—वह ईश्वर है। वहीं इस कानून का निर्मात नहीं करता है। जो व्यक्ति का कानून का निर्मात नहीं करता वह समने उत्तर का निर्मात नहीं करता कि स्वाम का निर्मात का निर्मात का निर्मात का निर्मात का स्वाम नहीं करता वह समने उत्तर का निर्मात का निर्मात है। जो व्यक्ति स्व कानून का पालन नहीं करता वह समने उत्तर वह समिता है। जो व्यक्ति स्व कानून का पालन नहीं करता वह समने उत्तर वह समिता है। जो व्यक्ति स्व प्रस्ति हम कानून का पालन नहीं करता वह समने उत्तर वह समने उत्तर वह वह सही हो जाता है। जो व्यक्ति स्व प्रस्ति स्व स्व से विचत होगा उत्तर का का निर्मात। यह दूसरी वात है कि वह व्यक्ति ऐसे कुछ परिएामों से वच जाए जिन्हें लोग सावारणत व्यक्त कहते है। "

सिसरो की इम निषिचत शन्दावली मे यह आग्रह किया गया है कि शाववत कानून के अनुसार सभी मनुष्य समान हैं। "वे विद्या-युद्धि में समान नहीं हैं। राज्य के लिए भी यह उचित नहीं हैं, कि वह उनकी सम्पत्ति बरावर कर दे लेकिन जहाँ तक विवेक का सम्बन्ध है, मनुष्यों की वैज्ञानिक रचना के सम्बन्ध है, उनकी उत्तम और प्रथम धारणात्रों का सम्बन्ध है, सभी मनुष्य समान हैं। सिसरों का कहना है कि जो चीज मनुष्य की समानता ये बावा डालती है, वह भून है, खराब आवत है और झूठी राय है। सभी मनुष्य और मनुष्यों की सभी जातियाँ एकते अमुग्य की समाता रखती हैं और उचित तथा अनुष्यत की सी की देवा के बीच भेद करने की भी उनमें समान समना है।"

जहाँ अरस्तू का विचार या कि "स्वतन्त्र नागरिकता केवल समान व्यक्तियों के बीच ही रह सकती है, लेकिन क्षु कि मनुष्य समान नहीं है अतः नागरिकता केवल योड से और सावधानी से चुने हुए व्यक्तियों तक ही सीमित रहनी चाहिए।" वहाँ सिसरों का विचार है कि "सभी मनुष्य कानून के अधीन है, अत वे साथ ही नागरिक हैं बीर उन्हें एक कार्य में समान होना चाहिए।"

सिसरी के 'रिपब्लिका' को तीसरी पुस्तक में बार-बार प्राकृतिक कानून का स्वरूप स्पष्ट हो जाता है—"सच्चा कानून प्रकृति के साय प्रानुकृत्य रखने वाली सद्बुद्धि है। यह सार्वमीमिक प्रपरिवर्तन-शील थीर सदैव बना रहने वाला है। यह प्रपने प्रावंधों से कर्तच्य की प्रेरण देता है और निर्वेधों द्वारा स्विक्ता को बुदे कार्यों से व्याता है।""" इस कानून को वस्ताना पर है।"" "इस प्राकृत के प्रवंदना पाण है।"" "इस कानून को क्षत्रना मा है। सिक्त नहीं हो सकते।" "यह सम्पन करना असम्यक है। सीनेट प्रवंदा जनता द्वारा हम इसके वन्धनों से प्रकृत नहीं हो सकते। ""यह शास्त्रत, ग्रवरिवर्तनक्षील कानून सब राष्ट्रों और कालों के लिए बैंध है। हम सवका एक स्वामी ग्रीर

<sup>1</sup> Republica Book III, P 22 Trans by Sabine and Smith.

भासक भगवान इस नियम का निर्माता, घोषणा करने वाला तथा इसे लागू करने वाला न्यायाघीरा !" ! एक अन्य स्थान पर उसने लिखा है कि—"कानून उच्चतम बुद्धि भगवा निवेक (Highest Reason) है। यह प्रकृति मे प्रतिष्ठित है और हमें करने योग्य कार्यों का भारोध देता है तथा न करने योग्य कार्यों से रोकता है। "कानून बुद्धिमता है। इसका स्वाभाविक नार्यं यही है कि हमे उचित आवरण करने का आदेश दे तथा अनीवत कार्यं करने से रोके।" "

सिसरो प्राकृतिक कानून को राज्यों के निम्न कानूनों से प्राचीन बताता है, बयोकि उसके मतानुसार—"यह ध्रुबलोक घोर पृथ्वीलोक के रसक मगजान का समकालीन (Coeval) है ध्रवः इंटर का मान, बुढि के अभाव मे नहीं रह सकता और ईश्वरीय बुढि में सत्-प्रसत् के विवेक की राक्ति रहता आवश्यक है।" अकतः "प्राकृतिक नियम राष्ट्रों के लिखित कानूनो से-बहुत पहले का, उसी समय से विद्यमान है, जब ने इस सखार में ईश्वर की सत्ता है। दह वास्त्रविक कानून (Lan) प्राकृतिक नियमों को ही मानता है, विपन्न राज्यों में जनता द्वारा वाए गए स्थानीय नियमों को केवल सिंग्टाबार ही कानून कहा जाता है। मानव समाज में बुढिझान व्यक्ति मी प्रपन्नी बुढिझान यह घादेश वेते हैं कि कीन से क्षत्रवेथ तथा प्रकृतिकथ्य हुए। प्रकृतिकथ्य तथा प्रकृतिकथ्य हुए। प्रकृतिकथ्य तथा प्रकृतिकथ्य स्था प्रकृतिकथ्य हुए। प्रकृतिकथ्य तथा प्रकृतिकथ्य हुए। प्रकृतिकथ्य तथा प्रकृतिकथ्य विष्य प्रकृतिकथ्य तथा प्रकृतिकथ्य विष्य तथा विष्य तथा

सिसरो की धारणा है कि समस्त बहुमण्ड का जासत करने वाला एक ही कानून है। यह जानूनी व्यवस्था बहुमण्ड की दृष्टि से प्रत्येष्ट अब्-चेतन, दृद्धिपूरक प्रथम अबुद्धिपरक वन्तु पर नामू होती है। कानून मनुष्यों भी राज्यस्थी माला में गूं यने वाला सून है। यह जतना ही प्राचीन है जितना कि स्वयं कानून यह स्वयं राज्य का स्रोत है। जिसरो के तको में कानून, 'प्रकृति सम्मत विवेषपूर्ण पृति है, जो तब मनुष्यों में प्रसारत है, जो तिल और प्राचनत है, जो प्रत्ये अस्मत प्रत्य है की प्रत्ये कानून के प्रत्ये कान्य कर कर के स्वत्य के स्वयं कानून के प्रत्ये का स्वयं कान्य का स्वयं कान्य का का स्वयं कान्य का

उपरोक्त व्यास्था का अर्थ यह हुआ कि प्राइतिक कानून का सिसरो का अर्थ आधुनिक विज्ञानिक यत से निम्न है। युक्तवार एंग सिद्धान्त (Law, of Cravitation) मानव - प्रात्मियों मौर परसरो पर समात रूप से लागू होता है, निक्त मनुष्य की बारीरिक कियागों का उसके अनुनार होने के लिए यह करनी नहीं है कि वह उनसे अवगठ हो एवं उसके अनुसार आवरण करें। कोई का उत्तर्वन मी नहीं कर सकता है। सितरो का प्राइतिक कानून मनुष्यों और मानव-आपार एर स्वयंत्रें का मुक्ति हैता, अपित मनुष्य स्वचेत्रमा द्वारों के उन्हण करके स्वेन्ड्रण हो ही तदबुक्त आवरण करने हैं। दूसरे कन्द्रों में पहुँ गुरूत्वारूपेंग का सिद्धान्त वह या चेतन पदायों पर अनिवार्यक स्वय है नगर हो बाता है, वहीं प्रकृतिक कानून को मनुष्य स्वयं अपने क्यर लागू करता है और इसीरित्र इसकी पालन करने हेतू कोई व्यक्ति विद्यान महिल कित और अपन उपने हैं कि प्रत्येक व्यक्ति वसना पालन करने। इस प्रकार सिद्धारों का प्राकृतिक कानून मीतिक निवसों से प्रिन है। उसका स्वयस्थ का प्राकृतिक कानून मीतिक निवसों से प्रिन है। उसका स्वयस्थ का प्राकृतिक कानून मीतिक निवसों से प्रिन है। उसका स्वयस्थ का प्राकृतिक कानून मीतिक निवसों से प्रिन है। उसका स्वयस्थ का प्राकृतिक कानून मीतिक निवसों से प्रिन है। उसका स्वयस्थ का प्राकृतिक कानून मीतिक निवसों से प्रिन है। उसका स्वयस्थ का प्रकृतिक कानून मीतिक निवसों से प्रिन है। उसका स्वयस्थ का प्रकृतिक कानून मीतिक निवसों से प्रिन है। उसका स्वयस्थ का प्रकृतिक कानून मीतिक निवसों से प्रिन है। उसका स्वयस्थ कार स्वयस्थ का प्रकृतिक कानून मीतिक निवसों से प्रकृति है। उसका स्वयस्थ का प्रकृति कानून स्वयस्थ है।

Sabine: A History of Political Theory, Pt. I.
 2-3-4 Foster: Masters of Political Thought, p. 189.

र्ष्कि प्राष्ट्रविर नानून निस्त एवं आरियतंतीय है मतः यह न्यय राज्य का सोत है। किसी भी राज्य विदेश द्वारा निर्मित कानून प्राष्ट्रविक कानून प्रथम नुद्ध बुढि के प्रमुतार होने चाहिए प्रीर नागरिक उनका पानन करने के रिष्ए जभी सोमा तक बाद्य है जिस सीमा तक वे प्राष्ट्रविक कानून के प्रमुतार है। इन तरह विनयों यह मान्यना प्रकट करता है कि यदि राज्य निर्मित कानून उनके प्रमुक्त ने हों तो नागरिक के न्यि उनको मानना प्रनिवाय नहीं। जो चीज स्वय गलत है जमे कोई भी शासक मोहर तथा कर राही नहीं कर महता।

उपरोक्त वियरण से प्रकट है कि सिमरों के अनुमार मनुष्य दो प्रकार के कानूनों के प्रयोत है—

1 प्राकृतिर कानून, धीर 2 राज्य निमित कानून। प्राकृतिक कानून का पानम करने का उनका कर्तव्य निरवेद प्रीर प्रमत्ते हैं। राज्य निमित कानून के प्रति उनकी भक्ति समर्त है। प्राकृतिक कानून के विकद्ध होते ही राज्य के कानून प्रपत्ती धमता गो बैटते हैं। सितरों का विष्वान है जि, "स्वय राज्य और उसका कानून-रेक्सरोय लानून, नितिक कानून या प्रकृतिक कानून के प्रधीन है। यह कानून उज्जत्त कानून है और मनुष्य की रुखा एव मनुष्य की मन्यायों से परे हैं। राज्य में बन का प्रयोग बहुत कम होना प्राहिए पीर प्रनिवार्य होने पर उसका प्रयोग उसी समय किया जाना चाहिए जब न्याय और ग्रीपित्य के सिद्धान्तों को कार्यान्वित करने के निए यह प्रयिक्षार्य है। ""

मिसरो ने प्राकृतिक कानून को रोमन इतिहान के दो प्रसिद्ध ज्याहरणो हारा पुट किया है।
पहुता उदाहरए। उन समय का है जब रोम पर एट्रस्कन तोगों का प्राक्रमण हुया। उस समय होरियास
काँकल्स (Horations Cocles) ने प्रपने दो प्रन्य साधियों के नाम एक पुल पर सम्पूर्ण प्राप्त सेना को
उम समय तक रोके राग, जब तककि अवृथों के नगर-प्रवेख को रोकने के लिए प्रामन मेना ने इस पुल
को नष्ट नहीं कर दिया। मिसरो के प्रतुसार होरेशत को पुल पर अत्रुधों के विरोध के लिए कानून हारा
कोई लिखित जादेश नहीं मिला था। यह उसे प्रमानी मातृष्ट्यीं की रक्षा के लिए प्रकृति से मिला हुआ
या निमरो दूनरा उस समय का प्रन्युत करता है जब रोमन राजा टारियनियस के बेटे सैक्टस हारा
न्यूस्तिशिया का सतीद नम किया गया। सिसरो का कहना है कि उस समय एसे किसी नियम का सर्वंया
होई ब्रसाव था। उसने प्रवने इस कार्य डारा बलास्कार न करने के शाश्यत प्रवश ईक्टरिया या प्राकृतिक
नियम को मा किया था।

सिसरो के विचारों का राजनीतिक दर्शन मे महत्व

सिसरों के विचारों में मौतिकता न होते हुए भी उनका राजनीतिक विचारों के क्षेत्र में प्रसावारण महत्व है जिसे सेवाडन ने वडे ही ताकिक ढग से प्रस्तुत किया है—

"सिसरों के राजनीतिक दर्णन के दो विचार प्रमुख थे। निसरों इन विचारों को बहुत महत्त्व देता था लेकिन उसके युग में इन विचारों का केवल ऐतिहासिक महत्त्व ही रह गया था। ये विचार 2—"मिश्रित सविधान की श्रेन्छता में विश्वाम और सविधानों के ऐनिहासिक चक का मिद्धान्त"। सिसरों ने इन दोनों विचारों को पोलिबियस हे और सन्भवतः पानोटियस हे यहण किया था। हां, उसने इन विचारों को रोमन इतिहास के सम्बन्ध में अपने ज्ञान के सम्बम्म में सोशियत करने की अवध्य कोश्रिया की। वास्तव में सिसरों की योजना बहुत ग्रन्थी थी लेकिन इस योजना को कार्य हुए में परिणत करने के लिए उसके साथ दार्णनिक क्षमता नहीं थी। विमरों का उद्देश्य एक पूर्ण राज्य (मिश्रित सविधान) के सिक्षान्त का निरूपण करना था। वह इनके सिक्षान्तों को रोमन सविधान (चक्र सिद्धान्त क ग्रनुसार) के विकास के सन्दर्भ में स्थापित करना चाहना था। सिसरों का विचार था कि रोम का मिश्रित सबसे प्रक्षिक स्थायी थीर पूर्ण सविधान था। इन सविधान का निर्माण विभिन्न व्यक्तियों ने

<sup>1</sup> मेबाइन ' राजनीतिक दर्णन का इतिहास, खण्ड 1, पृष्ठ 174

विभिन्न परिस्थितियों में ज्यो-ज्यों राजनीतिक समस्याएँ उठती गई थीं, उनके समाधान के लिए किया था। राज्य के विकास का वर्णन कर और उसके विविध अंगो का एक-दूसरे के साथ सम्बन्ध वताने से राज्य के एक सिद्धान्त का निर्माण सम्भव है, जिसमें कल्पना का पूट कम से कम रहे । लेकिन दुर्भाग्यका सिसरों में रोमन अनुभव के अनुसार एक ऐसा नया सिद्धान्त निकालने की क्षमता नहीं थीं जो उसके युनानी स्रोतो की प्रवहेलना करता हो । संविधान के चक्र के सम्बन्ध में पोलिवियस ने भी एक सिद्धान्त प्रस्तुत किया था। उसका कहना था कि अच्छा और बुरा सिवधान बारी-बारी से चलता रहता है। राजतन्त्र के बाद मरबाचारी ग्रासन ब्राता है; ब्रत्याचारी ग्रासन के बाद कुनीनतन्त्र, कुलीनतन्त्र के बाद प्रत्पजनतन्त्र, ग्रत्यद्रननन्त्र के बाद सीम्य-प्रजातन्त्र और फिर सीम्य-प्रजातन्त्र के बाद भीड़ का जासन म्राता है। तर्क दृष्टि से यह चक्र ठीक था, त्यापि यह विचार मृख्यत: नगर राज्यों के प्रमुभवं के क्यर आमारित था। विसरो को यह अच्छी तरह जात था कि यह विचार रोन के इतिहास के सम्बन्ध में उस के विचारों से मेल नहीं जाता । फल यह हमा कि वह सविवानों के चक्र के सिद्धान्त नी प्रगंसा तो करता रहा तथापि उसने उसकी तार्किक मुन्दरता को भी नष्ट कर दिया । इसी तरह सिसरी मिश्रित संविधान के गुर्ग की प्रवसां करता या । उसका खात था कि रोम की बौनसी संस्थाएँ मिश्रित संविधान के किस तत्त्व को प्रकट करती हैं ? इस सम्बन्ध में उसका विवरण टाइसिट्य की इस व्यंगोक्ति को सच्चा सिर्व कर देता है कि मिश्रित सविधान की प्रश्नेंसा करना उसकी कार्यान्दित करने की अपेक्षा आसान है। रोम की संस्थाओं के इतिहास के सन्दर्भ में राज्य के एक सिद्धान्त को प्रस्तुत करना वहुत श्रीष्ठ ृत्नार्य था तेकिन इसे एक व्यक्ति नहीं कर सकता या जिसने अपना सिद्धान्त युनानी स्रोतो से बना बनाया ने जिया भीर रोम के इतिहास के विवरण पर लागू किया।"

राजनीतिक दर्गन के इतिहास में सिसरों का वास्तविक महत्त्व यह है कि उसने स्टीइको के प्राकृतिक विधि के सिद्धान्त की ऐसी व्यवस्था की जो उसके समय से उन्नीसवी अताब्दी तक सम्पूर्ण पिष्वमी यूरोप में सबको जात रही। यह व्याख्या सिसरों के पास के रोम के विधि-वैत्ताओं के पास गई और वहाँ से चर्च के सत्यापकों के पास । इस व्याख्या के महत्त्वपूर्ण अंदों को सम्पूर्ण मध्य प्रुप में अनेक तार वोहराया गया। यह व्यान देने योग्य है कि यवधि "रिपवित्रका की मूल पुस्तक 12 दी अताब्दी के बाद को गई थी और उसका पता केवल 19 में जातब्दी में ही चता, उसके महत्त्वपूर्ण अंदा-अंगिरदाइन और संस्थान्त्रियस की पुस्तक की समाविष्ट हो गए थे। इस तरह से सवकी ही उसकी जानकारी हो गई थी। यद्यपि सिसरों के विचार मौतिक नहीं ये वेकिन विसरों के जन्हें उसकी जानकारी हो गई थी। यद्यपि सिसरों के विचार मौतिक नहीं ये वेकिन विसरों के उन्हें उस्कृष्ट साहित्यक वैत्री में प्रस्तुत किया था। निसरों की रचनार लेकिन साहित्य की अन्नव विधि हैं। परिवर्मी यूरोप, में सिसरों के विचार के अरात का एक प्रमुख कारण उसकी साहित्यकता भी है। को कोई भी व्यक्तिहाद की शताब्दियों के राजनीतिक वर्षन का प्रचार सहस्त से उसे अर्थ छ प्रवतरणों को मवस्य व्यात में रचना नाहिए। "

पुत. सेवाइन महोदय का कल्त है कि—' बाधन के ये सामान्य सिद्धान्त कि सत्ता का प्राधार जनिहित होना चाहिए, उसका प्रयोग कानून के अनुसार होना चाहिए और उसका प्रयोग कानून के अनुसार होना चाहिए और उसका प्रयोग कानून के अनुसार होना चाहिए और उसका प्रयोग्व के वित प्राधार पर ही सिद्ध किया जा सकता है—सिसपी के रचना कात के हुछ समय वाद ही सर्वेत स्वीकार कर निए गए। ये कई उतादिव्यों तक रावनीतिक वर्षने के सामान्य सिद्धान्त रहे। उम्पूर्ण मध्यप्रण ने इन सिद्धानों के वारे में कोई मत्त्रोद न या। ये रावनीतिक विचारों की समान सम्पत्ति वन गए थे। यह अवस्थ सम्भव है कि इन सिद्धानों के अयोग के बारे में, सोगों में, उन-तोगों में भी उनकी इन सिद्धानों में वृद्ध भारता थी, कुछ मतभेद रहा हो। उबाहरख के तिए इस बात से भी सहमत है कि अयाचारी तिरस्तार के योग्य होता है। उसका अत्याचार वनता के उत्पर आरी प्रयाचार देश सिखरों पर कही कर पाता कि लोग अत्याचार वातन की स्थित में क्या करें या लोगों की और से बीनते व्यक्ति कार्य करें या वह अयाचारी किवार निरुद्ध होना चाहिए व्यक्ति इसके खिलाक कोई

कार्यवाही की जाए । सिसरो यह अवस्य मानता या कि राजनीतिक शक्ति जनता से प्राप्त होनी चाहिए लेकिन उसके इस कथन का अभिप्राय वे राजनीतिक घारणाएँ नहीं थी त्रो आजकल प्रचलित की गई हैं। सिसरो ने हमे यह नहीं बताया है कि जनता का कौन प्रतिनिधि है, यह जनता का प्रतिनिधि कैसे बन जाता है, यह वह जानता ही कोन है जिसका यह प्रतिनिधित्व करता है। ये सार्थ प्रयास विश्वासहारिक दृष्टि से प्रत्यन्त महत्त्वपूर्ण हैं। राजनीतिक सत्ता का स्रोत जनता है—प्राप्नुनिक प्रतिनिधि सासन प्रणालियों को समझाने के लिए इस प्राचीन सिद्धान्त का प्रयोग, एक पुराने विचार का नई स्थिति मे ग्रहण करना भर था।"

सेनेका ने सिसरो के प्राय एक शताब्दी के बाद रोमन साम्राज्य के प्रारम्भिक दिनों मे रचनाएँ की । वह स्टोइक विचारो एव सिद्धान्तो का बहुत बढ़ा प्रचारक और रोमन सम्राट नीरो (54–68 ई ) का गुरु था । सेनेका का ग्राविर्भाव ऐसे समय हुआ वा जब रोम में निरकुश सम्राटो का बोलवाला या और उनके अत्याचार दिन-प्रतिदिन बढते जा रहे थे। सेनेका के समय राज्य जनता के बालवाला था स्नार उनक अत्याचार । वन-आदावन बढत था रहे था सनका कृ समय राज्य जनता क मैतिक विकास का साधन नहीं रहा था, अधितु स्वार्य-ताम और अध्याचार काघर वन गया था। नागरिक सद्गुषो का प्रभाव हो गया था। राज्य निरकुष हो चुका था तथा जनता भी उतनी ही पिति हो चुकी थी, जितना कि शासक। राजनीतिक और व्यक्तिगत जीवन से साधुता मिटती जा रही थी। सेनेका को राजनीतिक और सामाजिक जीवन के इस मैतिक पतन को देखकर निराशा होती थी। यही प्रभाग पा प्रभागियम कार प्राप्ताप्तक भाषत के इस निराक प्रवात का वश्वकर ानराशा हीता था। यहीं कारण है कि हमे उसके लेखों में उस समय आच्छादित निराशाबाद का प्रतिविद्य स्पष्टत देखने को सिमता है। यह एक नई तान है जो हमें सिमरो में नहीं सुनाई पुनाई प्रवात । यहां सिमरो ने इस नैतिक उद्देश्य को लेकर रचनाएँ की थी रोमनों के परम्परागत नागरिक सद्गुणों को जीवन मिले, वहाँ सेनेका इसे स्वस्त मानता हुआ यह अनुभव करता था कि अ के व्यक्ति किसी सार्वनिक पद पर बैठकर देणवासियो का अधिक हित नहीं कर सकता।

सेनेका 8 वर्ष तक सम्राट नीरो का परामर्शवाता रहा, लेकिन जब नीरो के अत्याचार बढते बाए तो सेनेका ने इस पर असल्तोष प्रकट किया। परिस्ताम यह हुमा कि नीरों ने अपने गुरु सेनेका पर सहस्वन्द्र रचने और राजद्रोह का कुचक चलाने का भारीप लगाया। उसने रियायत केवल यही की कि गुरु की पहली सेवाध्रों का ध्यान में रखते हुए गुरु को (सेनेका को) स्वय आत्महत्या करने का दण्ड दिया। सेनेका ने भी स्टोइक सिद्धान्तों का पालन करते हुए वहे वैर्थ से प्रथमी नाडियाँ यह कहते हुए काट डाली, 'भेरी प्रवाह मत कीजिए। में सीसारिक सम्पत्ति की प्रपेक्षा प्रधिक मूल्यवान सद्युणी जीवन का जवाहरण आपके लिए खोडकर जा रहा हूँ।''1

सेतेका के राजनीतिक विचार

(Political Philosophy of Seneca)

सेनेका इस उत्ति का समर्थक या कि—"सरकार के रूप के लिए केवल मूर्ख झगडते हैं, सर्वोत्तम सरकार वहीं है जो सर्वोत्तम ढग से चलाई जाए।" इस सम्बन्ध मे सेवाइन सेनेका के विचारो को प्रकट करते हुए लिखते हैं -"सेनेका ने विभिन्न शासन-प्रणालियों के अन्तरों को महत्त्वहीन माना है। का प्रकट करत हुए ाजबार हु- जाना प्रचान वाराज्य उत्पादना क्यार की महत्युग नानी हूं। ये शासन-प्रणातियाँ प्राय एक-ची प्रच्छी-दूरी हैं। कोई भी शासन-प्रणानी विशेष कार्य नहीं कर सकती किंद्र भी सेनेका का यह विटकोण कदापि नहीं है कि दुदिसान व्यक्ति समाज से विरक्त हो जाए। सिसरो की मांति उसने भी इस बात का आग्रह किया कि श्रेष्ठ व्यक्ति को किमी न किसी अमता में प्रपनी सेवाएँ ग्रवस्य प्रदान करनी चाहिए। सिसरों की मांति सेनेका ने भी एपीस्यूग्नि विचारकों के इम तथाएं अवस्य अधान करना चालुरा, उच्चार जा स्वार्थ के हमें हिरिदकोग को प्रस्तीकार कर दिया है कि व्यक्ति को सार्वजनिक हितों को प्रेपेशा कर प्रस्त व्यक्तिगत सन्तोष का प्रस्तन करना चाहिए, तेकिन निवरों के विपरीत श्रीर प्रपने में पहले के ममन्त सामाजिक 1 Bertrand Russell . History of Western Philosophy, p 283

ग्रीर राजनीतिक विचारको के विषरीत, सेनेका ने एक ऐसी सामाजिक सेवा की करणना की है जिसके अनुसार न तो राज्य में कोई पद धारएं करना ही श्रावश्यक है ग्रीर न कोई राजनीतिक कार्य करना ही श्रावश्यक है ग्रीर न कोई राजनीतिक कार्य करना ही श्रावश्यक है ।" स्पष्ट है कि श्राविकालीन 'सिनिवस' तथा 'स्टोइक्स' की भीति सेनेका ने सामाजिक जीवन का परित्याग करने की सलाह नहीं दी। स्टोइकों का प्रांचीन सिद्धान्त यह था कि प्रत्येक व्यक्ति दो राज्यों का सदस्य होता है—सिवल राज्य का जिसकी यह प्रजा होती है तथा बहत्तर राज्य का जो समस्त बुढिमान व्यक्तियों से मिलकर बनता है। व्यक्ति हम राज्य का सदस्य प्रपत्नी मानवता के कारण होता है। सेनेका ने स्टोइको के इस प्राचीन सिद्धान्त के एक नवीन रूप वेते हुए बताया कि ''बहत्तर राज्य एक राज्य नहीं, प्ररवुत एक समाज है। इस समाज के वन्धन नैतिक अथवा धार्मिक हैं, कानूनी श्रयवा राजनीतिक नहीं। इस सिद्धान्त के अनुसार बुढिमान और श्रेष्ट व्यक्ति अपने हाथ से राजनीतिक शक्ति पर ही मानवता की सेवा करता है। वह अपने साचियों के साथ नैतिक सम्बन्ध होने के कारण या केवल अपने दार्शनिक विचरत के ब्रात्य ही करता है। अपने सद्धिचारों के कारण मानव जीति का शिक्षक होने वाला व्यक्ति राजनीतिक शासक की अपेक्षां अधिक भन्न स्रोर श्रविक प्रनावचाली होता है। ईसाई विचारको का कहना है कि मुख्य की उपासना ही ईश्वर की सच्ची सेवा है। सेनेका का भी इसी सिद्धान्त ने विश्वस स्वार ।"

उपरोक्त ब्याख्या से स्पष्ट है कि सेनेका के ट्राय मे आकर स्टोइकवाद ने एक धार्मिक दर्शन का राग प्रहुण कर लिया। सेवाइन महोदय का भी लिखना है कि "एक धाराब्दी वाद मारकस आरेलियस (Marcus Aurelius) के स्टोइसिज्य की भाँति सेनेका का स्टोइसिज्य भी एक धार्मिक विश्वास था। उसने इस ससार में शक्ति और सतीप प्रवान करने के साथ-साथ प्राव्यास्पक नित्तन का भी द्वार उन्मुख किया। ईसाई धर्म मृतिपूनक समाज में विकासित हुमा था। उसमें सौसारिक और आंद्रायकार है मुख किया। इसाई धर्म मृतिपूनक समाज में विकासित हुमा था। उसमें सौसारिक और आंद्रायंकार है अलग आत्मा को धरार को भार से निरुत्त स्थाप कि "धारम सोना जो और अंद्रायंकार है अलग आत्मा को धरीर के भार से निरुत्त सथ्य करते रहना चाहिए।" आक्र्यास्पक सेतीप की बढ़ती हुई आवश्यकता ने धर्म को मनुष्य के जीवन में उज्जात स्थाप विद्या और इसे लौकिक स्वार्थों से अलग रखा। उन्होंने इसे केची वास्तविकतायों से सम्बन्ध स्थापित करने का एकमात्र सोचन माना। वव प्राचीन काल के लौकिक जीवन की एकता टूट रही थी। वर्म निरुत्त स्थाप्त अलग प्रता्वा करता जा रहा था। उसका महस्य होने के जीव को विकास था। धर्म के अर्थ उसकी अपनी एक संस्था में स्थाम होने को ये। वह पृथ्वी पर ऐसे अधिक था। धर्म के अर्थ उसकी अपनी एक संस्था में स्थाम होने को प्रत्य होने के नाते पालन करना पर्वता था। यह संस्था मनुष्य को स्थित पर स्थापकार रखती थी। इस सम्बन्ध में वह राज्य को हस्तक्ष करने की विचक्त अनुमित नही देती थी। दो राज्य के सम्बन्ध में सेनेका भी यह व्याख्या ईवाइयों के सिद्धान्तों से मिनती-जुलती है। सेनेका और ईवाई विचारकों में और भी कई बातों में साम्य है। इन समानताओं के कारण, प्राचीन काल में यह करवना की जीव लगी थी कि सेनेका तथा सन्तपाख (St Paul) के बीच पश-व्यवहार हुमा था, लेकिन यह वाता नतती है।"

सेनेका की विचारधारा के दो पक्षों का उसके दर्शन के धार्मिक तस्व से सम्बन्ध था—एक ग्रीर तो उसकी मान्यता थी कि मनुष्य तस्वत पापी है ग्रयवा उसकी प्रकृति में ही पाप भरा हुमा है दूसरी ग्रीर उसका नीति शास्त्र मानववाद की प्रकृति लिए था। सेनेका का विश्वास था कि बुढिमान व्यक्ति ग्रास्म-नियंद होता है किन्तु मानव-बुल्द्रता का भाव उसे वारम्वार ग्रशास्त्र बनाता है। इस बुल्द्रता की प्रवृत्ति से कोई भी व्यक्ति वच नहीं सक्ता। सेवाइन के ही श्रव्दी में, "सेनेका का विश्वास था विश्वास वस्त्र कि सम्बन्ध करने में हैं। प्रवृत्त मुक्ति को प्रास्त करने में नहीं, प्रस्युत्त मुक्ति के लिए अनन्स संवर्ष करने में हैं। प्रवृत्त को वेदना वी सार्वश्रीत के कारण सी मानवी सहानुपूर्ति भीर उदारता को बहुत महस्व दिया।"

पाप भीर दुन को देशकर हो नैने का मे एक 'स्विष्ण मुग' (Golden Age) की करवना नी, जिनमे मनुष्य मागरिक ममाज का पाबिशींव होने से पहुंचे रहता था। स्थिएम मुग से मनुष्य धानर-पूगों, मन्त एव निष्पाप जीवन गापन वरते थे। उनमे एक अच्छा व्यक्ति उनका शासक था। जानन की वागरीर बुद्धिमान स्थितमा के हान में भी जो निबंदी की प्रतिक्रणावियों से रक्षा करते थे, जान की नव पावश्यकरात्र्यों को पूरि ता मनश्री का निवारण करते थे। कोई व्यक्ति किसी प्रकार का प्रशा की नव पावश्यकरायों को पूरि ता मनश्री का निवारण करते थे। कोई व्यक्ति किसी प्रकार का प्रशा की नव पावश्यकरायों को पूरि ता मनश्री का निवारण करते थे। कोई व्यक्ति किसी प्रकार का प्रशा को नव पावश्यकरायों को प्रीवित्र मान है। मेंनेका के प्रवास कारा में रोमन समाज के पतन के सम्बन्ध में उनके विरारों की प्रशासन मान है। मेंनेका के प्रवास करते मुग का अन्त मनुष्य स्वभाव में स्वार्ण माना प्रामी ने हुआ। स्वार्ण की प्रश्रीत ने सम्बन्ध में उनके विरारों की प्रशास करते है। मेंनेका के प्रवास को प्रशास करते था। प्रमति को लेकर विवार परि मर्पर हुए जिनके परिणामस्वरूप राज्य का जन्म हुना। उस तरह राज्य की उत्यित मनुष्यों में म्रान वारी नुराक्ति करते हैं कि है। मेंनेका न कहा कि राज्य का प्रथम करते व्यविद्यासन करते प्रतिवन्धारमक है पर्पान है कि कोर व्यक्ति किसी के प्रशास के मेंनिका के में विवार मीतिक नहीं थे। स्टीइसस क्ति की स्वन हो के पर करते का प्रवास कर चुक्ति में सिक्त की स्वन हो थे। उस्की ते लेकर ईसार्य वार्यक्र की उत्यति का विवेषन किया थीर जने एक मावश्यक बुराई बताया।

नैनेना के राज्य की उत्पत्ति का मिद्धान्त बहुत ग्रधिक विक्रितत नहीं है। उसकी मूल श्रीर प्रारम्भिक प्रश्नियों को देनते हुए यह कहा जा सकता है कि उतने राज्य की उत्पत्ति के परम्परागत सिद्धान्त गा ही विवेचन किया था। कोई मीसिक विचार न देने के कारण ही उसे महत्त्वपूर्ण विचारक

नही समभा जाता ।

#### रोमन कानून (The Roman Law)

'रोमन कानून' (Roman Law) राजनीतिक जिन्तन के इतिहास मे रोम की एक महान् देन है। रोमन लोगों ने प्राचीन विश्व में सर्वाधिक तर्कसम्मत श्रीर पूर्ण कानूनी पद्धति (Legal System) का विकास किया था। "राजनीति शास्त्र के विद्यार्थियों के लिए रोम का श्रयं कानून श्रीर विविद्यास्त्र है।"

रोमन कानून की विशेपताएँ

(1) भावासमक कानून का विचार (The Idea of Positive Law)—रोमन लोगों ने यूनानियों के समान आकाश में उडान नहीं की। उन्होंने कानून को आकाश से धरती पर लाकर उसे लोकिक (Secular) रूप दिया। यूनानी कानून की भावास्मक (Positive) व्याख्या नहीं करते थे। वे नैतिक धिटकोण से विचार करते हुए उसे ईश्वर की आजा मानते ये लेकिन रोमन विचारकों में कानून पर व्यावहारिक एव रचनात्मक धिटकोण से विचार करते हुए उसे धर्म एव राजनीति के वन्धन से मुक्त किया। रोम एक विचाल साम्राज्य वा जिसमें विभिन्न धर्मों के अनुवायी रहते थे, अत रोमन लोगों के लिए यह सम्भव न या कि वे इनसे से किसी एक के धर्म और नीविचाल्त के साथ कानून का समन्वय करते।

रोमन विचारधारा मे कानूनो को सार्वभौमिक मान कर उनकी रचना की गई। कानूनो को गासक श्रीर शासितो का समक्षीता माना गया। संम्राध्य के नागरिक कानूनो का पालन करने के लिए बाध्य थे, पर इसलिए नहीं कि कानून न्यायसगत, धर्मसंगत अथवा उचित थे, वरन् इसलिए कि वे जनता की इच्छा को प्रकट करने वानी सर्वोच्य राजनीतिक शासन-सत्ता के प्रादेश थे।

<sup>1</sup> Maxey Political Philosophies, p 88.

समरणीय है कि भावावारमक कानून के इन विचार का विकास घीरे-घीरे हुआ। शुरू में कानून का आधार धर्म भारत और रीति-रिवाज रहे। लगभग 450 ई. पू. में रोमन रीति-रिवाजों पर आधारित कानूनों को संहितावढ़ किया गया। यह काम-12 पिट्टकायों (Twelve Tables) में हुआ। इनमें न केवल प्रचित्त रीति-रिवाजों को लिखित रूप दिया गया बरिक कुछ नवीन कानूनी तत्त्वों को सामवेश हुआ। अब 'राज्य के विरुद्ध अपराधों को देवनाओं के विरुद्ध 'किया गया पाप समझने का और कानून के धार्मिक होने का विचार समाप्त हो गया।' 12 पिट्टकाओं के रूप में संहितावढ़ कानून में संशोधन जनता की इच्छा से ही हो सकता था और सीनेट, कम्मुलेट त्या आसकीं के तिचानों में जनता की इच्छा से ही हो सकता था और सीनेट, कम्मुलेट त्या आसकीं के तिचानों में जनता की इच्छा प्रकट होती थी अब रीति-रिवाज कानून का स्रोत नहीं रहे थे। कानून को राज्य के जनता की विचानों का क्वांत नहीं नहीं से साप्त के के इस विकास-कम में अन्त में जाकर यह तिद्धान्त इंडवापूर्वक स्थापित हो गया कि कानून राजकीय आवेश के अतिरिक्त कुछ नहीं है। इसे राज्य द्वारा ही बनाया जाता है और राज्य द्वारा ही उसका पालन कराया जाता है।

- (2) वैयक्तिक प्रधिकारों का सिद्धान्त और राज्य को कानूनी रूप प्रदान करना—रोमन लोगो ने प्रपने नागरिको को कानून के सामने समानता का प्रधिकार दिया । कानूनी प्रविकारों की प्रां का वार्तिकों को कानून के सामने समानता का प्रधिकार दिया । कानूनी प्रविकारों की प्रां का वार्तिकों हो राज्य की ग्रोर से की गई । इनका निर्धारण कौमिलों (Consuls), न्यायाधीशों (Practors), ट्रिज्यूनी (Tribunes), सीनेट के सवस्यों एव प्रस्त राजकीय उच्च प्रविकारियों ने ज्यायाधीशों (Practors), ट्रिज्यूनी (Tribunes), सीनेट के सवस्यों एव प्रस्त राजकीय उच्च प्रविकार में दो वार्त सामितित थी—भजाई का विचार और किसी व्यक्ति या उप्तृह से सम्बन्ध रखने वाले विशेषाधिकार । रोमन लोगो ने दूसरे विचार को अधिकार की स्वीकार को कानून का बंधवर्दी बना दिया। प्रव प्रतिक व्यक्ति वाले के कुछ विशेष प्रधिकारों को स्वीकार किया जाने लगा तथा राज्य श्रीर व्यक्ति की पृथकता रखते हुए दोनों के प्रधिकार और कर्त्तव्य वतलाए गए। रोमन लोगों ने राज्य के स्थान पर व्यक्ति को अपने कानूनी विचारों को केन्द्र वनाया राज्य की स्वात का मुख्य प्रधीन व्यक्ति का प्रधीन कर सकता था। "इस प्रकार राज्य द्विनिद्यत सीमाओं के भीतर ही अपनी सत्ता का प्रयोग कर सकता था और नामारक भी ऐसे प्रधिकार रखने वाला व्यक्ति माना जाता था, जिनकी रक्ता अपने व्यक्तियों से तथा सरकार के प्रवेश अपहरण (Encroachment) ने की जानी चाहिए।" "
- (3) प्रभुसत्ता का विचार (The Idea of Sovereignty)—रोम में काकी पहते से यह मान्य मा कि राज्य की सर्वोच्च व प्रनित्तम सत्ता का स्रोत जानता है, और निर्कुख सम्राट को मी सत्ता जनता से ही प्राप्त है। को जुल या सम्राट अपनी सत्ता का प्रयोग जनता की ओर से ही करते हैं। रोमन विचारों की इस मान्यता से ही जोकप्रिय सम्प्रमुता (Popular Sovereignty) के सिद्धान्तों को महत्ता मिली, जो ग्राज के लोकतन्त्रीय राज्यों की आधारिशवा है। रोमन लोगो ने यह भी कहा कि जनता की यह सर्वोच्च ग्रांति प्रकार का यन्यत नहीं हो सकता।
- (4) विभिन्न प्रकार के कानूनों का विकास—रोम मे शर्न-शर्न तीन प्रकार के कानूनों के विचार का विकास स्था—
  - (1) जस सिविनी (Jus Crvili),
    - (2) जस जैन्सियम (Jus Gentium) एवं
  - (3) जस नेचुरली (Jus Naturalae) ।

'जस निवित्ती' रोम का दीवानी कानून था जो 12 पहिटकान्नो पर ग्रामारित था। यर दीवानी मध्या म्युनिसिपल कानून (Civil or Municipal Law) रोमन नागरिको-के पारस्परिं

<sup>1</sup> Gettell : History of Political Thought, p. 68.

कातूनी सम्बन्धों को नियन्त्रित करताथा। यह केवल उन विवादों मे ही लागू किया जाताथा जहाँ विवाद के पक्ष रोम के नागरिक हो।

रोमन साम्राज्य का विस्तार होने पर एक प्रधिक व्यापक कानून की प्रावश्यकता हुई। न्यायिक समस्याएँ वढ जाने से नागरिक या दीवानी कानून (Jus Civili) प्रपर्याप्त अनुभव किए जाने लगे। विदेशियों में सधर्ष होने की स्थिति पर उनके विवादों का दीवानी कानून से निर्णय करना उचित नहीं समभा गया अत विदेशियों के मामलों पर विचार एवं निर्णय करने के लिए न्यायाधीश कानून कें ऐसे सिद्धान्तों का विकास करने लुगे जो रोमन लोगों और विदेशियों पर सामान्य रूप से लागू किए जा सकें। इस प्रकार नव विकास करने लुगे जो रोमन लोगों और विदेशियों पर सामान्य रूप से लागू किए जा सकें। इस प्रकार नव विकासत कानून को 'अस जैन्यियम' अयोगिक कानून का नाम दिया गया जिसका आगय उन सिद्धान्तों से हैं जो विभिन्न जातियों के कानून तथा परम्पराधों के लिए सामान्य थे और इसलिए जो साधारएतः सभी को मान्य थे। 'जस जैन्यायम' कानून को विकसित करने का प्रधान श्रीय न्यायाधीश श्रीरिगनस को दिया जाता है।

'जस जैन्यियम' रोम के दीवानों कानून ग्रथांत् जस सिविली से कई वातो में मिन्न था।
"यह जातियों के सामान्य ग्राचरणों और परम्परान्नों पर ग्राचारित नियमों का संग्रह था, यह निरा रोमन
न या, जैंसा कि नागरिक कानून था, इसलिए यह सम्पूर्ण मानव जाति के लिए सांमान्य था। इसका
निर्माण किसी व्यवस्थापिका द्वारा नहीं होता था और न ही इसका ग्राधार जनसाधारण की इच्छा
थी। इसकी रचना न्यायिक और प्रवासिक पदाधिकारियों द्वारा होती थी। यह नास्तव में निराकरण
न्याय के सिद्धान्तों का साकार रूप था।" विख्यत रोमन कानून-वेता ग्रेयस (Gaus) के अनुसार,
"यदि किसी जनता ने प्रपन्न लिए कोई कानून निश्चित किया है और वह केवल उसी तक सीमित है तो
उसे जस सिविली (Jus Civili) या उस राज्य का विश्वेष कानून कहेंगे। दूसरी थोर जिसे प्राकृतिक
बुद्धि ने सब मनुष्यों में प्रतिप्ठित किया है और जिसका पालन समान रूप से सब देशों (जनतान्नों) में
होता है उसे जस जैन्यियम (Jus Gentum) कहा जाएगा।" 'जस जैन्यियम' का एक भाग वास्तव
में स्टोइक दर्शन से लिया गया था। इस कानून में प्रमुखत. इन नियमों का समावेष था—राष्ट्र की
सीमाग्रो एव युद्ध सम्बन्धी नियम, खेतो, घरो, यातायात, क्य-विक्षय, किराए पर वस्तुयों के देने-सेन के
नियम प्रांदि।

कानून का तीसरा और सबसे प्रमुख प्रकार प्राकृतिक कानून (Jus Naturalae) है। इसका विकास भी धीरे-धीरे ही हुमा। साम्राज्य के विवाल होने के साय-साय कानूनी विवाद भी बढते गए और सम्राट के पास सभी प्रदेशों से जटिल कानूनी प्रकार के निर्णयों के लिए प्रपील जाने लगी। सम्राट ऐसे मामलों में कानूनी विजयत से सहाह लेता था जिनसे यह शाखा की जाती थी कि वे ऐसे सार्वभीम सिद्धान्तों का प्रतिपादन करें जिन्हें सम्पूर्ण साम्राज्य पर लागू किया जा सके। प्रत विधि धाहित्यों ने कानून, अधिकारों और न्याय की सूक्त मीमांसा करके, सब देशों एव जातियों और सम्पूर्ण प्रकृति ने पाए जाने वाले सामान्य तत्त्वों के प्राधार पर प्राकृतिक कानून की कर्यना को जन्म दिया। विख्यान कानूनवेत्ता जल्पियन (Ulpian) ने प्राकृतिक कानून के स्वस्थ ने देशित हुए लिला है कि "यह प्रकृति द्वारा सव प्राण्यों को दो जाने वाले वाली वाली शिक्षा है। यह कानून नजूज्यों पर नहीं प्रपितु पृथ्वी, आकाश और समृद्ध में पाए जाने वाले सभी प्रार्थियों पर समान रूप से लागू होता है। इसी से नर-नारी का सयीग, सतान, का उत्पादन, पालन और प्रधिक्षण होता है वयीकि हम देखते है कि मनुष्य तथा पृश्व कानून से परिचित है।"

स्पष्ट है कि जहाँ जस नेचुरली सभी पर लागू होता है वहाँ जस जैन्यियम केवल मनुष्यो पर लागू होता है, किन्तु इस प्रसन मे यह ध्वान देने योग्य है कि प्राकृतिक कानून ग्रथीत् जम नेचुरली की इण्टि मे दास प्रथा ग्रनुचित है जबकि सार्वभीमिक कानून ग्रथीत् जस जैन्यियम की दृष्टि से यह प्रया प्रचलित थी। प्राकृतिक कानून का विकास हो जाने पर इसे निसी देश निशेषों के कानूनों से श्रेष्ठ समस्त जाने लगा। उसे वह कमौटी समझा गया जिस पर वास्तविक राज्यो के कानून को कसा। जाना चाहिए ग्रीर जिसके श्रनुसार उनकी श्रालोचना होनी चाहिए।

जरहीनियन द्वारा रोमन कानून का संकलन—रोमन कानून के संकलन वर्गीकरए और स्पष्टीकरण का महत्त्वपूर्ण कार्य करने की दिशा मे रोमन सम्राट जरहीनियन (Justinian) ने छठी शताब्दी मे महत्त्वपूर्ण कदम उठाया। इस उई स्य की पूर्ति के लिए नियत किए गए कानून-चारित्रयों ने कानूनों का को विचाल संग्रह किया वह विधि सहिता (Code) या जरहीनियन की सहिता (Code of Justinian) कहलाता है। रोमन कानून का यह प्रामाणिक सकलन है जिसने पंरवर्ती राजनीतिक विचारायार पर एक व्यापक प्रभाव डाला है। ग्राज के विश्व का कोई भी राष्ट्र रोम के इस ग्रनुवाय से श्रष्टता नहीं रहा है। जरहीनियन सहिता के प्रमुख ग्रंग ये है—

(क) डाइजेस्ट (The Digest)—इसमें रोम के प्रसिद्ध कानून विशेषकों के विचार विष् गए हैं। इसमें विभिन्न विषयों पर उन लोगों के विस्तृत उद्धरण हैं। ऐसा कहा जाता है कि इसे 16 कानून विशेषकों ने तीन वर्ष में तैयार किया था। इसमें तीसरी से छुठी जताब्दी तक के रोमन विचारों

का सुन्दर परिचय मिलता है।

(छ) इन्स्टीट्यूट्स (The Institutes)—इसमे रोमन कानून के सिद्धान्तो का मक्षेप में वर्षोन किया गया है । विद्यार्थियो की सुविधा की दिष्ट से यह रोमन कानून के सिद्धान्तो की सु<sup>न्दर</sup> सिक्षप्त मीमौसा है ।

(ग) नोवेली (The Noveili)-यह सम्राट जस्टीनियन के कानूनों का सग्रह है।

# रोमन प्रभु-शक्ति की घारणा (The Roman Concept of Imperium)

यूनानी विचारक प्रमृत्व की घारत्या से ग्रंपरिचित थे। रोमन लोग ही वे पहुते विचारक थे जिन्होंने इस घारत्या को जन्म दिया। उनमें पहुले से गृह विश्वास चला घाया था कि लगभग प्रत्येक समुदाय में ऐसी अलंघनीय एवं जन्मजात भाकि निष्टित रहती है जिसके द्वारा वह अपने सतस्यों को आवेंग तेता और उनसे प्राक्षा पालन करवाता है। इस ब्राह्मेश वेन का पालन करने के लिए वाध्य करने की सत्ता को वे इम्पीरियम (Imperium) कहते थे, जिसका प्रधं नगभग वही पा जो ब्राजकर्त प्रमृत्ततां या प्रमृत्व (Sovereignty) का है। रोमन लोगो ने इम्पीरियम के सिद्धानत का यद्यपि मुख्यवस्थित का से पिरवर्द्धन नहीं किया, फिर भी इसके धाषार पर उन्होंने विधि-व्यवस्था का अव्य महल अवस्थ खड़ा कर दिया। रोम में राजतन्त्र के ब्रार्ट्स के धाषार पर उन्होंने विधि-व्यवस्थ का अवस्थ खड़ा कर दिया। रोम में राजतन्त्र के धारम्भ से ही यह माना जाता था कि प्रमु-धाक्ति जनता में निहित है और किसी व्यक्ति को बासन करने का अधिकार वंद्य-परप्परा या। देवीय विश्वेयताच्यों के कारण, नहीं विक्ति कनता द्वारा निर्वान के प्राप्त होता है और एक वार अधिकार प्राप्त कर लेने पर वह जातक आजीवन उसका जपभोग करता है। उस बासक की मृत्यु पर यह प्रधिकार वापस जनता के पास लोट प्राता है औ नए राजा की विद्याल छह हुमा कि धनितम सत्ता जनता के हाथ में है जिसे वह अपनी इच्छा से फिसी एक अथवा वद्धत से लोगों को दे सकती है।

ग्णतन्त्रीय व्यवस्था के समाप्त होने पर जब राज्य की शक्ति सझाटो के हाथो मे आई उन समय भी इम्पीरियम या प्रमुसत्ता का सिद्धान्त चलता रहा, यथि व्यवहारतः उसका कोई महत्त्व नहीं या। सझाट अपनी इच्छानुसार आदेश जारी करते और आजा का पालन करवाते थे। साझाज्यवाद के इस युग में लोग दैवीय अधिकारो पर आधारित निरकुशवाद का समर्थन करते थे लेकिन साथ ही इस परम्परागत सिद्धान्त के अनुयायी भी के कि अनित्म पर से सता सम्पूर्ण जनता में निवास करती है। तेयस (Gaius) ने दूसरी शताब्दी ई में लिखा या कि सव प्रकार को कानूनी सत्ता का लोत जनता (Populus) है। रोमन साझाज्य स्थापित हो जाने के बाद भी गणराज्य का पुराना डॉचा और आवरण वना रहा था। मझाट के (जिसे प्रथम नागरिक कहा जाताथा) आसन सन्वन्धी अधिकारो

के बारे मे रोमन कानून झास्त्रियों का यह विचार या कि अपने एक विशेष कानून (Lex Regia) द्वारा जनता सम्राट को सर्वोच्च णासन नािक्त (Imperium and Protesta) प्रदान करती है। उनके मतानुसार सम्राटों को अपनी मत्ता नागरिकों से मिलती थी और वे उन्हीं के प्रति जनावदेह माने जाते थे। सम्राट को विशेष कानून (Lex Regia) द्वारा जीवन-काल तक के लिए ही प्रमु-शक्ति दी जाती थी। सम्राट के मरेने के बाद उसके वश्यों को स्वतः ही कोई अधिकार प्रदान नहीं किया जाता कि किन यह सब कुछ केवल सैदालिक था। व्यवहार में सम्राट निर्देश जासक वन गए थे। उपरोक्त मत को सानने वाते थी। यह स्वीकार करते थे कि सम्राट की इच्छा में वहीं शक्ति है जो कानून में है। सम्राट अपनी आश्वित्यों द्वारा जनता के कार्यों को रह कर सकता था। वहीं एक मात्र विविक्तिया।

जनता की नहमित द्वारा शक्ति या इम्पीरियम के हस्तान्तरए। का ग्राधार संविदा का विचार था। रोमन विधिवास्त्री राज्य की उत्पक्ति इस समक्षीते से मानते थे, किन्तु उनके राजनीतिक विन्तन में उस सामाजिक ममक्षीते सिद्धान्त का कोई स्थान न था जिसके अनुसार लोगो ने अपने प्राकृतिक अधिकारों को त्यान कर एक राज्य की स्थापना को थी। रोमन विचारकों ने जिम सरकारी सिद्धान्त का विकास किया, उसके अनुसार जनता ने अपनी मत्ता प्रविकारों को मींग दी थी। इस समझौते के सम्राट को एक बार अधिकार मिलने के बाद इसका अध्वरुत्या नहीं हो सकता था। जब एक समझौते के सम्राट को एक बार अधिकार मिलने के बाद इसका अध्वरुत्या नहीं हो सकता था। जब एक अधिकारी वा शासक की चुन निया तो अपने कर्तव्यों की बैंग परिवि के मीतर उस अधिकारी या शासक की गत्ति पूर्ण थी। फिर जनता को यह प्रविचर नहीं रह जाता-था कि वह दी हुई शक्तियों को नापिस से । सासक में रोमन विचारकों ने सामारों के स्वैच्छाचारी शासन को न्याय-संगत उद्धरान के निय ही इस सविदा सिद्धान्त का प्रतिपादन किया था। रोमन विचारकों ने कालि के अधिकार को स्वीकार नहीं किया था। उनका सरकारी सविदा को यह सिद्धान्त हॉक्स के सत से साहरव स्विद्धा सामार को प्रतिपादन किया था। उनका के सत से साहरव स्वता था न कि लॉक के सत से । इस सिद्धान्त से स्थल्द वही अर्थ निकलता था कि एक बार जनता द्वारा सम्राट को प्रमु-वाक्ति देने के बाद थव वह किसी के प्रति उत्तरदायी नहीं रहा था। अब उसकी स्थिति कानून से ऊपर हो गई थी। वास्तव में यह एक विचन्न और मनोरजक विरोधाभास है कि एक बोर तो रोमन कानून सम्राट की निरंकुष राजसत्ता का समर्थन करता है और इच्छा को ही कानून मानता है तया दूसरी और यह भी आवाता है कि सम्राट को स्भीरियम अथवा प्रमुशिक्त जनना द्वारा मिनती है। रोमन राजवर्शन का योगदान ।

(Contribution of Roman Political -Thought)

मुतानी चिन्तन के विपरीत रोमन राजवर्धन में हुमें राजनीतिक जिन्तन की छनेक आधुनिक विषयताओं की फलक मिजती है। रोमन लोगों ने डहनीकिक समृद्धि पर वल दिया और वैद्यानिक उपलिक्यों को प्रतिक प्राथमिकता दी। उन्होंने व्यक्तिक को राज्य की वेदी पर विज्ञान नहीं किया वरत् उसे राज्य में अलग रह कर भी अपना पूर्णेत्व अपन करने को प्रोत्माहित किया। नाज्य को नेतिकता की दूष्टि से उन्होंने उपता क्षेत्र नहीं काया का वक्त के प्रतिक्र के प्रतिक्र को की दूष्टि से उन्होंने उपता के बात का एक सन्तुनित तथा साम्यवन्यपूर्ण मिअप्र अस्तुत किया। शक्तियों के केन में जनतात्र की विक्रयों का एक सन्तुनित तथा साम्यवन्यपूर्ण मिअप्र अस्तुत किया। शक्तियों के केन में जनतात्र की विक्रयों का एक सन्तुनित तथा साम्यवन्यपूर्ण मिअप्र अस्तुत किया। शक्तियों के केन में जनतात्र की विक्रयों का एक सन्तुनित तथा साम्यवन्यपूर्ण मिअप्र अस्तुत किया। शक्तियों के केन में उन्होंने नियन्यण और सन्तुनन का सिद्धान्य की केन कानून ही रोग मान ही बार राज्य और समाज में अन्तर अक्तुत किया। उन्होंने विच्य को केन्य कानून ही स्वार्थ का नहीं दिया प्रवृत्य वैद्यानित वर्कवाद की प्रिक्षा केन उन्होंने नान्यवेताओं को कानून की गरार्ड तक पूर्वके की प्रत्या भी सी। दासता की प्रया पर भी प्रहार किया गया। कम से कम में ब्रान्तिक रूप में दानों का मुत्यों की श्रेणी में मान लिया गया और उन्हें समानता का प्रविच्यारी मी स्वीकार किया। निनरों, पोलिवियस तथा मेनका ने स्वतन्त्रता, नमानता और बाबुत्व के तोकतन्त्रीय तत्त्वों, का प्रमार हम प्रकार रोमन राजनीतिक चिन्तन में जो हुछ प्रकट हुष्या उसका प्रविच्य मामूनी हेर-फेर के मान श्राक ने राजवर्गन में भी समाहित है।

आधुनिक लोकतान्त्रिक प्रणाली मे हि-सदनीय व्यवस्था बहुत कुछ रोमन सीनेट प्रौर क्मेटिया की ही नकल कही जा सकती है। प्रिन्तेप्स का पद अधिक वैद्यानिक रूप में ब्रिटिश सम्राट और निर्वाचित प्रिन्तेप्स प्रमय देशों मे राज्य का प्रमुख माना जा सकता है। विधि-निर्माण का अधिकार लगभग सभी देशों मे दोनो सदनों को प्राप्त है और व्यवहार में प्राथमिकता (अमेरिकन व्यवस्था को छोड़कर) लोकसभा अथवा प्रतिनिधि सदन को दो जाती है। रोमन शासन के गणतन्त्रत्मक युग में 'कमेटिया' का स्थान आग के प्रतिनिधि सदन जैसा ही था। जब रोम मे पुनः राजतन्त्र को स्थापना हुई तब भी सम्राट स्वयं को निर्वाचित अधिकारी और जनता का प्रपना अधिकारी कहुजाना ही पसन्द करता रहा। इस प्रकार निर्देश होते हुए भी सम्राट ने जनता को सत्ता के प्रति असम्मान प्रकट नहीं किया औपचारिक रूप से सीनेट हारा उसे सत्ता का हस्तान्त्रण होता रहा। जनता को श्रांक का सीत स्वीकार करने की यह मान्यता बहुत ही महत्त्वपूर्ण वात थी जो आधुनिक लोकतन्त्र की आधारिक ना सीत चकी है।

रोमन प्रशासन के स्वरूप ने भी विरासत में बहुत कुछ छोड़ा। रोमन साम्राज्य लगभग एक हजार वर्ष से भी प्रीविक समय तक सम्पूर्ण यूरोप ग्रीर पश्चिमी एशिया पर छाया रहा। रोमन सम्राट ने कठोर तथा ध्यापक नीकरमाही ज्ववस्था द्वारा विद्याल प्रशासन यन्त्र को संगठित ग्रीर स्वरूप के स्वरूप स्वरूप से स्वरूप के राज्य रामन साम्राज्य विनष्ट हो गया तव भी यह नौकरमाही परम्परा के रूप से यूरोप के राज्य में करती रही और आज नौकरसाही का प्रशासन के क्षेत्र में जो स्थान है वह किसी से छिता नहीं हैं। रोमन कानून-वेताओं ने कठोर परिश्रम से कानून की जिस कमबढ़ और वैद्यानिक प्रणाली का निर्माण किया उससे ग्राष्ट्रीन विदेश ने वहुत-कुछ सीखा ग्रीर मार्ग-दर्शन प्राप्त किया है। कानून की जिटलताओं को सुलझाने के लिए रोमन विषय शास्त्रियों के प्रशास ग्रीत मुख्यवान सिंख हो रहे हैं। कानून के समान ही एक सुदुह नाया-ज्ववस्था का सगठन भी रोमन लोगों की सहस्वपूर्ण देन है। रोम की इस देन को सुलाया नहीं जा सकता कि उससे नागरिकों को कानून के समझ समता (Equality before Law) का प्रशिकार दिया।

'इम्पीरियम का सिद्धान्त' (Theory of Imperium) भी रोमन राजनीति की एक बहुव ही आधुनिक और महत्त्वपूर्ण देन है। इसका वर्तमान नाम सम्प्रमुता का सिद्धान्त हैं। रोमन दिवारको ने वतसाया था कि राज्य की वास्तविक सता अनता में निहिंत हैं और प्रशासक तथा न्यायाधीश सभा जनता की इस शक्ति के ब्राधार पर ही बपने पदों पर जनता की ओर से कार्य करते हैं। रोमन विचार में तत्त्व ब्राधुनिक लोकतन्त्रों में बहुत ही विकसित रूप में विद्याना है।

रोम ने राज्यीय और औपनिवेशिक प्रशासन के बहुसूत्व विद्वान्त (Principles of

रोम ने राज्यीय और अोपनिवेधिक प्रशासन के बहुसूत्य विद्वान्त (Principles of Colonial and Municipal Administration) प्रदान किए । साम्राज्य के अन्तर्गत प्रान्तों को पर्याप्त मात्रा में सुमासन का प्रविकार दिया गया और रोम की इस व्यवस्था से माने की पीढ़ियों ने बहुत कुछ सीखा । पुनश्च, रोम की सार्वभीम शक्ति तथा स्टोइक-ईसाई लोगों के सद मनुष्यों के आतृत्व के विचार ने प्राष्ट्रिक स्टिक्सेग्स की नीव रखी । यह आदर्श रोम के पत्तन के बाद भी जीवित रहे । पुनर्वागरस्य से इन्हें नवजीवन मिला और फ्रेंच कान्ति के दिनों में बनाई गई राजनीतिक सदयाओं में इन्हें सुर्वेख्य प्राप्त हुआ ।

ण्डतुत रोमन साम्राज्य नष्ट-भ्रष्ट हो चुका है किन्तु रोम की देन आधुनिक विश्व−राज्यों के लिए ग्राज भी चरदान है। (Stoics)

पान्चारम राजनीतिक विचारों के विकास में एपीवयूरियनवाद की ख्रपेक्षा स्टोइकवाद ने ख्रपिस महस्त्रपूर्ण योग दिया। यह विचारधारा सिनिक ध्रीर एपीवयूरिन दोनों से न केवल श्रीधक प्रयत्न मिद्र हुई वरन् इसका प्रमाव भी सबने बाद तक पटा। इनका प्रवर्तन 300 ई पू. में जीनों (Zeno) ने किया जो एक फोनेशियन (Phonucian) था। उनके माता-पिता में से एक सैमिटिक (Semitic) था। निवारों, नेनेका (Seneca), मार्केस ध्रीरितिनम (Marcus Aurelius) तथा गृपिकटटिम जैने विचारक दस विचारपारा के समर्थक थे। इसको कमबद्ध स्प क्रिसियम स्टोक्षा (Chrysipus the Stoa) ने दिया जितके कारण इसका व्यापक प्रमाव पड़ा। स्टोइकवाद ख्रनेक जाताव्यियों तक मानव विचारों की प्रभावित करता रहा। दूसरी बताब्यों के णिक्षित रोम निवासी इससे कराविक प्रभावित हए।

जिम प्रकार एपीवयूरियन दार्शनिको का विश्वास जीवन मे अधिकाधिक सुख-एव आनन्द की प्राप्ति वा, उभी प्रकार स्टोइक दार्थोनको का सदय भी आनन्द की प्राप्ति वी किन्दु इनका आनन्द और उसको प्राप्त करने की प्रश्वित प्राप्त करने की प्रश्वित करने के प्रकार करने के प्रश्वित जीनो के बारे में कहा जाता है कि वह 'सिनिक' (Cync) मण्डलो के नेता केटीज (Craties) का जिन्न या ग्रतः स्टोइकवाद सिनिकवाद (Cync) का ही एक विकसित स्व कहा जा सकता है। सिनिकवाद की मूल धारएगएँ पूर्ण आरम-सम्म, प्रकृति के प्रवृक्त जीवन, पूर्ण आरम-निर्मरता, परिस्तित्यों से स्वतन्त्र और स्वपर्धन्तिता हैं। वे तस्य अथवा मूल धारएगएँ ही स्टोइकवाद का आरम-वन्द्र भी हैं, किन्तु जहाँ सिनिकवाद के सिद्धान्ति निष्धारमक और शुम्यवादी है वहाँ स्टोइकवाद उपरोक्त मुल धारएगाओं की एक विवेधारमक और रचनारमक व्याख्या करता है-।

म्टोडकवादी दर्जन के मुख्य विचारों को हम निम्नलिखित रूप में प्रकट कर सकते है— र (1) प्राक्तिक विधियाँ

(Law of Nature)

स्टोइक दार्शनिकों के विचार का केन्द्र प्रकृति है। जनके लिए प्रकृति ही जीवन की श्रीधष्ठाकी है श्रीर यही समस्त कार्यों की प्रेरक है। स्टोइक्स के मत में "प्रकृति के अनुसार जीवन का श्रावय यह है कि जीवन को ईंग्वर की इच्छा पर छोड़ दिया जाए, मानवी शक्ति से परे की एक ऐसी गक्ति पर भरोसा किया जाए जो न्यायपूर्ण है त.। मन की ऐसे रखा जाए जो ससार की श्रेष्टता और श्रीख्य में विश्वसार एको से उत्पन्न होता।" प्रश्नृति को वर्गे क्लांक्य निर्वेशक मानते हुए उनका कहना है कि "प्रकृति उस एक एव श्रविमाज्य कि की प्रतीक है जो इस विश्व के प्रतिक भीतिक प्रदार्थ में उत्पन्निय की प्रतीक है जो इस विश्व के प्रतिक भीतिक प्रदार्थ में उत्पन्निय की प्रतीक है जो इस विश्व के प्रतिक भीतिक प्रदार्थ में उत्पन्निय है और जिनके हारा समस्त पदार्थ एक दूसरे से सम्बन्ध्यित हैं श्रीर जिनको आधार समुचित विवेश श्रीख है।" स्टोइक दर्शन का केन्द्र विन्दु 'प्रकृति' उनकी उपास्य देवी है। यह उनकी समस्त कामनाश्रो का लक्ष्य है, उनकी समस्त कि समस्त श्रवाशों का स्रोत हैं। उनकी सान्यता है कि "सानव जीवन का चरम लक्ष्य

प्रकृति के साथ तदाकार हो जाना है, उसी मे प्रपना विलय कर देना है। प्रकृति मे जीवन ग्रौर विकास के सम्बन्ध मे हम जिन नियमो ग्रौर विधियो का श्रनुसरए। देवते हैं, वही मानव के भी जीवन-रक्षक हैं ग्रौर यदि सर्वोत्कृष्ट जीवन को प्राप्त करना है वी 'प्रकृति' के सकेतो के अनुसार प्राचरए। करना पड़ेगा। क्रिसियस ने श्रपनी कृति 'श्रांन दि लाँ' (On the Law) मे प्रकृतिक विधि का वर्एन करते हुए जिला है—"यह विधि देवताओं ग्रौर मंत्रुच्यो दोनों के सभी कार्यों की निथामक है। यदा सम्मानीय है ग्रौर क्या ग्रधम है—इस सम्बन्ध मे यह विधि ही हुमारी पय-प्रदर्शक है। यह विधि विश्व की निदेशक, सचालक ग्रौर मार्ग दर्शक हो तो प्राणी-प्रकृति से सामाजिक है उन्हें यह विधि इस वात का उपदेश देनों है कि वे क्या करें ग्रैर क्या न करें।"

स्टोइक दार्शनिको की मान्यता है कि प्रकृति और फूछ नहीं है, केवल उस असीम विराद सत्ता की अभिव्यक्ति मात्र है। विवेक को प्राकृतिक नियमो से पुष्टि मिनती है अदः मनुष्य का कर्तव्य है कि वह उस असीम विराद सत्ता के प्रतिकृत कोई यावरण न करे। प्रकृति के तियम सुनिष्चित, सामान्य, सावेभीम और देवी वृद्धि पर आधारित है। ये अटल और अपरिवर्तनवीत हैं जिल्हे मृद्ध्य प्रमानी वृद्धि दारा जान सकता है अत मनुष्य को सदा विवेक का सहारा लेकर प्राकृतिक नियमों, अपना विभियों का पालन करना वृद्धि हो स्वाद्धि हो स्वाद्धि हो स्वाद्धि हो स्वर्धि है। प्रकृति में देव और मानव दोनो सिम्मिलत है। इस पर दैविक बुद्धि शासन् करती है। प्रकृति सर्वभीमिक कार्न्स का साकार रूप है। प्रकृति के अनुकृत जीवन का प्रय है—चुद्धि के अनुसार जीवन । मृद्धि हो अदि हो स्वर्धि हो स्व

#### (2) सार्वभौम विश्व जितत राज्य का सिद्धान्त श्रथवा ेसार्वदेशिकता या विश्व नागरिकता (World State or Cosmopolitanism)

स्टोइक दर्णन का दूसरा प्रमुख विचार सार्वदेषिकता अथवा विश्व नागरिकता का था। सर्वप्रथम सिनिक दार्शनिको ने कहा था कि वे किही नगर विशेष के नागरिक न होकर विश्व के नागरिक हैं, लेकिन तस्कालीन राजनीतिक परिस्थितियों ने यह विचार पनप नहीं सका। बाद में मैसिडोन और रीम का साम्राज्य स्थापित होने पर राजनीतिक परिस्थितियों विश्व नागरिकता के विचार के अनुकूत ही गई इसलिए जब स्टोडक दर्शन के जन्मदाता जीनो ने विश्व नागरिकता के सिद्धान्त का प्रतिपादन किया तो यह बडा लोकप्रिय हुआ। डिनिंग (Dunning) के अनुसार "जब यूनानी और बर्वर जातियों को पृथक् करने वाली दीवार दूट गई, एवंस्त, अँस, एशिया और मिल्ल में रहने वाले व्यक्ति वस्तुतः एक राजनीतिक पद्धति के सदस्य बन गए तो विश्व के नागरिकता का विचार विन्तनशीत मनुष्यों के लिए प्राक्त हो गया।"

रटोइक दार्शनिको का विचार या कि "मानव-मानव मे कोई अन्तर नहीं है अर्थात् मानव-प्रदृत्ति मे समानता है। दृद्धि सार्वभौमिक है अर्थात् एक ही दुद्धि सर्वत्र व्याप्त है और उसका प्रत्येक वस्तु पर नियन्त्रण है। स्पष्ट है स्टोइक विचारक सम्पूर्ण विश्व पर एक ही सार्वभौम सत्ता का शासन् मानते हुए इस परिभाषा पर पहुँचे कि विभिन्न जातियो और राष्ट्रीयताओं के होते हुए भी मनुष्य समान हैं, अत जन्हे पृथक्-पृथक् राज्यों मे रहना छोडकर एक ही प्रमुं के शासन का ग्रंग बनाना चाहिए।"

<sup>1</sup> Phyllis Doyle op cit, p 41.

<sup>2</sup> Dunning . A History of Political Theory, p 104-105.

सेवादन मनोदय के धनुमार स्टीडिंग मोगों का विचार या कि "संसार के समस्त प्राणियों में प्रतेषे मनुष्य ही सामाजिक जीवन व्यासीत कर सकता है। उसके लिए सामाजिक जीवन प्रावश्यक भी है। मनुष्य ईश्वर के पुत है, प्रतः वे एक-दूसरे के भाई हैं। स्टीइनस की रिष्ट में ईश्वर में रखने का प्रतं मामाजिक प्रयोजनों के प्रति कुछ कर्तव्य प्रतं मामाजिक प्रयोजनों के प्रति कुछ कर्तव्य है, शिश्वम रपना है। इस विश्वशास ने रटीइक्याय को एक नितिक धीर सामाजिक शक्ति बना दिया है।"! स्टीडिंग है निवाश के पार्थ के प्रति कुछ कर्तव्य है। "! स्टीडिंग है निवाश के स्वीवशास के प्राप्त किया है कि "स्टीइनस के प्रमुत्तार एक विश्व-राज्य है। ईश्वर धीर व्यक्ति पोनों ही इसके नागरिक है। इसका एक सविधान है जो जीवन विषेक है। यह स्थक्ति की उस यात की शक्ता देता है कि क्या करना चाहिए धीर क्या नहीं। उचित वियेक प्राकृतिक कानून है धीर यह हर जगह जीवत तथा स्थायपूर्ण है उसके सिद्धान्त प्रपरिवर्तनशीन हैं। बह सब मनुष्यों, ताम हो धीर शामितों पर समान रूप से लागू होतां है।"

स्टार्यस का मन याँ कि प्राकृतिक कानून का पानन करने का भाव सब ब्यक्तियों को एक महान नगाज में सगठित करता है। उन्हें उन मनी लोगों को एक विश्व-नगर राज्य का सदस्य मानता चाहिए जिनका एक ही जीवन मार्ग है और एक ही व्यवस्था है। रटोइक्स ने यूनानी प्रोर वर्वर, जुनीन प्रोर जनसाधारण, दास प्रीर न्यतन्त्र, प्रमीर प्रोर गरीव सवको समान वतलाया प्रीर उनकी नार्वदेशिक्त का निदान्त प्रस्तुत किया। इस सिदान्त द्वारा उन्होंने व्यक्ति को नगर-राज्य की सकीएँ सीमाध्रा ने केंचा उठा कर विश्व-मार्गरिक यना दिया। स्टोइक्ताय ने न केवल व्यक्तियों के बीच मार्गाजिक भेद-भावों को कम किया प्रस्ति राज्यों के बीच एकता का विकास किया।

#### (3) मानव-स्वभाव (Human Nature)

मानव-स्वभाव के बारे में स्टोइक्स का विचार वा कि मानवता को यदि सामूहिक रूप भे देखां जाए तो ऐसा प्रतीत होगा कि वह धदूरदर्शी, स्वार्थी और बासताओं की दास है। पर यदि मानव-स्वभाव का व्यक्ति के अनुरूप विवतेष्या किया जाए तो अनियम तत्त्व यही निकलेगा कि वह स्विह्तांकांची है, वह प्रपनी भनाई का इच्छुक है तथा वह प्रपना स्वार्थ पूरा करना चाहता है। स्टोइक यह मानते थे कि मानव-स्वभाव स्वत: पुष्ट है क्योंकि वह प्रपनी चातनाथी की यूर्ति में लगा रहता है।

स्टोइक विचारों का यह भी कहना था 'कि मनुष्य को व्यक्तिगत धानन्द और अपनी सुब-लालसा की पूर्ति के लिए संमाज से सम्बन्ध तोड लेना चाहिए। वस्तुतः स्टोइक दार्शनिको का धर्म व्यक्ति का धर्म है, समाज या लोक धर्म नहीं। वे व्यक्तियों को श्रेष्टतर स्थिति में पहुँचा कर उसके स्वभाव को समाज की समस्त गतिविधियों के प्रति तटस्य वेनाना चाहते हैं। उनके अनुसार व्यक्ति ही इकाई है और उसका स्वभाव अपनी मगल कामना का है। अपनी हित कामना के इस स्वभाव से प्रिरंत होने के कारण ही मंनुष्य स्वय ही समाज मे अपने व्यक्तिगत विकास तथा उन्नति की और अधिक स्वान देता है।

समाज ग्रीर राज्य के प्रति व्यक्ति के सम्बन्धों का विवेचन करते हुए स्टोइक वार्णनिकों ने वताया कि व्यक्तिगत स्वतन्त्रता यद्यपि श्रावस्थक है किन्तु किर भी व्यक्ति समाज से सर्वथा मुक्त नहीं हो सकता। इसलिए उस समाज को ग्रीर कालान्तर में राज्यों को भी एक श्रावस्थक बुराई के रूप से स्वीकार करना चाहिए।

#### स्टोइक दर्शन की आलोचना

स्टोइक दर्शन की श्रनेक झाघारों पर कटु आलोचना की गई है। कार्नेडीज (Carneades) के श्रनुसार यह दर्शन श्रप्राकृतिक ग्रौर ग्रमानवीय है क्योंकि उसकी उपलब्धि श्रसम्भव है। मनुष्य मे भावुकता और रच्छा-पूर्ति की - सालसा एक ऐसी मूख होती है लिसकी तृष्ठि स्टोइक दार्शीनकों की काल्पालिक चरिक-निष्टा और छारक-संपम में सन्भव नहीं है। चार्नेडीय की दूसरी प्राचीवना के प्रमुखर स्टोइक क्यान हारा प्रतिपादित सार्वभीमिक विधि क्यां में एक कत्यनः के सिदाय और कुंद्र नहीं। इस भौतिकवादी क्या के व्यक्ति के व्यवसाध में स्वापं में वहा अन्तर है। न्याय व्यक्ति के स्वानपूर्व कार्यों की एक 'सम्मानित वर्षानि' है। यदि इस संसार में प्राष्ट्रितिक न्याय होता तो हमें न्याय और कार्यों की एक 'सम्मानित वर्षानि' है। यदि इस संसार में प्राष्ट्रितिक न्याय होता तो हमें न्याय और कार्याय में इतनो देश मन्तर नहीं दिवाई देता।

प्री. सेवाइन के नतानुनार स्टोइक दर्जन राजा के दैवी ध्रीमनार के सिद्धान्त की मूनिक तैयार करने वाला विद्ध हुमा। रोमन युग के स्टोइक विचारकों ने मूल दर्जन में संगोधन करके रोजव तीवार करने वाला विद्ध हुमा। रोमन युग के स्टोइक विचारकों ने मूल दर्जन में संगोधन करके रोजव तीवारक के प्रतार का मार्ग प्रवार विचारकों ने साता का निया को तानी। तीवार के स्टोइक वर्षान में धानिन किया वाने कथा। नोगों की एकता राजा द्वारा सम्मव मानी जाने नागी। स्टोइक वर्षान में प्रवार की पत्र राजा को राज को एक प्रतिनिधि स्वीकार किया जाने कमा और अर्ग-पन्ते राज्य के देशी प्रधिकार के सिद्धान वे जोर पत्र इति वर्षा में पर राजा को राज के स्टोइक का प्रवार के सिद्धान के सिद्ध किया सिद्धान के सिद्धा

प्रो. इतिम ने प्रारम्भिक स्टोइक दर्शन (The Early Stoicism) को सच्चावहारिक धीर निर्मंत्र बतकाम है ज्यित के रिपालक के अनुसार ही करमनाओं का संसार दसा है। उन्हें विद्य-नागरिकता का किनार केवल एक पासण्ड है। डॉनग ने यह भी कहा कि स्टोइक दर्शन का सावसीनिकतामद (Cosmopolitism) वर्ष तान्त्रिक है। किस्त नागरिकता के सिद्धान्त में और्तिक आक्ति के किस्त एक वैद्याल प्रतिक्रिया परिमालत होती है।

प्रो. टायनवी (Toynber) के मत ने स्टोइक दर्शन वास्तव में असंग्रल रहा क्योंकि जीवन

के प्रति उसमें कोई उत्साह नहीं या ।

क अत उसम काह उस्ताह नहा था।

— सबि स्टोहर वहाँन की उपयुं क्र सभी असीसमार तस्प्रपूर्ण हैं तथानि इस बता की उपेक्षा लहीं के लगी चाहिए कि स्टोहर वहाँन भारतीय वर्णन के सहित्य है औ अनुभवान्य है तथा सानुपूर्णिक होते के कारण व्यक्तिगत है जबकि पाश्चास्य विचारपारा के अनुमार विचार के मृत्यवाद अपवा चहुनतवाद है हो वह प्रशाकृतिक है। स्टोहर वर्षोन वर्ष्णुत आधारिक वर्णन या जिलका उसर राजनीतिक वर्ण वर्षण्य अभवत्यय जीवन की प्राप्ति या। वृद्धिक किसी भी वर्षोन का प्रशास विचार प्रवक्षीय जेत्रका के सम्मव नहीं हो पाता, अटा स्टोहर विचारकों में भी रोगन साजाय का स्टारा दिला प्रकास विचार वारतीति के साम कान की चेल्या की। यदि इस वस्तुन्यिति को ध्यान में रखा जाए तो स्टोहक दर्शन ही आसीवता कुछ किसीम अवस्य रह वार्षों।

#### स्टोडक दर्शन का प्रभाव

दो भी आटोबना की बाए, हम इसके इस्कार नहीं कर सकते कि स्टोइक दर्शन ने कित्रव क्षेत्रों में यमनी दिनोय छाप छोड़ी। इस बात के समानता, त्वतन्त्रता और त्रातुख के प्रावसों को कर मिला तथा प्राकृतिक नियम के सम्बद्ध विचार सामने काए। बुद्धि, त्याय और प्राकृतिक नियम र स्टोइक विकारकों ने पर्याप्त वल दिया। उन्होंने मानव-श्रकृति को सुधारने बसा चला विकास कर में कानी बहुयोग दिया। सार्वभीमिक प्राकृतिक कानून, सार्वदेशिक्ता, मानव, की प्रकृति समानता, सार्वभीनिक नाग्रिकता ग्रावि के पादवों का प्रतिशवन करके इस विचारधारा ने परवर्ती वार्मीवकों को वहां

<sup>1</sup> Darring : op. cit., pp. 105-106.

प्रभावित किया। इस दर्शन का प्रभाव प्राचीन यूरोप के उन लोगो पर पड़ा जिनके हाथों में शासन शक्ति थी। जॉन वाउल के शब्दों में, "इसने कर्तां व्य-निष्ठा की मावना को बढाकर उस प्रतुपात में राजनीति पर प्रत्यक्ष प्रभाव डाला जिसने कितने ही रोमन प्रकासकों के नैतिक उत्साह को बढाया तथा रोमन कानून की ग्रात्मा को ऊँचा उठाया। सिसरो जैसा रोमन दार्शनिक इस सिद्धान्त से विशेष रूप से प्रभावित हमा । पाल ग्रीर उल्पियन (रोमन साम्राज्य के प्रधान विविशास्त्री) ने प्राकृतिक कानून तथा सब मनुष्यों के साथ समान रूप से न्याय करने के सिद्धान्त्रों को मूर्त रूप दिया।" इसी प्रकार डीनंग के शब्दों में ''ईसाईयत ने रोमन साम्राज्य में सिद्धान्त और व्यवहार की इंग्टि से स्वीकार किए जाने वाले इन विचारों को ग्रहण किया और गम्भीरतम परिणामों के साथ इन्हें वर्तमान युग को प्रदान किया।"

राजनीतिक विचारों के क्षेत्र में यनान की देन (Contribution of the Greeks to Political Thoughts)

(1) स्वतन्त्रता का विचार—यूनानियों को स्वतन्त्रता है वृद्धा प्यार था। जब सक्षार पार्सियों के शोधण से दबा हुआ था तब भी पुट्ठी भर यूनानियों ने सुमार के सामने स्वतन्त्रता का ग्रादर्शं प्रस्तुत किया ग्रीर स्वशासन की सस्याग्रों को जीवित रखा। प्रत्येक यूनानी का आग्रह था कि नगर-राज्य की स्वतन्त्रता और नगर-राज्य के भीतर स्वय की स्वतंत्रता सुरक्षित रहे। एक्सवासियों को इस बात का गर्वे था कि उनका कोई राजा या स्वामी नहीं है लेकिन गौरवमय होते हुए भी युनानियों की स्वतन्त्रता की वह भावना दोषरहित नहीं थी। यह इतनी उग्र थी कि प्रत्येक नगर-राज्य की भारत्यान्या मा यह नात्रा यात्रपञ्छ पहुत्र ना यह दूरा पत्र नात्र अपका गगर्रायक का पंचरानी-प्यत्री हकती, प्रयत्न-प्रयत्ता राग् की स्थिति की। प्रपत्ते इस प्रतियत्तित स्वतात्त्र्य प्रस् के कारए। यूनानी परस्यर सगठित न रह सके और उन्हें पराधीन हो जाना पढ़ा। यूनानियों की स्वतन्त्रता ग्रावश्यकता से ग्रावक उग्र होने के साथ ही सकीर्य भी/यी। एथेन्स भी जो कि एक सर्वश्रेष्ठ नगर-आवस्यात स्वार्तिक उन्नारिक विश्वास्य । राज्य के अरुपसङ्क वर्षे को ही स्वतन्त्रता आरत् थीं। बहुसङ्क राज्य था, बातो से भरा हुमा था। राज्य के अरुपसङ्क वर्षे को ही स्वतन्त्रता आरत् थीं। बहुसङ्का द्वास और विदेशी व्यापारी इतसे विचित ये। स्त्रियों को तथा अधीन नगर-राज्यों को स्वतन्त्रता नही थी। एयेंन्स के पराभव का यह भी भुड़ब कारए। या कि वह दूसरे नगर-राज्योका निरकुष शासक बनना चाहता था। इस तरह गेटेल के शब्दों से यह कहना उचित होगा कि 'यूनान' ने वर्तमान जगत् को स्वतन्त्रता का विचार मात्र ही प्रदान किया है।"1

(2) विचार प्रीर श्रमिव्यक्ति की स्वतन्त्रता—यूगानियो की दूसरी देन विचार एवं अभिव्यक्ति की स्वतन्त्रता है जिसे एयेन्स ने सदा ही प्रोत्साहन दिया। सुकरात ने प्रपना विचान 'वैकर भी इस ग्रविकार का समर्थन किया और यह शिक्षा दी कि व्यक्ति को ग्रपनी ग्रन्तरात्मा के ग्रनसार स्वतन्त्र विचार रखने एव तदनुसार ग्राचरण करने का अधिकार है।

(3) संमानता—यूनान की स्टोइक विचारेषारा ने मनुष्यो की समानता और समान ग्रापिकारो पर बल दिया। स्टोइक वार्शनिको ने प्राकृतिक नियम तथा विश्व-बन्धूत्व के सिद्धान्तो का पोषरा किया। समानता के इस विचार को लेकर ही भविष्य में रूसो और अन्य दार्शनिकों ने समानता के ग्रधिकार को विशेष महत्त्व दिया जो वर्तमान राजदर्शन का भी यह एक प्रमख लोकतान्त्रिक तत्त्व है।

सम्राट के दूसरे नम्बर पर राज्य के कानूनों को स्थान दिया । अरस्तू ने मानव-प्रभुता के ऊपर कानून की प्रभुता को रखा। वास्तव में कानून ही यूनानी नगर-राज्य के ढाँचे को जमाने वाला सीमेन्ट रहा। सुकरात ने कानन की रक्षा के लिए ही हँसते-हँसते जीवन की विल दे दी। ग्राज भी विश्व के सभी सभ्य राज्यों में कानन की सर्वोच्चता की यनान परम्परा को सनिश्चित मान्यता दी गई है।

I Gettle . A History of Political Thought, p 61.

- (5) सोकतन्त्र का विचार—यूनान के नगर-राज्यों में उनकी भौगोलिक स्थिति बीर जनसङ्या के कारए। प्रत्यक्ष लोकतन्त्रीय प्रसाती प्रचलित थी। पाश्चात्य जगत् लोकतन्त्र के इस दान के लिए यूनानियों को ऋएते हैं। यूनानियों का यह विश्वाम आज भी मान्य है कि राज्य के कार्यों में प्रत्येक व्यक्ति की भाग लेना चाहिए।
  - (6) नीतिशास्त्र और राजनीति का सुन्दर मिथण—यूनानियों की छठी महत्त्वपूर्ण देन राजनीति और नीतिशास्त्र का समन्वय है। प्लेटो न्याय और नीतिकता के उच्च प्राव्यों में विश्वास रखता था। अरस्तु भी जीवन को पूर्ण बनाना ही राज्य का लक्ष्य मानता था। इन दोनो ही महान् दार्णीनों ने नीतिशास्त्र और राजनीति के गठवन्धन द्वारा राज्य को प्राच्यातिमकता के उच्च स्तर पर लाने का प्रयत्न किया। ग्रांज भी राज्य, के प्रविकाधिक व्यक्तियों के कत्याण सम्बन्धी तिद्वाल विरुद्धार परिवार के प्रविकाधिक व्यक्तियों के कत्याण सम्बन्धी तिद्वाल विरुद्धार परिवार हो है।
  - (7) देशलक्ति—नगर-राज्यों के प्रति अपने अगाव प्रेम द्वारा ,यूनानियों ने देशभिक्त के आदर्श का प्रसार किया। उन्होंने राज्य को अत्यधिक महत्त्व दिया। इस अभाव में व्यक्ति के जीवन की करनता ही इतके लिए कठिन थी। आज भी राज्य का यह सर्वस्पर्धी स्वरूप हमारे समक्ष दिन-प्रतिदिन अधिकाधिक स्पष्ट होता जा रहा है।
  - (8) राज्य श्रीर व्यक्ति की एकता—पूनानियों ने राज्य श्रीर व्यक्ति की एकता, तथां राज्य के जैनिक सिदान्त (Organic Theory) का प्रतिपादन किया। प्लेटो एव अरस्तू दोनों ने वहें बलवानी ढंग से यह बताया कि राज्य व्यक्ति का विराट रूप है और इन दोनों के हितों में किसी प्रकार का भैद नहीं हो सकता। अरस्तु ने यह घोषाया की कि यदि औई व्यक्ति राज्य के विना रहता है तो वह या तो देवता होगा या पशु। यूनानी 'विचारको की 'राज्य श्रीर व्यक्ति की एकता की यही घारणा आधुनिक-कासिस्टो और आवर्षनादियों ने स्वीकार की है।
  - (9) मध्यवर्ती सार्ग का विचार (Theory of Golden Means)—यूनानी दार्शनिकां ने मध्यवर्ती सार्ग का वहे प्रभावशाली ढंग से प्रतिपादन क्रिया । प्लेटो और अरस्तू ने इस सत्य को वारम्बार वीहरावा कि सम्पत्ति की अरबियक असमानता हुनक्क्याणकारी है तथा अति सम्पन्न और अति विषक्व व्यक्तियो वाला राज्य शान्त एवं स्थिर नही रह सकता । यह आतियो को जम्म देता हैं। यूनानियों के सह धारणा आज भी जितनी सत्य और स्पट है, उसे जिसने की आवश्यकता नहीं। इसके प्रतिक्ति सेटो और अरस्तू का मिश्रित सेविधान का सिद्धान्त भी आधुनिक विषय को एक महत्त्वपूर्ण देन है।
  - स्पष्ट है कि यूनानी राजदर्शन की आधुनिक चिन्तन को अनेक वहुमूल्य देन हैं। रहेरों और अरस्तू जैसे यूनानी दार्शनिक जितने आधुनिक अपने समय में थे, उतने ही आधुनिक आज भी है ग्रीर कल भी रहेंगे।

9

# प्रारम्भिक ईसाईयत का राजनीतिक चिन्तन : सन्त अम्बोज, सन्त

ऑगस्टाइन, न्रेगरी महान्

(Political Thought of Early Christianity : St. Ambrose, St Augustine, Gregory the Great)

## ईसाई धर्म का ग्रभ्युदय ग्रीर विकास (The Rise , and Growth of Christianity)

पश्चिमी यूरोप के एतिहास में, राजनीति ग्रीर राजनीतिक दर्शन दोनों की एष्टियों से, ईमाई धर्म ना प्रस्कुदय मबसे महस्वपूर्ण पटना थी। । रस ग्रम का प्रस्कुदय रोम साम्राज्य कर उत्तर परोमन सम्राट ग्रीपस्टम (29 ई पू से 14 ई तक) के ममय, जब रोमन माम्राज्य कर जर जरकर्ष पर धर्म, रोमन प्राप्त पैनन्दाहन के यहूदियों में 4 ई पू में महाराग ईमा का जन्म हुप्रा। 30 वर्ष की प्रदूष प्रस्कार में प्रमुख पैने ने प्रमुख प्रस्का में दूर करने के लिए विभिन्न प्रदेशों में पूर्म है। महाराम ईमा को तरे के लिए विभिन्न प्रदेशों में पूर्म है। महाराम ईमा ने तरकानीन यहूदी धर्म में प्रचलित बुराइयों को दूर करने के लिए विभिन्न प्रदेशों में पूर्म है। प्रसुख प्रसुख प्रसुख के प्रमुख राज्या । इस प्रचार से कृष्य होकर यहूदियों ने उन्हें पकड़वा कर रोमन राज्यात पाउंदर के नामने प्रसुत किया। राज्योंह का बांग्योंग जमा। 29 ई. में इस महारमा को जेकससेन की एक पहाड़ों पर सुनी प्रर चली प्रया गया। सहारमा ईसा के बलियान ने पुधार सान्दोकन से नए प्राप्त पूर्क दिए। ईमा के 12 'विषयों (Apostles) ने ब्रमने पुक्र की विसायों का प्रसार विद्या से परा प्रदेश के विसायों का प्रसार प्रदेश के विद्या की प्रसार के प्रसार सार्थ ईमाई धर्म का श्रम्युद्य तेजी से होने लगा।

ईसाई घर्म का ध्वज फहराने . मे सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण कार्य टारसन निवासी सन्त पॉल (लगभग 16-64 ई) ने किया। मन्त पॉल पहले यहूदी थे और ईसाईयत के घोर विरोधी थे। किंवदस्ती के प्रमुमार एक बार दिमिश्क के पास दोपहर के समय उन्हें आकाश में अत्यन्त तीव दिख्य प्रकाश में महात्मा ईमा के दर्शन हुए और यह प्राकाशवासी मुनाई दी कि ईमाई धर्म ही सर्वश्रेष्ठ है श्रत उसे मव जातियों श्रीर देशों में फैलाया जाए-। सन्त पॉल ने अब यह मानते हुए कि ईसाई धर्म से ही विश्व का कल्याएं ही सकता है; अपने साथियों के साथ 20 वर्ष तक रोमन साम्राज्य के विभिन्न भागों में इस धर्म का प्रसार- किया। सन्त पाँल ने कहा कि ईसा-की दिल्ट में सब व्यक्ति समान है। उन्होंने विभिन्न स्थानो पर चर्च स्थापित किए और इनका एक. सुरु सगठन बनाया। उनके अयक प्यत्नों के फलस्वरूप ईमाई धर्म बहा व्यापक हो गया । रोमन साम्राज्य की परिस्थितियों ने ईसाई धर्म के प्रसार में काफी महायता दी। एक तरफ तो साम्राज्य भर में फैली सडको ने ईसाई प्रचारको को सर्वत्र ग्राने-जाने की सुविधापुर्ण परिस्थितियाँ प्रदान की और दूसरी तरफ रोम के पूराने प्रतिमायज्ञक धर्म (Paganism) के बाह्य ग्राडम्बर ग्रीर कर्म-काण्ड ने सामान्य जनता को सरल एव स्वोध ईसाई मत की ब्रोर ब्राक्पित किया। रोमन शासन के करों से लदी ब्रायिक पीडा से प्रस्त, जनता के लिए यह सम्भव न था कि ईसाई धर्म जैसे मुन्दर, स्पष्ट और समानता के पोषक धर्म को सामने पाकर भी वह व्यय-साध्य और आडम्बर-प्रधान उपासनाओं से चिपकी रहती। ईसाई धर्म के सरल और सुगम सिद्धान्तों ने दलित तथा निम्न वर्गीय समाज मे नवीन आशा का सचार किया। यह समाज वही तेजी से इम धर्म को स्वीकार करने लगा। चौथी जलाब्दी में बहुत वडी सख्या में रोमन सैनिकों ने ईसाई

वर्भ ग्रहण कर तिया और उन्होंने सम्राट की उपासना करने से उनकार कर दिया। इस जिटल राजनीतिक समस्या और सकट से उभरने के लिए विवश होकर सम्राट हिस्टाइन (Constanture) ने नवीन वर्भ (ईसाई वर्म) को स्वीकार, कर लिया। इसी प्रकृतर राजनीतिक कारणो से दकर 380 ई पू मे रीम सम्राट वियोडोसिस (Thiodosis) ने ईसाईयत को साम्राज्य, का एक मात्र कारने निहित वर्म पेणित कर दिया। इस तरह ईसाई वर्म में अन्य वर्मी एवं सम्प्रवायों को हर्रोकर प्रमत्ती विजय-पताका फहरा दी तथा भविष्य में महान् शक्ति और सम्प्रान पाने का मार्ग प्रवस्त कर दिया। इसाई वर्म के इसाई वर्म करने कराने करान कराने कराने कराने कराने के इसाई वर्म कराने करा

ईसाई घर्म की इस अनुपम संफलता के मूल में प्रसिद्ध ऐतिहासिक निब्बन (Gibben) के अनुसार मुख्यत ये कारण थे<sup>3</sup>—(1). ईसाई प्रवारको का अदस्य उत्साह, (2) भावी जीवन की सिद्धान्त, (3) चर्च के आरम्भ के व्यक्तियों की चमत्कारपूर्ण क्राक्तियाँ, (4) ईसाईयो का सुन्दर एव पवित्र आचरण, तथा (5) ईसाईयो की एकता, अनुशासन और चर्च का मजबूत संगठन ।

### ईसाईयत की विजय के परिग्णाम (The Effects of Triumph of Christianity)

ईसाई धर्म, द्वारा अन्य प्रतिद्वत्वी धर्मों को पराजित कर देना श्रीर साम्राज्य का एकमा राजकीय धर्म के रूप मे प्रतिदित्त हो जाना वास्तव भी एक अत्यन्त महत्त्वपूर्ण ऐतिहासिक विजय के बडे दूरगामी परिणाम हुए। ईसने साम्राज्य तथा स्वय ईसा धर्म में गम्भीर परिवर्तन किए।

- (1) हैसाई धर्म में जिटलता और कहरता आ जाना—ईसाई धर्म अपने अञ्चुदय कार्त । जितना सरल और पिनन था अब वैसा नहीं रहा, उसमें जिटलता धोर कहरता आ गई। राजकीय भी के-एग में अपना लिए जाने पर ईसाई धर्म की मानना एक फैशन हो गया, पर लोगों का यह पर्म पिरतने केवल बाहरी था। उन्होंने ईसाई धर्म की इसलिए ग्रहर्स किया था न्योंकि उसे राजनीति सरक्षण प्राप्त था। इस तरह उनका धर्म-पिरतने किसी हुय्य-पिरतने का परिस्तान नहीं था धी उनमें ईसाई धर्म कि इसलिए ग्रहर्स के सहते के प्रतिक के प्रतिक के प्रतिक के प्रतिक कहर निष्ठा था तो थी ही नहीं या इसका बहुते केम प्रश्नाव था उनके मन और मिस्तक में प्रधानते : ग्रै-ईसाई विचार और व्यवहार घर किए थे जिससे ईसाई यमें भी जित सरका जोर प्रविचान को प्रवत्त का प्रशास था के प्रतिक सरलता और पवित्रता को प्रवत्त जावात लगा। प्रव व्यवहार घर किए थे जिससे ईसाई यमें भी वह स्वरूप पर्द पर्द की अपने के प्रतिक सरलता और पवित्रता को प्रवत्त के जावात के सामने अस्तुत किया था। विजय उस ईसाई धर्म की नह हुई जीक्स प्रसाद चंदी की हुई जी केनी हिस्स प्रसाद चंदी की हुई जी किया था, विल्क उस ईसाई चंदी की हुई जी किया था, विल्क उस ईसाई चंदी की हुई जी किया था, विल्क उस ईसाई चंदी की हुई जी किया था, विल्क उस ईसाई चंदी की हुई जी किया था, विल्क उस ईसाई चंदी की हुई जी किया था, विल्क उस ईसाई चंदी की हुई जी किया था, विल्क उस ईसाई चंदी की हुई जी किया था, विल्क उस ईसाई चंदी की हुई जी किया था, विल्क इस ईसाई चंदी की उस की उस ईसाई चंदी की उस किया था। विल्व इसमें परामूल कर दिया था। "
- (2) ईसोई घर्म का एक वामिक राजनीतिक शक्ति वन जाना हैसाई घर्म अर्थ एर व्यापक धार्मिक आन्दोलन न रहेंकर एक धार्मिक राजनीतिक शक्ति वन गया। जब यह राज्य-वर्म का जाया तो अनेक परिस्थितियों ने इसके विचारों और संगठन अर्थित ईसाई मठों (Christian Churche) को शक्ति प्रदान की। रोम के मठ न केवल ईसाई धर्म के प्रग्तात रहे विका उनका सगठन साम प्राप्त सामाज्याके राजनीतिक संगठन से साम प्रचान का आवार प्रजातानिक हो था। इन मठों के प्रधान और राजनीतिक संगठन वे इन मठों के साम का आवार प्रजातानिक हो था। इन मठों के प्रधान और राजनीतिक संस्थाओं के प्रधान और स्थान की स्थ

पुरुष करते हैं पर मठो अथवा चुचों की सम्मान वढ गया। राज्य में प्रवेश करते हैं उपरान्त चर्च केवल वार्षिक परिधि तक ही सीमित ने रहा बंक्ति राजेगीति के सभी मानती है हस्तक्षेप करने लगा। इसका कारण यह था कि राज्य के उत्तराधिकारी निवेल एवं शक्तिहीन शासक है जबिक इन मठो के नेता थोग्य थे। राजनीतिक सत्ता की बुबैलता का स्वाभाविक परिणाम यह हुआ कि धार्मिक नेता सत्ता पर अधिकार की चेच्टा करने लगे। चन्ने राज्य का एक विभाग वन शया और उसके प्रमुख सदस्य प्रचात विजयगण सरकार के माने हुए अधिकारी वन गए। चन्ने के ये अधिकारी प्रधिकाधिक माना में राजनीतिक शक्ति को अपनाने लगे। सामन्त प्रणाली (Feudal System) से भूमिपति होने के नाते विवार एवट एवं न्याय पादरीगण राज्य-के सेवक बन गए,। चन्नों ने विवार सम्पत्ति प्राप्त कर ली। पादरी लोग तरकालीन राजनीति के तुकान में इतने के साण कि सामान्य के उत्तराविकारी के प्रथम उठ खड़े होने पर वे भाही चुनाव के पड्यम्त्रों और बावपेचों से भी अख़्ते नहीं रहे। ग्रंव राजना सत्ता के साथ-साथ बल्कि उसमें भी ववकर, इसाई चृत्रे ही रोम विवारों का प्रतिनिधित्त के प्रने लगे।। इस तरह ईसाई मत का स्वरूप धार्मिक आन्दोलन का नहीं। हा। विलय उसमें धार्मिक और राजनीतिक शिक्ति के साम स्वरूप हो साथ साथ साम के साम स्वरूप हो गया।

(3) रीम के पीप की सत्ता अववा पीपशाही (Popacy) का विकास— ईसाईयत के राजधर्म बनने से रीम के पीप की सत्ता का तेजी से विकास होंगे लगे। पहले ईसाई वर्ष का सगठन लोकतत्त्रात्मक था। उसमे ऐसी कोई केन्द्रीय बिक्त हों थी जो स्थानीय एवं प्रान्तीय जालायों पर नियन्त्रस्य रखती। रीमत साम्राज्य-के सभी वर्ष-महर्सों ये चर्च स्थापित थे जिनके विकास को प्राप्तीय वर्ष ना गरीय विकास से सभी को प्राप्तीय विवासों में सभी सभी वर्ष ना प्राप्तीय विवासों में सभी सभी सभी को विवास का प्राप्तीय विवासों में सभी

दर्जा लगभग बराबर-सा था, अर्थात कोई-एक-दूसरे के अधीन न था।

ईसाईयत के राजधूम बन जाने पर चर्च के स्वरूप में वडा अन्तर आने लगा। अब रोम का विषाप मम्राट के वामिक समाइकार के रूप में कार्य करने तथा। बाय ही सम्राट के वैद्यानिक सलाहकार के रूप में कार्य करने तथा। वाय ही सम्राट के वैद्यानिक सलाहकार के रूप में भी उसका सम्मान वडते लगा। बुही ऐसा माध्यम वा नाम जूडी से स्मी अकार के वर्म एव चर्च सम्बन्धी-मामने सम्राट के पास सुनवाई के लिए-जाते थे। लोगों, के इस विकास से भी कि रोम के चर्च का मामने सम्राट हैंसा के प्रमुख शिष्य सत्त पीटर-ह्यारा हुई थी, रोम के चर्च का आदर अन्य चर्चों से अधिक होते नगा और जनका विवाद ईसामसीह का सावात उत्तराधिकारी समका जाने लगा। चौथी आताव्यी में, एक कीसिक बुताई गई विवाद निष्वय किया कि विगय सम्बन्धी विवादों में न्याय की सुनवाई का सर्वोद्यक्त से रोम का स्माट होगा, 15 वी, जाताव्यी में रोम के प्रमुत में अरेग सुनवाई का सर्वोद्यक्त से रोम सम्राट होनेनटाइतियन अववा बेलेलियन तृतीय (425-455 ई.) ने रोम के विवाद के सम्माट के स्माट के स्वाद से स्वाद के स्वाद के

कालात्वर में रोमन साम्राज्य की राजधानी रोम से हटकर कुस्तुन्तुनिर्मा (Constantnople) जा पहुँची । तद्दनर रोमन साम्राज्य दो भागो में बँट गया । पूर्वी भाग की राजधानी कुस्तुन्तुनिर्मा वृत्ती । वृत्तिवा । त्या के स्त्रीय स्थान रोम बना रहा । ईमाइंयत को राजधानी बना वे चाले कॉन्सटेन्टाइन के शांसन है 476 ई तक पित्रम में रोमन माम्राज्य के पतंत तक के नगभग 150 वर्षों में मुक्त कारणों ते रोम के विवाद की प्रमुद्ध वर्षों रही । वर्षर जातियों के स्नाक्रमणों का प्रतिरोध करने में दुवंत और स्रवेषा रोम के समक्रमणों का प्रतिरोध करने में दुवंत और स्रवेषा रोमन तम्राटों की स्रवेशा इनीमैंट प्रवम (402-417) एवं तिस्रो प्रथम (440-461 ई) जैसे पीरों ते वित्रम योग्यता और सामर्थ्य का परिच्या । प्रोप निम्नो प्रथम का हुएँ। पर प्रच्छा अभाव या । उसके कहते ते ही 452 ई में हुण नेता एटिना (Attila) ने रोम की शाक्ष्य नगरी (Eternal City) को स्रवने प्राप्त सामर्थी के स्रवृत्त रखा और केवन उटनी में विनाश का ताल्यत मचा कर वापन हमते में स्वापन हगरी ने रोम नो शाक्ष्य नगरी स्वापन हगरी ने स्वापन हगरी ने स्वापन हगरी नोट गया । इसके स्वित्रक रोमन

राजनीतिक रूप मे पर्याप्त शक्तिशाली हो जाने पर भी पोप रावेशा (Ravenna) में स्थित सम्राट के सीमावर्ती प्रदेशों के शासक (Exarch) की नाममात्र की प्रमुता स्वीकार करते रहे। लेकिन 7 वी सदी में रोम से जनका प्रभाव विलुद्त-सा हो गया क्योंकि उन्हें अपनी सारी शक्ति रोम पर हुए इस्लामी श्रीक्रमण पर लगानी पड़ी। इसी संमय रावेला विजय के लिए लम्बाई जाति ने इटनी पर पुन-आक्रमण करना ब्रारम्म कर दिया। चूँकि रोमन संब्राट से पोप को सहायता 'मिनने की कोई ब्राशा न थी अतः इटली की ओर अपनी रक्षा के लिए सन्त पीटर के नाम पर पोप ने शक्तिशाली फैंक जाति के नेता चार्ल्स मार्टल से प्रार्थना की जिसने लम्बाडों को भगाकर इटली का एव रोम का शासन पोप की दे दिया। पोप ने इसके बदले मे पेपिन (Pepun) को, जो चार्ल्स मार्टल का पूत्र था, फैंक जाति की वैं राजा स्वीकार किया । बाद में पेपिन के पुत्र शार्लमेन (Charlmagen) अथवा चार्ल्स महान् (768-814 ई.) द्वारा प्रधिकांच परिवंशी यूरोप को जीतं तेने पर पोप तृतीय (795-816) ने उसे पुराने रोमन संब्राटो का उत्तराधिकारी मानने का निरंदय किया और 800 ई. मे रोम के सैट पीटर के गिण मे किसमस के दिन उसके सिर पर सम्रोट का मुकुट रख दिया। इस प्रकार अब उस रोमन सामाज्य (Holy Roman Empire) का प्रारम्भ हुआ जिसके बारे मे 18 वी शताब्दी मे वाल्टेयर ने यह लिखा था कि "वह न तो पवित्र है, न रोमन है और न साम्राज्य है।" पोप लिश्रो तृतीय द्वारा चाल्स महाप् का ग्रभिपेक किया जाना वास्तव मे एक-दूसरे के प्रति सम्मान प्रकट करने का नाटक था, ब्योकि चाल्स अपनी बक्ति से साम्रोज्य जीत चुका था । तेकिन इस पटना से मुन्ने चलकर यह सिढान्त विकसित हुण कि पीप द्वारा वार्तन-सत्ता सम्राट्को प्रदान की गई हैं, अतः पीप के मादमी का पालन करना सम्राट का कर्तेच्य है। बाद में जब सम्राटी द्वारों सिद्धान्त की ग्रस्वीकार किया जाने लगा तो पोपो ग्रीर सम्राटी के मध्य तीव समर्प का उदय हुआ। इन भावी घटनीओं का उल्लेख येथीस्थान किया जाएगा। यहाँ इतना ही जाने लेना पर्याप्ते है कि पोप पाएचीत्ये समार में सर्वीच्च धर्मगुरु, वन गया । धार्मिक मामनी मे राजा भी उसके ग्रधीन हो गया। इटली मे पोप का सुदुंढ शांसन स्यापित हो गया और शत्रुंगों से रक्षा के लिए उसे सम्राट जैसा मित्र भी ग्रस्थायी तौर पर मिल गया।

(4) परिचम के चिकास को प्रभावित करना—ईसाई वर्ग की विजय को ग्रस्तिम उत्सेखनीय परिणाम यह हुआ कि इसने ग्रेनेक शताब्दियों तक पश्चिम के विकास को प्रभावित किया। साम्राज्य का एकमान और कानूनी धर्म बने जाने पर विभिन्न बमों के सह-ग्रस्तित्व के उदार दृष्टिकोण से ईसाई धर्म विमुख हो गया और इसने नाम्राज्य के भीतर ग्रन्य बमों को स्वीकारने से इन्कार कर दिया। ग्रन्थ मुस्यव इस ग्राधार पर गैर-ईसाई धर्मों का नियमित एवं क्रमबुँड उत्पोडन ग्रारम्भ हुँया कि ईनाई धर्म ही परमात्मा द्वारा स्थापित सच्वा धर्म है, अत राज्य का पावन कर्ताव्य है कि वह प्रत्येक ऐसे धर्म की कुचल दें जो मनुष्य को परमात्मा के विमुख करने वाला है। 'इस सिद्धान्त की ग्राड में राज्य द्वारा गैर-ईसाईयी की कुचलने की प्रवृत्त लगभग एक हजार वर्ष तक प्रवल रही। इस लम्बी श्रवाध में ''मानव बुद्ध केट्टरता की जभारों में बक्की रही और दर्शन-गांस्य ईसाई चर्च के हाथ की कठपुत्रां वना रहा।' 'यही कारए है कि मध्य युग को अन्यवत्तर-पुग तक कह दिया जाता है, क्योंकि उस युग के मानसिक बाताबरण में आने की उम्मुक्त कीडा का प्रक्त ही नहीं था।

ईसाई धर्म का प्रारम्भिक राजनीतिक चिन्तन ... (Early Political Ideas of Christianity)

मेवाडन ने खिखा है कि "पिष्वमी" यूरोप कुं डितिहास मे राजनीति और राजनीतिक वर्षां दोंनों की यूण्टियों से ईसाई वर्ष का अम्बुट्य सबसे महस्वपूर्ण घटना थी। " ईसाई मझ के प्रारम्भिक राजनीतिक वर्षां की यूण्टियों से ईसाई वर्ष का अम्बुट्य सबसे महस्वपूर्ण घटना थी। " ईसाई पस के प्रारम्भिक राजनीतिक वर्षां की सुप्तर झसक हमें न्यू ट्रेस्टाम्ट (New Testament) एवं महासा, ईसा के 12 णिष्यों (Apostles) की शिक्षाओं में मिलती है। ईसाईयत अरम्भ में कोई राजनीतिक सिवान आ आग्वोंतिक ने हिंगर के प्रारम्भ में कोई राजनीतिक सिवान आ आग्वोंतिक ने हिंगर के प्रारम्भ में कोई राजनीतिक सिवान को सम्बद्ध में के विचार पंतनों (Pagons) से मिलते-जुनते थे। स्टोइको की भीति हसाई विचारक भी प्रारम्भ में विचार के सम्बद्ध में विचार का मिलते विचार कि साम मिलती की सामानता में विचार के सम्बद्ध में विचार को सम्बद्ध में विचार के सम्बद्ध में में एकटम से प्रचलित थे। 'सू ट्रेस्टामेट' के अनेक अनतररणों से जात होता है कि ये विचार ईसाई वर्म में एकटम से समानिक्ट कर लिए गए थे। प्रावृत्तिक विचार मानता और राजनी के मुग्प की आग्वुयकता के समानिक में वर्ष में के संस्थापक सिवारों (Cleero) और समानता और राजनी थे। यह सही है कि येगन सेखक उस अन्त प्रेरित विविध से प्रपृत्तित थे, जो ईसाईयों के विचार से यहारी या ईसाई धर्मास्यों में निवार से सही या के प्रवृद्ध से में स्वाद्ध में में कि साम स्वाद से विचार से यहारी या ईसाई धर्मास्यों में निवार है। ईसाई वर्ष के सस्थापकों ने ईसाईयों के लिए यह भी आवश्यक ठहरा दिया था कि वे विहित सता का आदेश विरोध करे।

ईसाईयत ने स्टोइक आदशों से समानता रखने वाले मार्नवीय समानता, विश्व-वन्धुत्व, सार्वभीम, प्राकृतिक निषम, राज्ये के प्रादुर्भाव श्रादि के सम्बन्ध में वो अपने सिक्षत्तं रॉजनीतिक विचार र रखें वें रोमन सार्काच्य के उच्च वर्ग में पहले ही मान्य हो चुके वें और निम्न वर्ग में इनका प्रचार होने पर ये दर्शनायां हो गए।

इस सिक्षंप्त भूमिका के बीद यह देवना उपयुक्त होगा कि 'स्यू टैस्टोमेट' मे ईसाईयत के किस ग्रारम्भिक चिन्तन के देवन होते हैं—

(1) प्राकृतिक निधम का विवार—इसाई धर्म के नेतायों ने प्रकृति के नियम का विवार स्टोडक से निया था। ईसाईयों ने राज्य द्वारी निर्मित नियम और प्राकृतिक नियम में भेद स्थापित कियाँ ग्रीर बतलाया कि प्राकृतिक नियम मानव की निष्पक्षं बुद्धि के द्वारा प्रदर्शित होता है। यह निष्मित एवं ध्रपरिवर्तनशील है। प्राकृतिक नियम को ही इंस्वरीय नियम (Divine Law) ममभा जाना चाहिए।

(2) समानतों और दासता सम्बन्धी विचार—ईसाई धर्म ने मानव समानतों और विवन-भ्रानुत्व में आस्था प्रकट की लेकिन दास-प्रथा के उन्यूतन का समर्थन नहीं किया। दासता की जड़ें तस्कालीन नमाज में इतनी गहरी घूनी हुई थी कि ईसाई घर्म के प्रारम्भिक समर्थक 'दासता' की संन्या के विकट प्रचार करने ना साहस नहीं कर सके। ईसाई वर्म के ठेनेदारों ने यह घोषित करके ही

<sup>1</sup> सेगाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ण 1, पृथ्य 166

प्राप्त-सन्तोष कर लिया कि वास्तविक जीवन प्रान्तिरक था जबिक दास-प्रथा केवल भौतिक बृन्धनों को , प्रविज्ञ करती थीं । सन्त पीटर घीर सन्त पाँच जैसे नेवाधों को भी यह विश्वास नहीं था कि समाज की रग-रग में ब्याप्त दास-प्रथा का उन्मूलन किया जा सकता है । ग्रत उन्होंने इसे प्राक्कतिक नियम के विरुद्ध घोषित नहीं किया वरन केवल यही प्रचार किया कि दासों के साथ दया का व्यवहार किया जाए । सन्त पाँच ने कहा कि दास-प्रथा दो कारणों से उचित है—(1) इन प्रथा का उद्देश्य समाज से दुराई का निरोध करना है । मनुष्य प्रपने पायों के कारण दास अनता है । कोई भी पायों समाज को हानि न पहुँचा सके, इसिलए उसे प्रपने स्वासी के प्रधीन रहना चाहिए। (1) स्वतन्त्रता श्रवना वन्धन-मन एवं आत्मा की ग्रानि के साथ देश स्वाप्त के प्रवास अवतन्त्रता श्रवना वन्धन-मन एवं आत्मा की ग्रानि है । दामता केवल भीतिक वन्धन है । यदि श्रात्मा शृह है तो यह वन्धन सहस्वहीन है । इस वन्धन का यह मानकर स्वापत किया जाना चाहिए कि परमात्मा प्राप्ता को परीक्षा ने रहा है ।

(3) राज्य का स्वरूप एव औ चिरय-ईसाई मत के राज्य सम्बन्धी विचार ईसाई सम्तो द्वारा गे को विखे ग्राए पत्रो (Epistles to the Romans) में दिए गए हैं। इनके अनुसार राज्य की न-व्यवस्था ईश्वर द्वारा की गई है। सन्त पॉल द्वारा रोमनी को लिखे गए एक पत्र के अनुसार-

इस तरह ईसाई यम के अनुमार राज्य का उद्देश्य न्याय करना है। न्याय का सिद्धान्त पवित्र होने के कारण जो भी सुस्वा न्याय की लागू करती है वह भी पवित्र है, यह त्राज्य के प्रधिकारियों की आजा मानी जानी चाहिए। प्रार्ग भक ईसाईयों हारा राज्य की, इस देवी - व्यवस्था का प्रतिपालन करना आवश्यक भी था, क्यों के ऐसा, त करते तो राज्य कुए के ही उन्हें कुचल देता। 'लेकिन साव ही यह भी है कि राजकीय प्राजा-पालन के कर्त व्य को इससे अधिक वन और प्रभावकानी भाषान के व्यक्त भी नहीं किया, जा सकता। ईसाई पर्स की उपयुक्त विकास के सहसे अधिक एक जोनिकारी प्रिष्णामें निहिन है। हससे यह वतलाया गया है कि मनुष्य का कर्त व्य दोहरा है—एक राज्य के प्रति दूसरा ईश्वर के प्रति । दोनों मे समर्थ की स्थित मे एक सच्चे ईसाई का धर्म ईश्वर के प्रति , यपने कर्त व्य को निवाना है। राज्य-भक्ति पर सद्धानिक रूप से वल देने के वावजूद इस विकास मे एक ऐसे तत्व के वहाँन होते हैं। जो राज्य की निरकुष सुत्ता का विरोधों है। ईसाई वर्म, का यह कपन है कि "वीकिक विषयों मे राजा की प्रीर पारलीकिक विषयों मे इंबर की जाता का पापन करों"—पूनानी दार्शनिक है के सिद्धान्त पर करारा प्रदृत्त है कि "व्यक्ति जीवन के समस्त सुत्यों की प्राप्त की सदस्तता हारा ही कर सकता है।"

(4) सम्पत्ति विषयक विचार — 'ग्यू टैस्टामेट्र' मे ईसाई घुमें की सम्पत्ति की साम्यतायी विचारधारा मिलती है, परत्तुं यह प्लेटो की माम्यवादी विचारधारा से भिन्न है। इसमे केवल यह कहा

<sup>1</sup> सेवाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहान. खण्ड 1, पूछ 167

मना है कि सम्पत्ति का येट्याम छिपद सम्मत्ता के भाषाम पर रोता वालिए। उससे मतुष्य को बाध्य रहे में सारव ती की रहारा सम्पत्ति पर राज्य हारा समित के नित्र के सिर हारा सम्पत्ति पर राज्य हारा स्थान करने की भाषाम तही है विदेश यह जाति सभा है कि पति हो है पाति सभा है कि भी के भाषा पर आधारित हीने वाहिए। जाते के भागे भागे सिराम से धिनकों में भी कि स्वत्र हुए रहा को कि "यहूँ तम्मव है कि केट मूर्व को बोक में में निकल करने हुम प्रतिक स्वत्र के हार में में निकल करने इसमें प्रतिक हो है में कि से "पूर्व माम्यान जिल से सम्पत्ति के स्वत्र हो से प्रतिक स्वत्र में में निकल करने प्रतिक हो हो है में पूर्व माम्यान जिल से स्वत्र हो से प्रतिक स्वत्र में में प्रति को से सम्पत्ति पर नामूहिक स्वामित की कामना की थी पर ये जाती पर्वाप्त किया की सम्पत्ति ये जीतिय उनका कहना या कि प्रति विभिन्न से कामना की थी पर ये जाती पर्वाप्त हिस्सा की सम्पत्ति के उन्होंन प्रति कि तिहास की राज्य के माध्यम से पात्र हम प्रति एक ति प्रति की स्वत्र के माध्यम से पात्र कर स्वत्र का प्रति का स्वत्र के माध्यम से पात्र कर प्रति एक निवास का प्रति एक निवास की स्वत्र में स्वत्र के माध्य स्वत्र का स्वत्र में स्वत्र के साम रिजाद सम्पत्ति एक निव

- (5) टोहरी प्रष्टुर्ति (Dualistic Nature) का विचार—मही गूनानी ग्रीर रामन विचारको ने धर्म गव राजनीति मे रार्ट भेद नही विचा तथा राज्य के प्राध्यातिमन एव नौतिक दोनों प्रकार के राखे बत्तार वही देनाई मन ने उत्तम भेद माना । दिनाईयों ने धानिक कार्यों के लिए चर्च का राज्य से पूर्वक् एव स्वतन्त्र प्रतित्व स्वापित कार्या । उन्होंने चर्च को राज्य से उत्क्रब्टता प्रदान की ग्रीर यह विद्यान प्रकट किया कि पार की ग्रीर ग्रहन मनुष्यों का उद्धार करने के लिए भगवान् पंगम्बरों को नेजता रहा है तथा कि मामनीह भी ऐसे ही एक पंगम्बर थे। ग्रव उनके बाद यह कार्य उनके हारा स्वापित किए चर्च मे ही रहा है।
- (6) परिचार घ्रीर पैनुक अधिकार को पुनर्जीवित करना—प्रारम्भिक ईमाईयों ने परिचार त्या पैनुक प्रियकार को भी पुनर्जीवित किया नयों कि इसमें उस नथीन सामाजिक व्यवस्था को एक एक प्राधार मिलता या जो उन समय जन्म ले रही थीं। रोमन साम्राज्य के समय सन्तान पर पिता का नियम्यए राज्य के दशाब के कारए लच्छ प्राधः हो गया या। साथ ही विवाह को एक कानूनी समझीता माना जान लगा था जिसे दोनों पक्ष स्वेच्छा ने कभी भी तोड सकते थे। प्रारम्भिक ईसाईयों ने मिटते हुए पृक्त विधिकार घोर दुर्वन होते हुए पारिवारिक बन्धन को सम्बत प्रदान किया। उन्होंने दोनों को पुनर्जीवित करने का सफन प्रवास रिया। एक तरफ उन्होंने पिता के सन्तान पर पूर्ण नियम्पण रखने के प्रधिकार को मान्यता दी धोर हुनरी तरफ विचाह को ऐसा सस्कार माना जिसे मग नहीं किया जा सकता। स्थित यह हो गर्द कि "परिवार वे उत्तर परिवार के प्रधान का प्रधिकार राज्य के अधिकार राज्य के अधिकार राज्य सिता । एव तरफ उन्हों से स्वान का प्रधिकार राज्य के अधिकार राज्य सिता । एव तरफ उन्हों से स्वान का प्रधिकार राज्य के अधिकार राज्य के अधिकार राज्य के अधिकार राज्य के अधिकार राज्य सिता । एव तरफ उन्हों से स्वान का प्रधिकार प्रचान के प्रधान का प्रधान का प्रधान का प्रधान का स्वान वनाया है । इस प्रव पर प्रयने के विचार तथा । प्रारम्भिक इसाईयाई सार परिवार इकाई को पुनर्जीवित करना प्रवह न पर के विचार तथा न था। प्रारम्भिक इसाईयाई हारा परिवार इकाई को पुनर्जीवित करना राजनीविक नमाज की एक नवीन व्यवस्था के निर्माण की और से कोई हस्तक्षेप पर सामितिक नमाज की एक नवीन व्यवस्था के निर्माण की और जनका महत्वपूर्ण करम था । प्रारम्भिक सा को प्रवर्ण करना महत्वपूर्ण करम था । प्रारम्भिक सा को प्रारम्भिक स्वान विचार को भी और स्वान पर प्रमाणित स्वान पर पर पर पर स्वान पर स्वान पर स्वान पर स्वान पर स्वान पर स्वान स्वान पर स्वान स्वान पर स्वान पर स्वान पर स्वान पर स्वान पर स्वान स्वान स्वान पर स्वान

< ईसाई श्राचार्यो का राजनीतिक दर्शन

इसाइ श्राचाया का राजनातक दशन (Political Philosophy of the Fathers of the Church)

# 232 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

- 1. सन्त एथनेशियस\_(लगभग 293-373 ई.),
  - 2. सन्त अम्ब्रोज (लगभग 340-397 ई.),
- 3. सन्त जेरोम (लगभग 340-420 ई.),
- 4. सन्त ग्रॉगस्टाइन् (लगभग 354-430 ई) एव
- 5. सन्त ग्रेगरी (लगभग 540-604 ई ) I

इन ग्राचार्यों ने पहली थताब्दी से लेकर सातवी जताब्दी तक विभिन्न परिस्थितियों में विभिन्न
- राज्नीतिक खिचार प्रकट किए। ये विचार हमे ईसाई धर्म के प्रारम्भिक सिद्धान्ती में परिवर्तन के दर्शन
करात हैं। ग्रत: उचित होगा कि प्रमुखतम ग्राचार्यों के विचारों पर पृथक् प्रकाश डालने से पूर्व पहले
सक्षेप में इन सभी चर्च पिताओं द्वारा ब्यक्त प्रमुख विचारों को जान निया जाए—

(1) राज्य — ये चर्च पिता सेढान्तिक रूप से सत्त पाँल के अनुसार ही विश्वास करते थे कि राज्य एक इंग्रविय सत्या है तथा राजा को ईश्वर से यक्ति मिल्ती है पर राज्य को देवी सर्वा मानते हुए भी वे आचार्य सरकार को आदम (Adam) के उस आदिम पाप (Original sin) का परिणाम मानते थे जिसके कारण मनुष्य मे आसुरी प्रवृत्तियाँ उत्पन्न हुई और जिनके निरोध के लिए सरकार की स्थापना की गई। इस विचार के फलस्वरूप चर्च को राज्य ने अधिक उत्कृष्ट और महत्त्वपूर्ण मानने की प्रवृत्ति बढी और बाद मे पोप मे यह वादा करने लगा कि उसके कुछ अधिकार तो इतने पूर्ण हैं कि उनमे सम्भाट हत्तवेष नहीं कर सकता। धीरे-धीर स्थित इतनी वदल गई कि वो पृषक् आसन-सत्ताओं का अस्तित्व माना जाने लंगा—चर्च की पत्ता का और सहाट की मत्ता का दोनों ही सत्ताएँ अपनी-अपनी अपनी अपनी सिंद करने के प्रयत्न से सर्घर्ट ने स्थान देवा पानीना राजनीतिक विन्तत को एक अमें बढ़ विषय बना। मध्ययुंग में 'पोप के निन्तर यही प्रयास रहा 'कि, रोज्य 'चर्च के स्थान वार रहे।

(2) संपत्ति—चर्च के प्रारम्भिक दिनो से भागति के सम्बन्ध से साम्यवादी विचार प्रचानत में किन्तु याने न्याने चर्च पिता यह स्वीकार करने तमे कि जब तक सम्पत्ति का प्रयोग प्राप्ते इसाई माईयो के लाग हेतु किया जिए तब तक व्यक्तिगत सम्पत्ति का प्रयोग प्राप्ते इसाई माईयो के लाग हेतु किया ज्यायोचित है। मन्त एमंत्री ने केहा कि स्वार्थ एव लोभ के कारण मनुष्य यस्तुयों पर व्यक्तिगत स्वामित्वं स्वीपित कर तेते हैं। यदि मम्पत्ति का उपयोग मानव-समाज के कव्यार्थ के नित्तर ही तो इस पर व्यक्तिगत स्वामित्वं स्वामित्

मापत्ति का स्वामी बनाया है अत' इसका प्रयोग वैध रीति से करना चाहिए।

(3) दासता—दासता के सम्बंग्ध में ईसाई धार्चायों में मिसाने (Cloèro) तथा सन्त पीन (St. Paul) का मार्ग ग्रहण किया। उन्होंने घोषित किया कि ग्रहात ने मेनुष्य को स्वतन्त्र बनायां है और सभी मनुष्य प्रकृति में नमान हैं पर दास-प्रथा के अस्वन्य में उनकी मान्यता अनल ही रही। दास-प्रथा के श्रीचिथ की स्वीकार करते हुए उन्होंने केवल यही उपदेश दिया कि स्वामियों का प्रपंत दासों के प्रति स्वीहर वहुँत अमानुष्य और उदीर होना चाहिए। उन्होंने दास-प्रथा को पीन को प्रथा को पीन को प्रथा के पीन को प्रथा के पीन को प्रथा को पीन को प्रथा को पीन को प्रया की पीन की प्रति (Gregory) ने यद्यपि दास-प्रथा का खण्डन किया, किन्तु वे इस प्रथा से मुक्त होने का कोई उपित साथन नहीं सुझा सके, अत उन्हें भी इस प्रथा के सुझ होने का कोई उपित साथन नहीं सुझा सके, अत उन्हें भी इस प्रथा के सुझ करना पूड़ा।

वास्तव में ईसाई मत का विकास मध्यकालीन राजनीतिक चिन्तन में एक विस्फोट था जिसने

चिन्तन की दशा में एक धर्माका ला दिया । र महत्त ग्रुम्ब्रोध (St. Ambrose, 340-39,7 A.D.).

मिल्लीन का यह सन्त ईसाई विचारद्यारा के निर्माणकारी युन का व्यक्ति था। उसने चौथी जाताब्दी के उत्तरादं में ईसाई चुचें की बढते' हुई ब्रास्मचेतना एव गरित को ब्राभित्यक्त किया। उसने ऐसे विचारों को व्यक्त किया जो ईसाई विश्वासों के आवश्यक अंश ये और जो चर्च एव धर्म के सम्बन्धों के विषय में ईसाई विचारधारा के एक अभिन्न अङ्ग वन गए। सन्त अम्ब्रोज ने आव्यारिमक मामलों में चर्च की स्वतन्त्रता पर वल दिया। उसने स्पष्ट रूप से कहा कि "आव्यारिमक मामलों में चर्च का सभी ईसाईयों के ऊपर, सम्राट के ऊपर, भी अधिकार है। अन्य किसी की आंति सम्राट भी चर्च का ही पुत्र है। यह चर्च के अन्दर है, ज्वर्च के ऊपर मही। "1

चर्च की स्वतन्त्रता थोर नैतिक वल की प्रमुता को प्रतिपादित करने के किसी अवसर को सम्भवत सन्त अम्त्रोज ने हाथ से नहीं जाने दिया। जब सम्राट वैलेंटिनियन (Emperor Valentinian). ने किसी व्यक्ति पर मामले का विचार अम्त्रोज के न्यायालय से हटा कर सम्राट के न्यायालय में भेजने की प्राप्ता दी तो अम्त्रोज ने इसका तीज प्रतिवाद करते हुए कहा, "धर्म के विषय में विषयों के लिए यह स्वाभाविक है कि सम्राटों का निर्णय किया करें, न कि सम्राट विश्वपों का। '' उसने एक अन्य अवसर पर सम्राट को लिखा या कि, "कुछ मामलों में सम्राट को हस्तदीय करने का कोई अधिकार नहीं है। सम्राट कर से सकता है, चर्च की भूमि से सकता है, किन्तु वह भगवान् का मन्दिर या गिजी नहीं से सकता । महनों पर सम्राट को स्वापित है , चर्च पर विश्वपों का। जो वस्तु भगवान् की है, वह सम्राट की शक्ति के अधीन नहीं हो सकती। ''

सन्त प्रस्त्रोज ने यह कभी नहीं, कहा कि नागरिकता का आदेश नहीं मानना चाहिए पर उसने यह अवश्य कहा कि मानाना के सत्वय प्रविच अपना को स्वयं में लिक के प्राचारों के सत्वयं में लिक बावकों ने निवस किया विवाद के स्वयं पालन में किया। एक प्रतस्त पर उसने सत्राट वियोद्धोदियस (Emperor Theodsius) की उपस्थित में सुकारिष्ट (Eucharist) का समारीह करने से इसलिए इन्कार कर दिया कि समाद ने वेबाली निक्स (Thessalonica) में हत्याकाण्ड करवाया था। प्रस्त्रोज ने सन्नाट को एक पत्र सिख कर उसले अमानुष्ठिक कार्य के लिए कड़ी निन्दा करते हुए उसे प्रायिच्यत करने की प्रराण यो। सन्नाट ने प्रस्त्रीज परामाय के स्वाद करते हुए उसले प्रायिच्यत करने की प्रराण के लिए कड़ी निन्दा करते हुए उसले प्रायिच्यत करने की प्रराण के किया के समानुष्ठ करने की प्रराण के स्वाद करते हुए अपनी-रावकीय-प्रायाक-उत्तराद हों। सिलामें के गिज में सार्वणिक रूप सार्वणिवन-किया-भिवादित के प्रायिच्यत-किया-भिवादित के प्रयोग कि सुद्ध विवाद किया-भिवादित करने सार्वणिक स्वाद की सार्वण की स्वाद की सार्वण की स्वाद की सार्वण की स्वाद की सार्वण की स्वाद की सार्वण की सार्वण की स्वाद की सार्वण करने की सार्वण की सार्व

सन्त प्रश्नीज ने ग्रह कंगी नहीं माना कि सम्राट के आदेशों का बलपूर्वक विरोध किया जाए। वह तर्क करने और प्राग्नह करने के लिए तैयार या लेकिन उसने जनता की विद्रोह करने के लिए कभी अर्दित नहीं किया। उसने चर्च के अधिकार की रक्षा के लिए मी आध्यातिस्क सामांगे का समर्थन किया, प्रतिरोध का नहीं। रसेंत ने जन्मोज का मूच्योंकन करते हुए लिखा है, "वह सन्व जेरोन की प्रवेशा घटिया दर्जें का विद्वान और सन्त आंगस्टाइन की अपेका घटिया दर्जें का दार्थोंनिक था। किन्तु चर्चें की शक्ति को नतुराई और साहस के साम सुख्ड करने वाले राजनीतिक के रूप में वह प्रथम श्रेणी का श्राप्त था। "े वर्ति में के अनुता उसने यखिए धार्मिक विषयों में चर्चे के प्रमुख का प्रशाववाली समर्थन किया लेकिन प्रभी तक उसका क्षेत्र ववा सीमित था। प्रभी राज्य को ही प्रधिक महत्वपूर्ण माना जाता था। 4
सन्त गुग्निस्टाइन (St. Augustine, 354–430 A.D)

इसी समीक्ष्य युग का सबसे महत्त्वपूर्ण ईसाई विचारक श्रम्ब्रोज का महान शिव्य सन्त

सेवाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 1, 9, 175

<sup>2</sup> Bertrand Russell . History of Western Philosophy, p 360

Bertrand Russell , History of Western Philosophy, p 360.
 Dunning A History of Political Theories, Part I, p 156.

ì

प्रांगस्द्राइन मा । उसका जन्म 354 ई से यक्षीका मे हेगस्ट (Tagaste) नामक नगर म कान्यका था । उसके पिता का नाम पेट्रीसियस (Patritius) तथा माता का नाम (Monica) था । जीवन के प्रारम्भिक सारह नगर तक उसने घर पर ही थिला आपत की । इसके हाद सक्ष्म्यम उसे मदीर (Madaura) नामक एक जामर स्कूल से पढ़ने के लिए भेला गया । जनमा पाँच वर्ष अध्ययन करने के उपरान्त अकुतार सास्त्र (Rhetoric) की शिक्षा आपत करने हेतु वह कार्येज (Carthage) , गया जही-पर वह भीतिक्रम्म-(Manichaeon) सम्प्रदाय का सदस्य वन गया और लगभग नी वर्ष तक इसी के चक्कर से फैसा रहा । जूब उसे कोई तथ्य नही दिखाई दिया तो वह इसकी सदस्यता त्याग कर रीम चला गया जहीं काफी कठिनाइयो के वाद मितना में वह अक्लारखास्त्र का अध्यापक नियुक्त हुआ । यही उसकी मेंट सन्त अपनी से हुई निसकी शिक्षाओं के फुलस्वरूप उसने ईसाई यम् को स्वीकार कर ज़िया । तस्प्रचात् सन्त अपनी से हुई निसकी शिक्षाओं के फुलस्वरूप उसने इसाई यम् को स्वीकार कर ज़िया । तस्प्रचात् सन्त अपनी से हुई निसकी शिक्षाओं के फुलस्वरूप उसने इसाई यम् को स्वीकार कर स्वीका स्वीकार कर कि साम स्वान स्वान के स्वान स्वान स्वान स्वान स्वान स्वीकार कर कि साम स्वान स्वान स्वान स्वान स्वान स्वान स्वान स्वान सम्बन्ध स्वान स्वान

दी नगरों का सिद्धान्त (सीसारिक नगर तथा ईस्वरीय नगर — ऑगस्टाइन ने बपने ग्रन्थ में दो प्रकार के नगरों का विवरण दिया है— ! सीमारिक नगर, एव 2 आव्यासिक गा ईस्वरीय नगर । उसके अनुसार, "मानव प्रकृति के दो रूप है— आत्मा और बारीर | इसलिए मनुष्य इस संसार, का नागरिक है और ईस्वरीय नगर का भी ! - मानव-बीवन का आवारभूत तस्व मानव हितों को विभाजनी हैं। मनुष्य के लोकिक हित जरा के स्ति से सम्बन्ध रखते हैं। मनुष्य के पारली लिक हिन उसके बारों से सम्बन्ध रखते हैं। मनुष्य के पारली लिक हिन उसकी बारा से सम्बन्ध रखते हैं। मनुष्य के पारली कि हिन क्षां स्वात सामिरिक की का का अध्याति मानव के हित और स्वाय सीमारिक तथा अध्यातिक होनों तरह के होते हैं अर्थात उसमें भीतिक एवं आव्यासिक दोनों अगरिक की प्रवृत्ति होते हैं। सामिरिक तम सीमारिक तथा अध्यातिक होनों तरह के होते हैं अर्थात उसमें भीतिक एवं आव्यासिक दोनों अगरिक होते हैं। सीसारिक नगर का मनुष्य सीमारिक तथा ईस्वरीय दोनों नगरों का नगरिक होता है। सीसारिक नगर का नागरिक व्यक्ति करने के कारण होता है। सीसारिक नगर का सम्बन्ध सीमा है । सीसारिक व्यक्ति अपने के कारण होता है। सीसारिक नगर का सम्बन्ध सीमा है। सीसारिक वार के आप सीमारिक वार कारण होता है। सीसारिक नगर का सामिर्क वार्ष इस्वरीय दोनों नगरों का नगरिक सम्बन्ध सीमा है आप है स्वरीय कारक कारण होता है। सीसारिक नगर का सामिर्क वार्ष इस्वरीय कारक कारक होता है। सीसारिक नगर का सामिर्क वार्ष इस्वरीय कारक कारण होता है। सीसारिक वार्ष इस्वरीय कारक नगर कारक सामिर्क होता है और ईस्वरीय कारक कारक होता है और ईस्वरीय कारक नगरिक वार्ष इस्वरीय कारक नगरिक नगरिक वार्ष इस्वरीय कारक नगरिक नगरिक वार्ष इस्वरीय कारक नगरिक वार्ष इस्वरीय कारक नगरिक नगरिक होता है और ईस्वरीय कारक नगरिक नगरिक नगरिक वार्ष इस्वरीय कारक नगरिक नगरिक वार्ष इस्वरीय कारक नगरिक नगरिक वार्ष इस्वरीय कारक नगरिक नगरिक नगरिक वार्ष इस्वरीय कारक नगरिक न

<sup>!</sup> सेबाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, ख<sup>2</sup>ड 1,1 पू. 175, , - :

नर्भर का प्रास्तो से । <u>नीनारिक नगर मन</u>्दय की यामनाभी पर प्रायारित है भीर उसमे बैतान का बामन रोता है । इसके विपरीत <u>र्वत्रतीय नगर</u>्भ काइस्ट का बामून होता है । यह नगर उस समाजकी फ्रांक्विति करता है जिसको वर्शन बार्जिन मे मिनता है । सूर्व नेगर्भ इसकी मृता सर्वोत्कृष्ट <u>हैं ।</u>

मन्त प्रांगन्टाटन के उपरोक्त विचारो पर श्री जी एच सेवाटन ने बटा ही तार्किक विक्नेपरा परट किया है जिसे उन्हीं के जब्दों से उद्धृत गरना उपयुक्त होगा—

"मन्त ऑगस्टाइन ने इन (उपरोक्त) भेद की मानव इतिहास का जान प्रान्त करने नी दुन्जी मान निया है। <u>गानव मनाज नदेव ही हो समाजों के संपर्ध द्वारा नियमित होता है। एक प्रोप्त</u>म्मार का नगर है। यह मनुष्य की प्रश्लेष्ठ ने प्रकृति काम जोन, <u>गांद नीक मोह प्रा</u>द्धि के अपर आचारित है (इनरी खोर उन्दर का नगर है। यह स्वर्गीय जानित और आप्यारिक कु प्रक्रिक की माना के अपर गांधारित है (विहन प्रतान का राज्य है। इन का इतिहास उम मान से शारम के तिता है जब ने तितान ने देवह मों की मत्रांगी प्रार्ट में कर दी। उनके मून नद अमीरिया और रोग के पैगन साम्राज्यों में वितेष दून में पाए जाते हैं (दूनरा साम्राज्यों में वितेष दून में पाए जाते हैं (दूनरा साम्राज्य में निवित दहा है। उतिहास उन दी समाजों के संपर्ध की नाहतीय क्या है। भवत में तित्र निवास के तित्र कि नाहतीय क्या है। भवत में तित्र कि नाहतीय क्या है। भवत में तित्र कि नाहतीय क्या है। भवत में तित्र कि नाहतीय क्या है। कि प्रधारिक राज्य है। नाह हो । यह रोग ने जानित के सम्बन्ध में ऑगस्टाइन की यह व्यारा है : सभी सोतारिक राज्यों का नाख होना जवरों है। पत्र सानव प्रतान कि नश्वर और साम्राज्य है। यह सानव प्रतान कि नश्वर की पर प्राधारित है जिनक कारण निर्मंत क्या कि नश्वर और

तथापि इम् सिद्धान्त की ब्यास्यां करते समय थ्रीर थिशेय कर से इमे ऐतिहासिक तथ्यों के ज्वर सागू करने समय एक साववानी की आवरवकना है। ऑगस्टाइन का यह मन्तव्य नहीं था कि मुस्सिरिक नगर की अवया ईवर्डीय तवार को वर्तमान मानव सस्वायों के साथ ठीक का में समीकृत किया जा मुहूना था। धामिक राजनीतिज जो गासितकता के दमन के लिए साजाव्य की हांकि का महारा सता था, बासन के प्रण्यान के राज्य का अविनिध नहीं बना सकता था। बासस्य ईवाईयों की अिंति अर्थामस्य होते को जीन के राज्य का अविनिध नहीं बना सकता था। बासस्य ईवाईयों की अर्थित अर्थामस्य विवास था कि जासन में बन का प्रयोग पाप के कारण आवश्यक हो जाता है और यह पाप का ईवर को ओर में सुन्दीरित उपचार है। इसी कारण ऑगस्टाइन ने सीनो नगरों को देखन में अस्तर-प्रण्या मार्थित स्वाधित उपचार है। इसी कारण ऑगस्टाइन ने सीनो नगरों को देखन में अस्तर-प्रण्या मार्थी स्वाधारिक नगर जीता का और समी दुष्ट मनुष्यों का राज्य है (स्वाधी ने नगर इस नोक ने मन्त्र मार्था के स्वाधित के स्वधित के स्वाधित के स्वधित के स्वधित है। से के स्वधित के स्वधित स्वाधित स्वधित स्वाधित स्वधित स्व

चपरोक्त मन्दर्भ में, सन्त प्रांगस्टाइन के ईश्वरीय राज्य अवसा नगर और वर्ष का पारस्परिक सम्बन्ध कुछ बधिक स्पष्ट रूप से उल्लेखनीय है। प्रांगस्टाइन वर्ष को ईश्वरीत राज्य का सितिनिक ममक्ता था, 'ईश्वरीत राज्य को को छोड़ चुकी हैं अत इस दृष्टि से वर्ष की अपेका 'ईश्वरीय नगर' की नदस्यता प्रविक श्यापत है। यहार वे दोनो एक रूप नहीं हैं, फिर भी इनमें धनिष्ठ सस्बन्ध है क्योंकि 'ईश्वरीय राज्य या नगर' का सदस्य सामान्यत वर्ष की बिकायों का पानन करके ही बना जा सकता है। दुना 'ईश्वरीय राज्य एक प्रमूर्त कर्पना है, वह कोई ऐतिहासिक तस्य नहीं है, ईसाई वर्ष को समकता सकार रूप ममका जा सकता है। वृद्ध अर्थेर इंश्वरीय राज्य रही है, ईसाई वर्ष को समकता है। वृद्ध और ईश्वरीय राज्य के पारस्परिक सम्बन्ध को फोस्टर ने इस भीति प्रकट किया है—''वर्ष 'ईश्वरीय नगर' का बहु आग है जिसमें वे सब सदस्य सिम्मिलत

l सेंबाइन १ राजनीतिक दर्शन का इनिहास, खण्ड 1, पृष्ठ 175-76.

है, जो ग्रंभी प्रपंती विश्व-पात्रों ही कर रहे है और जिसमे के सबू (या लगभूग सब), जो ईर्ध्वरीय राज्य के सदस्य हैं; गुजर चुके हैं।"1

ारे : - शाँगस्टाइन् । को 'ईश्<u>वरीय राज्य' शायवत् है</u> । पह कभी भी नर्व्छ नही होता.। इसके विपरीत

सांसारिक राज्य अवश्य ही नश्वर है।

ईश्वरीय नगर की विशेषताएँ (स्याय एवं शान्ति) - सन्त आँगस्टाइन के 'ईश्वरीय नगर' की उपरोक्त व्याख्या से प्रकट है कि इसकी दो प्रमुख विशेषताएँ हैं-(क) धर्म या न्याय (Justice),

एव (खा), मान्ति (Peace)।

श्रीपुस्टाइन के मत मे धर्म एक ऐसा प्रतिफल - है जो व्यक्ति को अपने कत्त व्य-पालन के जपरान्त मिलता है। जो व्यक्ति अपने कर्त व्यो का पालन भली प्रकार-करता है वही घमेनान कहलाता है। ऑगस्टाइन धर्म अथवा न्याय को व्यवस्था (Order) का पर्यायवाची मातिता है-। उसके अनुसार धर्म या न्याय एक व्यवस्थित एव अनुशासित जीवन का निर्वाह करने में निहित है । आँगस्टाइन का यह धर्म सिद्धान्त किसी-काल या स्थान विशेष की सीमाख्रो से वेषा रहुआ-नही है। वह धर्म का क्षेत्र परिवार, समाज एव राज्य तक ज्यापक व्यक्ति

भागपुटाइन ने अपने सार्वभीमिक समाज को शान्ति के साम्राज्य का प्रतीक माना है। नगर में मान्ति का साम्राज्य होता है। उसने शान्ति के दो रूप माने हैं सीसारिक शान्ति ग्रीर ग्राध्यास्मिक णाग्ति सांसारिक शान्ति से तांत्पर्य <u>निवामित हम से जीवन का व्यवस्थापन है,</u> स्रथाति सांसारिक व्यवहार में सामञ्जस्य का होना है, सुरुतु आव्यातिमक शान्ति का तक्ष्य <u>ई</u>श्वर एवं ईश्वर में समाये हुए मनुष्यों के साथ सामञ्जल स्थापित करना होता है। ग्रॉगस्टाइन की मान्यता है कि ग्रांड्यारिएक शान्ति साँसारिक शान्ति से अवस्य ही उच्च है। साँसारिक शान्ति का क्षेत्र सकुचित है जबकि प्राच्यात्मिक शान्ति का क्षेत्र विश्व-व्यापक है िसीस्प्रियक <u>शान्ति की प्राप्ति हेतु</u> व्यक्ति को प्रपने विचार-स्वातन्त्र्य पर-ताला-जुनाना-पड़ता है जबकि <u>जाव्यात्मिक शान्ति से नह</u> स्वतः ही कियाशील रहता है-। माँसारिक वस्तुयो द्वारी भान्ति-प्राप्त को अनवरत प्रयतन चर्नता रहता है। इससे केवल सांसारिक शान्ति ही प्राप्त नही होती वर्तिक ब्राच्यांत्मिक शान्ति का सुख भी प्राप्त होता अग्रेड की मुद्धि के बाद ही आरिमक गुद्धि की प्रान्ति हो सकती है। यह ग्रारिमक गुद्धि मानव की दिव्यही की श्रीर अग्रसर करती है। श्रामस्टाइन की गान्ति सम्पूर्ण विश्व की एक ईश्वरीय व्यवस्था है क्यों कि सभी मनुष्य ईश्वर के अधीन हैं।

राज्य तथा सरकार के विषय में आँगस्टाइन के विचार-सन्त आँगस्टाइन हस परम्परागत ईसाई विचार को स्वीकार करता है कि राज्य को ईश्वर ने मनुष्य के पास के उपचार के रूप में स्वापित किया है जत: उसकी आजा का पालन होना चीहिए। मनुष्य की बुधी प्रमृत्तियों के विदेश के सिए ही भगवान द्वारा इसका निर्माण किया गया है। राजा इंग्वर का प्रतिनिधित्व करता है। किन्तु देवीय उत्पत्ति वाला न होने पर भी यह शैतान का राज्य है और इसकी सुष्टि का रहस्य यही है कि इसमे रहते हुए नागरिक कर्त व्य-पालन द्वारा अपने-आप की पाप-कालिमा से रक्षा कर सके। इस तरह स्रॉगस्टाइन के सनुसार राज्य मनुष्य की पाप से मुक्ति दिन्सने का एक प्रमुख साधन है । स्रॉगस्टाइने देवीय उत्पत्ति के कारण राज्य की बाजाग्री की मानने का समर्थन करते हुए यह गत भी प्रकट करता है कि यदि वे भाताएँ वर्म-विरुद्ध हो तो उनका पालन नहीं होना चाहिए !

यूनानी दार्शनिको और सिसरी आदि के इस विचार से ऑगस्टाइन ने असहमित प्रेकट की है कि 'राज्य का श्राधार न्याय है।' सौसारिक राज्य पर शैतान का स्वामित्व होने से उसमें न्याय नहीं... रहु सकता । साँसारिक राज्यं ग्रन्याय पर प्रतिष्ठित है, ग्रन्य राज्यों के ग्रधिकारों का ग्रंपहरण करने वाला है और ईश्वरीय ग्रधिकारो का उल्लंघन करता है। ग्राँगस्टाइन के ग्रनुसार राज्य गैर-ईमाई भी

हो सनता है, प्रवृत्ति स्थान देवल देवारे गान्य में ही मिलाता है। यह स्थान तारवर में दावर का गुण १९८३ क्रियु चर्च व्यापना है। धर्म की मुख्य <u>राष्ट्रय</u> की मता संपीत है।

. . . . .

्षार्शाध्यक्ष वर्ष शिवासी (Church Father) के सवाल कर बॉल्ट्याटन राज्य की रावारक्षर कुरारे मही मानता । हाबद वर्ष के दि वस्तुवक्षर है कीहित वर्ष की लींग बीर नक्षा है। वर्ष की राज्य द्वारा ही की कारी है।

विभिन्नाह्य के संस्थीत कुष देशका महस्यागी विचार-स्थित वर्ष विभागी से भीत मन्त्र मान्याहित होता भी मृत्युद्धि मान्युद्धी प्रश्चित <u>का मैगुपेर दिला जुला है। वर सम्भात हो एक</u> राज्य दिक प्रस्था में सामन र परम्पराध में सिंद्धा-सादश है। उसमी कार्यका है कि संस्थान ने प्रशिवारों री प्राहित केवार साम द्वारत हो है। मृत्युद्धि को संस्थान के प्रशान मिना किए प्राह्मानिक वर्षों का होके इस में पारत नहीं एक रचता । साहित धीर स्वयंगा दी रुगा के निए निजी समावित साववरत है, किए मान्युद्धि दिक्त में प्राप्त का प्रशान के कि मृत्युद्ध को करत उननी हो समावित का प्रशोन जुल-का प्रशास है दिक्ती उनकी जा प्रशान है। प्रशास करता में प्रशिव मान्यि का प्रशोन जुल-स्वारता के निए होना प्राहित्य

नार पोरन्दारन नार्यों को तिशे राव्यान का रो प्रकार मा मान्यान की धीर उमित्य प्रवासी विकार की भीति है। उसे भी उस्कार का साम्यान किया रे मित्र अस्मान के बोर्ग्यार को बोर्ग्यार की प्राप्त के बोर्ग्यार का सनुभीति किया रे मित्र अस्मान मान्यार की प्राप्त की प्रवास की प्राप्त की प्रमुख की प्राप्त की प्रमुख की प्रयु की प्रय

<u>प्रापन्दान्त के द्राम्या सार्व्य</u>े <u>उपरोत्त विचार तक नगत प्रतीत नही होते</u>। एव स्थान पर नो यह सम्पूर्ण जानि दो पायो घोषित करना है तो दूसरे स्थान पर इस बात को छ्यान में स रसकर दान-प्रया को पार जा-१०८ घोषित करता है। गॉनस्टान्त नहता है कि मनुष्य को पाप का बोप करने ने नित्र सालता करनी नाहिंग्। उसता अर्थ-यह हुआ कि प्रयन्ते प्रथम प्राप्तवाद के कारण सम्पूर्ण-ममाज नो बानग्रत्ति करनी नाहिंग्। पुरन्तु प्रस्थक रच ने यह मनुष्तु नहीं है।

सत म्रांगस्टाईन वा प्रभाव—सन म्रांगस्टाइन की पुत्तक 'दि निटी म्रांक गाँड' तथा उनकी दिवारधारा मनेन मताविद्यों तक मुरोव के विचारको को प्रमावित करनी रहीं। नैवाइन के जुड़ी में, 'त्यांशिर मुन रन सबसे महत्वपूर्ण ईवाई विचारक प्रमात का महानू जिर मर्ते प्रणावराजन प्रमातिक प्रकार के जुड़ी में, 'त्यांशिर मुन रन सबसे महत्वपूर्ण के उनका दर्गन के मानीन काल के नाननिवान को मानीन कर विचार वा यह नान-विज्ञान उनके द्वारा ही, मध्य युग में पहुँचा। उसकी रर्वनाएँ विचारों की खान थी जिसे बाद के कैबीनिक भीर प्रोटेन्टेट विचारों ने खोदा है। उसका सबसे मुद्दान्युर्ण विचार एक ईवाई राज्य का मिद्रान्त है। उसने 'इतिहास के एक विचार दर्शन का भी प्रतिपादन किया है। इस दर्शन के समुनार यह राज्य मनुष्य के आध्यास्थिक विकास का चरताकर्ण वह पिडान ईनाई विचारधारा का एक श्रविच्छेदय अप वन गया। वह मिद्रान्त मध्यपुत्र में तो चला ही चना, आधुनिक कान तक चनता ग्राया है। इस

238 पाञ्चात्य राजनीतिक विचारी का इतिहास

विषय पर रोमन कैयोलिक ही नहीं, प्रत्युत् प्रोटेस्टॅंट मी सन्त ग्रॉगस्टाइन के विचारों से प्रशादिन रहे हैं।"

सत श्रॉगस्टाइन ने शालीमेन तथा ग्राही महान (Charlemagne and Otto the Great)के विचारों को आधार प्रदान किया जिसके ऊपर पवित्र रोमन साम्राज्य का भवन बना। उसने सोवेंभीमिक सत्ता को मानकर सकीर्ण राज्य सत्ता सम्बन्धी सीमा को लाँघा । ग्राज का सार्वभौमिक समाज उसके विचारी से विशेष रूप ने प्रेरित है। ऑन्स्ट्रॉंडन ने अध्यक्ष रूप से वर्च की श्रेष्ठतायों का संर्थ किया और माय ही राज्य एव चर्च मे पारस्परिक सहयोग पर वल दिया। वास्तव में रचनात्मक धर्म के इस महान प्रशिना ने नवीन युग का प्रवर्तन किया। मध्य युग की अनेक परिभाषाएँ दी गई है। किन्तु दरअसल उमकी मंबोत्तम परिभाषा यही है कि "यह प्रांगस्टाइन के विचारो के साथ प्रारम्भ होता है ग्रीर इनेकी समाप्ति के साथ ही इमका अन्त हो जाता है।" आँगस्टाइन की रचनाएँ और उसके विभिन्ने विचार विद्वानों के लिए घेरणां के लोतं वने रहें। विख्यात पोप ग्रेगरी मप्तम (1073-1085 ई.). इन्नीसैट तृतीय (1161-1216) तथा वेनीसेफ म्रप्टम् (1294-1303) ने उसके विचारों का मनुसरेण किया। टॉमस एक्वीनास (1225-1274 ई.), दान्ते (1265-1321 ई.), विल्किफ (1327-1384 ई.), एवं ग्रेशियस आदि प्रसिद्ध विचारक बढ़ी सीमा तक आँगस्टाइन के ऋणी है। इगीडियस, कोलोना, मार्टिन लूथर एव अन्य विद्वान भी किसी न किसी रूप मे आंगस्टाइन के विचारों से प्रसावित हुए थे । 19 वी शताब्दी में भी ग्लेडस्टोन (Gladstone) ने कहा या कि राज्य की भी आहमा होती है जो झूठ और सच मे अन्तरं बताती है। ग्रॉगस्टाइन के प्रभाव की दर्शात हुए गेटल (Gettell) ने जिला है "धाँगरद्दाक के कार्य का महत्त्व यह था कि उसने चर्च को उसके इतिहास के एक चोर सकट में एक धुनिश्चित और व्यवस्थिन विचारवारा प्रदान की, उसके प्रस्तित्व की स्पष्टता और प्रयुक्ति किया और उसके उद्देश्य को आत्म-चेत्ना-मुलक बनाया । जब-चर्च ने प्रपने प्रशासकीय ढाँचे को विकसित करके माँसोरिक कार्यों की और ग्रधिक ध्यान दिया तो-उधके शक्ति के उस शिखर पर पहुँचना निश्चित हो मया जिसका प्रतिनिधित्व ग्रागे चनकर पोप ने किया।"2

ग्रेगरी महान्

(Gregory the Great, 540-604 A D)

येगरी मुहान ज्वं-पिताओं की कोटि में अन्तिम था। नत अम्झोज और सत ऑगस्टाइन ने चर्च की स्वायत्तं स्वाओका. अर लेट स्वया-था, न्योप-येगरी महान भें भी जम परम्परा के क्षा रखा। रोम के विकाप पद की शक्ति और सम्मान को अल्यन्त जैंवा उठाने का श्रेय पित्रमी रोमन वर्ष के इसी दिरगज अमिवार्थ को है। रोम के अल्यन्त सम्झान्त और सम्मान कुल में बेन्स वेने क्या कानून में पुर्वित्त होने के काररण आरम्भ में उद्दे गोम की प्रधान आसके (Prefect), बनने का सीभाग्य मिला। वेकिन अपने पिता की मृत्यु के बाद वह इंसाई सामु हो गया और उनने अपनी सम्युणं सम्पत्ति और भूमि 7 मठी (Monasteries) की. स्थापित करने हेतु दे दी। 590 ई. में वह पीप चुना गया। जस समय रहनी एव पित्रमी रोमन साम्राव्य की देवा प्रस्थार जोनिय थी। इट्ली में सम्बाई लीग उत्पाद सर्वा रहें श्रीर समाटो की दुर्बलता तथा मूरो के हमलों के कारण अस्तिका अराजकता स्थल बना हुआ था। वेक्सन आक्रमणों के कारण इंग्लैंग का रही थी। विमय नैतिन पत्ति की कारण इंग्लैंग का रही थी। विमय नैतिन पत्ति की कारण इंग्लैंग का रही थी। विमय नैतिन

ऐसी विकट घड़ियों में ग्रेगरी 13 क्षेत्र वर्ष तक सेम का कराँचार बना रहा। सन्त ग्रेगरी <sup>ने</sup> लम्बार्डों के खिलाफ इटनी की रक्षा करने में अपूर्व सकलता प्राप्त की । पश्चिमी यूरोग एवं उत्तरी

Murray The History of Political Science from Plato to the Present

Gettell History of Political Thought, p. 103.

प्रफ़ीका में न्याय तथा सुशासन के समर्थक के रूप में उसकी स्थाति बहुत ग्रविक फैरी। उसके प्रभाव के फ्लस्वरूप रोमन चर्च की प्रतिष्ठा वढ गई।

लौकिक शासको की दुर्वलता ने ग्रेगरी महान् को इम बात के लिए विवश कर दिया कि वह राजनीतिक शासको के कर्त्त ब्यो को घारण करे। उसने मध्य इटली का शासन वास्तविक रूप से ग्रपने हाय में ल लिया तथा अपने पत्रो द्वारा इटली के पादरियों को धैर्य के साथ ग्रनेक लोक-कल्यासाकार कार्यों को करने का प्रभावकारी परामर्श दिया। इटली में सम्राट राज्यपाल (Exarch) की प्रेरणा से रावेन्ना के श्रार्क विशय ने पहले ग्रेगरी के श्रादशों को नहीं माना लेकिन कुछ समय बाद उसे यह निखना पड़ा-'में उस पवित्रतम पोप का विरोध कैसे कर सकता है जो सार्वभीम वर्च को अपनी आजाएँ देता है।" वास्तव मे ग्रेगरी ने पोप की प्रमृता और सत्ता का क्षेत्र वडा ही विशाल ग्रीर सर्वमान्य बना दिया। ग्रेगरी के हाथ पे एक बहुत वही लौकिक एव धार्मिक शक्ति थी तथापि उसने राज्य को चर्च के अधीन नहीं किया बल्कि-राजाज्ञा-पालन के कर्त्त व्य का समर्थन किया। सेवाइन का कहना है कि "धर्माचार्यों मे एकमात्र ग्रेगरी ही ऐसा विचारक है जो राजनैतिक शक्ति के ब्रादेशों का सविनय भाव से पालन करने पर जोर देता है। ग्रेग्री का यह विचार मालूम-पडता है कि दुष्ट, शासक की आजा का भी सक होकर सविनय भाव से पानन करना चाहिए। इस बात को तो अन्य ईसाई लेखक भी स्वीकार कर लेते कि दुप्ट शासक की ग्राजा का पालन होता चाहिए लेकित वह ग्राजापालन चुपवाप निष्क्रिय भाव से ही, इसको की इस्वीकार-नही-करता.। ग्रेगरी ने अपने 'Pastoral Rule' नामक ग्रन्थ में इस बात पर विचार किया है कि विशय अपने अनुयायियों को किस प्रकार की शिक्षा दे ? इस पुस्तक में इसने यह भी जोर देकर कहा है कि प्रेजाजनो को न केवल अपने शासको की स्नाजास्रो का पालन ही करना चाहिए प्रत्युत जन्हे अपने शासको के जीवन की न तो आलोचना करनी चाहिए न उसके सम्बन्ध मे कोई निर्णय ही देना चाहिए।"

"यदि शासको के कार्य दोषपूर्ण हो तब भी उन्हें मुँह की तलबार से काटना नहीं चाहिए। यदि कभी मत्तवी के जंबान जनकी आलोचना करने लगे तो सुदयं को प्रश्नाताय-की-भावना से नत् हो जाना चाहिए लाकि जवान भी अपनी गलती मान ले-। यदि जवान जवन क्रमर-को शिक्त की शालिक की आलोचना करती है तो-जर्म-जर्म-जर्म-जर्म-जर्म-कि निर्माण से भय जान चाहिए जिसने जस विक को स्थापित किया है। "व्यं निर्माण को परिस्थितियों में न्यापित किया है। "व्यं निर्माण को परिस्थितियों में न्यापित किया है। "व्यं निर्माण को परिस्थितियों में न्यापित किया है। "व्यं निर्माण को सह पित्रता है। जिल्तु शासन को यह पित्रता का सिद्धाल जर्मा जो जन पृद्धि में अस्याभाविक वृद्धा थी। फिर भी ग्रेगरी प्रत्येक परिस्थितियों में न्यापित करने में व्यं निर्माण करने का प्रत्येक परिस्थितियों में न्यापाण करने वृद्धा थी। फिर भी ग्रेगरी प्रत्येक परिस्थित में कोरा मूक वार्योकिक वनना स्थीकार नहीं करता। इंड जन कार्यों की विरोध करता है जिल्हे नह-भ्रवाणिक सम्प्रका है लेकिन-नह भ्रावाण करने कार्यों है। मुद्धाल विज्ञार है। मुद्धाल में जिल्हों के वित्यं से विश्वास है के सम्राह का अवैध कार्य करने कार्यों करने विवास हो। 'आसक की शिक्त देश विज्ञित विज्ञाल करने के सिंप विवास हो। 'आसक की शिक्त देश विज्ञाल कि के मिल्लिक होन्य करने कार्यों

ते बड़ा केवल ईश्वर है और कोई नहीं। शासकें के कार्य अन्तिम रूप में ईश्वर तथा उसकी अन्तराहमा के बीच में है। रें

दो तलवारों का सिद्धान्त (The Theory of Two Swords).

यूनानी और रोमन विचारकों ने व्यक्ति के जीवन की एकता पर बल देते हुए भौतिक और प्राध्यात्मिक जीवन को एक-दूसरे से पृथक् नहीं किया था और नहीं यह कहा था-कि दोनों प्रकार के

<sup>1-3</sup> सेबाइन : राजनीतिक दर्गन-का डिन्हाम, खण्ड 1, पृष्ठ 178

<sup>2</sup> Callyle A History of Medicaval Political Theory in the West, Vol I, p 152.

जीवन की पूर्णता के लिए दो अलग-अलग छग' के सामाजिक संगठन होने चाहिए। उनका विचार था कि राज्य प्रत्येक दृष्टि से पूर्ण और पर्याप्त सस्या है जिसके द्वारा संगुष्य का भौतिक एवं आध्यांतिमक दोनों हो अकार का जीवन पूर्ण हो सकता है। ईसाई चर्च की स्थापना से राजनीतिक विचारों के क्षेत्र में एक नई अभिन्त हो गई। चर्च के सस्यापकों के खून में ईसाई विचारकों ने एक दोहरें सगठन ची- अखाउयकता प्रकट की। यह दोहरा सगठन ची प्रकार के मूल्यों की रक्षा के लिए आवयकत था— लौकिक मूल्यों या हिंतों के लिए। उन्होंने कहा कि आध्यांतिमक हिंत और वायवत मुक्ति चर्च के विषय है और वे बर्मावार्य की शिक्षा के अन्तर्गत आते हैं। सांसारिक हिंत अपना सोकिक हिंत तथा आनि, ध्यवस्था और रक्षा नागरिक शासन के विषय है और वे समावार्य नागरिक शासन के विषय है और अपने हारा उन उद्देश्यों की पूर्ति का प्रयास किया जाता हैं। उन्होंने स्पष्ट इस से कहा कि मनुष्य की दोहरी प्रकृति है और उसका दोहरा जीवन-तक्ष्य है। अपने शारीरिक एव भौतिक हिंतो तथी सांधारिक शानित एव समृद्धि का उपभोग करने के लिए समुख्य को राज्य के अनुशासन में रहना चाहिए।

स्पट्ट है कि ईसाई विचारको ने बतलाया कि मनुष्य ने विभिन्न शांकियों के अधीन है स्वीक्ष तलवार वासन शांकि को असीन है हो इन प्रारम्भिक चर्च पताओं में नहीं कि उत्पादमा ने जो समस्य शांकियों का स्वीत है एक तलवार सम्राट को दी है और दूसरी भी को । इससे प्रश्न ईसा ने यह प्रविक्षत किया है कि सुसार में दी प्रकार को सताएँ या वाकिकों है - अस्य थीर चर्च । इन होनों सताओं के मध्य पारस्पित सहायता को भाव रहना चाहिए किन्दु इसका यह स्विभिन्न मही है कि यदि चर्च मे भ्रष्टाचार आ जाए तो राज-सत्ता हहत्वा कि अदी प्रविद्या पर प्रविक्ष साम्यतः दोनों क्षेत्राधिकारों को अवना-प्रति प्रतिक्ष ति है कि साम्यतः दोनों क्षेत्राधिकारों को अवना-प्रति रहना चाहिए और उन्हें एक-इसरे की मर्यादा की रक्षा करनी चाहिए। ईसा की इस उक्ति है कि जिलक-विपयों में राज का एव प्रारम्भिक विपयों में ईप्यर के आदेश का पालन करों यह स्पट है कि राज्य और चर्च में मिसी प्रकार के संपर्ध की आवाक नहीं की जानी चाहिए और यह विषया किया ।

वी तज्ञजारी अथवा सत्ताओं के उपयुक्त सिद्धान की संद्री आंगस्टीइन के बाद पांचवी क्रिताटों के अन्त, मे पोप गिलेशियस प्रथम (Pope Gelasus I, 492-496) ने अत्यन्त प्रभाववाली और कानूनी भाषा है त्रितादिक किया । ज्यने इस सिद्धान्त का प्रामागिक विवेचन प्रस्तुत किया । ज्यने इस सिद्धान्त का प्रामागिक विवेचन प्रस्तुत किया । ज्यने इस सिद्धान्त का प्रामागिक विवेचन प्रस्तुत किया । ज्यानी का अपनी इस्कुत चर्च के आपेश के अपनी इस सिद्धान के विवय में मजाट को अपनी इस्कुत चर्च के आपेश के आपेश के आपेश के विवाद का सामागित का सामागिक विवयों को सम्बन्ध है विवयों को मजाट द्वारा बनाए हुए कानूनो का पालन करता चाहिए । ज्यानि विवयों को सम्बन्ध अनस्टिवयस (Anastasius) की जो शब्द लिखे, उनसे उसको मन्त्रव्य एककम स्वर्ट हो जाता है— "महान समाट, इस समागित पर वो आदिकों— विवयपाण तथा राजाओं के कार्य के लिए में इंग्लें के स्वाद पर हो आदिकों - विवयपाण तथा राजाओं के कार्य के लिए में इंग्लें के स्वाद पर हो आदिकों के स्वाद पर हो आदिकों के स्वाद पर हो आदिकों के स्वाद पर हो आपे के कार्य के लिए में इंग्लें के स्वाद पर हो आपेश के सामने सिर स्वाना चाहिए जो जाना चाहिए और समस्त वार्मिक सम्तादी हैं, मुनिक मागे पर जनने के लिए सुन्हें उनकी शरण में जाना चाहिए और समस्त वार्मिक सम्तादी हैं, मुनिक मागे पर जनने के लिए सुन्हें उनकी शरण में जाना चाहिए और समस्त वार्मिक समस्त विषयों में प्रामुत्त के समस्त विषयों में प्रमुत्त करने आपेश के सामने सिर सुकान चाहिए में प्रमुत्त के निर्योग पर निर्योग पर निर्योग के समस्त लिकिक व्यवता हैं। अपनी सुन्हें सुन्हे

सेवाइस का कहना है. कि "इत ब्यावहारिक निष्कर्ष के पीछे जो वार्षांतिक सिद्धान्त या, वह सन्त अस्परदाइन की शिक्षा के अनुसार था । सन्त अस्परदाइन के मत से आव्यारियक वासन और लीकिक वासन को से-ईसाई. धर्म का प्रतुसरण करने वाले अस्परदाइन के मत से साव्यारियक वासन और लीकिक साता का एक मित्रम था। श्रीष्ट्रावासिक और लीकिक सता का एक मित्रम हो हाथ भें सिम्प्रथण ईसाई धर्म के निष्ठ हैं। ईसा के अवतार के पूर्व तो यह सम्भवतः विधि-सम्भव हो सकता था, लेकिन अब-यह स्पष्ट इप के जीवान का कार्य-है -1-मनुष्य-की उर्वताता और प्राकृतिक अभिमान तथा अहंकार को कुललने के निष्ठ ईसा ने बोनों --श्राक्तियों को प्रत्यार्थ के प्रमुक्तिक अप्रसार एक व्यक्ति का एक हो समय में राजा धर्म पावरी होना गैर-कानुनी है। हाँ, यह अववय है कि दोनों शक्तियों को एक दूसरे की जकरत है। "1

इस तरह स्पष्ट है कि सार इप में दो तलवारों के सिहान का अभिप्राय यह है कि सम्पूर्ण मानव जाति एक समाज है, किन्तु उसकी दो प्रकार की (आध्यास्मिक एव भीतिक) आवश्यक्ताओं को मुति के लिए ईएवर ने दो सत्ताओं को मुजन किया है—एक आध्यास्मिक सता, का और दूसरी लीकिक सता का दो दोनों का अपना अपना अपना अपना अपना अपने हैं हि स्वाने स्वाने की ने दोनों एक दूसरे के अधिकारों को को एक तूसरे के अधिकारों को समाज करें। ही, अवाधारए परिस्थित में एक सता, दूसरी सत्ता के की में हमले पर सकती है। मध्य पुग में अनेक शवादिवतों तक इस सिद्धान्त की स्थिति इसी हम में वनी, रही, और राज्य तथा वर्च में कोई पारस्परिक सवयं नहीं हुए किन्तु शाने याने. राज्य और वर्च के अधि वोद्दरी निष्ठा के कार्र्स अपने शवादिवतों के उत्तर-कार्स में पिष्ठ रोजन समाज करें। हो। अपने सुने में साथ प्रवास के स्वान स्वान

इस स्थिति का वडा ही अनवंकारी परिणाम हुआ। सारी प्रचा इसाई वर्म को मानने वाली थी; लेकिन अब वह गैर-इसाई सजाट की आज्ञाओं का पालन करने के लिए बाध्य नहीं भी। अब यदि वह इसाई धर्म से बहिल्कृत सम्राट के धादेशों की अवहेलना कर देती तो भी इसे पाप नहीं समझा जाता। सम्राट ने इस स्थिति का विरोध किया और यह घोषणा की कि, "मुझे मेरी सत्ता ईश्वर से गिली

है, इंसलिए में स्वतन्त्र हूँ। पोप मेरे अधिकार क्षेत्र में हस्तक्षेप नहीं कर सकता।"

राज्य और चर्च के मध्य विवाद बढता ही गया। चूंकि पोप ब्रांच्यासिक जीवन का नियामक या, प्रत चह सम्राट को उसके अविध कार्यों के लिए धार्मिक चण्ड दे सकता था। इस अधिकार की आइ नेकर पोप के समयेकों ने एक करना और आणे बडाया। उन्होंने यह तिछ करने की कोशिका की कि <u>राजा का सता का ब्रांमिक ब्रोत चर्च है मीर दीनो उत्तकार सारवन मे चर्च की ही हैं । उन्होंने कहा कि चर्च ने ही प्रयंत्री तत्तवार (शांकि) राज्य को अपनी और से प्रयोग करने के निमस्त दे रखी है जिसे जब चाहे तब वह राज्य से पुन. वारिस ते सकता है। पोप के प्रयुगियोगों ने यह भी घोषणा की कि चर्च की सम्पत्ति राज्य के अधिकार कीत्र में नहीं है। जब क्रांस के राजा ने चर्च की सम्पत्ति पर कर लगाना चाहा तो पोप के समर्थकों ने न केवल उपपूर्त मत ही प्रकट किया, बस्कि यह भी कहा कि राजा की सम्पत्ति पर भी पोप का पूरा-पूरा अधिकार है और राजा हारा उत्तका प्रयोग करने के लिए 1 वेबाइ: राजनीतिक हर्यन का इतिहार, खब्द १, १७ 180.</u> पोप की स्वीकृति प्राप्त 'करना प्रावश्यक है। -इस विवाद में और बाद में जीकर बवारिया के लुई एवं पोप के मध्य उठने वाले विवाद के दौरान राज्य की ओर से यह तक उपस्थित किया गया कि चर्च का संस्वन्य केवल प्राध्यापिक जीवन से हैं <u>प्राप्त उसे केवल धर्म सम्बन्धी कार्यों तक ही प्राप्त पिकारों</u> का प्रयोग करना चाहिल <u>इस सिकास्त का सर्वोत्तम प्रतिपादन प्र</u>प्तवा पोषण् मासिलयों ने किया, जिसकी चर्चों प्राप्ति स्वाह की जाएगी।

वास्तव में दो तलनारों के सिद्धान्त ते मध्यमुंगीन राजगीतिक विन्तन घर तो ग्रहरा प्रभाव हाला ही, लेकिन घूरोप की राजगीतिक विनेताओं को निर्धारित करने में भी बड़ा ग्रोग दिया। "मध्य पुग में मुख्य-प्रशन-दोनों सत्ताओं के आपती सम्बन्ध का या लेकिन इसका प्रभाव मुदूर व्यापी हुआ। आध्यात्मिक स्वतन्त्रता के विश्वास और आध्यात्मिक स्वतन्त्रता के अधिकार ने ही आधुनिक काल के व्यक्ति-अधिकार और व्यक्ति-स्वातन्त्र्य के विचारों को जन्म दिया भि

ईसाईयत की देन (The Contribution of Christianity)-

(1) पाश्वात्य विचार एवं संख्वित को ईसाईयत की मुमुखतम देन यह है कि इसने मनुष्य के भीतिक एवं माध्यात्मिक हितों में एक स्पष्ट विभाजन किया है। इसके मुमुखतम देन यह है कि इसने मनुष्य के भीतिक एवं माध्यात्मिक हितों में एक स्पष्ट विभाजन किया है। इसके मुमुखतम देन यह है कि इसने मनुष्य के ती तिर्माण हुआ है—शरीर श्रीर श्रात्मा। शरीर का हित आत्मा के हित से मिल होता है। वार्त्मा के रूप में वह पाप से मुक्ति और मोधन की भीतिक वाहिता है। त्रात्मा के वह मीतिक प्रयंता लिकिक समाज का सदस्य होकर एवं दसके म्रादेशों का मावन करके पा सुकृता है, जबकि इसरे को ईसाई चर्च की सदस्यता एवं ईस्वर की अनुकृत्या द्वारा ही प्राप्त किया जा सकता है। प्रवर्ध को के प्रति निष्ठा स्वर्धा को भीति अथवा पारलीकिक हित का स्थान प्रयम होना चाहिए। सार यह है कि एरोमन सामाज्य के केन्द्र बिन्यु पर ही एक दैविक जर्च की स्थान करके इसाई धर्म ने एक नई बात उत्पन्न की उसने एक ऐसे और सर्वण नवीन समाज की वार्त्या को जन्म दिया जो राज्य के सामने खड़ा हुमा उसने स्वतन्त्र स्वर्क, कार्य करने का बात कर रहा है। प्राप्त की सामने खड़ा हुमा उसने स्वतन्त्र स्वर्क, कार्य करने का बात कर रहा हो।

(2) ईंबाईयत ने जीवन के माध्यात्मिक मूल्यों की प्राप्त को राज्य के कार्य-क्षेत्र से पृण्के कर दिया । ईंसाईयत ने राज्य के कार्य-क्षेत्र को सीमित करते हुए कहा कि उसका कार्य-केवल लौकिक या भौतिक कार्यकलायों की देखभाल करना हु, सनुष्य की आत्मिक उन्नति से उसका कोई सम्बन्ध नहीं

है। इस क्षेत्र में उसकी सहायता-के लिए वर्म है।

(3)-ईसाईयत ने मानव के मोतिक हिता को अपना उसके प्रात्मिक कल्याए पर प्रधिक महत्व देते हुए यह शिक्षा दी कि प्राच्यात्मिक हिता, को पूर्त किए बिना जीवन को जुन नहीं कहा था सकता 1

सकता ।

(4) परमात्मा के पितृत्व और मनुष्य के ज्ञानुत्व के अपने विद्वान्त द्वारा ईसाईयत ने मानव-समानता के स्टोडक सिद्वान्त को सामान करने का सम्मान सम्मान

प्रधान स्टिप्कोण तभी से पाश्चाराय स्कृति का एक अभिन्न भी चना हुमा है।

अनतः सेवाइन के शब्दों में कहा जा सकता है कि, गैंईसाई चर्च का एक ऐसी संस्था के इन में, जिसे मनुष्य के आसिक विषयों के जपर राज्य से स्वतन्त्र रहकर जासन करने का अभिकार हैं। सम्बुद्धय होना पाश्चास्य यूरोप के इतिहास में, राजनीति और राजनीतिक दर्शन के स्टिप्कीण से, एक काल्लिकारी पटना थी।

<sup>1</sup> सेनाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खब्ड 1, प्रक 181.

10

# मध्यकालीन राजनीतिक चिन्तन : इसकी पृष्ठभूमि और विशेषताएँ; चर्च एवं राज्य

(Medieval Political Thought: Its Background and Chief Features; The Church and the State)

मध्यकालीन राजनीतिक चिन्तन की पृष्ठसूमि (The General Background of Medieval Political Thought)

रोमन माझाज्य भी गोपूनि पर यूरोपीय इतिहास में जिस नवीन प्रस्याय का श्रारम्म हुग्ना, 
राजनीतिक विचार की रिष्ट में चने मध्य युन (Meducyal Period) कहा जाता है। मय्यकास के 
ग्रारम्म होने की सिष्ट विचारास्यद है। यहाँ हुमारे निष्ट इतना जानना काफी है कि प्राचीनकाल के 
ग्रारम्म होने की सिष्ट विचारास्यद है। यहाँ हुमारे निष्ट इतना जानना काफी है कि प्राचीनकाल के 
ग्रारम्म गाम्राज्य पर विजय है। मृष्यपुग के 'प्रारम्म' मी अनिधित्तता के समान ही उसके 'ग्रास्त का 
भी ठीन-ठीन निष्यय नहीं हो पाया है, बयोति इस युग की भिन्न-भिन्न देशों में मिन्न-भिन्न समय पर 
ममाध्त हुई थी। किर भी राजनीतिक विचार की रिष्ट के इसका ग्रन्त सामान्यत. मैकियावेली 
(1469-1527) के माय माना जाता है। मीन्नियावेली को राजदर्शन के विद्यात् मध्यकाल के श्रीतम 
ग्रीर ग्रापुनित कान के प्रथम राजनीतिक विचारक की रिष्ट से स्वीकार करते हैं। ईसा के जन्म से 
मैकियावनी तक फैना हुमा जनभग 1500 वर्ष के इस ग्रुग का राजदर्शन के करिहास मे श्रवना विशेष 
महत्व है। प्रस्तुत प्रसंग मं सर्वप्रया हम जन प्रधान तत्वो का उल्लेख करिंगे जिन्होंने मध्यप्रीम 
राजनीतिक विचारों पर प्रधान प्रभाव श्रास । विकार निम्मनिष्ठत के —

- 1 न्यूटन (जमैन) जातियो के विचार।
- 2 मामन्तवाद ।
- 3 पोप की णक्ति का विकास ।
- 4. पवित्र रोमन साम्राज्य।
- 5. राष्ट्रीयता की भावना का ग्रम्युदय ।

1. न्यूटन (जर्मन) जातियों के राजनीतिक विचार (The Political Ideas of the Tetonic People)

दुर्दान्त ट्यूटन जाति ने न केवल अस्त होते हुए रोमन साझाज्य के सूर्य को पूर्णतः श्रस्त करु दिया बल्कि पाक्वात्य जगत् को नवीन राजनीतिक विचार भी प्रदान किए । ट्यूटन जाति अपने साथे जो कुछ लाई श्रीर रोमनो से उसे जो कुछ उत्तर्राधिकार में मिला, उन दोनो को परस्पर किया-प्रतिक्रिया के फारण ही उस सामन्तकाद का जन्म हुमा जिसका वर्णन हमें आगे करेरो । रोमने सांझाज्य को पदाकान्त करने के बाद ट्यूटन जातियों ने जहाँ कहीं भी घासन-सत्ता स्थापित की वही ये अपनी राजनीतिक परम्परा और संस्थाएँ लेते गए। इन ट्यूटन जातियों में अमुख फ्रैंक, सैन्सन, एगल तथा जूट, फ्रलेमन तथ वर्मेण्डियन, वडाल, सुप्त तथा लस्वार्ड जातियों थी। पारचात्य यूरोप में जो वर्तमान राज्य पाए जाते हैं उनमे से अधिकांश के निर्माण में इन्हीं जातियों का विशेष भाग रहा है और आज भी इन पर उनने राजनीतिक विचारों की स्पष्ट छाप परिलक्षित है।

- द्यूटन जातियो ूने, जिन प्रमुख राजनीतिक निचारो को पुष्पित किया ने संक्षेप मे निम्न

लिखित हैं-

द्युटन जातियों की संमन्त प्रारम्भिक सरकारों में लोकतन्त्र के तत्त्व मौजूद थे। सामाजिक जीवन की दुकाई व्यक्ति या, राज्य नहीं। ईसाईयत भी व्यक्तिगत स्वतन्त्रता और व्यक्ति के मुल्य पर वर्त देती थी। भूतः उत्त समय यह आशा करता स्वामानिक था कि इन दोनी विचारधाराओं में ताल मैंत वेठ जाएगा। लेकिन यह आशा फलीभूत नहीं हुई क्योंकि व्यक्ति के महत्त्व और मूल्य के विचार धाइवर्य जनक रूप से शीझ ही जुन्त हो गए। मध्ययुग के निगम, अेली, सुमुदाय अयदा धामिक एव की सदस्यता ने व्यक्ति के स्वतन्त्र अस्तित्व को समाप्त कर दिया। परन्तु फिर भी सामन्त्री व्यवस्था के राजनीतिक सगठन में व्यक्तिगत अधिकार को जुंब बंगो तक नुरक्षित रहुने का सोभाग्य मिला। इस राजनीतिक सगठन में व्यक्तिगत अधिकार को महत्त्व व्यक्ति के स्वतन्त्र अस्ति का सामाण्य स्वामाण स्व

(2) प्रतिनिधि घासन-प्रहाली का विचार नू पूरोप, में प्रतिनिधि यासन-प्रहाली (Representative Government) के विचार को भी पुष्ट करने का श्रेप भी वासन-प्रहाली (Representative Government) के विचार को भी पुष्ट करने का श्रेप भी वासन में ट्यूटन जाित को ही है। प्रारम्भ में ट्यूटन लोगी में दो प्रकार की सभाएं थी—राष्ट्रीय सभा भी र स्थानीय प्रतिनिधि सभा। राष्ट्रीय सभा में जन-जाित के समस्त स्वतन्त्र वस्तर होते थे। यह सभा मुखियाणों को निर्वाचन करती थी, अपने समझ वे पेष्ट एक प्रस्ताको पर निर्हेष देवी थे। श्रीर कभी-कभी विदेण मुक्तमों की सुनवाई तथा उत्त पर निर्हेष के का कार्य भी। करती थी। किन्तु राजतन्त्रों के स्थापित हीने पर इस सभा का लोप ही प्रया । स्थानीय प्रतिनिधि सभाएं होती थी। ये सभाएं स्थानीय प्रतिनिधि सभाएं होती थी। ये सभाएं स्थानीय प्रतिनिधि सभाएं के रूप सभापता करती थी। ये संखाएं प्रदेश में मम्बयुग के अन्त तक मीजूद रहीं। पुत्रवृद्धि रोमन कानून के रूपर आधारित एक नवीन न्याय प्रशिति में में में से समाप्त, कर दिया, किन्तु स्थानीय प्रतिनिधि सभामों का विचार विद्यमान रहा। इपलेंड में तोकसमा का विकास इंदी प्रकार की समाप्त, का आदर्श केन इन्ना र विद्यमान रहा। इपलेंड में तोकसमा का विकास प्रतिनिधि स्वीमण का विकास होती प्रतिनिधिस्त के सिंह हमां र पिरवृत्त केन के इस समाप्त, कर साथ सिंह हमां र पिरवृत्त केन के इस समाप्त, कर साथ सिंह हमां परिवृत्त केन कर इता ही किए हमां पर परिवृत्त केन स्थान पर साथ सिंह हमां परिवृत्त केन स्थान सिंह हमां परिवृत्त केन स्थान समस्त हमा स्थान के समस्त स्थान के सिंह स्थान सिंह हमां परिवृत्त केन स्थान सिंह हमां परिवृत्त केन सिंह स्थान सिंह हमां परिवृत्त केन सिंह स्थान सिंह हमां परिवृत्त केन सिंह सिंह हमां परिवृत्त केन सिंह सिंह हमां परिवृत्त केन सिंह सिंह हमां परिवृत्त के सिंह सिंह सिंह हमां सिंह हमा सिंह हमां सिंह हमां

गया । स्थूटनो को स्थानीय प्रतिनिधि सभान्नो ने ही जिला (Borough)-ब्रौर ग्राम (Country) परिषद जैसी स्थानीय सस्थान्नो की स्थापना के लिए ब्राधार प्रदान किया ।.

. (3) वैध शासन—जर्मन जातियों में प्रारम्भ में राजा के निर्वाचन की व्यवस्था थी। बाद में यह पद बशानुगत बन गया तथापि सैद्धानितक रूप से राजा के न्युनाव के विचार को स्वीकार किया जाता रहा। अनेक शताब्दियों तक सम्राट का निवाचन मण्डल द्वारा होता रहा। फ्रांस और इगलैंड में राजतन्त्रात्मक शासन होने पर भी यह विचार बना रहा कि जनता राजा की अपना कर्त्य पालन न करने पर हटा सकती है। 1688 की क्रान्ति तथा हैनोबर बग के चिहासनारूड होने पर यह खिद्धान्त स्पष्ट रूप से स्थापित हो गया कि जनता के प्रतिनिधियों को सिहासन प्रदान करने का अधिकार है। इस प्रकार नाममान का राजतन्त्र वास्तव में ग्रातन्त्र में प्रदिव्यत्त हो गया। स्पृष्ट है कि निर्वाचित राजतन्त्र के द्यूट्टीनिक सिद्धान्त विवाचत के तैं वर्तमान वैथ शासन प्रणाली के सिद्धान्त को विकसित करने में बडा सहयोग दिया।

(4) कानून का विचार—ट्यूटन लोगों की मान्यता थी कि कानून का निर्माण प्रथवा सुशोधन सम्पूर्ण जनता की इच्छा से होता है, अतः जनता की सुहमति से ही लागू किया जाना चाहिए। व्यक्ति को कानूनों अधिकार केवल व्यक्ति होने के नाते प्रप्त हैं न कि राज्य का सदस्य होने के नाते । कानून सम्बन्धी यह धारणा रोमन कानून की घारणा से भिन्न ली। रोमन साम्राज्य में कानून-निर्माण की ब्राक्त जेवा में निर्हित ने होन्य सम्प्राट में कीवित ने होन्य सम्प्राट में कीवित ने होन्य लिया साम्राज्य के अधीन सर्व लोगों पर लागू किया जाता था थुयूटीनिक कानून का आधार विजीय ला खा स्थूटन कानून प्रणाली मे मरपेक व्यक्ति का गा है अधिकार था कि वह अधने कानून के आधार पर न्याय प्रप्त करे। ट्यूटन अथवा जर्मन जाति कानून को एक कवीले विशेष की वस्तु मानती थी। कानून कवीले विशेष का एकता-सूत्र था जो कवीले के साथ-साथ अप्तरा करता, था। वास्तव मे ट्यूटन कानून रिति-रिवाजों पर आधारित होता था। राजा प्रायः प्रचलित रीति-रिवाजों को सिहिताबद कराके उन्हें कानून का स्प वेता था थौर स्वय को उनसे ते ब्रिण आप अपने करता था। वह ब्रामी इच्छा से किमी कानून का स्प वेता था थौर स्वय को उनसे ते अधिकार कानून का पता लगाना, उसकी परिभाषा और उद्योग सर्गा लगाना, उसकी परिभाषा और उद्योग सर्गा लगाना, उसकी परिभाषा और उद्योग सर्गा करता न्यावालयों का कार्य था, जो स्थानीय सार्वजनिक समाएँ होती थी।

जब ट्यूटन लोग रोम मे बस गए तो वे-रोमन कानून के प्रधीनस्थ नही हुए बल्कि उन्होंने प्रपने कानून और उसके अनुसार शांसित होने के प्रधिकार को बनाए रखा। उन्होंने यूरोप मे यह विचार सुख्ड किया कि कानून का मुख्य प्राधार जनता मे प्रचलित रीति-रिवाज है और कानून का प्रस्तिम स्रोत जनता है। उन्होंने वैयक्तिक कानन के विचार भी पट्ट किए।

इस तरह हमने देखा कि प्रतिनिधि स्थानीय सभाएँ, निर्वाचित राजतन्त्र तथा एक सामान्य कानून की प्रणाली—ये तीन लोकतन्त्री सस्थाएँ ट्यूटन जाति द्वारा ससार को दी गईं, जिन्होंने यूरोप मे स्वतन्त्र सौविधानिक साक्षन के भावी विकास पर गहरा प्रभाव ढाला ।

2. सामन्तवाद

### (Feudalism)

ा सध्ययुगीन राजनीतिक विचारो पर प्रभाव डालने वाला दूसरा प्रधान तस्य सामन्तवाद था। यह प्राचीन रोमन व्यवस्था और नवीन ट्यूटोनिक सस्थाओं की एक-दूसरे के उपर क्रिया-प्रतिक्रिया का-परिएताम वा सिवाइन के प्रनुसार, "सामन्तवादी सस्थान मध्ययुग पर उतने ही पूर्ण रूप से छाए हुए थे जितने नगर-राज्य प्राचीन काल पर।"

सामन्त प्रया ने केवल यूरोप के सामाजिक जीवन को ही प्रभावित नही किया, विलक्ष जापान्, र भारत ब्रादि-देशों में भी खूब विकसित हुई। ग्रालंगेन (Charlemann) द्वारा स्वापित रोमन साम्राज्य की समाप्ति पर जो ब्रराजकता-पैदा हुई उसमें 9वी से लगभग 13वी ग्रातांच्यी तक सामन्तवाद विकसित होता रहा। इसके बाद ब्यापार की उन्नति के कारएंग यह पतन की श्रीर वढ चला। वस्तुत जब यूरोप में किसी सर्वमान्य सता का अभाव था सब सामन्ती प्रथा ने घान्ति वनाए रखने और जन-जीवन का मुरक्षित करने का महत्त्वपूर्ण कार्य किया। सी. एफ स्ट्रॉन के शब्दों में, "सामन्तवाद एक प्रकार का मध्यकालीन संविधानवाद था, नयोकि यह कुछ हद सामाजिक और राजनीतिक संगठन के साधारणतः स्वीकृत रूप में व्यवस्थित था। इसका मूल लक्षण भूमि का छोटी डकाइयों में विभाजन था, जिसका सामन्त सिद्धान्त यह था—प्रत्येक व्यक्ति का एक स्वामी होना चाहिए।"

सामन्तवोद का विकास पूर्व-मध्यकालीन युग की ग्रंब्यवस्या श्रीर श्रंचुनिक राज्य की व्यवस्था की सध्यवर्ती खाई को पाटने के लिए एक अनिवाय पुल के रूप में हुआ था। यह शासन-प्रणाली कही कही, राजतन्त्र में (उदाहरणार्थ इंगलैंड में) परिवर्तित हो गई। पहले स्वैच्छावारी राजतन्त्र श्रीर किर वैद्यानिक राजतन्त्र की स्थापना हुई। केन्द्रीयकरण के सबसे बड़े प्रयत्त ग्रूरीप के प्रथिवमी छोर में हुए — विर्थयकर इंगलैंड एक कीस में। इक्त प्रयत्त स्पेन में भी हुए। राजाओं द्वारा विशाल सामन्तिक जागीरों को नियनिवत श्रीर समाप्त करके ग्रंपने हाथों में श्राहण के केन्द्रीयकरण करने की नीति के प्रभावशीर्व प्रयत्त ग्यारहवी शताब्दी से अपनाए गए।

सामन्तवादी पिरामिडाकार सगठन में शीर्ष पर राजा का स्थान था और उसके नीचे प्रधान गामन्त, उप-सामन्त ग्रादि होते थे। प्रधान सामन्तों में ड्यूकं काउन्ट, मार्गेन, प्राकृतियाप, विश्वप ग्रादि उच्च पदासीन व्यक्ति थे। थे ग्रपनी प्रधिकांच पूमि को, उन्ही सतों के ग्राधार पर काउन्ट, वाई-काउन्ट ग्रादि उप-सामन्तों (Sub-Vassals) में बाँट देते थे जिन सर्तों पर राजा उन्हें अपनी भूमि विभाजित करता था। ये उप-सामन्त भी इसी प्रकार की सतों पर ग्रपनी मूमि नाइट्स कहलाने वाले छोटे सामन्तों में विभाजित कर देते थे।

इस प्रकार सामन्तवाद के प्रमुखत दो प्रचलित रूप थे-एक राजनीतिक, दसरा आर्थिक। ये दोनो रूप अलग-अलग होते हुए भी अपनी परिपदन अवस्था में एकीकृत हो गए । राजनीतिक सामृत्वाद विवेन्टीकरण के रूप में प्रकट हुआ जिसके अन्तर्गत सुरक्षा, न्याय, सैनिक शक्ति की व्यवस्था आदि कें महत्त्वपूर्णं कार्यं राजा नहीं विलक उसके सामन्त करते थे। सामन्तवाद के इस शिखरोन्सुखी (Hierarchy) रूप मे व्यक्ति अपने से ऊपर वाले स्वामियों के और ये स्वामी अपने से उच्चतर स्वामियों के अधीनस्थ थे। इस कम के अन्त में उच्चतम स्वामी राजा का सेवक होता था। सामन्तवादी व्यवस्था मे राजा का जनता से कोई प्रयत्स सम्बन्ध नहीं होना था, जनता की स्थिति सेवक की-सी थी जिसका प्रमुख कार्य अपने उच्च अधिकारी के आदेशों का पालन करना था। आधिक सामन्तवाद का अर्थ मूर्मि ग्रविकरण (Land Tenure) की ऐसी प्रखाली से या जिसके ग्रन्तगृत समि जीतने वाले उस मूर्मि की किसी दूमरे से जागीर (Fici) के रूप में प्राप्त करते थे। वे उम-मूमिक बाराविक स्वामी गहीं होंते थे किन्तु उनके हित वैसे ही होते थे जैसे स्वामियों के थे। जब तक मूमिवर और वांतों और कर्ताओं की जालत करते थे तब तक प्रमि पर उनका अधिकार बना रहता. या, अन्यथा मुमि उनसे वापिस छीती जाकर दूसरों को देदी जाती थी। जातों का पालन किये जाने पर मूमिधरों से मूमि का प्रधिकार उनके उत्तराधिकारों को हस्तान्तरित कर दिया जाता था। वैसे भूमि का सर्वोच्च स्वामी राजा होता घा जो ग्रपने प्रत्यक्ष श्रभिवेक्षण मे स्वयं सम्पूर्ण भूमि पर खेती कराते मे श्रसमर्थ होने से भूमि को श्र<sup>नेक</sup> टुकड़ी में विभक्त करके बहुत में व्यक्तियाँ (वामन्ती झादि) में बौट देता था। वे सामन्त उन्हीं बर्त पर अपने से छोटे चप-सामन्तो और ये चप-सामन्त अपने से भी छोटे झन्ये व्यक्तियों में उन्हीं वर्तों <sup>प्</sup>र भिम विभाजित कर देते थे । इस तरह भू-खण्डो के विभाग, उप-विभाग होते चले जाते थे । सम्बाट तथा सामन्त का सम्बन्ध

सामत्तवादी प्रथा मे राजा या स्रविपति और उसके सामतो का सम्बन्ध बरावर का नहीं या। मामन्त को स्रविपति अर्थात् राजा या समाट के प्रति निष्ठावान रहना पडता या और उसकी प्राचा भी माननी पडती थी। सामन्त का कर्तन्य या कि वहुँ आवश्यकतानुसार अविपति की सैनिक सेवा गरें। यह प्रधिपति के दरवार में ट्राजिर होना था त्रीर उमें प्रधिपति नो मेंट देनी पहली थी। उमें धनेत प्रकार के मुमतान करने पहते थे। उसके ये विजिट कर्ततंत्र्य निश्चित त्रीर सीमित थे। उदाहरणार्थ यह तव या कि निस्तान को कितनी और वित्र प्रकार की सिनिक सेवा करनी है ? प्रधिपति को भी धपने सामन्तों की महायसा प्रीर रक्षा करनी पउती थी। यह उन ग्राचारे प्रथम चार्टरों का पालन करना या जो सामन्तों के प्रथिकारों प्रीर सविधायों की व्यारण करते थे।

सिंगित्तक रूप से मामन्त प्रपन्नी काशत की छोड़कर प्रधिपति के प्रति प्रपन्नी पराधीनता में मुक्ति पा सकते थे लेकिन, व्यवहार में प्राय- बहुत ही कम होता था । यदि प्रधिपति सामन्त को उसके प्रधिकारों से वित्त करता तो मामन्त जमीन को प्रपन्न अधिकारों में रखते हुए प्रपन्न दायिरंश को निभाने में उन्कार कर नकता था । सेवार्न के जन्मों में वस्तुत. "द्रा सामन्ती व्यवस्था में पाररारिकता ऐक्डिक गार्थ-सम्पादन प्रीर गिंगत मिवरा एक ऐसा भाव वा जो प्राधुनिक राजनीतिक सम्बन्धों में पूर्ण तरह जुद्ध हो गया है । यह न्यित कुछ ऐसी थी कि ज़न तक नागरिक की स्वतन्त्रताएँ मान्य न हो, बह एक निम्बत नीमा से आगे कर देना प्रस्तिनार कर दे, निश्चित नम्य से परं गीनिक सेवा न करे या दौनों चीजों में इस्कार कर दे । उन दृष्टि से राजा की स्विति सिद्धान्त में तो हुवंत थी ही, वह व्यवहार में दुगुनी कम्यतर थी । मामन्ती राजतन्त्र प्राधुनिक राज्य की तुलना में बहुत प्रधिक विकेन्द्रित प्रतीत होता है । दूसरी प्रीर सामन्ती भूनि व्यवस्था के प्रत्योत कभी कभी राजा या विषय रूप के कीई परिवार वेद्यना जैसे विधियुक्त ज्यायों द्वारा प्रपनी वाक्ति में दृष्टि कर सकता था । फौस के कीपेटियन वश (Capetian Dynasty) ती शक्ति स्वय सामन्त के कियान्यन के कारए। ही शीघ ही बढ़ वई थी।"। सामन्ती दरवार (The Feudal Court)

प्रिषिति और उसके सामन्तों का दरबार एक विशिष्ट सामन्ती सस्या थी। यह ऐसी परिषद् थी जो सामन्ती-व्यवस्था के विभिन्न विवादों का निर्शय करती थी। अधिपति ग्रथवा सामन्त जब कभी यह अनुसब करते थे कि उनके अधिकार का अतिकमण हुआ है तो वे दरबार के अन्य सदस्यों से उचित निर्शय की अपील करते थे। वह युग ऐसा या जब चांटरों और परम्परागत अधिकारों की कठोरतापूर्वक रक्षा की जाती थी। ऐसा नहीं या कि राजा या अधिपति अपनी इच्छानसार ही निर्णय कर के।

सामन्ती दरवार सेद्धान्तिक रूप से प्रत्येक सामन्त को गारन्टी देता था कि विशेष करारो था चार्टरो श्रीर कानून के अनुसार उसके मामले की सुनवाई की जाएगी । दरवार द्वारा किए जाने वाले प्रत्येक निर्णुय को दरवार के सदस्यों की सिम्मिलत शक्ति द्वारा जायू किया जाता था । जहीं अधिकांशत निर्णुय सामन्ती के विवादों के सम्बन्ध में दिए जाते थे, यहाँ कुछ मामलो में निर्णुय राजा के विरुद्ध भी हो जाते थे । वैम्माकार्ट की 61वीं घारा में राजा जॉन (John) के 25 बैरनो की एक समिति को चार्टर लागू करने का अधिकार दिया गया था। "यह समिति राजा के ऊपर झारोपित विवशता को वैथ रूप देने की चेष्टरा थी।"

वास्तव में आदर्श सामन्ती सगठन में राजा 'समकक्षी में प्रथम' (Primus Interpares) या। 'एसाइजेंज ऑफ जेंस्सलम' (Assizes of the Jerusalem) ने यह स्पष्ट इन से निश्चित कर दिवा था कि सामन्त्रगण अगनी उन न्यायपूर्ण स्वतन्त्रात्रों को रक्षा के लिए अधिपति को बाध्य कर सकते है जो दरवार द्वारा निर्धारित कर दी गई हो। दरअसल दरवार स्वय या राजा और दरवार दोनों मिजकर सकुक जासन करते थे जिसमें आधुनिक राज्यों के विधायी, कार्यकारी तथा न्यायिक—सभी प्रकार के कार्य सम्मितत वें।

सामन्तवादं श्रीर राज्य (Feudalism and Commonwealth)

मध्ययुग मे राजतन्त्र के बारे मे दो विचार थे। प्रथम विचार के अनुसार राजा का अपने

<sup>1</sup> सेवाइन ; राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 1, पृष्ठ 200

सामन्तो के साथ सविदागत सम्बन्ध था। राजा स्वयं इसमे एक पक्ष था। दितीय विचार के अनुसार राजा राज्य का प्रधान था। लेकिन ये दोनो ही विचार परस्वर घुलमिल गए थें। एक बीर तो यह माणं जाता था कि विधि से राजा का निर्माण हुआ है और वह विधि के अधीन है। दूसरी और यह भी माला जाता था कि राजा के विरुद्ध न तो कोई आदेश ही निकाला जाएगा और न उस अपनी अदासतो की सामान्य प्रक्रिया द्वारा बाध्य किया जाएगा। सम्भवतः इन दोनो विचारों के समन्वयं ने ही सामन्ती दरबार को एक ऐसा स्रोत बना दिना जिससे उत्तर मध्ययुग के साविधानिक सिद्धान्त और सर्थाएँ विकसित हुई।

- मामन्त प्रथा का मध्ययुगीन राजनीतिक विचारी पर प्रभाव
- (1) राजा का नियन्त्रण—सामस्त-प्रथा के कारए। राजा को प्रजा पर. 16वीं, 17वीं गताब्दियों के यूरोपियन राजाओं की भीति निरंकुण प्रधिकार प्राप्त नहीं थे। उनकी किस युप्रार्थत बहुत सीमित तथा नियम्बित थी। राज्य के अनेक कार्य सामस्तों द्वारा किए जाते थे। सेना की दृष्टि के राजा सामस्तों पर निर्भार था। सामस्तों का प्रभाव राजा के प्रस्तित्व तक को खतरे में डाल सकतावा। राज्याभिषक के समय सामस्त राजा से जनता के कानूनों और रीति-रिवाजी की रक्षा की प्रतिवां करवाव थे। राजा की निरंकुणता पर एक नियन्त्रण मध्यकालीन कानून की वह घारणा थी जिसके अनुवार राजा रिवाज के रूप में चले प्राने वाले कानूनों के पालन के लिए बोध्य था प्रीर प्रयन्ती उच्छा से किसी. कानून की नहीं बवल सकता था।
- (2) प्रधिकार-फर्तब्य का सिद्धान्त या संविदा का विचार—सामन्ती व्यवस्था की एक वडी विश्वेषता प्रधिकारी एव कर्तव्यो का उभयपद्मीय होना था; प्रधात स्थामी तथा सैंवक के सम्बन्ध समझीत से निष्यत होते थे। स्वामी के प्रधिकार सेवक के कर्तब्य थे तो इसी प्रकार सेवक के प्रधिकार स्वामी के कर्तब्य थे। राजा भी इत'वन्यतो से बँघा था। कुछ विद्धानों के अनुमार इसी का विकसित रूप सामाजिक समझीते का सिद्धान्त हुआ।
- (3) सुना कि जिक्का करण्—सामन्त पृष्टीत मे बासन-सत्ता राजा से निस्न वर्ग तक के सामन्तो शोर सरदारो मे विभाजित यो जो अपने अपने स्थानीय प्रदेश में सुरोच्य अधिकारी होते ये ऐसी दशा में सुरोच्य प्रमुक्ता (Soveroignty) के विचार को कोई स्थान न था।
- (4) स्वामि-मित का महस्य इस अयवस्था में न्यामि-मित की बहुत उच्च स्थान, विधाजाता था। सामन्ती में, बाह वे छोटे हो या बड़े, आजापालन तथा कर्त अपराह्मणता के भाव विधान 
  थे। इससे बर्तमान राष्ट्रीय राज्यों के विकास में बड़ी सहायता. मिली। राजा ने सामन्तो की वक्तूदारी
  का लाभ उठाकर विधान साम्राज्य का निर्माण निष्या। छुद्ध एवं भोत्ति के दोनो ही समयों के सीमन्तो
  को समुदाय और राजा की बेवा करनी पहली थी। अत इस विचार को बेल ग्रिवा कि पुरसेक, खेकि
  का राज्य एव समाज के प्रति कुछ कर्त था है जिनका पालन किया जाना बाहिए।

#### - 3. पोप की शक्ति का विकास (Growth of the Popal Power)

मध्ययुगीन राज़नीतिक चिन्तन पर सबसे महत्वपूर्ण, प्रभान गोप एव उसके चर्क, का पड़ा।

प्राक्रान्त वर्वरो-मे ईसाई धर्म, चर्च पिताओ और नुर्जू परम्पराधों के प्रति श्रद्धा थी। चर्च ने भी विजेश

जातियों की ईसाई धर्म के प्रति श्रद्धा का पूरा लाभ उठाया। उसने इन्हे ईसाई धर्मावलम्बी बंना दिशा
और उनमे सम्यता के श्रकुर घोए। सकृत की घडियो में, साहसपूर्वक उटे रहने, के कारएग ही चर्च ने कैवन

जीवित रहा प्रत्युत उसने प्रशंक की स्प्रीर भी प्रधिक सवल बनाया। चर्च की सिक्त का हतना विकास
हमा कि मध्यपुगीन राजनीतिक चिन्तन की ख्यरेखा निष्यित करने में यह सबसे प्रधिक प्रभावपुर्ण

साधन बन गया। लोग इसे पवित्र कैयोजिक चर्च (The Holy Catholic Church) कहुकर-पुकारने

के चनकर में उलझता गया। सामन्तवादी प्रवृत्तियाँ इतनी शक्तिशाली थीं। कि श्रोटो-वशियो का शासन-ग्रधिकार जर्मनी और इटली से ग्रागे नहीं बढ पाया और न ही सम्राट का ग्रधिकार वास्तविक राजसत्ता कारूप लेसका।

हेनरी तृतीय (1039-56) के समय पोप के पढ़ के लिए जो तीन जम्मींदवार खडे हए, वे सभी भ्रष्टाचारी थे। हेनरी तृतीय एक धार्मिक व्यक्ति था अत उसने रोम पर चढाई करके 1046 ई में बुलाए गए वर्म सम्मेलन द्वारा एक दूसरे ही व्यक्ति क्लेमेंट द्वितीय को पोप बनाया । पोप क्लेमेंट हितीय के बाद पोप लिग्रो नवम् (10'48-'54) ने सुधारवादी ग्रान्दोलन को ग्रागे बढाया। उसने धार्मिक पदो के कय-विकय को वन्द करने का भरसक प्रयत्न किया। इस समय सम्राट ग्रीर पोप के

सम्बन्ध सहयोगपूर्ण रहे श्रीर और सम्राट का वशवर्ती वना रहा ।

- उपर्युक्त स्थिति भी बनी नहीं रह सकी । हेनरी तुतीय और उसके द्वारा समर्थित पोप की मत्यु के बाद रोम बालो ने साम्राज्य के घोर विरोधी फोडरिक को पोप चून लिया जिसने स्टीफन नवम् का नाम धारण किया। उसने अपने निर्वाचन पर स्वीकृति लेने के लिए अपने दतों को जर्मन रानी एग्नेस (जो बालक हैनरी चतुर्य की सुरक्षिका थी) के पास भेजा । रानी ने निर्वाचन पर अपनी सहमति प्रदान कर दी। यह बाहर से साधारण बात होते हुए भी अपने-आप मे एक महत्त्वपूर्ण घटना थी, क्योंकि इसके द्वारा ओटी प्रथम व हेनरी तृतीय द्वारा स्थापित यह परम्परा टूट गई कि पोप बनने वाले व्यक्ति को पहले सम्राट से मनोनीत होना चाहिए और बाद में उसका निर्वाचन किया जाना चाहिए। इस-घटना से प्रोत्साहित होकर सन् 1059 ई मे पोप निक्लेलस द्वितीय ने घोषणा कर दी कि भविष्य मे पोप "रोम की जनता और पादरियो द्वारा नहीं बल्कि कार्डिनल बिश्रपो अर्थात रोम के चर्चों के पदिस्यो द्वारा निर्वाचित होंगे ।" इस घोषसा द्वारा पोप के निर्वाचन पर न तो सामन्तो ग्रीर न सम्राट का ही कोई नियन्त्रए रहा। साम्राज्ञी एग्नेस ने निकालने की आज्ञा को रह करने के लिए जर्मन विषयों का सम्मेलन बुलाया और दूसरी तरफ निकोलस ने फ्रांसीसी राजा फिलिय प्रथम टस्कनी के गडफ़े को तथा दक्षिग्री इटली के नॉरमन लोगो को प्रपना मित्र बनाया । नॉरमन नेता राँवर्ट गिस्टाक ने वचन दिया कि बहु जर्मन , सम्राट , से पोप की , रक्षा करेगा। इसके बदले पोप ने उसे ह्यूक बनाया और क़िलेप्रिया तथा एपुनिया के प्रदेश देना स्वीकार किया जो स्पष्ट ही सम्राट विरोधी कार्यथा और साथ ही ग्रवैधानिक भी, क्योंकि उस समय इटली की स्थिति जर्मन साम्राज्य के प्रदेश का सौदा करने का अधिकार न था। सम्राट ग्रौर पोप के बीच बढता हुना यह सप्तर्थ पोप ग्रेगरी सप्तम् के समय चरम सीमा पर पहुँच गया । पोप ग्रेगरी सन्तम् और उसके उत्तराधिकारियो ने जर्मनी और इटली को सयक्त करने के साम्राज्य के प्रयत्नो का घोर विरोध किया। स्रोटो तृतीय की मृत्यु के बाद साम्राज्य को इटली तक विस्तत करने के विचार को त्याग दिया गया क्योंकि जर्मनी अनेक रियासतें वन गईं जिन्होंने जर्मन राजा से अपनी स्वाबीनता की माँगु-की और जार्पन राज्य को अकक्षीर दिया। यह पवित्र रोमन साम्राज्य ग्रनेक, सघपों का सामना करता हुत्रा कुछ समय तक चलता रहा सन् 1806 ई मे नेपोलियन ने इसका ब्रन्तिम सस्कार कर दिया और पृष्टिक रोमन सम्राट के पद को मिटा दिया। 5. राष्ट्रीयता की भावना का विकास

मध्ययूग के राजनीतिक चिन्तन को राष्ट्रीयता की भावना के विकास ने भी प्रभावित किया। उस समय शक्तिशाली सामन्त विभिन्न स्थानो पर अपने राज्य स्थापित कर रहे थे। उन प्रदेशो मे, जहाँ भाषा और संस्कृति की समानता थी, राजनीतिक शासन की स्थापना द्वारा राज्यों के सकुर भाषा और संस्कृति की समानता थी, राजनीतिक शासन की स्थापना द्वारा राज्यों का सकुर फूटने लगे। 1300 ई तक इञ्जलैंड कीर फ़्राँस में राज्येग राज्य स्थापित हीकर पोप की मत्ता को चुनौती देने लगे। इन देशों की जनता रोम के वर्ष को विदेशी मानती थी, ग्रस्त ग्रपने राजाग्रों सा पूर्ण समर्थन करते हुए वह पोप के प्रभाव से मुन्त होने को प्रयत्नगील होने लगी। इस प्रकार पोपशाही का सूर्य तेजी से ग्रस्त होने लगा।

### मध्ययुंग का भ्रोनुदान श्रीर उसकी विशेषताएँ (Contribution & Chief Features of the Medieval Period)

मध्ययुग श्रराजनीतिक था (Medieval Period was Unpolitical)

मध्यकाल के छठी शताब्दी से लेकर सोलहनी शताब्दी तक के लगभग एक हजार वर्ष के लम्बे युग मे सम्यता की कोई ऐसी उल्लेखनीय प्रगति नहीं हुई जैसी उसके पूर्ववर्ती और उत्तर काल मे हुई। इस युग मे प्राचीन कला की प्रगति रुक गई। बर्बर् जर्मन जातियों ने यूनानी-रोमन सुम्यता, कुला और ज्ञान के एक बड़े भाग को नष्ट कर दिया क्यों कि उनमें यूनानी-रोमन सम्युता को समझुने तथा उसका मूल्यांकन करने की क्षमता नहीं थी। जर्मन शासको ने आवागमन के सामनी के प्रति भी घोर उपका प्रदिशत की, फलतः सडकें, पुल, ब्रादि नष्ट हो गए और वाणिज्य तथा व्यापार को गम्भीर क्षति पहुँची। ग्रसम्य और ग्रनपढ जर्मन शासक, जो रोमनो के राजुनीतिक उत्तराधिकारी बने, कानुनी ग्रीर प्रशासकी योग्यता की रिप्ट से कीरे थे, अत. उनके शासनकाल में प्रशान्ति और प्रराजकता का प्रसार होता रहा चिन्तन, साहित्य और कला भी मुष्क ही गई। केवल करोलिंगियन्स (Carolingians) के ब्रह्मकाली शासनकाल मे स्थिति कुछ ठीक रही, अन्यथा ग्यारहेवी शताब्दी तक यूरोपीय चिन्तन कोई प्रगति नहीं कर सना वौद्धिक जीवन पुराने लेखको की रचनाओं की पुनरावृत्ति तक ही सीमित रहीं। डॉवर (Doyle) के मागरिभन शब्दों मे-"शिशुओं की भाँति नवीन राष्ट्र बौद्धिक वर्गमाला का ज्ञान सर्जित कर रहे ये तथा श्रमपूर्वक प्राचीन पुरुष्टी की रचनाम्री को समझने को प्रयत्नेशील ये । गर्इस बौद्धिक सुपुष्तावस्था और ग्रप्रगति की लम्बी अविध को देख कर ही विद्वानी ने सध्ययुग को 'श्रन्यकार गु" (Dark Age) तक की सज्ञा दे डाली है और डॉनग (Dunning) ने इसे 'अराजनीतिक (Unpolitical) कह कर पुकारा है।

'मध्ययुग अराजनीतिक या'—इस कथन का अर्थ मूलत इस सन्दर्भ मे लिया जाता है कि इस युग मे राजनीति-शास्त्र और दर्शन को अन्वेषण एव शोध का स्वतन्त्र विषय नहीं समेका झाँता था। इस युग का श्रपना कोई विशेष राजदर्शन न था। राजनीतिक देशन का अन्वेषण होना तो हर रहा, राजनीति बराजकता ही ग्रधिक छाई रही थी। लेखको के दर्शन का स्रोते एक तत्त्व पर ग्राधारित न होकर अनेक तस्वो पर आधारित था। कुछ लोगो ने वाइविल को आधार बनाया, कुछ ने रोमन कारू<sup>त</sup> पर विचार किया, तो दूसरो ने अरस्तू की 'पॉलिटिन्स' को साधन वताया । यह युग धार्मिक अन्धविग्वास में ग्रधिकाधिक इवता गया और राजनीतिक तत्त्व गीए। होते चले गए। इसके ग्रतिरिक्त समार्ज पर दोहरा शासन और वह भी अस्त-व्यस्त रूप में चलता रहा । एक शासन राज्य का रहा ते दूसरा वर्ष का । इस जासन के कारण राज्य चर्च हो गया और चर्च राज्य 'वन गया । इसमे भी चर्च, राज्य की नियन्त्रक रहा क्योंकि चर्च को ग्रारमा तो राज्य को शरीर की संज्ञा दी गई। राज्य-सत्ता एक प्रकार है धर्म-सत्ता का शान्ति रखने वाला विभाग बन गर्या। ऐसी परिस्थिति में न तो स्वतन्त्र राजनीतिक चिन्तन ही हो सका और न राजंदर्शन ही पनप सेका। इसाई धर्म-प्रत्थो का अन्य-विश्वास भोली जनता में इस तरह जमा दिया गया कि उसके विरुद्ध ने तो कोई वाते कही जा सकती थी, न लिखी। कोपरनिवस ने 25 वर्ष अत. अपने वैज्ञानिक सत्य को प्रकट नहीं किया क्योंकि वह सत्य घोमिक मान्यतानी के विरुद्ध पडता था। यूनो ग्रीर गेलीलियों को अपने वैज्ञानिक मत प्रकट करने के दण्डस्वरूप कारीबार यी हवा खानी पड़ी और बाद मे एक को तो जीवित ही जला दिया गया। अपराध कैवल यही या कि उन्होंने पृथ्वी के घमने के वैज्ञानिक सत्य की प्रकट किया था।

इस युग में जो घ्रन्त-व्यस्त राजनीतिक सिद्धान्त प्रवेलित थे वे भी घरिषर ग्रीर ग्रीनीर्ज् ये। पोपो ने सत्य के जोध एव ब्रान्ययन तथा भौषेगो पर प्रतिबन्ध लगा रखा था। जो भी राजनी<sup>दिह</sup>

<sup>1</sup> Deyle: A History of Political Thought, p 67.

विचार प्रकट हिन् नाते ने उनमे राजगीि की बान प्रति गीए बीर धर्म की छाप बटी गहरी होती थी। दस मुन के विचारको को मध्यनुता घोर विधि की श्रेरठता जैगी किसी करपना का ज्ञान नथा, घन्यवा राजसत्ता धममत्ता के प्रधीन नहीं राती जा मकती थी घोर बादियल एवं धममन्तों से न्याय कार्यों में महायता नहीं तो जा सकती थी। महत्वपुग में निर्देशियात्मक पद्मति का प्रभाव था, बत समस्यात्री का हत्यामिक प्रादमों के प्रमुगर निकाश जाता था। उनकी पृष्टि के लिए इतिहास से उदाहरण लिए जाते थे घोर धमन्यता के धारे ब्याय व्यावहरण लिए जाते थे घोर धमन्यता के धार्म व्यावहरण कार्त के ता प्रदेश के कार्या इस युग में कोई हिनर नभा प्रमुश्य स्वाविक होर प्रात्नीतिक धोर प्रात्नीतिक विकाश व्याविक होता के कहना ग्याभाविक है कि मध्ययुग व्याजनीतिक (Unpolutical) था।

्समे कोई मन्देह नरी िक मध्यपुण में 22 स्वित्त बुद्धि-सम्पन्न तथा सुस्विति चिन्तन वा सभाव, सा तथापि नृध्य प्रथमित कर वर पता चलता है कि अनेक अववश्यो और क्षीण विचारों के होने पर भी रम पुण भी राजनीति को मबल मिला। इस गुण में अनेक आवक मिद्धान्तों का अविवादन निया गया, वार्षिक क्षेत्र में गुणार हुए, दास-प्रवा का अन्त हुआ, अनेक उच्च सस्वायों का विकास हुमा और से मब वार्त रहतारी दार्गिक विचास के लिए प्रविधिक महत्त्वपूर्ण सिद्ध हुई। मन्यपुण सर्वया मिल्फ्ल नही रहा। उसने यूरोपीय सम्यता के विकास में महत्त्वपूर्ण योग दिवा और आधुनिक धुण का शिलान्यास प्रो आइम्म के अवदी में, "मध्यपुण का कार्य प्राविक प्रवा मिलान्यास प्रो आइम्म के अवदी में, "मध्यपुण का कार्य प्राविक प्रवा मिलान्यास प्रो आइम्म के अवदी में, "मध्यपुण का कार्य प्राविक प्रवा मिलान्यास प्रो प्राविक स्वा विकास विविद्ध तात्रीय (Heterogeneous) प्राय: परस्व विद्योगी तत्त्वों में ते, जो इसे प्राचीन काल से मिले थे, एक जैनिक रूप से एकता बद तथा सजातीय (Homogeneous) ससार का निर्माण करना था। इस प्रचार इसने उस उपति और प्रवित के निष् प्रायस्थक स्थितिया पेदा की जो प्राचीनकाल वालों के लिए सम्भव नहीं थी।"

मध्ययुग की विशेषताएँ (Chief Features of the Medieval Period)

उपयुक्त पृष्टभूमि के बाद मध्ययुग की विशेषतामो को स्रलग-स्रलग शीर्पको मे निस्नवत् प्रस्तुत करना अनुपयुक्त न होगा—

(1) सार्वभीनिकताबाद और विश्ववाद (Universalism)—यह मध्ययूगीन राजदर्शन की एक प्रमुख विश्ववाद थी। प्रो वार्कर के धनुसार—"समस्त मध्यकालीन विचार की शान है उसकी सार्वभीमिकता प्रयाद उसका विश्ववाद । यह एक ही सार्वभीमिक समाज को मान कर चलता है जो यपने लोकिक एस में प्राचीन रोमन साम्राज्य की विरासत और निरंतरता है, तथा धार्मिक एस में एक स्टब्ट्य उन्हें में ईसा का साकार रूप है।"

प्रारम्भिक ईसाई विचारकों का मत वा कि, सारी मानव जाति एक विरादरी है, सब मनुष्य भाई-भाई हैं। साथ ही उनकी यह भी मान्यता थी, कि ईसा की शरण मे ही मनुष्य को मुक्ति मिल सकती है, और चूँिक ईसा ही चर्च का वास्तियक सस्वापक है, प्रतः मानव जाति को ईसाई धर्म के प्रधीन प्राना चाहिए। सन्त प्रॉगस्टाइन ने विश्ववाद के इन विचारों को और भी स्पष्ट करते हुए कहा कि सब मनुष्य एक ही नस्त के हैं ग्रीर ईसाई चर्च, मृतुष्यों के लिए है। चर्च पृथ्वी पर ईश्वरीय राज्य का प्रतिक है। ईसाईयों ने राज्य की नागरिकता ग्रीर चर्च की सदस्यता को एक ही वस्तु के दो पहलू वसलाया।

जहाँ चर्च ने सम्पूर्ण जीवन को तथा उसके राजनीतिक, सामाजिक, बौद्धिक तथा प्राधिक सभी स्वरूपों को एक ईसाई सिद्धान्त की प्रश्रीतना ने नियन्त्रित करने का 'बीरतापुर्ण प्रयास' किया

<sup>1</sup> Adams: Civilization During the Middle Ages, p. 14.
2 Barker, Social & Political Ideas of the Middle Ages, p. 12.

प्रीर सबको चर्च के ग्रांचीन बना कर सार्वभीम चर्च का विचार स्यापित किया, यहाँ सार्वभीम राज्य का विचार भी साथ ही चला। सम्पूर्ण मध्य-युग में सार्वभीम राजनीतिक एकता का ग्रांच्य प्रचलित रहा ग्रीर इसी प्राधार १२ दो तलवारों के सिद्धांन्त का उदय हुया, जिसका बाशय था कि संम्पूर्ण मानव समाज एक सगठन है, किन्तु मानव जीवन के दो पहुंत् हैं—एक भौतिक ग्रीर हंसरा ग्राध्यातिक। प्राध्यातिमक जीवन की पूर्ति के लिए एक पंचे और मीतिक जीवन की पूर्ति के लिए एक राज्य होंगे लाहिए। यद्यापित वर्वरों के ग्रांकमाणों ने, पिचनमी पूरीप में ग्रनेक स्वनन्य राज्यों ने, ग्रीर नए ईसाईयों हारा थलन-प्रलग स्वानीय चर्चों की स्वापना में सार्वभीमिक साम्राज्य एवं चर्च की पुकता को मंग कर दिया किन्तु वालिमन ने प्रपत्ता साम्राज्य स्थापित करके राजनीतिक क्षेत्र में सार्वभीमिकवाद के पुनस्विपना कर दी। बोटो प्रथम (Otto I) ने पवित्र साम्राज्य की स्थापना करके यह का बनाए रखा। ग्राध्यात्मिक जगत् में हिलब के ने पोप के सार्वभीमिक एवं की रयापना करके यह का बनाए रखा। ग्राध्यात्मिक जगत् में हिलब के ने पोप के सार्वभीमिक एवं की रयापना करके सार्वभीमिकतावाद को पुन प्रतिष्ठित किया। इस तरह लीकिक प्रयचा राजनीतिक एवं ग्राध्यात्मिक दोनों ही में ने मार्वभीमिकवाद का पुन उदय हो गया। वेकिन तत्कालीन परिस्थितियों में इस तरह की दो समानात्म कि विद्या साथ नाव नहीं निय सकती थी, ग्रत पोप ग्रीर मारा टोनों में प्रथाद चर्च ग्रीर राज्य के लिया विन्ति साथ निय साम्राजिक सथा राजनीतिक रवानी भी भवत प्राप्तिक स्वार्य भी की विवादों ग्रीर संघर्षों ने जन्म ले लिया जिन्होंने मध्यपुरीन सामाजिक सथा राजनीतिक रवानी श्रीर जित्तन को भक्तकोर दिया।

(2) चर्च को सर्वापरिता (Supremacy of the Church)—मध्ययुग से धर्म का स्थान हतना प्रवल हो गंया कि यूनान तथा रोम की ब्यापक सस्कृति को भी धर्म 'के इल में देखा जाने लगा। इस यूग के प्रधिकांश भाग में राजसत्ता चर्च में केन्द्रित हो गई। उसकी स्थित धर्मसत्ता के 'श्लाचिं विभाग' जैसी वर्ग गई। धर्म एक जांद्र का सा कार्य करने लगा। ध्यक्ति का हि-मुखी शासन मौर पारतीकिक जीवन इंश्वर से सम्बन्धित समक्षा जाने लगा जिसके फलस्वस्थ राजा चर्च के नियन्त्र में हो गया। चर्च ने अपने समर्थन में 'दो तजवारों का सिद्धान्त' और कानस्वेट्टाइन के झान-पत्र का शामार प्रस्तुत किया। धार्मिक-सत्ता की स्थापना से राजसत्ता पत्र हो गई लेकिन 13 वी सर्वि से तरि पर में पानिक परिवर्तन हुआ और राजकीय सत्ता को पुन समर्थन मिलने लगा। यह विचा जल पकड़ने लगा कि धर्म व्यक्तिगत विश्वास की वस्तु है फिर भी 14वी श्रताच्दी तक, यूरोप में पर क प्रत्यन्त महत्त्वपूर्ण शक्ति बना रहा।

(3) राजसन्त्रशास्त्रक सरकार की प्रधानता—मध्ययुग मे एकत्व, के सिद्धान्त पर वत विव जाता था। चर्च और राज्य मे राजतन्त्र की प्रणाली सर्वोत्तमः समक्षी जाती थी। ग्रीकें (Gierke) वे शब्दों मे, "मध्ययुग के विचारक यह मानते थे कि सामाजिक संगठन का मून तत्त्व एकता है और यह शासन करने वाले अग में होनी चाहिए और यह उद्देश्य तभी प्रच्छी तरह पूरा हो रक्कता है जब धायक ग्राम स्वयमेव एक इंकाई तथा परिणामत एक व्यक्ति हो।" मध्ययुगीन दार्शनिको को विचार सा सावयवी सत्ता का एक केन्द्र होना चाहिए। इस सिद्धान्त के आधार पर जहाँ कुछ व्यक्तियो ने इस सात्ता का केन्द्रीकरण पोप के हाथों में सोपा, वहाँ दूसरो ने राज्य की सत्ता के केन्द्रीकरण पोप के हाथों में सोपा, वहाँ दूसरो ने राज्य की सत्ता के केन्द्रीकरण पाप का समर्वन

(4) राजसत्ता पर प्रतिबन्ध — मध्ययुग में राजसत्ता निरकुण नहीं थी। उसे पर प्रतिक प्रतिबन्ध थे। उदाहरणार्थ पहला प्रतिबन्ध राज्याभिषेक के समय की जाने वाली प्रतिका थी, हुए गैं प्रतिबन्ध समन्ती व्यवस्था थी ग्रीर तीसरा प्रतिबन्ध यह था कि राजा रीति-रिवाजो के रूप में जाते आने बाले कानुंगों के पालन के लिए वाष्य था।

(5) प्रारीर और आरमा का सिद्धान्त— मध्ययुगीन धर्म-वैत्ताक्षो ने राज्य को ग्रारीर ग्रीर चर्चको श्रारमा का प्रतीक माना। राज्य एक बाहरी अवयव माना गया जबकि वर्चको एक निवन्त्रक लगे । चर्च एक महान् धार्मिक संगठन के रुह मे विकसित हुमा । उसके प्रधान तथा ईश्वर के प्रतिनिधि

पोप की एमछाया में क्षानूर्ण पश्चिमी देताई तंतार एकता के तूम में बेंच गया। पोप ग्रेगरी महान् ने घपनी योग्यता, राजनीतिज्ञता और दूरदर्शिता से चर्च के प्रभाव को वाया । उनने पश्चिमी जनत् के सासको को क्षेट्रंट उपदेश और दूरपात्या स पन निर्माण कार वार्षिक के स्वाप्त के सासको को क्षेट्रंट उपदेश और चेतावनी देने वाले पत्री हारा धपना प्रभाव फैलाना गुरू किया। उनने लम्बार्टों के सिलाफ ट्रंटली की रक्षा करने में प्रपूर्व सफलता प्राप्त की। मध्य एव दक्षिर्णी इटरीों ने सासन का कार्य दियात्मक छप से उसने प्रपने हाथ में ले लिया। उसने विवासी को चर्च की जागीरी में मुजासन स्पासित करने और धार्मिक कार्यों के साय-साथ लीक-कल्यासु-कारी राजनीतिक कार्य करने को वहा । इस तरह ग्रेगरी ने रोम के पीप की प्रमुता के क्षेत्र को विवास प्रीर सर्वमान्य बनाने का प्रयत्न किया । उतने वार्टियों के नियमों के सम्बन्ध में एक पुस्तक (A Book of Pastoral Rules) द्वारा भी पोपनाही के प्रभाव का विस्तार किया।

कुछ समय बाद लम्याटों ने उटनी पर पुनः ग्राप्तमण कर दिया। इस समय रोमन सम्राट इस्नामी प्रातमण का सामना करने में व्यक्त था प्रत पोप ने फोन्किश राजा चास्से मार्टेस (The Frankish King Charles Martel) से सहायता मौगी । उसने और उसके पुत्र पेपिन ने लम्बाडी को मार भगाया। जो प्रदेश उन्होंने लम्बाडों से वापिस छीने और जिन पर पहले इटली के पूर्वी सम्राट का नार रागाया । अरबा उर्दात जनवाडा व यागाय आग कार जिल र पहुँच हटना के दूसा सज़ाट का प्रिमिकार या, वै उन्होंने पीप को दे दिए । इस तरह ध्रम पीपाहि के हुए में रेडियालिक वृद्धि से औ। वह राजनीतिक शक्ति ग्रा गर्ड जो व्यायहारिक रूप से उसके पास पहले से ही थी। पीप ने इस उपहार के बदले में 754 ई. में पेपिन को फ़ेन्कों का वैध राजा स्वीकार किया।

पोप की शक्ति मे वृद्धि का एक महत्त्वपूर्ण अवसर पोप लियो तृतीय के समय आया'। फ्रीन्कश राजा पेपिन के पुत्र शालिमेन (768-814 ई.) ने यूरोप के ब्रधिकाँण भाग की जीत लिया । उस समय राजा पापन के पुत्र धातिमने (100-514 है,) ने सूराप के प्राध्यका माने का जात लिया। उस समय पोग नियो हतीय और उसके राजनीतिक विरोधियों के मध्य चल रहे विवाद का धार्लिमेन ने सफल निर्मय किया। इसके उपलक्ष में एक घानिक उरसव का ब्रायोजन किया गया। जब धार्लिमेन रोम के सैंट पीटर गिर्ज में प्रायना करते हुए ततमस्तक हुमा, तभी (800 ई. किसमिस का दिन) पोग नियो हतीय ने उसके सिर पर सम्राट का मुक्ट रख दिया। यह घटना महत्त्व की दृष्टि से वडी ही असाधारसा निद्ध हुई। इसके तीन परिसाम निकले—प्रथम, यह घटना इस बात की सूचक हुई कि वबरों के ागड हुं । इसके तीन पारणाम निकल—प्रयम, यह घटना इस वात का सूचके हुं कि ववरा के आक्रमण से खण्डित सार्वभोमिकता राज्य को पुनः निक गई हैं दितीय, इस घटना के वाद यह सिद्धान्त निकाला गया कि पोप ने इस विधि द्वारा सासन-सत्ता सम्राट को प्रयम्भ की है और सम्राट को पोप के आदिशो का पालन करना चाहिए; तृतीय, यह घटना लोकिक विषयों में पोप के हस्तकीय का प्रारम्भ विन्हु वन गईं। ग्रव पोपणाही की ग्राध्यासिक सस्या का राजनीतिक सेंग में अधिकाधिक पदार्पण होने लगा।

होने लगा।

मध्यपुत में पोप और चर्च की सर्वोच्च सत्ती का समर्थन करने के लिए कुछ बूठ प्रमाण-पत्र
गडें गए जिनका उद्देश्य "विवागी की स्थिति को मजबूत करना, विवेषकर लीकिक वासको द्वारा उनकी
पदच्युति और मम्पत्ति की जद्दी को रोकना, प्रपने क्षेत्राधिकार के अन्तर्यक्ष आगे वाले पादिश्यों के ऊपर
प्रपने नियन्त्रण को दृढ करना और उनको अपनी परिपदी (Synods) के अतिरिक्त अन्य किसी निरीक्षण
से स्वतन्त्र करना था। इन उद्देश्यों को प्राप्त करने के लिए वे आकंबियणों की, सत्ता को कम करना
(स्वोक्त आकंबियण लीकिक वासकों के अभिकतां हो सकते थे) और पोपों को गिक को बढाना पाहते
थे। इन आक्रावियों ने विवागों को यह अधिकार दे दिया कि वे अपने पामले की रोम में अपील कर
सकते वे और जब तक निर्णं न हो जाता, वे अपनी पवच्युति और सम्पत्ति की हानि से वच सकते थे।
पोप का दरवार किसी भी आर्मिक मामलों का निर्णंप वडी ही शक्तिगाली भोषा से करता था। इसलिए
नवी मताब्दी की थे झूँठी धर्मांत्रपित्रा इस प्रवृत्ति को प्रकट करती थी कि चर्च को सेन्द्रित किया जाए, विवाय की चर्च के शासन की एक इकाई बनाया जाए, उसे सीचे पोप की

प्रति उत्तरद्वायी बनाया जाए और बार्कविष्य की हियति को पोप और विश्वह के बीच एक माध्यम की सि रहने विया जाए। स्थूल रूप में रोमन जुने में यही शासन प्रणाली प्रचलित हो गई। जब 11वी श्वाताओं में लोग इन झूठी धर्माजिहित्यों को संख्या मानने लगे, उस मुमय इनके आधार पर ऐसे अनेक तक उपस्थित किए गए कि चर्च को जीकिक निर्यन्त्रण से स्वतुन्त्रता प्राप्त हो, तथा प्राप्तिक शासिक प्रेप इन स्वातियों को अपने अधिक प्राप्त हो स्वतं में पोप ही सर्वेसवी रहे। में अनेक शताबिक्यों तक पीप इन आजितियों को अपने अधिकारों के समुद्र्य का पुष्ट-प्रमाण मानते रहे। श्वाप 1439 ई. में लोरेजी वाल्ला (Lorenzo Valla) ने इनका महाकोई कर दिया, लेकिन फिर भी मध्यपूग में इन्हें प्रोप के प्रमुद्ध का महत्वपूर्ण प्रमाण समका जाता रहा।

शालिमैन के सिर पर पोप द्वारा मुकुट मुशोभित करने के बाद से पोपशाही का राजनीतिक महत्त्व तेजी से बढ़ने लगा पर साथ ही पोप-पद का निर्वाचन संघर्षमय ग्रीर कटुतापूर्ण बन गए जिनमें कभी-कभी तो हिंसारमक घटनाएँ तक होने लगी । 10वी शताब्दी में पोपी कार नैतिक और व्यक्तिगतः चरित्र इतनागिर गयाकि चर्चसुधार का आन्दोलन शुरूः हुआ और पोप के निर्वाचन का अधिकार कोडिनलो (Cardinals) के मण्डल को हस्तान्तरित कर दिया गया (इससे पूर्व यह अधिकार पादरियो तथा रोम निवासियो को था)। सुघार-मान्दोलन का प्रारम्म, यद्यपि 910 ई. मे क्लूनी के मठ (The Monastery of Cluny) की स्थापना से हुआ लेकिन मुघार तन तक नहीं हो सके जन तक हिल्डेब एड (Hildebrand) पीप ग्रेगरी सन्तम् के रूप में 1073 ई. के पदासीन नहीं हो गया। उसने 1075 ई. में विश्वपो के चुनाव में लौकिक शासकों का हस्तक्षेप, विलकुल बन्द कर दिया। अगले वर्ष सम्राट हैनरी चतुर्थ (Emperor Henry IV) ने ग्रेगरी को पदच्युत करने का प्रयत्न किया लेकिन बदते में पोप ग्रेगरी ने ही सम्राट को धर्म-बहिष्कुत घोषित कर दिया । उसने सामन्तों को सामन्ती प्राप् भी नहीं दिलवाई । ग्रेगरी और सम्राट में समर्थ बढ़ता गया । 1080 ई. में सम्राट हैनरी ने ग्रेगरी की जगह एक दूसरे पोप को पदासीन करने के लिए रोम पर चढाई कर दी। ग्रेगरी ने भागकर एक किंवे में शरण ली। हैनरी की ब्राज्ञा से पोप के राजप्रासाद में बुलाई गई। वर्च की एक परिपद ने ग्रेगरी की पदच्युत करते हुए गुइवर्ट को क्लेमेंट तृतीय के नाम से पोप बनाया (24 मार्च, 1084 ई.)। इधर ग्रेगरी ने दक्षिण इटली के नामन लोगों को अपनी सहायतार्थ बुलाया । हैनरी जर्मन भाग गया । रीम वासियों को नामन लोगों ने बुरी तरह लूटा। इससे वे लोग ग्रेगरी से चल्ट हो गए। अन्तु में प्रारास्था के लिये ग्रेगरी वहाँ से भागकर सलेनों में नामन लोगो को शरए मे चला ग्रया, जहाँ 25 मई, 1085 है को उसकी-मृत्यु हो गई।

प्रेगरी सप्तम् ने चर्च की स्वतन्त्रताश्चीर प्रमुख के बारे मे जो नीति अपनाई उसके अनुव उद्देग्य थे—चर्च पर पोप के प्रमुख की सम्पूर्ण स्थापना, पावरियो को वैवाहिक बन्धन, पदो को खरीदने के आधिक बन्धन और राजनीतिक अधिकारियो द्वारा पद प्रदान करने के सामस्तवादी बन्धन से ,मुक्ति प्रदान करना। उसके द्वारा इस नीति।को, जो 'जस्टीसिया' (Justicia) कहनाई, क्रियानिवत करने के प्रवस्तो के परिणोमस्वरूप ही चर्च और राज्य के मध्य का विख्यात विवाद आरम्भ हुया।

सुघार आन्दोलन से चर्च मे नवीन याक्ति का सचार हुंगा। पोप की अनुता के सिद्धान ग्रीर पोप के अधिकार की धारेरेण को कालान्तर मे पोपो तथा लेखको ने अधिक सुनिधिचत रूप दिया। ग्रेगरी सत्तम के पोष्प उत्तराधिकारियों ने 12वीं तथाँ 13वीं शताब्दियों मे इसे "और आगे वढायाँ। पोप स्पर्टत: इस वात का दाना करते थे कि राजा विवाग कि परामणे किए ही उन्हें यह प्रीविकार है कि विवागों की नियुक्त या परच्यूत करें, उनका एक चर्च से "इसरे चर्च मे स्थानान्तरण करें और अपने प्रतिकारियों द्वारा स्थानीय प्रचायन के दीयों की दूर करें। ये वाले चर्च और साम्राज्य के मध्य चले आ रहें विवाग की तथा के पास अधिक सबल बनाने के निर्णु अस्तुत किए गए ये, किन्तु इनसे स्वयं चले अ

<sup>1</sup> सेवाइन ! राजनातिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 1, मुळ 206.

भीतर पोप के हाथ भी प्रधिक मजबूत हुए । इन्ही दावों के भाषार पर ग्रागे चनकार पोप के ब्लेनीट्यूडो प्राटेस्टेटिम (Plenitudo Protestatis) के सिद्धान्त की प्रतिपादित किया गया जिसका सुन्दरतम भाव है-राजवत्ता या प्रमुत्ता । सर्वप्रथम पोप इत्रोसैन्ट चतुर्य तथा वृजिडियम कीलीना ने इस सिद्धान्त का प्रतिपादन किया । इस सिद्धान्त में पोप की शक्ति की तीन बातें निहित घी-

1. चर्च की मौतिक ज्ञानन शक्ति का रवामी तथा ग्रन्य सभी अधिकारीगण की शक्ति का स्रोत पोप है।

2, पोप को सभी मानवीय कानूनो एव प्रशासकीय खादेशों की बनाने व विगाइने का भविकार है।

3. कोई मौमारिक शक्ति पोप को चुनौती नहीं दे सकती। किसी भी भौतिक शक्ति को यह ग्रधिकार नहीं है कि वह पोप की ग्राज्ञा एवं निर्श्यों की ग्रवहेलना करें। पोप परमारमा का प्रतिनिधि मत. उनका निर्णय परमात्मा का निर्णय है। यह प्रनितम निर्णय है जिसके विरुद्ध कोई अपील नहीं हो सकती।

पोप उपयुक्त दावो से भी एक कदम झागे बढ गए और राज्याधिकारिया पर भी नियन्त्रशा करने का दावा करने लगे । पौप इन्नोसैन्ट तृतीय ने तो यह भी घोषित किया कि उसे यह निर्माय करने का क्षिकार है कि निर्वाचित सम्राट योग्य है या श्रयोग्य । उसने यह भी दावा किया कि सम्राट के विवादग्रस्त निर्वाचन को रह करने का भी उसे अधिकार है। पोप के दावों का कहीं ग्रन्त न था। वह यह भी दावा करने लगा कि—(i) वह युद्ध एव मान्ति का एकमात्र प्रमिभावक है, (iii) वह शासको के मध्य नमसीतो तथा मन्यियो को पुष्ट करने धौर उनका निर्णय करने का श्रविकारी है, (iii) वह विरोधियों को दण्डिन करने एवं विषयाओं तथा नावानियों का नरक्षक होने और शासकों को नैतिक ग्रनजासन में बांचे रतने का ग्रविकार रखता है, और (1V) राजकीय न्यायालयों से इच्छानुसार मकदमें, ग्रपने पास मेंगवा सकता है।

इन सभी दावो की पृष्टि के लिए यह तर्क दिया गया कि ईसा ने पीटर को चर्च का पहला ग्रव्यक्ष बनाया था ग्रीर रोम के विजय पीटर के सच्चे उत्तराधिकारी होने के कारण पृथ्वी पर ईश्वर अव्यक्त निर्माण के प्रतिनिधित है। ब्रत मिनी कुमारियों पर चाहें वह राजा है। या रंक पीप की सर्वोच्च नाता है। पोपो ने मेनीनि-माली उनता के हृदय में यहीं विश्वास बैठा दिया कि चर्च के ब्राश्वीर्वोद के ब्रमाव में मोल-प्रास्ति नहीं हो सनती । केवल वर्च की अनुकम्पा ही नारकीय यातनाओं से खटकारा दिला सकती है।

पापो की शक्ति के विकास में निम्नलिखित तीन कारणों ने भी योग दिया-

3 जिक्षा और विद्या पर ग्रयना एकाविकार होने के कारए। भी चर्च को ग्रयने हाथों से शक्ति के केन्द्रीकरण में सहायता मिली।

#### · 4 पवित्र रोमनं साम्राज्य (Holy Roman Empire) ....

मामन्त प्रया और पोप के अस्युदय के अतिरिक्त पवित्र रोमन साम्राज्य के विकास ने मध्यकानीन राजनीतिक चिन्तन पर गहरा प्रभाव डाला । इस साम्राज्य का उदय फॉकिस राजतन्त्र में में हम्रा जिसकी स्थापना क्लोविस (Clovis) ने की। क्लोविस के द्वारा फ्रॉक जाति ने ईसाई बर्म स्वीकार कर लिया था। फ्रोंक जाति का एक ग्रन्य महान् नेता चील्में मार्टेन हुंग्रा था । इटली पर लम्बाई जाति के ब्राक्तभए होने पर पोप ग्रेगरी प्रथम की प्रार्थना पर - चार्स मार्टल और उसके पुत्र पेषिन को सुनारी को इटली से भगाकर वहाँ का जासन पोप को दे दिया । इससे असल होकर पोप ने पेषिन को कि कर के वैब शासक स्वीकार किया । पेषिन को बाद उसका पुत्र आधिमंत्र जासक बना । शासिमंत्र ने प्रीवरीं विषयी पूरोप जीत विया । वह रोम काया तब सेंट पीटर के निजें में , प्रार्थना करते हुए पूटने टेक्न पर पोप वियो तृतीय ने 800 ई. में किसमस के दिन उसके सिर पर सम्राट क मुकुट रसा । यहीं पेपिन पोन साम्राट का मुकुट रसा । यहीं पेपिन पोन साम्राट का मुकुट एसा । यहीं पेपिन प्रीम साम्राट का आरम्भ हुमा, यहांपि इसकी वास्तविक स्थापना वाद में ही हुई जिसका वर्षों हम आप कर रहे हैं।

णालिमैन की मृत्यु के बाद 843 ई. में उसका साम्राज्य फाँस, जर्मेंनी ग्रीर इटली तीन राज्यें मे विभक्त हो गया, किन्तु साम्राज्य का विस्तार लुप्त नहीं हुमा। सम्राट की उपायि का धाकर्पण की रहा जिसने विभिन्न दावेदारों में संबर्ध की स्थिति पैदा की । अन्त में 'सफलता जर्मन राजा भोटो प्रवन (म्रोटो महान्) को मिली । 10वीं शताब्दी में इटली की ग्रराजकता का ग्रन्त करने के निए पीर वीर 12वें ने बोटो प्रथम को निमन्त्रित करके पवित्र रोमन सम्राट बनाने का प्रलोभन दिया। तदनुसार मोटो ने इटली पर ब्राक्रमण कर दिया और रोम तथा सैवाइन प्रदेश को छोड़ कर शेप इटली की अपने राज मे मिला लिया । 962 ई. में पोप जॉन बारहवें ने उसका पवित्र रोमन सम्राट के रूप में अभिरेक किया। यहीं से पवित्र रोनन सांम्राज्य का वास्तविक सूत्रपात हुआ। स्रोटो प्रथम ने ही पवित्र रोमन साम्राज्य नी स्वापना की । इसी समय से यह मत ब्यक्त किया गया कि सम्राटों तथा पोप के चर्च में इनिष्ठ सम्बन्ध रहना नाहिए। ओटो महान् ने रोम के डची तथा चैवाइन प्रदेश पर पोप का प्रमुखं रहने दिया ग्रीर् केन्द्रीय तथा उत्तरी इटली को अपने शासक में रखा। जर्मन सम्राट की अपना प्रदेश समझने लगे। वे पोपो के निर्वाचन में गहरी दिलचस्पी लेने लगे । पोप यह मानने लगे कि कोई व्यक्ति उनमें स्मित्रे कराए विना रोमन सम्राट नहीं वन सकता । ओटो स्वर्व को पूराने रोम सम्राट सीजर, ऑगस्ट साहि के उत्तराधिकारियों में मानने लगा। ईसाई समाज में भी यह विश्वास जम गया कि वामिक आवश्यकतओं की पूर्ति के लिए चर्च आवश्यक है कि जिल्हा सर्वोच्च अविकारी पोप है और राजनीतिक मावस्थकतामी की पूर्ति के लिए एक संजाद मावस्थक है जिसका सर्वोच्च मधिकारी सम्राट होता. चाहिए । श्रीटो मुख्यतः उसके बाद वर्मन के राजा ही पवित्र रोमन साम्राज्य के शासक बनने नरे । पीर भूतल पर आध्यारिमक विषयों में श्रीर सम्राट लौकिक विषयों में भगवान का प्रतिनिधि समझा दाने लगा । दोनों ही अपने-अपने क्षेत्र में स्वतंत्र और सार्वभौम थे, पर दोनों एक-दूसरे को परस्पर आवश्य श्रीर सहायक समस्ति थे। इसं तरह सभी ईसाई 'रहंस्पात्मक द्वित्व' (Mystic Dualism) मे विश्वास रतते हुए द्वेष शासन मे रहते थे।

उपर्युक्त न्यित अधिक समय वक नहीं रह सकी । शीश्र ही राज्य और क्वें में तीन महर्मेद उत्तर हो गए । पोप और वर्ष की अनिवक्ता को रोकने वधा अध्याज्य हो हुए करने के लिए सज़िंद हुस्तकें। करों को पी को स्वीकार नहीं हुआ । ओटी प्रवृत्त के समय है ही उँमैंन सम्म्राय पोने कि निविद्य और तिस्वास में नहर्म रोपों ने स्वास पोने कि 962ई से रोकन सम्म्राट के रूप में उत्तर अभियेक करने बाता पोप वर्णन हाइय विद्यान हुए होने 962ई से रोकन सम्म्राट के रूप में उत्तर अभियेक करने बाता पोप वर्णन हाइय विद्यान हुए होने हैं तो उतने एक बार्मिक परिषद में उस पर अनैतिकता का अभियोग चखता कर उसे पोप-पद से स्टब्स । अब नियो अध्याप पोप वना लेकन जैसे ही बीडो वापिस अमीन होटा, जोन हाइया ने पुनः पोप की उद्दी र अस्वित कर विद्या । विदे ही भी हो दर अस्वित कर विद्या । विदे ही में पोप आँत हाइय की मूंच्यू हो गई । उसके स्थान पर वेनी डिस्ट को पोण जनाय । वेनी डिस्ट को हो हो सहस्त है ।

वर्षन सम्राटों के लिए पोप के निर्वाचनों में इस. तरह वर्षर चार आकर हस्तरेप रूपना मुविनाजनक न था, नगोकि वे दूर देस के वासी थे। अस पोमों का चुनाव संवर्ष सामन्तवादी अवृत्तियीं के रूप में प्रस्तुत किया ग्रया। यह कहा गया कि यद्यपि चर्च झाध्यात्मिक मामलो में ग्रीर राज्य केवल नागरिक तथा राजनीतिक मामलो में हस्तक्षेप करता है लेकिन राज्य रूपी शरीर का अस्तित्व आरमा के शुद्धिकरए। पर निर्भर है। चर्च-आत्मा, राज्य-शरीर दोनो एक है, अलग नहीं, केवल इनका क्षेत्राधिकार अलग-अलग है। आत्मा से सम्बन्धित विषय चर्च के अधीन है, और शरीर से सम्बन्धित विषय राज्य के।

- (6) समाज का ग्राम्योकरए तथा केन्द्रीय सत्ता का श्रमाव—रोमन साझाज्य बबर जातियों के श्राक्रमण से घराशाही हुआ और यूरोप टुकडों में बँट गया जिनका शासन स्थानीय सामन्तों के हाथों में चला गया। सामन्तवादी व्यवस्था के कारए। एक तो केन्द्रीय सत्ता का लभाव हो गया, दूवरे, यूरोप में प्राप्त समाज तथा सम्यता का विकास हुआ। इस विकास में श्रावागमन के साधनों की कभी ने बड़ी सहायता की। श्राम्भणों के फलस्वक प्रावागमन के साधनों की समाध्ति के वाद नगरों का भी पतन हो गया। श्राम्योकरए। में श्रिक्ता-व्यवस्था के अन्त ने भी सहायता, प्रवान की। लोग निरक्षर हो गए। उनका इंटिक्तीए। सीमित होता चला गया। ईसाई पावरियों ने साधनता-प्रवार के यथायक्ति प्रयत्न किए और प्राप्त सम्यता की प्राण-ज्योति को कुकते नहीं दिया।
- (7) लोक-सत्ता का विचार—मध्यकाल में अनेक विचारको ने राजतन्त्र का समर्थन करते हुए राजा के दैविक अधिकारों का प्रतिपादन किया था। शर्म-शर्म विचार परिवर्तन हुमा और उन्हींने एक प्रत्य लोक-शक्ति को करवना की। यह मत प्रकट किया गया कि सिहासन पर आसीन होने का प्रविकार देवी अवस्य है, किन्तु राजा को शक्ति समाज से ही प्राप्त होती है अत. राजा सामाजिक सीमाओं का खिलक्षण नहीं कर सकता। उचर पोप-समर्थको का भी यह विश्वास था कि राजा और राजसत्ता देवी होने के साथ-साथ मानवक्रत भी है।
- (8) सामूहिक जीवन की प्रवृत्ति—मध्य-युग की एक प्रमुख प्रवृत्ति सामूदायिक जीवन विताने की थी । यह विभिन्न प्रकार के बार्मिक, सामाजिक ग्रीर राजनीतिक समूहों में व्यतीत किया जाता था। ग्रपनी प्रावयकताओं की पूर्ति व्यक्ति समुदाय में रह कर ही पूरी कर पाता था। समुदायों या समूहों के प्रधान-रूप ईसाई मठ, परिजाबंक सम्प्रदाय (Monastic Orders), ब्राध्यक श्रीराध्य (Guilds), कम्मून ग्रीर नगर थे। सामुदायिक जीवन की प्रधानता के कारण ही इस ग्रुग में व्यक्ति के अधिकार उपेक्षित रहे। वैयक्तिक अधिकार और स्वतन्त्रता सम्बन्धी विचार पोप तथा राजा की प्रमुख के सामने ठहर नहीं सकते थे। सामूहिक जीवन की प्रवृत्ति इतनी व्यापक थी कि थार्मिक, ब्राध्यक, सामाजिक ब्रादि कोई भी क्षेत्र इससे ब्रह्म ब्रह्म वा वा।
- (9) तिगम सम्बन्धी सिद्धान्त मध्ययुग में सामुदायिक जीवन की प्रधानता होने के कारस्य तिगमों के सिद्धान्त (Theory of Corporations) का विकास हुमा। इस सिद्धान्त का उद्देश्य कुछ विधिष्य संस्थापों के विधेष महत्त्व को स्थित करना था। समर्थकों का कहत्ता था कि, "जिन सस्याओं का जहें स्था कि की लिक जीवन का विकास करता है उन्हें प्रभान कार्य उचित रूप से क्याने के तिए इस प्रकार सत्ता-सम्पन्न कर दिया कि, उनके कार्यों में किसी वाह्य साक को हस्तक्षेप करने का प्रवस्त में में किसी वाह्य साक को हस्तक्षेप करने का प्रवस्त में मिलती तथा वे राजनीतिक क्षमडों से दूर रहते हुए प्रधान कार्य मुचाक रूप से कर सक्ते। "मञ्जून प्रार्थि के। नीतों का कहना था विकास कर्म वर्षा वर्षा की परिखद, विश्व-विद्यानय, स्वनन्त्र नगर कम्यून प्रार्थि के। नोतों का कहना था कि नगर वर्षे, विश्व-विद्यालय प्रीर उनकी प्रवस्त्र मिनित्यी एक क्षरीर तो समाज के प्रञ्ज है तथा दूसरी और वे प्रयन्ते आप पूर्ण भी हैं। उनके स्वस्य, कार्य, उनकी भावनाएँ प्रीर इस्त्राएँ तथा व्यक्तिस्व परस्य भिन्न हैं। उनके प्रयन नुष्ठा निष्यत उद्देश्य भी हैं जिन्हे प्राप्त करने को वे सतत् प्रयत्त्रां तहते हैं अत. उन्हें अपना शासन-कार्य स्वय करने का पूर्ण

श्रुषिकार मिलना चाहिए । उदाहरणार्थं चर्च या श्रायिक श्रीणी की ग्रुपने सदस्यों के लिए नियम बनाने

थीर उन पर अनुशासन करने का पूर्ण अधिकार होना चाहिए। मध्यपुर्ग के इस निगम सिद्धान्त द्वारा एक ही राज्य मे स्वशासन, स्वतन्त्र और अधिकार सम्पन्न अनेक सगठन उत्पन्न हो गए जिनका राजनीतिक विन्तन पर विशेष प्रभाव पडा। इसी सिद्धानी के आधार पर भविष्य मे यूरोप के अनेक देशो, विशेषकर इंग्लैण्ड में स्वशासित संस्थाओं का विकास हुआ । श्राधुनिक युग के प्रारम्भ मे पनपने वाला वहलवाद (Pluralism) मध्ययुगीन निगम-सिद्धाली पर ही ग्राधारित है। स्वतन्त्र व्यक्तित्व ग्रीर सामूहिक इच्छाचारी इन सगठनो के सिद्धान्तों ने निरकुष राजतन्त्र को पीछे घकेल कर लोकप्रिय प्रमुसत्ता (Popular Sovereignty) के विचार को विकसित करने मे महत्त्वपूर्ण भाग निया। इस सिद्धान्त के बाधार पर उस समय यह स्वीकार किया जाने लगा कि शासको की समस्त सत्ता जनता द्वारा वी जाती है तथा वर्ष की परिवद सम्पूर्ण ईसाई सप का सामूहिक प्रतिनिधित्व करती है। मध्ययुग मे राज्य का सावयवी मानने के पहले से ही प्रचलित विचार मे निगम-सिद्धान्त के निगमित व्यक्तित्व (Corporate Personality) के नवीन विचार का समावेश किया जिससे प्रतिनिधित्व के परिषदीय सिद्धान्त (Conciliar Theory of Representation) की विकास हिया ।

(10) प्रतिनिधि शासन-प्रणाली का सिद्धान्त-मध्ययुगीन राजनीतिक चिन्तन मे प्रतिनिधि शासन-प्र्याली के बीज विद्यमान थे। धर्मतन्त्र तक मे इसका प्रवेश था। पोप ईसाईयो का प्रतिनिधि था। पादरी उसका निर्वाचन करते थे और सम्मिलित इन से अकर्तन्यपरायणता और धर्मभ्रष्टता का श्रारोप लगा कर उसे पद से हटा भी सकते थे। धर्म सम्बन्धी वातो में भी उसका निर्हीय श्रन्तिम नहीं

था । भ्रन्तिम निर्णय का अधिकार पादरियों की सयक्त परिषद को था ।

प्रतिनिधि शासन को राजनीतिक क्षेत्र में भी लाते का प्रयास किया गया था। सम्बद्ध की निर्वाचन करने वाले व्यक्ति सर्वसाधारण के प्रतिनिधियों के समान थे। प्रतिनिधि के सिद्धान्त को बढ़ाने मे चर्चे और राजा के मध्यवर्ती संघर्ष ने बड़ी सहायता पहुँचाई। निकोलस, जॉन ग्रॉफ पेरिस ग्रीर मासिलियो जैसे विचारकों ने इसे सम्बल प्रदान किया।

निकोलस चर्च तथा राज्य दोनो मे प्रतिनिधि शासन , ग्रीर विकेन्द्रीकरण के सिद्धान्त का प्रदर्भिती था। उसका विचार था कि चर्च के सुधार एवं शासन के सचालन के लिए सब आंत्वी से अतिनिधियों का निविचन किया जाना चाहिए। अतिनिधियों की सभा ही चर्च ग्रीर राज्य की केहीय शिक्तिकी विद्या निविचन किया जाना चाहिए। अतिनिधियों की सभा ही चर्च ग्रीर राज्य की केहीय शिक्तिकी विद्या की प्रजा की इच्छी पर्यन्त ही शासक का पद बहुण करना चाहिए । उड़ने सुक्ता विद्या कि कुमेंन साझाज्य को बार्स्ह भागों में वौटा जाए और सम्राट एक स्थायी परिषद् के परामर्थों से कार्य करे ।

जॉन ग्रॉफ पेरिस ने कहा कि चर्च की बड़ी सभा पोप को अपवस्य' कर सकती है। उसने यह भी सज़ाव दिया कि यदि चर्च के लिए सर्वश्रेण्ठ सरकार का निर्माण करना है तो 'सब प्रान्तों से प्रतिनिधियों का निर्वाचन किया जाना वाहिए। उसने 'कहा' कि राजतन्त्र की भी प्रतिनिधित्व द्वारा

नम्रं बनाना चाहिए।

मार्सीलियो निर्वाचित राजतन्त्र का समर्थक था। उमने शासक को अपने समस्त कार्यों के लिए विवायिका के प्रति उत्तरदायी ठहराया। उसके विचार मे सबसे वडी विद्यायिका-शक्ति, जनता वी ग्रीर राजा कार्यकारिए। का प्रधान था जिसे अनुकूल कार्य करते हुए न पाने पर जनता हटा सकती थी। कानून-निर्माण का अधिकार जनता का या और राजा का अमुख कार्य उनकी व्याख्या करता था। मार्सीलियो प्रजातन्त्र का प्रवल समर्थं क<sup>र्</sup>था। उसका विचार था कि राज्य की कार्यपालिका ग्री<sup>द</sup> व्यवस्थापिका सभाग्रो का निर्वाचन नागरिकों द्वारा किया जाना चाहिए। चर्च का संगठन भी प्रजातन्त्रात्मक होना चाहिए। उसमे भी ग्रन्तिम सत्ता वडी सभा मे होनी चाहिए जिसका निर्माण र्घामिक तथा लीकिक प्रतिनिधियो द्वारा किया जाना त्राहिए । वह इस बात का पक्षपाती था कि जनता

ही सभाद्वारा ग्रप्रत्यक्ष रूप से पोप कानिर्वाचन करे और वही ग्रांबक्ष्यकता पंडने पर पोप को प्रपदस्य करने मे भी सक्षम हो ।

## चर्च ग्रीर राज्य के मध्य संघर्ष का युग

(The Era of Conflict Between the Church and the State)

मध्यपुण के राजनीतिक चिन्तन का प्रधान विषय 'चर्च और राज्य का समर्थ था। मध्यपुण के श्रारम्भ होने के पहले से ही यह धारणा प्रचित्तव थी कि ईश्वर ने मानव समाज के शासन के लिए वो सत्ताओं को नियुक्त किया है—पोर और सम्राट। पोर प्रांध्यात्मक शासन का प्रधान था तो सम्राट लिक शासन का। यह माना जाता था कि दोने अपनी स्ता म प्रयोग देवी जा प्राष्ट्रतिक विधि के श्रमुसार करते है और कोई भी व्यक्ति आध्यात्मिक एवं लीकिक सत्ता का एक साथ प्रयोग नहीं कर सल्ता। वोनो सत्ताओं में कोई सथ स्वर्ष नहीं होना चाहिए और बोनो को एक दूसरे की सहायता करती चाहिए।

ध्यारहवी मताब्दी से पूर्व तक धर्म और राजनीति के संम्बन्ध, मामूली उतार-पद्धावों को । छोडकर, सामान्य से बते रहें । दसवी खताब्दी में, पोपो के व्यक्तिगत चरित्र के बहुत नीचे गिर जाने पर और पोपशाही के बदताम हो जाने पर, सम्राटो ने सुधार के लिए कुछ कबम उठाए और पोपों को उनके पब से उतारा । स्यारहवी मताब्दी तक सामान्य रूप से पोपशाही पर सम्राट का ही अधिक स्पष्ट निमन्त्रण रहा, यद्यपि इस ब्यवहार के अनेक अपनाद भी थे । सन्त अम्बोज सरीखे छोताली विषय सम्राट की उन वा आज्ञाओं का पालन करने से हम्कार कर देते थे जो उनकी दृष्टि में अन्यायपूर्ण होती थी । धार्मिक परिवर्ष में और व्यक्तिगत चमचित्रों मनाचारों के लिए राजाओं की भत्तेना करने में अन्योज के एटलान का अनुसरण करते थे । धासकों के चुनने और अपवस्य करने में विश्वपों का भी बड़ा होश्व रहते था । चर्च का इस तरह का विशेष महत्त्व चित्रा यो के समय ही स्थापित होता था अन्यया साधारणतः सम्राट का पोप पर नियन्त्रण अधिक वास्त्रिक था। दोनो सत्ताओं के सम्बन्ध कुछ इस प्रकार के थे यदि एक सत्ता अपनी वात पर अब जाती थी तो दूसरी उसके सामने झुंक जाती थी और इस सरह उनमें सचर्ष होने की नीवत नहीं आती थी । स्थारहवी सावाव्यी में स्थार की स्थ

स्वारह्वी स्वाब्दी मे स्थित ने पल्टा लाना शुरू किया और वर्ष तथा राज्य के समर्थ की प्रसिद्ध कहानी का सुत्रपात हो गया! निकोलस हितीय (1959–1961 ई) के समयं पोप की तिन्ति निकास स्वाद्ध के स्वाद्ध पोप की तिन्ति के प्रमुख की स्वाद्ध के समयं पोप की तिन्ति के प्रमुख के स्वतन्त्र हो समार्थ हैनरी चतुर्य की नावालगी का लाभ उठाते हुए पोप जमन सम्राटो के प्रमुख के स्वतन्त्र हो गया। जब हैनरी चतुर्य ने पुराने सम्राटो के प्रमुख का प्रयोग करना चाहा तो हुठी और महत्वाकांकी पोप ग्रेगरी सप्तम् (1973–1985) के साथ उसका समर्थ खिंड गया। 11 वी जाताव्दी से मुक्त होने वाला चर्च और गजसत्ता का यह समर्थ लगभग 4 शताव्दियों तक चलता रहा। जुरू में स्ममे पोप की विजय हुई, पर वाद में सत्ता का पासा प्रवत्न हो गया। मध्यपुत्तीन राजनीतिक चित्तन के इस समर्थपुत्ते पहलू पर टिप्पत्ती करते हुए गैटेल ने तिला है—"पोपों की लौकिक शक्ति का उदय और पराभव तथा राजाओं और सम्मटो के साथ जनका समर्थ—ये ही मुस्य विषय वे जिनके चारों और सम्प्रमुगीन राजनीतिक चिन्तन चवकर काटता हता।"

काटता रहा। - अब मान कि साम कि

<sup>1 &</sup>quot;The rise and decline of the secular power of the Popes, and their contests with emperors and kings were the issues about which medieval political theory revolved" —Gettle: : History of Political Thought, p. 111.

(Lay Investiture)

एक-दूसरे के द्वारा ग्रतिकमण् किया जा रहा है। विवाद उठाकर अपने हितों का संबर्धन करना है दोनो पक्षो का लक्ष्य था। धर्म-सत्ता ग्रीर राजसत्ता के सपर्य के कुछ ग्रीर भी कारण थे जिन्हें मैंसी ने इस प्रकार व्यक्त किए हैं?—(1) राज्याधिकारियों द्वारा विवायों का पद-स्थापन अर्थाद उनकी निपृष्ठि किया जाना, (2) चर्च की सम्पत्ति पर राजा का करारोपग्रा का अधिकार, (3) लोकिक स्वामियों ने अधीनस्य पादियों द्वारा सिक्के ढालने ग्रीर टैक्स जमा किए जाने जैसे नागरिक कार्यों का किया जाना, (2) जागीर रखने वाले पादियों द्वारा अपने स्वामियों के ग्रति कर्त्त ब्यों का अनुपालन । इंग. विभिन्न कारणों से सम्बन्धित विवादों का चर्च ग्रीर राजसत्ता के समर्थ का और इसमें निहित राजनीतिक विचारों के विकास का वर्णन कमवद रूप से ग्रामिकत श्रीपँकों में करना उपयुक्त होगा—
राज्याधिकारियों द्वारा विशापों की नियन्ति

सन् 1073 ई मे ग्रेगरी सप्तम् के पोप वनने के वाद ही चर्च एव राजसत्ता के महान् विवाह" का श्रीगरोश हो गया। ग्रारम्भ मे यह विवाद विशापो के पद-प्रहाग के ग्रवीत उच्चे धर्माचार्यों के चुनाव में लौकिक शासको के भाग से सम्बन्ध रखता था। मध्ययुग में राजाओं और सामन्तों ने चर्च को विश्वात भू-सम्पत्ति दान की थी। राजाओं की धर्म का रक्षक समभा जाता था, श्रतः उनका दावा था कि उनके प्रदेश मे रहने वाले चर्च के सभी उच्चाधिकारी उनके वणवर्ती है। तत्कालीन प्रथा के अनुसार प्रतिक . नए बिशप और मठाधीश को नियुक्त करते समय उसके धार्मिक कार्यों के प्रतीक स्वरूप उसे एक ग्रेंकी श्रीर छड़ी (Ring and Stick) कह कहते हुए दी जाती थी कि इस चर्च की ग्रहण करी (Accipeecclesium) । विश्रपो की इस नियुक्ति को अभिषेक विधि (Investiture) कहा जाता वा ! . राजा और सामन्तो का यह दावा था कि विशपो को नियुक्त करने का अधिकार उनका है नवीकि पद का धार्मिक स्वरूप लीकिक स्वरूप से कम महत्त्वपूर्ण है। राजा और सामन्त किसी मठाधीश या विश्व की मृत्यु पर उसकी सम्पत्ति अपने अधिकार में ले लेते थे ग्रीर उसके उत्तराधिकारी की नियक्ति स्वेन्छ। .से. किया करते थे। राजा घोषणा कर देता था कि श्रमक व्यक्ति को बिशाप बनाने की उसकी इच्छा है। यदि ईसाई पादरी ग्रथवा राजा जनता द्वारा समिवत व्यक्ति को चून लेते थे तो राजा रिक्त-स्थान पर, विधि पूर्वक उस व्यक्ति को पदासीन कर देता था। ऐसा न होने पर वह निर्वाचित व्यक्ति के रिक्त पर पर न तो नियुक्ति ही करता था घीर न उसे भू-सम्पत्ति ही प्रदान करता था। राजाओं का दावा था कि उनके प्रदेशों में भू-सम्पत्ति रखने वाले विश्वपो एवं मठाधीशों को भू-सम्पत्ति तथा धर्म-चिल्ल (ग्रॅंगूर्ज) प्रीर छड़ी) राजा से ग्रहुए करनी चाहिए। वर्च इस व्यवस्था का विरोधी था। वह घर्मानार्थी की नियुक्ति सम्बन्धी शक्ति राजा ग्रीर सामन्तो से छीनना चाहताथा। ऐसा साहृष्टिक कदम कोई शक्तिशाली पोप ही उठा सकता था। सीभाग्यवश ग्रेगरी सप्तम के रूप मे चर्च को ऐसा पोप मिल गया। उसने 1075 में विश्वपो के चुनाव में लौकिक शासकों का हस्तक्षेप वन्द कर दिया। उसने राज्य के अधिकारियों द्वारा बिशपो की नियक्ति (Lay Investiture) की अवैध घोषिन करते हुए राजा के 4 प्रमुख बिशपो को चर्च से निकाल दिया। उसने एक प्रत्यादेश द्वारा विश्वपगए। का, राज्याधिकारियो के हाथों से अवर-प्रहुण करना निषिद्ध ठहराते हुए घोषणा की कि इसका उल्लंघन करने वाले दीनो पक्षी को धर्म बहिष्कार का दण्ड दिया जा सकता है। स्पष्ट ही सम्राट हैनरी चतुर्य को यह एक खुली चुनौती थी। ग्रेगरी सम्तम ग्रीर सम्राट हैनरी चतुर्थ का संघर्ष

सेबाइन के प्रनुसार, "ग्रेगरी की वृष्टि में पोप सम्पूर्ण चर्च का प्रमुसत्ताधारी प्रधान था।" वह निश्रपो को नियुक्त और प्रपदस्थ कर सकता था। उसका धार्मिक प्रतिनिधि (Legate) विश्रपो तथा चर्च के प्रन्य अधिकारियो से उच्चतर स्थिति का उपभोग करता था। वही जनरल कौंसिल की बैठक

I Marey Op cit., p 111.

विद्याची के नुनाव मे लीकिक जामकों का हस्तक्षीय वन्य कर देने की कार्यवाही से शुच्छ होकर मद्याद हैनरी चतुर्थ ने जब जैनरी को 1076 मे पदस्युत करने का प्रयास किया तो बदले मे ग्रेगरी ने नमाठे हो पर्म वहित्कुत घोषित कर दिया और उनके सामनतों को सामनती घाय नहीं दिलाई। ग्रेगरी ने प्रयत्नी प्राप्तात्ति जो पर्म वहित्कार के दण्ड के साब लागू करने का प्रयास किया । यह कोई नई बीज नहीं भी लेकिन ग्रेगरी ने एनके साथ यह बात भी जोड सी कि धर्म-बहिन्कुत राजा ईसाई समाज से नहीं भी के कारण एक प्रयास किया है साई समाज से नहर होते के कारण एक प्रयास के प्रयासनों की संवादों मीर विकास मान से साथ से साम के साथ प्रयास के प्रयासनों की संवादों मीर विकास मान से साथ साथ से साथ

वाहर होने के कारण प्रपने प्रजाजनों को मेवासो और निष्ठा का प्रिपकारी नहीं होता। के वह ईसाई समाज के प्रतरे ने अपने इस कार्य का प्राचार वर्ष का यह अधिकार वतलाया था कि वह ईसाई समाज के प्रत्येक सदस्य पर नैतिक प्रमुजान का प्रयोग कर सकता है। सन्त प्रम्योग की भीति उसका भी तक या कि तीनिक स्वासक स्टब्स ईहाई होना है, प्रत. नैतिक तथा आध्यात्मिक मामलों में वह वर्ष के नियन्त्रण में रहता है। इसका पर्य यह है कि वर्म-वहिष्कृत करने के अधिकार के साथ-साथ अपदस्य फरने का प्रविकार पे साथ-साथ अपदस्य फरने का प्रविकार भी जुडा था। वर्ष नागरिकों से कह सकता था कि वे सम्राट के प्रति निष्ठा रहाँ। इमका ध्वनितार्थ यह निकलता था कि वर्ष ऐसा अन्तिम न्यायालय हो गया या जियके निर्णय पर प्रामक की वैद्यता निर्मेट थी।

हम नहीं कह सकते कि ग्रेगरी अपनी नीति के घ्वनितायों के बारे से ग्रीर उसके पक्ष में दी गई ग्रुक्तियों के बारे में स्वय कहाँ तक स्पष्ट था। सम्भवतः ग्रेगरी सिर्फ यह बाहता था कि चर्च को नीतिक अनुवासन स्थापित करने का प्रधिकार होना साहिए। वह चर्च की कातूनी उच्चता स्थापित करने में कोई दिलचस्पी नहीं उखता था। उसका उद्देश्य गेलाशियन सिद्धान्त में करिपत दोहरी व्यवस्था के प्रस्तर्गत चर्च की स्वतन्त्रता की रहा करना था।

ग्रेगरी ने ब्रयने एक पत्र में लिखा कि घासन की उत्पत्ति पाप से हुई है, पर यथार्थत: वह राजपद पर इस प्रकार का ब्राक्षेप नहीं करना चाहता था। वह तो राजा पर केवल ऐसा अनुशासन भीपना वाहता था जैसा पोप के रूप में किसी इकाई के ऊपर। ग्रेगरी का यह भी विश्वास, था कि "पीप यूरोप के सवाचारों का निर्णायक हो सकता था और कोई दुराग्रही शासक उसके प्राध्यारिक तथा नैतिक नियन्त्रण को नहीं रोक सकता था।" धर्मांचार्यों को यूरोपीय विषयों में क्या भूमिका अदा करनी चाहिए? इस विषय में 1080 में रोम की एक कीसिल में उसने ये विचार प्रकट किए— "पवित्र धर्माचार्ये । आपको इस शंकार का ग्राचरण करना चाहिए, जिससे संसार को गई जात हो जाए कि यदि आपको यह शक्ति प्राप्त हो जाए कि आप किसी व्यक्ति को स्वर्ग में बाव सकते हैं, तो आपको पृथ्वी पर यह भी शक्ति प्राप्त है कि आप मनुष्य को जनकी योग्यतानुसार साम्राष्ट्र, राज्य प्रिविपेल्टियाँ ड्यूकडम, कार्जण्ट्याँ तथा अन्य सम्पत्तियाँ प्रदान कर सकते हैं। संसार के समस्त राजाओं और जासको को यह बात ज्ञात होनी नाहिए कि आप कितने भाहान् है और आपकी वार्कि कितनी विशाल है। इन छोटे आदिमयों को आपके चर्च के आदेशों की अवज्ञा करेंने से ढरना चाहिए।

ग्रेगरी के विचारों की इस सिक्षत्न चर्चा के बाद हम पुन: उसके और सम्राट के मध्यवीं समर्थ की कहानी पर लौट आते हैं। सम्राट हैनरी हारा पोप ग्रेगरी थीर ग्रेगरी हारा सम्राट हैनरी की परच्यों की पोचणाओं हारा चर्च और राजसत्ता के सम्ब्र छंड हुए गम्भीर विवादों से सम्पूर्ण ग्रुपे। इसक्ष्य रह गया। धार्मिक जनता ने पोप का साय दिया। पोप ने एक प्रतिद्वर्ण्डी राजा को हैनरी के सिह्म का वावा करने के लिए, भी उकसाया। हैनरी के विरोधी सरदारों ने भी इसे विन्नोह करने और इसक्ष्य होने का स्वर्ण अवसर समझा, तब परिस्थितियों से हताश हैनरी पोप से क्षमा माँगने हैं कैनोसा (Canossa) दुर्ग के वरवाजे पर पहुँचा जहाँ पोप सुरक्षा की दृष्टि से ठहरा हुआ था। उसने पोप से सित्य करनी नाही। ग्रेगरी ने उसे बडा ग्रममानित और प्रताहृत किया। 25 जनवरी, 1077 के दिन दुर्ग के हार पर पहुँचने वाला सम्राट हैनरी सयकर सर्दी में ग्रीर कडाले की वर्ष में तीन दिन तक नो पांच खडा रहकर प्राथिचत् और समा-याचना करता रहा। अन्त में ग्रेगरी ने वसा दिखाई। उसने विहिकार का देख वा पर स्वरूप की कर हैनरी को पुन: पवित्र चर्च की सार पर में ले लिया।

अपनी कूटनीतिक चाल द्वारा सिंहासन की सुरक्षा कर लेने के बाद हैनरी ग्रेगरी से प्रतिशीध लेने का अवसर खोजता रहा। जब उसका सिक्का जम गया और उसने ,रोम को जीत लिया तो उसकी आजा से बुलाई गई चर्च ,परिषद् ने पोप ग्रेगरी को पदच्युत एव धर्म-वहिष्कृत करते हुए गुई. वर्ट की . वलेमेंट तृतीय के नाम से पोप बनाया (24 मार्च, 1084 ई) जिसने हैनरी की पवित्र रोमन सम्राट के पद पर अभिषेक किया। ग्रेगरी ने दक्षिए। इटली के नार्मन लोगो को ग्रेपनी सहायता के लिए ब्रुलाया। जनभग 36,000 सैनिको भी विशाल नामेंन फीजो के ग्राने पर हैनरी जर्मनी मार्ग गया । इस फीज ने रोमनो पर अत्याचार किए भीर रोम को लुटा । परिणामस्यक्ष्प इन्हें निमन्त्रित करने वाले ग्रेगरी का रोम में रहना असुरक्षित हो गया। वह प्राया-रक्षा के लिए सलेनी मे नामन लोगो की गरेए में भाग भयां जहाँ 25 मई, 1085 ई को उसकी मृत्यु हो गई। कुछ समय बाद हैनरी चतुर्थ भी जल बसा। इन दोनो मुख्य ग्रमिनेताश्चों की मृत्यु तक राज्य हारा विश्रपो के पद प्रहुश करने के प्रकृत का कीई श्चन्तिम निर्णय नहीं हो पाया 12 प्रमुख घटना यह हुई कि हैनरी पंत्रम् और पास्चल दितीय (Paschal II) के मध्य इस ग्राधार पर एक समझौता हो गया कि धर्माचार्य ग्रपने समस्त राजनीतिक कार्यों को त्याग है। लेकिन व्यवहार में यह असम्भव प्रमाणित हुया। जो भी हो, 1122 ई में वाम्ज (Worms) के समभौते (Concordate) के साथ विवाद का पहला चरेगा समाप्त हो गया। सेवाइन के शब्दों में "इस समभौते के अनुसार सम्राट ने मद्रा और छड़ी (Ring and Stick) जो आन्धात्मिक सत्ता प्रतीक थे. के साथ पद ग्रहण कराने का तकनीकी ग्रीधकार त्याग दिया। लेकिन, उसने राज्याधिकार देने ग्रीर विश्वपो के चनाव मे ग्रावाज रखने के अधिकार को कार्यम रखा। किन्तु इस तारीख के बाद भी यह बाद-विवाद समय-समय पर वारहवी शताब्दी के अन्त तंक प्राय उसी ढंगे से जलता रहा। प्रेगरी के लगभग 100 वर्ष वाद पोप इन्नोसेण्ट तृतीय के समय विवाद पुर्त चमका जिसमे पोप ने अपने विवेक ' तथीं कटनीति से सपलता प्राप्त की ।"

<sup>1</sup> सेबाइन . राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 1, प. 215-16.

<sup>2</sup> Harmon . Op. cit , p. 118.

इस्नोसेट तृतीय (1198-1216 ई.) ग्रीर राजाओं में विवाद

पीप बनते ही इन्नोसेट तृतीय ने चर्च को सर्वोच्च सत्तापूर्य बनाने और राजायों को चर्च का वशवर्ती करने की दिणा मे पुन प्रभावकाली प्रयत्न गुरू कर दिए । हैनरी प्रचम् और पास्चल दितीय में 1122 ई में जो समझौता हुया था उससे इस मीलिक समस्या का कोई हल नहीं निकल पाया था कि साम्राज्य और पोपशाही में क्या सम्बन्ध है ? प्रतः जिन अधिकारी का उल्लेख समभौते में नहीं था, उन पर प्रत्येक पक्ष प्रपना दावा जाताने लगा । चर्च-प्रिकारी ऐसे दावे प्रस्तुत करने लगे जो निश्चित रूप से राजनीतिक सम्राट के अधिकार क्षेत्र में थे । परिष्णामस्वरूप पोपशाही एवं जर्मन सम्राट के अधिकार क्षेत्र में थे । परिष्णामस्वरूप पोपशाही एवं जर्मन सम्राट के अधिकार क्षेत्र में थे । परिष्णामस्वरूप पोपशाही एवं जर्मन सम्राट के अधिकार क्षेत्र में से परिष्णामस्वरूप पोपशाही एवं जर्मन सम्राट के अधिकार क्षेत्र में से परिष्णाम के स्वाप से सम्राट के अधिकार का उत्तरी स्वाप्त के साम्य से चरम सीमा खुन लगी ।

इशोर्मेंट तृतीय एक प्रत्यन्त ही शक्तिशाली पोप सिद्ध हुआ जितने यूरोप के सर्वाधिक शक्ति शानी शासको तक को अपने आदेश मानने को विवश कर दिया। अपनी 1/8 वर्ष की पोपशाही में उसने 7 राजाओं को दण्ड दिया और दो जर्मन सङ्गाटों को चर्च से बहिन्छत कर दिया।

पोप इन्नोसेंट ततीय अपना यह परम कर्त्तव्य समझता था कि वह राजाओं के अनैतिक आंचरण का विरोध करे। वह निर्वाचन तथा राज्याभिषेक के मामले मे रोमन साम्राज्य मे ग्रसीमित शक्तियो का प्रयोग करता था और लोगों के सम्राट होने के दावों को वडी ही ग्रासानी से रह कर देता था। वह धाष्यात्मिक और लौकिक दोनो विषयो में चर्च की अपरिमित मक्ति का संमर्थक था । जब फाँस के राजा फिलिप ब्रॉगस्टस ने अपनी पत्नी को त्याग दिया तो इन्नोसेंट तृतीय की ब्राज्ञा से उसे इसे प्रन ग्रहण करना पड़ा । पुर्तगाल, अरागान, हगरी और बल्गेरिया के राजाओ ने अपने-आपको पोप का सामन्त कहा। वे उसे वार्षिक कर भेजने लगे। इंग्लैण्ड के राजा जाँन ने भी उसके साथ सब्द में शिकस्त खाई। जॉन की इच्छा के सर्वेषा विरुद्ध पोप ने कैंन्टरवरी के आर्कविशय के पद पर स्टीफीन लेंगटन को नियत किया। राजा के न मानने पर पोप ने उसे चर्च से बहिष्कृत कर दिया और फाँस के राजा को उस पर आक्रमण करने को कहा। उसने यह आदेश निकाल दिया कि इंग्लैंग्ड मे चर्च के धर्म-कार्य बन्द कर दिए जाएँ। अन्त मे राजा जॉन को पोप के सामने नतमस्तक होना पड़ा और वह भी पोप का सामन्त बन गया । उसने पोप को 1,000 मार्क सानाना कर देना स्वीकार किया । जर्मन साम्राज्य भीर पोप मे पुरानी शत्रुता थी। सौभाग्यवश इस समय वहाँ राजगही के लिए सवर्ष चल रहा था। ब्राटी चतर्थ. फ डिरिक द्वितीय ग्रीर स्वेलिया के फिलिप राजगही के दावेदार थे। पोप ने गहरी कूटनीति का परिचय देते हुए पहले तो फिलिप के विरुद्ध आटो का समर्थन किया और बाद में आटो के विरुद्ध फिलिप का पक्ष लिया। साथ ही उसने फोडिएक द्वितीय के विरुद्ध ग्राटो का और ग्राटो के विरुद्ध फोडिएक का पक्ष लिया । परिस्पाम यह हम्रा कि इटली मे पोप के प्रदेश जर्मन प्रमुख से मुक्त हो गए । वास्तव मे पोप इन्नोसेंट तृतीय ने पोप की तरह नही बल्कि राजा की तरह शासन किया। सन् 1216 ई मे उसके देहान्त के समय वर्ष शक्ति, वैभव ग्रीर ख्याति के चरम शिखर पर पहुँच चुका या। वर्ष इतना प्रभावशाली ही गया था कि इन्नोसेंट की मृत्यू के लगभग 100 साल बाद तक भी यूरोप मे उसकी तती बोलती रही।

फोडरिक द्वितीय और इन्नोसेंट चतुर्थ

डन्नोसेंट तृतीय के ब्रन्तिम काल से ही फेडिरिक द्वितीय का ग्रासन- ऋरस्भ हुआ। राजा 'फेडिरिक ने दावा किया कि साम्राज्य के ग्रासन सम्बन्धी विषयों में बह पोप से सर्वया स्वतन्त्र है तथा जसे शक्ति ईश्वर ने प्रत्यक्ष रूप से प्रदान की है, पोप के माध्यम से नहीं। फेडिरिक ने लौकिक विषयों में पोप की सत्ता को मानने से इन्कार करते हुए केवल धार्मिक विषयों में उसके अधिकार को स्वीकार

<sup>1</sup> Gettle History of Political Thought, p 110

किया। पोप इत्रोसेंट चतुर्थ ने उत्तर दिया कि लौकिक विषयों पर भी पोप का अधिकार है जो उने दैविक झादेग द्वारा मिला है। पोप ही राजाओं को अपनी किक सीपता है, अतः राजा उसके अधीन है। पोप के इस सिद्धान्त का विकास और उसे लागू करने में कैनोनिस्ट्स (Canonists) ने वहीं सहायता की। कैनोनिस्ट्स ने व्यक्ति थे जो धार्मिक कानूनों की व्यास्या और क्रियान्वित करते थे। वह समू 1250 ई. में फंडिरिक द्वितीय का देहान्त हुगा, तब स्थित यह थी कि चर्च का कोई प्रतिदृष्टी नहीं या और ऐसा जगता था कि चर्च सचर्च में पूर्ण विवयी हो यया है अथवा विचय की अनिम सीड़ियाँ चढ़ रहा था। चर्च अब अपने दावों को और भी वढ़ा-चढ़ा कर प्रस्तुत करने लगा था। पर फ्रांप के राजा 'फिलिय दी फेयर' (Philip the Fair) के रूप में शीझ ही एक कठोर और शक्तिशाली प्रविदृष्टी का उत्तर हुपा, जिससे चर्च भेर राजसत्ता के संघर्ष में एक नया मोड़ आया और पोपशाही का पतन आरम ही गया।

पोप वोनीफेस अष्टम् (1294-1303 ई.) तथा फिलिप चतुर्थे (1285-1314 ई.) का संवर्षे

फिलिप चतुर्थं अथवा फिलिप दी फेयर ने दृहता से पोपशाही की शक्ति पर निर्णायक आवार किए । इस समय धर्म युद्धो और व्यापार-वाशिज्य की बृद्धि के कारण उत्पन्न हुई परिस्थितियों में एक मज़ीन राजनीतिक और वौद्धिक विश्व जाग्रत हो रहा या तथा विभिन्न राज्यों की अधिकाँश जनता आत्म-निर्मरता और देशमक्ति की भावनाओं में डूबने लगी थी। फिलिप चतुर्य के समय पोपं के पृट प्र बोनीफेस अण्टम् विद्यमान था । इन दोनो के मध्य विदाद, उने की विशाल सम्पत्ति पर कर लगाने हैं राजकीय प्रयत्नों के फलस्वरूप, गम्भीर रूप से उठ खड़ा हुया । उस समय फ्रोंच राजा फिलिप चतुर्प श्रीर इंग्लैण्ड का राजा एडवर्ड युद्धरत थे। युद्ध को चलाने के लिए दोनो ही को धन की मार्वस्थानना थी । अतः उन्होंने राजकर से मुक्त-चर्च की विशाल सम्मक्ति पर कर लगाने का निश्चय किया । धाँस कें पादरी अपनी सम्पत्ति के रक्षक राज्य को प्रतिरक्षा के लिए कर देने का कर्त्तव्यं स्वीकार करते थे, किन्तु उन्हें यह भी भय या कि इस तरह राजसक्ता को स्वतः ही एक ऐसा शक्तिशाली हथियार मिल जाएगा जिसकी सहायता से वह चर्च की शक्ति को तष्ट करने की ओर सफलतापूर्वक अग्रसर हो सकेगा। वत: फ़ाँस के एक घामिक मम्प्रदाय ने राज्य की करारोपण प्रवृत्ति का विरोध करते हए पोप बीनीफेस से इस सम्बन्व में अपील की । यहापि पोप फ्रांस की राजसत्ता के प्रति विनम्र और मैत्रीपूर्ण या किन्तु वह चर्च की सम्पत्ति पर कर लगाने के राजाओं के अधिकार को स्वीकार करके अपने पैरी पर कुल्हाडी मारने को तैयार नहीं हुआ। अत: उसने एक आजापन (Bull Clericis Laicos) जारी किया जिसे यह घोषित किया गया कि पोप की आज्ञा के विना चर्च की आय में से कर देने वाले पाटरियों को गाँर ऐसा कर वसून करने के लिए चर्च की सम्पत्ति को जब्त करने वाले राज्याधिकारियों को वर्स-बहिन्द्वर कर दिया जाएगा।

राज्ञा फिलिए ने पोप के झादेश का विरोध करते हुए फाँस वे पोप को जेले जाने वाने बहु-मूल्य उपहारों पर कठोर प्रतिबन्ध लगा दिया। उनने सीने, चाँदी, बहुमूल्य मिएयाँ और अनाल झाँदि के फाँस से बाहुर जाने पर प्रतिबन्ध लगाने के साथ-साथ विदेशी व्यापारियों और प्रतिनिविधों को भी फाँस ने बाहुर की जाने का आदेश दिया। इस कठीर नीति के वो प्रत्यक्ष परिण्णाम निकले—(1) पोप की आमसती का एक वहा कोत बन्द हो गया, एवं (2) पोप के उन प्रतिनिविधों को फाँस से चले जाना पहा जो बमे-मुद्धां के लिए चन्दा जमा करते थे।

पोप बोनीम्स फिलिप के बाने इस प्रथम संबर्ष में हिन्द नहीं गाया। उसने स्तिम्बर, 1296 ई. के प्रथने इसरे ब्राह्मापत्र (Bull Incliavitisamor) में यह अनुमति प्रदान कर दी कि चर्च के प्रधिकारीगरा स्वेच्छा के राज्य की प्रतिरक्षा हेतू बन्दा वे सकते हैं। माय ही राजा को भी यह मिक्नार दिया गया कि वह राज्य की प्रतिरक्षा सम्बन्धी प्रावस्थकताओं का निर्धारण करें। अब फिलिप ने मी चर्च के दिश्य उठाए गण क्यों को वापिस से तिया।

कुछ समय बाद ही दोनो के मध्य पुन: संघर्ष उठ खडा हुया। पोप के एक दूत बर्नीडं सइसैट (Bernard Saisset) को किमी फनडे में फिलिप ने बन्दी बना लिया ग्रीर उस पर ग्रदालर्ज़ में मुकदमा चलाया। पोप ने ग्रपने दूत की रिहाई की माँग की ग्रीर दावा किया कि चर्च के व्यक्तियों पर राजकीय मुकदमा नहीं चलाया जा सकता। , इसके साय ही उसने फ्रांस के धर्माधिकारियों को राज्य को दिए जाने वाले घामिक कर देने से मना कर दिया। उसने यह दावा भी दोहराया कि साँसारिक मामलो में भी राज़ा को पोप के आदेश का पालन करना चाहिए। उधर फिनिय ने यह भी कहा—"साँसारिक मामलों में हम किमी के वशवर्ती नहीं है।" दोनों ही ने अपने-अपने पक्ष में विभिन्न धार्मिक परिषदें बुलाना प्रारम्भ की । पोप द्वारा 1302 में बुलाई गई धार्मिक परिपद् ने घोषित किया कि "मूक्ति (Salvation) के लिए सब व्यक्तियों का रोम के पोप के अवीन रहना आवश्यक है।" फिलिप ने इसके वदले मे 1303 ई मे दो घामिक परिषदें बुलाकर इल्जाम लगाया कि वह "श्रत्याचारी, जादूगर, हत्यारा. गवन करने वाला, व्यभिचारी, चर्च के पदो को वेचने वाला, मूर्तिपूजक ग्रीर काफिर" है। पोप द्वारा कोई प्रतिरोधात्मक कदम उठाने से पूर्व ही फिलिप ने दो प्रतिनिधियों को दो हजार सैनिको पोप इस ग्राधात को सहन नहीं कर सका और कुछ ही दिन बाद 11 ग्रक्तबर, 1303 ई को बह इस संसार से चल वसा ।

् बोनीफेस के बाद वेनीडिक्ट एकादश (1303-4) पोप बना। उसने बोनीफेस के समय पोप के महल परहसला करने वाजे प्रतिनिधियों को धर्म बहिष्कृत कर दिया पर वेनीडिक्ट के भाष्य भे पोप की गही अधिक समय तक नहीं लिखी थी। एक वर्ष वाद ही उसे जहर देकर मार दिया गया. तत्पमचात फिलिप ने बोर्वो के आर्कविशप बटेंण्ड डिगोट को अपनी कुछ शर्तों पर पोप चुनवाना स्वीकार तत्प्रवाद्या । कार्य प्रवाद प्रशासन्त्र प्रवाद प्रशासन्त्र प्रशासन्त्र हुळ कार्य । पात्र प्राप्त प्रशासन्त्र प्रशासन्त्र । किया । किलिय द्वारा प्रस्तुत कर्षे ये  $\mathbb{R}^{-1}$  । पोप समम्प्रते की नीति पर क्लेगा, (2) नीनिकेस के सहल पर हमला करने वालो को दिया गया दण्ड वापिस लेगा, (3) पोप 5 वर्ष की क्षविष्ठ के लिए फाँस के पादरियो पर 10 प्रतिशत आयकर लगवाना स्वीकार करेगा, एवं (4) बोनीफेस पर मरणान्तर ग्रभियोग चलाकर पोप उसे दण्ड देगा।

सपर्युक्त शर्तों को स्वीकार करने पर वर्टेण्ड क्लेमैण्ट पंचम् के नाम से पोप की गद्दी पर बैठा। फिलिप द्वारा अपनी शतों को मनवाने का स्पष्ट उद्देश्य यही था कि पोपशाही पर उसका प्रभाव रहे भीर बचें के साथ संघर्ष की पुनरावृत्ति न हो । पोप उत्तेमैण्ट पचम् ने रोम मे रहना निरापद न समझकर 1309 है से अपना निवास स्थान रोम से हटाकर एविग्नोन (Avignon) को बना लिया। यहाँ उसे वही सरलता से फाँस का सरक्षण प्राप्त हो सकता था। वास्तव में पोपशाही की यह दशा दयनीय थी। पोप यहाँ स्वतन्त्र न होकर फाँसीसी राजाओं के प्रमुख में रहने लगे। 1309 से 1377 ई तक एविंग्नोन ही पोपो की राजधानी बनी रही। बाइबिल के प्राचीन इतिहास के ग्राधार पर लगभग 70 वर्ष के इस लम्बे यग को वेबीलोनियन बन्धन (Babylonish Captivity) के युग के नाम से पुकारा जाता है।

इस या मे पोपशाही पर फाँस के राजाओं का प्रभाव जम गया अत अव पोप जर्मनी और इसली के इस युप्त भाषपश्चाहा परिकार करायाचा करायाचा याच्या याच्या याच्या याच्या वार्या वार्या इस्टाना स राजाओं की अक्षत्र का साथ नहीं रहा मिनसी के घट्यों में 'एविस्मोन के तस्ये वेबिलोनियन बस्छनं में पोपबाद्दी के राजनीतिक और प्राध्यात्मिक दोनो प्रकार के प्रभावों को गृहरा आधार पहुँचा ।"1 पोप जॉन बाईसवाँ (1316-1334) एवं जर्मन सम्राट

बर्वे रियम लुईस चतुर्थ (1314-47) का विवाद. चर्च ग्रीर राज्य के विवाद में एक ग्रीर अन्तिम महस्वपूर्ण सवर्ष हुआ। 1314 ई में बनेरिया के लुईस चतुर्थ को पवित्र रोमन सम्राट चुना गया । इसी समय कुछ निर्वाचको हारा ग्रास्टिया

<sup>1</sup> Maxey : Op cit , p 113.

कें फ़ें डिरिक को भी सम्राट चुन लिया गया। इस तरह एक ही समय मे दो सम्राटों का निविचन हुया, मतः यह मुख छिड़ गया। 1316 ई में जॉन वाईसवाँ एपिंगोन ने पोप की गहीं पर बैठा। वह दहनी को जमेंन सम्राट के प्रभाव से मुक्त करना चाहता था अनः उसने घोपएा कर दों कि सम्राट के पर पर विना पोप की स्वीकृति के बैठना पोप के अधिकारों का हनन है। जुईस का चर्च से विहिष्कार कर दिया सस पर जुईस ने भी पोप पर अनेक आरोप नगए और इटली आकर उसने एक नए पोप का जुनीव करवाया। जुईस की शक्ति इस समय वढी हुई ची क्योंकि गृह-युद्ध में फ़ेडिएक को घन्दी वेनाकर अर इस शत पर खोड चुका था कि वह सम्राट के पर के लिए अपने वाले का परिस्थाग कर देगा।

लुईस के द्वारा लगाए गए आरोपो और नए पोप का निर्वाचन कराने के प्रतिकार-स्वरूप जाने ने लुईस को नास्तिक घोपित करते हुए ईसाई जनता को उसके विरुद्ध सहस घारए। करने का प्राह्मान किया। लिकन इसी समय जर्मनी के निर्वाचक राजाओं की एक परिषद् ने घोरणा की कि सम्रार्ध का प्रक्षिकार प्रोर माही मुकुट निर्वाचन के द्वारा प्राप्त होता है। इस सम्बन्ध में पोप की स्वीकृति की कोई आवश्यकता होते है। इस घोषणा से पोप का पक्ष बहुत कमजोर पड़ नाया और उसे योग समर्थन मही मिल सका। एक प्रन्य घटना ने भी पोप जॉन 22 के विरोधियों को प्रधिक बलवान बंगाया में को फिस हारा स्थापित मिखु सम्प्रदाय ने इस सिद्धान्त का प्रवार किया कि जीवन की प्रार्थित की किया कि जीवन की प्रार्थित का प्रवार किया कि जीवन की प्रार्थित की व्यवस्थकताओं के लिए जितनी सम्पत्ति आवश्यक हो, उससे अधिक सम्पत्ति का चयन नहीं कियों जान चाहिए। आवश्यकता से अधिक सम्पत्ति रखना आवश्यकता से उपयोगी नहीं है। लेकि सम्पत्ति और ऐश्वर्य के समर्थक जॉन ने विरोध करते हुए घोषणा की कि यह सिद्धान्त हैं। ही विष्री प्रप्ति है। यही नहीं उसने फॉसिसकन सम्प्रदाय के अध्यक्ष को भी पदच्चान और वर्ष बहिष्कृत वोस्ति किया। पोप के इस कार्य ने कहर ईसाईयों को भी विरोधी बना दिया। इन लोगों ने संप्रांट और पीप के समर्य का साथ विष्णा।

14वी खताब्दी में पोप की शक्ति निरन्तर घटती गई-। वर्च की फूट ने पोपशाही की प्रतिष्ठ की बड़ा आघात पहुँचाया | पोप के व्यक्तिगत जीवन के श्रुष्ट होने से अनेक पायरी पोपशाही के प्रतिचार हो गए। उन्होंने अपनी रक्षा के लिए राजकीय न्यायालयों की शरण ली और तर्क दिया कि

वर्शिक विषयों में अन्तिम अधिकार पोप को नहीं विलक चर्च परिषद् को है।

14वीं शताब्दी के विवाद की विशेषताएँ 👉

14वी सदी के विवाद की द्वितीय विशेषना यह रही कि जहीं पिछली शताब्दियों से सामाज्य वादी ग्रपने बचाव के लिए प्रयत्नशील रहे वहीं इस शताब्दी में पोपशाही को ग्रपने बचाव के लिए प्रयत्नशील रहे वहीं इस माना पढ़ा । फिलिप एक ऐसे राष्ट्रीय राजा के रूप में प्रकट हमा जिसे पोपलाही के विरुद्ध समर्थ में ध्रधिकाँश भागो से समर्थन मिला।

तीग्ररी महत्त्वपूर्ण बात यह थी कि पोपबादियों ने बहुत ही उम्र तथा म्रज्याबहारिक खंथा ग्रपनाते हुए वह-चड कर ग्रपने दावे पेग करना गुरू कर दिया । पोप ने सम्पत्ति के प्रति ग्रपनी ग्रासक्ति को राने रूप मे प्रकट करते हुए यह घोषा तर्क दिया कि खाष्यात्मिक उद्देश्यों की पृति के लिए सम्पत्ति का होना प्रावत्यक है। पोप के आत्रोचको ने कहा कि पादिरयो हारा निजी सम्पत्ति रखना ग्रीर ग्रपरिग्रह सिद्धान्त का पालन न करना उनाईयन के बिग्द है। ग्रामीनको का तर्क व्यावहारिक ग्रीर न्यायसगत या जिने प्रधिवांश जनता का समर्थन मिला ।

चौथी विभेषना यह थी कि इस गतान्त्री के बाद-विवाद का नतर पूर्वापक्षा वहत केंचा रहा। प्रश्तों नो ग्रधिक सटीक ढन से रखा गया तथा पुनाने तकों को नए व्यास्थात्मक टन से प्रस्तुत किया गया । प्राचीन ऐतिहासिक इप्टान्तों की फिर में परीक्षा हुई । इस बाद-विवाद ने विज्ञाल साहित्य की जन्म दिया और राजा के समर्थक वकीलों की रचनाम्रों में राजनीतिक गयार्थवाद का प्रभाव तथा प्रणासनिक समस्याम्रो ना चिन्तन मुखरित हथा। सेवाउन के शब्दों में, "प्रव युरोप के बौद्धिक जीवन में जिल्लित श्रीर व्यावसायिक रूप में प्रशिव्वित वर्ग का ग्राविर्भाव हो गया ।"

चर्च तथा राज्य द्वारा श्रपने-ग्रपने पक्ष में प्रस्तत दावे

(Arguments for the Supremacy of the Church and the State)

इस सम्पूर्ण विवेचना के उपरान्त चर्च और राज्य हारा अपने नमर्थन मे प्रस्तत किए गए दावी का मेक्षेप मे सिहावलीकन युक्तिमगत् होगा । चचं-समधंक दावे

(1) चर्च ही सच्चा राज्य है। चर्च तथा ईसाई संघ की स्थापना स्वयं भगवान द्वारा की गई है जिसने मानव-समाज के जासन के लिए बाध्यात्मिक और साँसारिक शक्ति की दो सत्ताओं को सापा है । आध्यारिमक शक्ति का प्रधान पोप है और साँसारिक शक्ति का राजा, किन्त पोप की स्थिति जन्वतर है ग्रीर प्रत्येक दशा में उसका निर्णय ही अन्तिम है ।

- (2) भौतिक जीवन की ग्रपेक्षा ग्राध्यात्मिक जीवन श्रेष्ठतर है तथा ग्रात्माग्रो के नरक से-उद्धार के कार्य को सम्पन्न कराने वाले पादरीगए। लौकिक शामको से अधिक गौरव और सत्तापूर्य हैं। सन्त अम्बोज ने कहा-"सीसे की श्रीर मोने वी चमक मे जो अन्तर है, वही श्रन्तर राजाशों के तथा विश्वपों के गौरव में है।"

(3) दो तलवारों के सिद्धान्त के आधार पर कहा गया कि पोप ने ईश्वर से प्राप्त सांसारिक शक्ति की प्रतीक तलवार तो राजाओं को दी तया आव्यात्मिक शक्ति की प्रतीक तलवार अपने पास रखी । इस तरह राजा पोप के माध्यम में ईश्वर के प्रति उत्तरदायी है और उसे पोप की महस्रति से राजसत्ता का प्रयोग करना चाहिए। (4) लौकिक शासन श्रपनी शक्तियाँ ईश्वर से पृथक् रूप में नहीं वरन चर्च के माध्यम मे

प्राप्त करते हैं. ग्रत लौकिक विषयों में भी वे पोप के ग्रयीन हैं।

(5) वर्मसत्ता की प्रावानता सिद्ध करने के लिए वाईविल के अनेक पुराने और नए नियमो श्रीर चदाहरएों को पेश किया गया। उनकी व्याख्या इस तरह की गई कि पोप तथा चर्च की स्थित सुब्द हो।.

--- (6) चर्च ही राज्य की नैतिकता के लिए उत्तरदायी है और पोप को अधिकार है कि वह राजाओं के ग्राचरण पर नियन्त्रण रखे । --

(7) अनेक ऐतिहासिक घटनात्रो और प्रमाणो द्वारा राजसत्ता पर धर्मसत्ता की प्रभुता सिद्ध की गई। प्रयम प्रमाण सन्त अम्ब्रोज द्वारा सम्राट विश्रोडोसियस की भत्सेना का दिया गया-। दूसरा प्रमाख यह दिया गया कि मेरोविनियस के ज्ञान्तम राजा शिल्परिक (Chilpene) की उसकी ध्रसमता के कारण पोप जकारियास (Zacharias) ने परच्युत किया था। तीसरा प्रमाख 'कीन्सटेन्टाइन के दाव' (Donation of Constantine) का दिया गया। बास्तव में यह प्रमाण एक जाली दान-पत्र बना कर पेश किया गया जो 1439 ई. मे अध्यक्षोड़ होने तक प्रामाणिक समका जाता रहा। चौषा प्रमाण पेपि लियो तृतीय हारा शाहियम को मुकुट प्रदान करते का पेश किया गया। इस राज्याभिषेक का पह अध्यक्ष प्रसारित किया गया। इस राज्याभिषेक का पह अर्थ प्रसारित किया गया। इस राज्याभिषेक का पह अर्थ प्रसारित किया गया। इस राज्याभिषेक का पह

(8) पोप अपने दण्ड-साधनो और अभिजाप देने के भय से भी धर्मसत्ता के प्रभाव का विस्तार करता रहा। धर्म-बहिष्कुत कर देने की धर्मकी और उसकी क्रियान्त्रिति मध्य-युग मे विशेष महर्षे रक्षती थी।

पोपवाहियों ने प्रपने पक्ष में बड़े-बड़े दावे प्रस्तुत किए। उनसे वास्तव में हैरानी होती है। इससे भी प्रधिक हास्यास्पद वात यह लगती है कि किस तरह शक्तिशाली सन्नाट प्रारम्भू में पोपवाही के सम्भुख झुंकते और नाक रंगडते रहें। वास्तव में इन सब के मूल् में यही वात निहित प्रतीय होती है। कि प्रारम्भ से ही पहल पोपवादियों के हाथों में रही जिससे उन्हें प्रारम्भिक सफलताएँ मिली। उस समय जनता समान्य थी और पोप के वामिक वण्ड के भय से सदैव श्रस्त और दवी हुई रहती थी! राज्यासिकारी इसी कारए। जन्मसम्बर्ग प्राप्त नहीं कर पाते थे। साथ ही वे यह भी इन्कार नहीं कर सकते थे कि प्राध्यासिक शित लीकिक शक्ति थे। प्रत उनकी स्थित और नीति अधिकांशतः रहा और वचाब को थी। 14वी शताब्दी से मुद्द ते तक इन्हीं कारणों से चर्च और पोप की तृती वोलती रही। राज्यासिक समर्थक वाले

(2) पोपो का यह दावा कि लौकिक विषयो पर पोप का नियन्त्र ही, ईपवरीय व्यवस्था के विकड है। ईपवर ने सप्तार को प्राच्यारिमक और लौकिक इन वो सक्तियों के सामन में रखा है सर्व पोप द्वारा दोनों ही सक्तियों को प्रपने हाथ में लेने की विष्टा करना ईपवर के प्रादेश का उल्लंबन है।

(3) राजसत्ता के समर्थन में न्यायिवदों ने कई तर्क-सम्भव वुनितार्थ प्रस्तुत की। 12वीं सदी में पीटर ग्रेसस ने कहा कि राजा हैनरी में प्रमुत गर्मा वृत्तार्थ प्रस्तुत की। 12वीं सदी में पीटर ग्रेसस ने कहा कि राजा हैनरी में प्रमुत करना ठीक ऐसा ही कार्य होगा जैसा किसी है, न कि पीप से अयथा जनता से जतः हैनरी को पदण्युत करना ठीक ऐसा ही कार्य होगा जैसा किसी व्यक्ति की निजी सम्भत्ति को द्वीना में प्राचन के प्रमुत्त की। 1एक अन्य प्रक्रिक होगा हम आरणा का खण्डन किया गया कि राजा से प्राचन के स्वचन के स्वचन से स्वचन से स्वचन को प्रस्ते हैं। वह त्यां की को कि पोप प्राचा को पर विकित्त करता है। किसी भी स्व भी इसके राजा से अच्छ होगे का प्रमाण नही। यदि पद अतिच्छत में ही अध्यता का निधरित्य होता तो पोप को पूर्व प्रतिच्छत करने वाले कार्यिवत नो पेर अच्छ होते।

द-प्रतिष्ठान तो केवल-मात्र एक सस्कार का सम्पन्न करना । है इसके साथ ही यह भी कहा गया कि सभी । अप समान हैं और उन्हें ईश्वर से समान शक्तियाँ मिन्ती हैं, अत गोप उनसे अधिक प्रयुक्तवय और श्रेष्ठ ही है। राजसता के समर्थन में दी गई और पोप को श्रेष्ठता पर प्राथात करने वाली ये पुक्तियाँ इस धीष्ट भी निश्चय ही प्रत्यन्त महत्त्वयुणं थी कि इनमे मनुष्य का निर्णय उसके पद से नहीं विक उसके कर्म रेत्र शर्वर है करने का विचार कलकता था। अपनी पुक्तियों और कानूनी व्याख्याश्री हारा तत्कालीन विध-शास्त्रियों ने 'प्रविच्छित्र साम्राज्य श्राम्त (Imperium Continuum) के सिद्धान्त को प्रतिपादित क्या और कहा कि रोमन सम्राज्य श्रम्त से सोम्राज्य की चित्र प्रवोग रूप में चली आ रही है जिसे । वहार प्रत्यन नहीं माना जा सकता। विख्यात विधिवता बार्टोलस (1314-73) ने यह सिद्धान्त स्तुत किया कि सम्राट के समय से सोम्राज्य की श्रम्त प्रत्यन ही श्रमान चार पर विवाद हिंगी की सम्राट प्रत्यन ही साना जा सकता। विख्यात विधिवता बार्टोलस (1314-73) ने यह सिद्धान्त स्तुत किया कि सम्राट प्रधी पर ईश्वर का अवतार है जिसकी प्रमुशक्ति प्रदेश है और उस पर विवाद इरना भी वर्म विष्ठ हैं।

(4) ईसाई सम के कुछ पार्टीयों ने पोप की प्रतियक्तित सत्ता के विरुद्ध राज सत्तावादियों हो समर्थन दिया। ये पार्टी सत्ता का उपयोग धर्म-परिपदी द्वारा चाहते थे, पोप द्वारा नहीं। इस फूट । सम्राट की स्थिति को सबल बेनाने में योग दिया।

पोपशाही और साम्राज्य के मध्यवर्ती सबर्ष ने नंबीन राजनीतिक साहित्य रचना को अनुप्रेरित केया और जोगी, की इस बात के लिए प्रोत्साहित किया कि वे आव्यारिमक और राजकीय योनी शक्तियों के आर्थोओं पर परीक्षांगु कि एं 11

मध्य युग के प्रमुख विचारक : सेलिसबरी, टॉमस एक्वीनास, दाँते, जॉन ऑफ पेरिस, मॉसिलियो ऑफ पेडुआ, विलियम ऑफ ओकम

(Leading Thinkers of Middle Ages: Salisbury, Thomas Aquinas, Dante, John of Paris, Marsilio of Padua, William of Occam)

्री कॉन ग्रॉफ सेलिसबरी (Policyalica)

पीप ग्रेगरी सप्तम् के बाद पोप की प्रमता के प्रमखतम खिववनताओं की सूची में ग्रमत माम जॉन ऑफ सेलिसवरी (1115-1180) का आता है । उसकी मानसिक शक्तियाँ अत्यन्त उच्चकोटि की थी । 1176 ई. मे वह चार्टेस (Chartres) का विशय नियुक्त हुआ और चार वर्ष वार दसकी मत्यु हो गई। जॉन बॉफ तेलिसवरी ने 1159 में 'पॉलिकेटिक्न' (Policraticos) नामक प्रत की रचना की जिसमें मध्ययूगीन राजनीतिक दर्शन पर विस्तृत और व्यवस्थित रूप से पहली बार विचा-किया गया । सेवाइन के अनुसार "ग्ररस्त के पुनरुद्धार से पहले इस ढंग की यह अकेली पुस्तक थी जिसे उस प्राचीन परम्परा का संकलन किया गया जो सिसरो, सेनेका, चर्च के संस्थापको और रोम<sup>र</sup> विधिवेताओं के पास से होती हुई 12वीं जताब्दी तक आई थी। इस ग्रन्थ में वही ईमानदारी है हैं विश्वासी को प्रकट करने का प्रयत्न किया गया था जिन्हें 12वीं शताब्दी में सब लोग नासते थे और वह तक उस नमय ज्ञात था, हमेजा से मानते बाए ये । जिस समय जॉन ब्रॉफ सेलिसवरी ने ग्रन्य प्रधान किया था. ममाज में सामन्तवाद का बोलवाला था लेकिन "इस प्रत्य पर ममाज के सामन्तवाद संगठन की बहुन कम छाप है।"1 इस पुस्तक की जिने 'स्टेटसमैन्स वृक् भी कहते हैं. डॉ. डिकिन्सन 'मध्यकान में राजनीति पर नवसे पहला सौदीपाँग ग्रन्थ' कह कर पूकारा है। इसमें सरकार है सगठन, उसके कार्य विभाजनो और उनके पारस्परिक सम्बन्ध और सरकार के विभिन्न रूपो प्रादि क कोई उल्लेख न होकर केवल मरकार के एक रूप राजतन्त्र का वर्शन किया है। पुन्तक मे शासन ह र्वाचा मामाज्यवादी व्यवस्था पर बाबारित है। बेलिसवरी के राजनीतिक दर्शन का तत्व काननी ही साँवैधानिक की अपेक्षा नैतिक ग्रिष्टिक है।

सेलिसवरी के राजनीतिक विचार (Political Ideas of Salisbury)

जॉन के राजनीतिक चिन्तन में स्वीविक महत्त्वपूर्ण वार्ते निम्नांकित हैं-

(1) चर्च की सर्वोच्च सत्ता अववा राज्य का चर्च के प्रति प्रधीन होना—वॉन ग्रॉंग सैनिमवरी का विज्ञाम था कि वामिक और राजवीतिक शक्तियों के प्रविकार क्षेत्र भिन के विकास

<sup>।</sup> मेबाहन : रावनीतिक दर्गन का इतिहास, खण्ड 1, हू. 227.

धार्मिक और लीकिन प्रसित्त में सम्बन्धित दोनों तलवार चर्च को ही प्रधान की गई थी। चर्च ने हन्में से प्राध्यात्मिक प्रक्रित की नक्ष्मार अपने पान रखी और लीकिक प्रक्रित तिलवार राजा को इस गर्ने पर सींप की कि वह उनका प्रयोग चर्च की घोर ने भीन चर्च की इन्छानुसार करेगा। जॉन के प्रध्यों में, "इस तलवार लिकिन प्रक्रित) को राजा चर्च से प्राप्त करता है। यखिर इस रतनम्य तजवार को चर्च प्रपंत हाए में नहीं जाम्या तबापि इस पर उनका प्राधित्त्व है। चर्च इसका प्रयोग राजा के हाल से करता है श्रीर (सीहिक विषयों में) उन्ते दण्ड का अधिकार उन्हें की आध्यात्मिक विषयों का अधिकार उनहीं से कि तिए ही सुरक्षित रख लेता है। इसतिए राजा एक तरह से चर्च का ही एक रमेंचारी है और वह पित्रक कर्ता थों के उस सीमा की पूरा करता है जिसका करना पादरिसों के लिए प्रामितीय नहीं है।"

जांन ने लोकिक जांक द्वारा धपरांचों के लिए दण्ड देने के कार्र को निम्तन्तोटि का सानवे हुए डमें राज्य द्वारा किया जाना ही ठीक बताया। उसने कहा, यद्यपि डेम्बरीय नियमों जा प्रत्येक जनेंब्य क्षामिक और पश्चित्र है, नकाणि अपरांचों के लिए दण्ड देने का कार्य प्रटिया दर्जे ला है और जल्लाद जा. राष्ट्र नकता है। ' ट

- (2) समान की जीव-पारणिय (Organic) मारखा—जॉन ने 'पीलिकेटिक्स' में मानव-प्राप्ता जी नुमना चर्च से तथा पिर (Head) की नुनना राज्य के अध्यक्ष में की है। मीनेट को बहुं हृदय बनाना था और प्रान्डों के ग्वर्नार उनके निष् सींत, जान तथा जिहूं। से । उसकी मान्यता थी कि "राज्य की सेना नथा प्रमासकीय अविकारी धारीर के हाय हैं तो जिनान और कारीयन खादि अर्थार के एके हैं। जारीर के समस्त अंगों का गच्य के प्रयोग होता सिर के मुखाँ पर आमारित है। यदि दिर अयित् प्रजाट मान्या अर्थान चर्च की आजानुसार कार्य करे तभी राज्य के समस्त अंग सम्राट के अर्थान रह वक्ते हैं।" तान सेनिस्वरी ने बताया जि "करीर में चर्च की प्रतीन घारमा होती है। जिस प्रकार धारमा प्रारोग पर धासन करती है उसी तन्त्र धार्य पर चर्च का मानव है। प्ररीर में आत्मा के अर्थीत हुँ धीर हमें राज्य में वे चीज मिलती हैं जो हमारे मीनर वर्य-के अर्थिकारों की स्वाप्ता करती हुँ धीर हमें रेज्यरेशासना का पाठ-पटानी हैं।" उसने सार्थ कहा के बेचकि वो वार्षिक संस्कार सम्पन करती हैं उनने ही आवरखीय हैं जितनी कि जरीर में आत्मा। जीन ने यह भी कहा कि बब तक पादिखों हारा राज्यानिक्ट नहीं होना तब उक कोई व्यक्ति साना नहीं बनता। राजा की अर्थानता का स्पष्ट प्रमार पहुं मी है कि उनके निर्वाहन में पाडरियों धीर चन साधारख दोनों का मत रहता हैं। ईक्वर राजा को अजासनिक प्रयान कनाकर पंटार में मत्रात है धीर पादिसों के माञ्चम से समस्त प्रजा की स्वीहति राजा की प्रवान की जांदी है।

272 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

प्रणंसक चिल्लाकर यह कह सकते हैं कि शासक कातून के नियन्त्रण मे नहीं हैं उनकी इच्छा हा कातून है, उनके उत्पर किसी प्रकार के प्रतिबन्ध नहीं हैं, लेकिन, फिर भी मैं यही कहूँगा कि राजा कातून हारा बेंधे होते हैं।  $^{\prime\prime}$ 1

जॉन ने सच्चे बीर ग्रत्याचारी राजा के गेंद को वड़ाँ महस्व प्रदांन किया है। मध्येंगुंग के राजनीतिक साहित्य मे उसी ने पहली बार कहा कि ग्रत्याचारी शासक का वध करना ठींक है क्यों कि जो व्यक्ति तलवार को हाथ में लेता है उसका तलवार से मरना न्याय-सगत् है। उसने वतनाया कि, "ग्रत्याचारी शासक श्रीर शासक में एकमात्र तथा मुख्य प्रन्तर यही कि है गासक विधियों का पालन करता है और जनता पर उनके अनुमार ही शासन करता है। वह स्वय को उनका सेवक-मात्र मानता है, तथा विधि के कारण ही राज्य के शासन प्रकृत्य में सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण स्वित रखता है।"

जॉन ने अरवाचारी शासक के वध का समयन करते हुए विखा है, "विद शासक की शक्ति दैंवी-आज्ञाओं का विरोध करती है, ईश्वर के विरुद्ध किए जाने वाले युद्ध में मुझे आप्रिल करना चाहती है तो मैं मुक्तकण्ठ से यही जत्तर हूँगा कि इस भूतल पर किसी भी व्यक्ति की तुलना में ईश्वर को महत्त्व देना चाहिए। अरवाचारों शासन का वध करना न केवल वैद्यानिक है, बिल्क उचित और न्यायपूर्ण है।" आजोचको का कथन है कि धर्म-पुरोहित के लिए ऐसा कहना प्रत्यन्त ही हैय था। इससे सदेह नहीं कि यह सिद्धान्त मौलिक रूप से अपने आप में एक बुराई थी, क्लिन्त हमें यह ज्यान में रखना चाहिए कि जॉन की विचार-पद्धित में इस सिद्धान्त का कोई प्रमुख स्थान नहीं था। उसने राजा के वध के लिए अनेक कठोर शर्ते लगाकर इस अधिकार को सीमित कर दिया था। प्रथम अत यह थी कि शासक का धर्म-विरुद्ध कार्य द्वारा अन्त किया जाए। उसकी दूसरी शर्त यह थी कि हत्यारा राजभक्ति की साथ में वन्यन-मुक्त व्यक्ति होता चाहिए। जॉन अरवाचारी शासक के अन्त करने का सर्वाधिक सुराशिक एवं उपयोगी ढम भगवान से प्रार्थना को मानता था। सिल्यायरी का मुल्यांकन

<sup>1</sup> सेवाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, पूष्ठ 227-228.

<sup>2</sup> Dunning : A History of Political Theories, p. 187.

<sup>3</sup> Gettle . Op cit., p 120

#### ान्त टॉर्मसे एक्वीनास Thomas Aquinas, 1227–1274)

जीवन-परिचय

सन्त टॉमस एववीनास् 13वी जनाव्यी का महानतम व्यक्ति था । उसे मध्यकाल के समस्त विचारको में भी महानतमु माना जाता है। फोस्टर तो उसे समस्त ससार के क्रमयद दार्शनिको में स्थान देता है। उसके प्रमुसार एक्वीनाम की सर्वोपरि विशिष्टता यह थी कि उसने प्रनग-प्रलग प्रवाहित विचार की विभिन्न धाराओं को एक ही प्रणाली से सिक्ष्यट करके एक कर दिया।

एववीनास का जन्म नेपस्स (Naples) राज्य के एववीनो नगर मे हुआ था। कुछ व्यक्तियों के अनुसार उसका जन्म 1225 ई मे तो दूसरों के अनुसार 1227 ई मे हुआ था। टॉमस एक्वीनास वचपन से ही बड़ा प्रभाववानी था। उसके पिता एक्वीनो नगर के काउन्ट पद पर कार्य करते थे। उसके पाता एक्वीनो नगर के काउन्ट पद पर कार्य करते थे। उसके पाता-पिता की लालसा थी कि उनका पुत्र भी उच्च राज्याधिकारी बुने म्हेन्किन हॉग्सन ने होमिनक हो होन्स के सम्बदाय का सदस्य वनकर उन्हें वड़ा निराध किया। जितना ही उसे सम्प्रदाय के हा हराने का प्रयक्त किया गया, उतना ही वह उसका कट्टर अनुयायी वन गया। उसे न तो मावा-पिता का चीर विरोध और न ही सांसारिक प्रलोधन वेने के लिए उसके पात भेजी गई सुन्दरी का मोह डोमिनकन सम्प्रदाय की सबस्यता से निरास कर सक। एक्यीनास ने उस सुन्दरी पर जनती हुई लक्की की की और वह

सिम एक्वीनास पेरिस पहुँच कर सोग्य पुर चौर आध्यारिमक नेता अलवट महान् के ब्रुर्यो में बार वर्ष तक अध्यान करता रहा | कालात्वर से उसने प्रप्रेच पुरे मी अधिक स्थाति प्राप्त की । उसने परस्तु की राजनीति और उसके तकबाहर का गहरा अध्यान किया । अपनी आध्यारिमक श्रेटका एव मीलिकता के कारण यह विस्थात हो गया । टॉमब को पेरिस विक्वविखालय ने कोई उपाधि नहीं हो। उन दिनो यह विक्वविखालय मिस्नु को उपाधि प्रदान नहीं करता या किन्तु पोए की सिकारिया पर-1256 के ने पेरिस विक्वविखालय ने उसे 'Liconciate and Master of Theology' की उपाधि हो विक्वित का । उपाधि के बाद उसने स्वाहेन्यत की खुन सेवा की । सन् 1256 के 1268 तो उसके विभाव वामिक विवयो पर अन्य लिखे तथा आवशा विर्मायन की राजनीति सार प्रतासिक विभाव वामिक विवयो पर अन्य लिखे तथा आवशा विर्मायन में राजनीति सार प्रमाणक और तक आवल के अप अना अवाल कि वी । स्वय पोप ने प्रमानिविध सम्बन्धी के निवारियो के निवारियों के निवारियों ही अनेक वार उससे सुलाह ली थी।

टॉमस एक्बीनास को प्रनेक बार उच्च धार्मिक 'पंदो को ग्रहणुं 'करने के अबसर दिए गए, किन्तु उसने स्वच्दाः कहुँ दिया कि 'उसने 'विवास्त्रयन' किसी पद पर धारीन होने की जालसा से नहीं किया है। कुर्मायवस ऐसा महान् विद्यान् और सन्त केवल 49 वर्ष की ब्रायु में 1274 के किया सिधार गया। उसके सब को प्राप्त करने के लिए विभिन्न सन्त्रयोग में कनडा चला। अन्त में पोप के क्षरत्रोग के कारण डोमनिक सन्त्रयाय के कारण डोमनिक सन्त्रयाय को स्व प्राप्त करें।

एक्वीनास की पद्धति और उसकी रचनाएँ

सन्ते टॉमस-एक्बीनास की पहति समन्वयात्मक और सकारात्मक थी । वह ्यवात्मक कार्ये करना चाहता था । उसने अलबर्ट महानू के साथ अरस्तु के प्रत्य 'पालिटिक्स' का सुक्ष्म प्रध्ययन करके प्रपत्न विख्यात प्रत्य 'Commentaries on Politics of Aristotle' का प्रश्यम किया । एक्बीनांस ने प्रीर भी लगभन 30 ग्रन्थों की रचना की, जिनमें से प्रमुखतम ये हैं—

- 1 सम्मा वियोलोजिका (Summa Theologica),
- 2: दि रूल ग्रांफ शिसेज (The Rule of Princes)
- 3. सुम्मा कन्ट्रा जेंटाइल्स (Summa Contra Gentiles)

इन रचनाओं में राज्य की प्रकृति, उसके कार्य निष्कि, आदि निषयों का उल्लेख है।

274 पाश्चात्यं राजनीतिकं विचारो का इतिहास

दार्शनिक पृष्ठभूमि

टॉमस एववीनास के सिद्धान्तो पर लस्कालीन परिस्थितियो ने ग्रीर वडी सीमा तक प्ररस्तू के त्यान को सिद्धान्त निर्माण निर्मा

्प्रशाहारित सार्वभीमिक संग्लेपण (Universal Synthesis) तथा सर्वा निया व्यवस्था (Concilience)

पर प्राधारित सार्वभीमिक संग्लेपण (Universal Synthesis) तथा सर्वा निया व्यवस्था (An allembracing System) के निर्माण का प्रयत्न था। उसने कहा कि सर्वव्यापक ईंग्वर कोर गुरुति के विवास ग्रांगण में हर प्रकार की विवास संग्लेख हैं। सम्पूर्ण मानवःज्ञान एक ऐसे पिरामिड के समान है जिसका आधार अनेक विणिष्ट विज्ञानों से मिनकर बंना है और जिसमें प्रतिके का अपना एक विविध्य कि विवास है। इस सबके कर्यर दर्शन है जो एक बुद्धि विचार हो है और समस्त विज्ञानों के संविधित्व कि स्वाप्त सम्पूर्ण मानवःज्ञान समर्थन विवासों के स्वाप्त करता है। यूनानी दार्शीनक बुद्धि अथवा विवेक की स्वाप्त की संविधित्व की स्वाप्त समर्थन के और वर्शन को ज्ञान समर्थन के और वर्शन को ज्ञान का आने का आपार समर्थन के और वर्शन को ज्ञान की अपना साधन अद्यान की स्वाप्त के अपर सम्पूर्ण ज्ञान है जिसके करा साधन अद्यान की समर्थन के अपना समर्थन के साविधित के अपना साविध्य अद्यान साविध्य अद्यान समर्थन के अपना साविध्य अद्यान साविध्य साव

भने में इसाई घर्म-शास्त्र सम्पूर्ण ज्ञान-विज्ञान की पराकाच्छा है। एक्विनास के प्रकृति सम्बन्धी विचार श्रीर जुसका सामाजिक एव राजनीतिक दर्शन

(Views on Nature and his Social and Political Philosophy)

प्रकृति, सम्बन्धी विचार तथा राज्य एक प्राकृतिक सस्था - शिंमस ्यूग्थीनास नेट प्रकृति की जो तस्यीर, बीची है वह उसकी जान सम्बन्धी सोजना से पूरी तरह मेल जाती हैं। वह प्रकृति, को सोहेश्व स्मता है। प्रकृति की प्रयेक वस्तु को अपना महस्व है। प्रयेक प्राप्त प्रकृति के प्रयुक्त पर स्व प्रवास है। जो ,प्राणी कुछ अपना प्राप्त करना चाहता है भीर अपनी प्रान्तिर प्रस्पा के अनुसार ही कार्य करता है । जो ,प्राणी कुछ अपने करान चाहता है भीर अपनी प्रान्तिर प्रस्पा के अनुसार हो कार्य करता है । जो ,प्राणी कुछ अपने करान चाहता है और अपनी प्रान्तिर प्रस्पा तिक उत्ती प्रकृति कार्य करता है जे हैं इस व्यव पर और आत्मा जरीर पर । हर प्राणी का अपना स्थान, कर्ता की प्रकृति कार्य करता है जे हैं इस हारों ही बह सम्पूर्ण ओजना में योग देता है। इस सम्पूर्ण योजना की इम्बस्या में मृत्य की एक विध्व स्थान होता है है इसने हारों ही बह सम्पूर्ण ओजना में योग देता है। इस सम्पूर्ण योजना की उम्रवस्था में मृत्य वार्योक्तिर कारामा भीर इसने की मिलती है। एक्मीव मृत्य ही ऐसा प्राणी है जिसके ज़रीर प्रार्थितिर आम्बामा भीर इसने की मिलती है। एक्मीव मृत्य ही ऐसा विध्योक्त करने चाली सर्वन्त क्यार्थ और बार्योक्ति कार्योक्त की स्वानिक करने वाली सर्वन्त क्यार्थ और प्राप्ति कार्योक्ति कार्योक्त की स्वानिक करने वाली सर्वन क्यार्थ और प्राप्ति हिंग कुछ हैं। स्वकृति सर्व ही सम्पर के कार्यक्ता में रत रहनी है और विभिन्न दीयों से सुक्त होती है। (सर्वेविषय प्राप्ति क्यार्थादिस मुक्ति का सम्बन्य आत्मा या ईश्वरीय ज्यार्थादिस मुक्ति होती है। दीप-रहित होने के कार्यल होती है । दीप-रहित होने के कार्यल होती है । दीप-रहित होने के कार्यल होती है । दीप-रहित होने के कार्यल होती के प्रवित्विष्य कार्यित कार्यक्ति के प्रवित्विष्ठ कार्योक्ति कार्याचित करती है।

टॉमस एक्वीतास का सामाणिक और राजनीतिक, जीवन सम्बंधी सिद्धान्त उसकी प्रकृति सम्बन्धी थीजनी का ही एक अग है। प्रकृति की भीति ही समाज भी विभिन्न उदृश्यो और स्मभनो की एक व्यवस्था है जिसमे विभिन्न स्तर के प्राणी रहते हैं। इस सामाणिक व्यवस्था ने छोटा या निम्न प्राणी अपने से बड़े या उच्च प्राणी की सिवा करता है। वह उच्च प्राणी उस निम्न प्राणी को आवश्यक निर्देशन देता है और उसका प्रथ-प्रदर्शन करता है। अरस्तु की मौति ही एक्वीनास भी मानता है कि समाज अरु जीवन को प्राण्यि हेतु की जाने वाली सेवाओं के पारस्थरिक विनिम्य की व्यवस्था है। प्रमाण केवि की प्रदर्शन करता है। प्रभाज में विभन्न व्यक्ति और व्यवसायी अपना सहयोग प्रदान करते हैं। हर वर्ष अपना-प्रपना कार्य करता है।

पूर्वनितास-समाजिक व्यवस्था है आसक के अब को पूर्ण महत्त्व देता है। उसका होना समाज के हित के लिए बड़ा आवश्यक है। जिस तरह आतमा शारीर पर अथवा उच्च प्रकृति निम्न प्रकृति पर आगता करती है, उसी तरह आसक <u>यो समाज के अध्य खीं पर जावन करता है</u>। टॉमस ने "राज्यो की स्थापना और शासन, नगरो का आयोजन, प्रासादों के निर्माण, वाजारों की स्थापना और शिक्षा की अभिदृद्धि की ईश्वरीय लीता से तुलना को है। ईश्वर प्रपंनी इस लीला द्वारा ही ससार का निर्माण और शासन करता है।"

्पंचीनास इस मध्यंग्रानि वार्रणा से असहमन है कि राज्य की उत्पत्ति मनुष्य के अध्यतन और पाप के कारण हुई है तंबा राज्य एकं प्रकृतिक सस्या न होकर आवश्यक बुराई है। उसके अनुसार राज्य तो एक प्राकृतिक सस्या है, एक समाजीपयोगी सस्या है। गानव सामाजिक शारे राजनीतिक प्रार्थी है। राज्य उस्तिए आवश्यक नहीं है कि वह मनुष्यों की बुराइयों को देखता है; बिक इसिल आवश्यक है कि राज्य के भीतर रहकर हु अपन प्रमुख पूर्ण किशम कर सकता है। राज्य के बाहर रहकर हु पूर्ण आपना पूर्ण किशम कर सकता है। राज्य के बाहर रहकर हु पूर्ण आपना सामाजिक शारी प्राप्त के पत्र प्रमुख स्वाद रहकर हु पूर्ण आपना सामाजिक सत्या है। यदि मनुष्य का पत्र प्रमुख स्वाद रहकर हु पूर्ण आपना सामाजिक सत्या है। यदि मनुष्य का पत्र प्रमुख स्वाद रहकर हु प्रमुख सामाजिक सत्या है। यदि मनुष्य का पत्र प्रमुख स्वाद रहकर हु प्रमुख सामाजिक सत्या है। यदि मनुष्य का पत्र प्रमुख सामाजिक स्वाद रहकर हु प्रमुख सामाजिक सत्या है। यदि मनुष्य का पत्र प्रमुख स्वाद रहकर हु स्व

न हुत्री होता ती भी यह मानव-समाज मे पाई जाती !

्राज्यों के कार्य — एक्बीनांस, यूनानी, रोंमन श्रीर ईसाई घम के विवारों का समन्वय करते हुए राज्यों के कार्य का निर्वारण करता है। <u>उसके क्रमुसार राज्यर एक ऐसा पर है जो सम्पूर्ण समा</u>ज के पिता है है जो सम्पूर्ण समाज के पिता है । सामार्शिक हिंद में योग देने में ही वासक की नाप्यका है। इसके लिए वह श्रपनी शिक्त इस्वर में प्राप्त करता है। शासन की नैतिक उद्देश्य वडा उच्च है। उसका कार्य राज्य के प्रत्येक करों को ऐसी स्थित में ला देना है कि वह सुर्खी श्रीर सद्गुणी जीवन-यापन कर सके । राज्यों को चाहिए कि वह प्रजावन के निए उत्तम जीवन बिताने की परिस्थितियों उत्तम करे श्रीर राज्य में एकतों तथा शासित, बनाए रसे। राज्य की प्रयच्या बासकों को बाह्य बचुओं से समाज की रक्षा के लिए सर्दय समुद्र रहेंगे, बाहिए प्रोर कामूनी के पालन के लिए उसकार तथा दण्ड-व्यवस्था द्वारा प्रजा को नियम्यक परिस्था स्वाह्म स्वाह्म प्रोर कामूनी के पालन के लिए पुरस्कार तथा दण्ड-व्यवस्था द्वारा प्रजा को नियम्यक परिस्था स्वाह्म स्वाह्म प्राव्यक नियम करने के निए जनसंख्या पर प्रावश्यक नियमण रखना, सुद्रुग को सुरक्षित और चोर-डाक्क्यों के उपद्रव के मुक्त रखना, राज्य के लिए विवस्य करना, प्राप्त की स्वाहम स्वाह्म प्रजात का नियमित करने के निए जनसंख्या पर प्रावश्यक नियमण रखना, सुद्रुग को सुरक्षित और चोर-डाक्क्यों के उपद्रव के मुक्त रखना, प्रार्थ और को नियमित प्राप्ती निष्म करना, दिन्दों के अरुण-पीपएण की व्यवस्था करना, प्रार्थ भी प्राप्त के कर्ता है। वस्तुत एक्बीनास ने सुव्यवस्थित पाजनीतिक जीवन को मानव-जीवन के मुग्न श्रीर करवाणी विवस्त का वाला है।

(।। प्रेरकार के रूप—एववीनाम ने प्रामन के विभिन्न तथी का वर्गीकरण भी किया है। प्ररन्त्र की भौति वह मुर्वेहितकारी प्रामन-प्रणाली को प्रच्छी एवं न्यायपूर्ण तथा केवा मात्र ज्ञामक का हिन साथने वांनी प्रामन-प्रणालियों को निकुट बताता है। उनने राज्यों को राजतन्त्र, प्रमिजात्यतन्त्र, निर्कुण ज्ञाननन्त्र, सामनतन्त्र, सध्यवर्गीय जनतन्त्र, रोजनन्त्र आदि में विभक्त रिया है। राजनन्त्र

<sup>1</sup> मेशाइन : राजनीतिक दर्गन का इतिहास, खब्छ I, पृत्ट 230

श्रीर जनतन्त्र में कौनसा णासन घण्ड्या है ? इस पर श्ररस्तू की तरह उसका एकमत नहीं है। फिर भी उसने उाजतन्त्र को सब्बेष्ठ शासन-प्रशाली माना है श्रीर इस विषय में श्ररस्तू के ग्रन्थ 'पॉलिटिक्स' की तर्कणेली का श्रमुखरण किया है। उसके अनुसार एकता समाज का मुख्य ध्येय है, श्रतः सरकार के सगठम में एकता, लाने के लिए शासन की बागडोर एक ही ब्यक्ति के हाथ में रहनी चाहिए। जिन प्रकार मनुष्य के शरीर के विभिन्न स्रगे पर हृदय शासन करता है, इस विस्तृत सवार पर केवल एक ही शक्ति देशवर का शासन है। मधुस्विखयो पर रानी मक्खी का साम्राज्य है, उसी प्रकार राज्य में एक व्यक्ति का शासन होना उचित है। राजतन्त्र में शानित, सुध्यवस्था एव समन्त्रय भलीभीति स्थापित किया जो सकता है। बास्तव में मध्यकाल की प्रशासन और श्रमान्त राजनीतिक परिस्थितियों में शानित स्थापित करने में सक्स राजतन्त्र को एववीनास होरा अंक्ट माना जाना स्वाभाविक भी था। यद्यपि एववीनास सर राजा की शक्ति सीमित होने की बात कही है पर उसने प्रमन प्राथम को स्पट्ट नहीं किया है। सेवाइन के प्रमुसार, "सम्भवत, एववीनास का साम्राय यह था कि राजा को प्रपनी शक्ति का प्रयोग राज्य के ग्रम्य प्रमान प्रमित सर्वा के स्वान के स्वन्य है। सेवाइन के प्रमुसार, "सम्भवत, एववीनास का साम्राय यह था कि राजा को प्रपनी शक्ति का प्रयोग राज्य के ग्रम्य प्रमान प्रमित स्वित के सम्प्रमें प्रमुत साम्राय की स्वन्य नहीं का प्रयोग राज्य के ग्रम्य प्रमान प्रमुत साम्राय स्वान के स्वन्य साम्राय स्वान के स्वन्य में स्वान का स्वन्य है। सेवाइन के प्रमुत साम्राय स्वान स्वान स्वान स्वान स्वान साम्राय स्वान के स्वन्य साम्राय स्वान स्वान स्वान स्वान साम्राय स्वान स्वान स्वान साम्राय साम्राय साम्राय साम्राय स्वान साम्राय स्वान साम्राय साम्य साम्राय साम्राय

( प्रत्याचारी शासन-एक्वीनास ने राजतन्त्र मे एक खतरनाक दोप भी देखा है जिसके कारण राजतन्त्र निरकुणतन्त्र मे परिवर्तित हो जाना है। यह निरकुणतन्त्र प्रथवा ग्रत्याचारतन्त्र (Tyranny). विकृत राजतन्त्र है जिसमें शासक प्रजा के हित का ध्यान न रखकर ग्रपने हितार्थ शासन करता है। उसका यह भी विश्वास है कि राजतन्त्र से ग्रधिक निरक्तणतन्त्र प्रजातन्त्रिक प्रणाली में होता है। जो भा हो इसमे कोई सन्देह नहीं कि वह जॉन ग्रॉफ सेलिसवरी की मौति ही ग्रत्याचारी पासन को नापसन्द करता है तथापि वह उसके वब का समर्थक नहीं है। यदि सम्पूर्ण जनता चाहे तो प्रतिरोध कर सकती है। प्रतिरोध के इस ग्राधार पर नैतिक प्रतिबन्ध यही है कि "प्रतिरोधियों की कार्यवाही से सामान्य हिंत की उस बुराई की अपेक्षा जिसके निवारण का वे प्रयास कर रहे है, कम हानि पहुँचनी चाहिए।" श्रत्याचारी मासक के वध का विरोध करते हुए उसने लिखा है कि "प्राय ऐसा कार्य सज्जन नहीं बल्कि दुर्जन किया करते है श्रीर दुर्जनो को श्रत्याचारी गासको के गासन की श्रपेक्षा उत्तम राजाश्री का शासन बुरा लगता है। अत अत्याचारी आसको के वध के अविकार को स्वीकार कर लेना इस सम्भावना की स्वीकार कर लेना होगा कि ग्रत्याचारी शासको की जगह उत्तम शासको का ही ग्रधिक वध होने लगेगा ।"1 एववीनास राजद्रोह (Sedition) की अयकर पाप मानता है, लेकिन अत्याचारी शासन के प्रतिरोध को वह राजदोह नहीं समुकता । सेवाइन के शब्दों में "प्रत्यांचारी शासन के सम्यन्य में टॉमस एक्वीनास ने पुरानी मध्ययूगीन प्रस्परा का अरस्तु की विचारवारा के साथ समन्वय स्थापित कर दिया श्रीर इसमे उसे कोई कठिनाई नहीं हुई। इसका कारए यह हैं कि ये दोनो ही सिद्धान्त यूनान से निकले थे। यूनान में अन्यायपूर्ण शक्ति को तिरस्कार की दृष्टि से देखा जाता था। दोनो सिद्धान्तों के अनुसार शक्ति उसी समय तक न्यायपूर्ण थी जब तक वह सामान्य हित का प्रतिपादन करती हो !"

एक्वीतास ने अत्याचारी मासन के विद्यु उपलब्ध वो सामनों का उत्लेख किया है पहुला सामन यह है कि कुछ शासनों में जुड़ा शिक्त को लोत होती है, अत् वह उन शहों को लोगू कर सकती है जिनके अनुसार सना दी गई हि—ईसुरा उपलब्ध सामन यह है कि ग्रांट किसी शासन का राजनीतिक प्रमान होता शिकायत को दूर करने के लिए उच्चत् शासक से अपील की जा सकती है। एक्वीनास ने हन दोनों ही शासन-प्रणालियों को दो विद्युच्छ अपनर की शासन-प्रणालियों के दो विद्युच्छ अपनर की शासन-प्रणालियों किया है, अते रिस्त नमा है कि राजनीतिक सता के लोत के विद्युच्छ को शासन-प्रणालियों के विद्युच्छ को शासन-प्रणालियों के विद्युच्छ को शासन-प्रणालियों के विद्युच्छ के कि शासन-प्रणालियों हो है। अते रिस्त नमा के किया है अते विद्युच्छ के कि शासन-प्रणालियों हो है। अते विद्युच्छ के किया है कि सामने सिद्धान्त नेही एखा।

्रीराजसत्ता और धर्मसत्ता के बीच सम्बन्ध — एन्वीनास क्रिनेसधरेत राजसता और धर्मसता के बीच सहयोग स्थापित करने का प्रयत्त किया। उसने इस प्रश्न का समाधान करने की चेट्टा की कि

<sup>1</sup> Dunning A History of Political Theories, p. 200.

दोनों के बीन क्या सन्तर होना नाहिए ? ह्यानिनात में नताया कि मनुत्य के दो उद्देश (-सीतारिक सुन की प्राप्ति तथा प्राप्ति मन सुन की प्राप्ति । दोनों के तिए दो सत्ताएँ है—एक द्राव्य की, ह्यारी वर्षे की किन्तु में दोनों सत्ताएँ एक-हूमरे के समानान्तर प्राप्ता मताय-प्राप्त औरों में नहीं हैं। व्यक्ति का जीवन तो एक ही है, केवल उद्देश दो है। एक ही व्यक्ति मानरिक भी है और एमें की दृष्टि में देताई भी मानरिक की ही और एमें की दृष्टि में देताई भी मानरिक की हो जीवन के दो ऐसे पासक नहीं होने चाहिए जो परश्र संपर्ष करके व्यक्ति के जीवन की ही समानत कर हैं। इसिन पुत्र के हिस्सान्त कर हैं। इसिन पुत्र के साथ निश्चत सुन सुन स्थापित करके व्यक्ति की नियम्तित कर ।

मानव-जीवन का सर्वोच्च तथ्य पुक्ति प्राय्त करना है। दिज्य का कलंब्य है कि यह ऐसी हिवितयों पैदा करें ≯ जिनमें रहकर मनुष्य सद्युणों का उपार्वन कर और मोधा के मार्ग पर प्राप्त सहे। मिधा के लिए सारम-जृद्धि का होना सायक्यक है, यह कार्य चर्ष सम्प्रक करे। एग्वीनास ने कहा कि लीतक उद्देश्य का हिनक उद्देश्य का एक साधन है, जतः राज्य धार्मिक उद्देश्य की पूर्ति करने धारे धर्म का सायन है इंबिलए राज्य को चाहिए कि यह चर्च के प्राप्त रहते हुए प्रप्ता कार्य सम्प्रक एक में जिल तरह व्यक्ति का प्रतिम उद्देश्य व्यक्तिक रूप में माराम को मुक्ति है उसी सरह सामुहिक एक में प्राप्त का कर्तव्य भी इंक्यर की प्राप्ति है। इनके तिए वैयी हुना की प्रायक्षकता है जो पर्न के माध्यम के प्रतिम हो सकती है। चर्च को समय-समय पर ईश्वरीय करेगा के रहम्य सास रहते हैं, शतः राज्य का कल्याण इसी मे है कि वह चर्च के आश्रम में रहे स्था उसी के निर्वेक्त से मारिक तथ पर प्राप्त कर कराया उसी के निर्वेक्त से मारिक तथ पर प्राप्त कर कराया उसी के निर्वेक्त से मारिक तथ पर प्राप्त कर कराया उसी के निर्वेक्त से मारिक तथ पर प्राप्त कर कराया उसी के निर्वेक्त से मारिक तथ पर प्राप्त कर कराया उसी के निर्वेक्त से मारिक तथ पर प्राप्त कर से मार्ग कर से स्वर्वेक्त से मारिक से पर प्राप्त कर से मार्ग कर से साम्य स्वर्वेक्त साम्य स्वर्वेक्त से साम्य स्वर्वेक्त स्वर्वेक्त से साम्य स्वर्वेक्त स्वर्वेक्त से साम्य स्वर्वेक्त से साम्य स्वर्वेक्त से साम्य स्वर्वेक्त स्वर्वेक्त साम्य स्वर्वेक्त स्वर्वेक्त से साम्य स्वर्वेक्त स्वर्वेक्त से साम्य स्वर्वेक्त स्वर्वेक्त स्वर्वेक्त से साम्य स्वर्वेक्त स्वर्वेक्त से साम्य स्वर्वेक्त स्वर्वेक्त से साम्य स्वर्वेक्त स्वर्वेक्त से साम्य स्वर्वेक्त साम्य स्वर्वेक्त स्वर्वेक्त स्वर्वेक्त से साम्य स्वर्वेक्त स्वर्वेक्त स्वर्वेक्त स्वर्वेक्त स्वर्वेक्त स्वर्वेक्त स्वर्वेक्त स्वर्वेक्त स्वर्वेक्त स्वर्वेक्

एनवीनास ने यद्यपि चर्च प्रथवा पर्म की प्रमुत्तता का समर्थन किया, किन्तु इस स्व में गृधी कि राज्य और चर्च टकरा जाएँ, । उसने कहा कि ब्राहिमक णुद्धि प्रधान करने <u>पाली आर्तित प्रथम ही उसर कि कि के के के के के कि कि जी के कि वासि प्रधान के जी जुटाती है किन्तु किर भी <u>पीनों स्ताधों का प्रयो-अपने व्यापे प्रकार महत्व है स्मित्त प्रदेश परस्वर सहस्रोम करना पाहिए। राजसत्ता के प्रमिकारियों की पर्मस्ता के प्रमिकारियों की पर्मस्ता के प्रमिकारियों की प्रमार्थ के प्रधिकारियों से ब्रान्तरिया सक्त ग्रह्म करनी चाहिए। यदि सामूर्य तसार ईसाई पर्म रंथीकार करने पोष की कि कि वान प्रतिनिधि मान ने तो मनुष्य के सभी कन्दों का श्रन्त हो सकता है।</u></u>

प्रधीनास ने पोप के इस अधिकार का संमर्थन किया कि धार्मिक रागों भी उपेक्षा करने पर राजाबों को पदच्युत कर है। उसका विश्वास था कि यदि पोप की एकताकारी बक्ति का हास हो जाएंगा को समस्वाधी सूरीय आपना में सब-नेगठ कर नष्ट हो जाएंगा पर इतना होने पर भी उसका गृह विषार नहीं था कि राजा अध्या शासक को अपने अधिकार पोप से गिरी हों। उसका यह विचार उसके इस सिद्धान्त का स्वाभाविक परिणाम था कि राज्य प्रकाशकृतिक सरगा है, और दांजा अपने बिक्त धुर्णेर के नियान उसके है। से स्वाप्त अपने सिद्धान्त का स्वाभाविक परिणाम था कि राज्य प्रकाशकृतिक सरगा है, और दांजा अपने बिक्त धुर्णेर के मान्त करता है ताकि बढ़ समाज-करवाण के नीतिक उद्देश्यों को पूरा घर सके।

स्पट है कि एनवीनाम एक सामन्तवादी विचारक था जिसन पोप को राज्य के अगर कोई प्रस्ता प्रविकार नहीं सींपा। उसने यह कहने में भी कोई हिम्मा नहीं भी कि निरे शीकिक विषयों में प्राच्यानियक यक्ति को प्रपेशा लोकिक वाक्ति का आज्ञानुवर्ती ही रहना चाहिए। किर भी कृष्णांद्रल भी इस सारणा को स्वीकार करना होगा कि एनवीनास का सामान्य किन्सु परिपम्य निग्रंथ यहीं था कि लिक्तिक विषयों में पोप का प्रस्थक्ष नहीं वरन् अप्रस्थक प्रधिकार है। वास्तव में बास यह थी कि यह चर्च के सर्वमान्य आध्यारिमक प्रविकार को, ज्ञानूनी प्रमुता का रूप नहीं देना चाहता था। यह एक मन्न पोपवादी, थाँ।

्री सम्पत्ति—प्ररंतू के अनुनार एववीनात ने भी व्यक्तिगत सम्पत्ति को समर्थन किया और उसे मानव जीवन के लिए प्रावययक माना लेकिन प्रपत्ने गुग के घामिक प्रभायों के फलरवान्य गम्पत्ति के सायक में उसके विचार दुविवायस्त रहे। इसीलिए मध्ययुगीन उँसाई पादियों के विचारों से सहमत होसे हुए, एववीनास ने कहा कि सम्पत्ति पर चर्च और पीम का प्रमिकार अधिक उपयुक्त है, क्योंकि पीप के

अधिकार में रहने से सम्पत्ति का स्वरूप वह नहीं रहता जो किसी सामन्त अयवा धनिक व्यक्ति के प्रधिकार में उहने सिहोता हैं। पीप के अधिकार में रहने वाली सम्पत्ति का उपयोग निर्वेतों की सहावता के लिए होता है, धार्मिक निवमों के अनुसार होता है। , एक्वीनाम ने कहा कि यद्यपि सम्पत्ति की अधिकता पाप का एक मुख्य कारण है पर जिस सम्पत्ति पर धर्म की छाप लग जाती है, उसके सभी दोष, नष्ट हो जाते हैं।

कानून पर एक्वीनास के विचार

एम्बीनास के कानून सम्बन्धी विचारी पर स्टोइकबाद ग्रीर श्रारस्त का प्रभाव है। कानून की मीर्मासा ने उसने सिसरो, श्रांस्टाइन तथा रोमन विधि-सास्त्रियों के विचारों का भी समन्य किया। युनानी एकं कानून की विकेक बुढि का परिणाम समकता था, व्यक्ति विद्यार की इच्छा की श्रमध्यक्ति नहीं। रोमन विधि-शास्त्री,कानून को बुढि अनित श्रीर सम्राट श्रादि किसी व्यक्ति विद्येष की इच्छा की श्रमध्यक्ति मानंत्रे ये। एवसीनास ने कानून को विश्वक बुढि का परिणाम भी वतलाया और इच्छा की श्रमध्यक्ति भी स्वीकार की। उसने कहा, "क्रान्य विके का वह श्रम्यायेश है जिसे लोक हिल के लिए क्रियास के स्वाक्त के प्रथमित किया हो जो समाज के कल्याए के लिए उत्तरदायों हो।" एवसीनास के सत मे विवेधात्मक कानून का केवल शासक हारा लागू किया जाना ही शावध्यक नहीं है विकं उत्तक्ता विवेक सम्मान होना थी जरूरी है। ऐसा कानून कमी सच्चा निवेक सम्मान होना थी जरूरी है। ऐसा कानून कमी सच्चा विवेक पूर्ण और सामान्य हिल के उद्देश्य स्वापास हिला के उद्देश्य स्वापास हो विवेद सच्चा कानून नहीं है वी दस्त उद्देश स्वापास हो विवेद सच्चा कानून नहीं है वी दस्त उद्देश स्वापास श्रीरत नहीं हो वह सच्चा कानून नहीं है वी इसी तरह चिकेक का वह श्रादेश भी कानून नहीं है जब तक राजी हारा जारी किया हाकर वह समुचित रूप कर स्वापा श्रीर सामान्य हिला कानून नहीं है जब तक राजी हारा जारी किया हाला कानून कर सम्बन्ध कर से स्वापास कानून नहीं है जब तक राजी हारा जारी किया हाला कान्य विवेद समुचित रूप न सहुए कर से ।

एक्वीनास कानून की स्वय-सिद्ध मानते हुए मानवीय कानून को दैविक कानून के साथ संयुक्त करने का प्रवास करता है। मानवीय विधि (Human Law) उस देवी शासन-व्यवस्था का एक अभिन्न भाग है जिसके अनुसार स्वर्ग तथा पृथ्वी पर अत्येक बस्तु का शासन होता है। यह व्यवस्था सीधे ईश्वर के विवेक से उत्पन्न हुई है और सभी प्राणियों का नियमन करती है। संकुचित मानवीय अर्थ में यह (विधि) एक सार्वभीमिक तस्त की अश्मान है।

एक्वीनास ने कानूनो को ज़ार श्रेखियो मे बाँटा है-

- 1 माध्वत कानन (Eternal Laws);
- 2. प्राकृतिक कानून (Natural Laws),
- ' 3 देवी कानून (Divine Laws),
  - 4. मानवीय कानून (Human Laws) ।

इन चार वर्गों में केवल एक वर्ग ही मानवीय है। कारए। यही हु। क वह सानवन्समाज आर। उसकी सस्थाओं को विश्व-व्यवस्था का एक विशिष्ट स्तर मानता है।

(1) शास्त्रत कानून (Eternil Laws)—<u>गाम्बर कानून का सम्बन्ध देविक प्रथवा ईरवरीय</u> विवेक से है जो सभी सुजी हुई वस्तुओं में व्याप्त रहता है'। सेवांइन से शब्दों में, "यह देवी बुद्धि की, णायवत योजना है जिसके द्वारा सम्पूर्ण सुष्टिं? व्यवस्थित होती है। यह विधि स्वय अपने में मनुष्य की भौतिक प्रकृति से उत्पर्द है और मनुष्य की समक से वाहर है, जिनित होती कारण वह मनुष्य के विवेस के प्रतिकृत नहीं है। वहाँ तक मनुष्य की सामक से वाहर है, जिनत होती है। वहाँ तक मनुष्य के अववेस में प्रतिकृत नहीं है। कहाँ तक मनुष्य की सामक सेवाहर है, व्यवस्थित सेता सेव स्ववस्थित सेता और अव्यवहाँ में की मनुष्य का भी भाग रहता है। इंक्वर की ये विभृतियाँ मनुष्य के अन्दर भी प्रकट होती हैं, तथापि

मनुष्य की प्रकृति देवी-पूर्णता का केवल विकृत चित्र ही प्रस्तुत कर पाती है।" एक्बीनास के अनसार

सेवाइन : राजनीतिक दर्धन का इतिहास, खण्ड 1, पुट 233.

समस्त सुष्टि-ईब, मानव, पणु स्रोर जड़ पदार्थ जायवत कानून के सधीन है। )काश्वत विधियाँ सर्वोष्च विवेक को प्रतीक है, उन्हें पूर्ण रूप से न समझ पाने के कारए। ही ममुद्य भाष्य के भरोसे बैठा रहता है। चूँकि सपनी सीमित बुद्धि के कारए। शायवत कानूनों का झाशास मनुष्य को स्पष्ट रूप से नहीं हो पाता प्रत: प्राकृतिक कानून के रूप मे ईश्वर मनुष्य को छाध्वत कानून का स्नाभास करा देता है।

- (2) प्राकृतिक कानृत (Natural Laus) पुन्तीनास के सतानुसार प्राकृतिक कानृत पृष्टि के प्राणियों में देवी बुद्धि का प्रतिविध्य है। इसकी प्रेरणा से सभी प्राणी प्रच्छाई को प्राप्त और सुराई को दूर करना चाहते हैं। इस कानृतों की उत्पत्ति खाक्ष्यत कानृतों से ही होती है किन्तु ये उनसे प्रिषक स्पष्ट और बोधप्रम्य होते हैं। इस कानृतों की उत्पत्ति काल्य होते हैं। इस काल्य प्रीर स्थान है वि के सानृत भी तो करने हैं। प्राकृतिक कानृत विश्व की सभी वस्तुओं से समान रूप से स्थाप्त हो सकते हैं, चाहे मनृष्य में इसका वहा सुन्दर ढंग से प्रभिव्यक्तिकरण हुया है क्योंकि वह विवेक से कार्य करता है जबकि पत्रुपीधे प्रचेतन स्प से कार्य करते हैं। प्राकृतिक कानृत है क्योंकि वह विवेक से कार्य करता है जबकि पत्रुपीधे प्रचेतन स्प से कार्य करते हैं। प्राकृतिक कानृत ईश्वरीकि वह विवेक से कार्य करता है जबकि पत्रुपीधे प्रचेतन स्प से कार्य करते हैं। प्राकृतिक कानृत ईश्वरीकि वह विवेक से उत्पन्न होते हैं प्राप्त की प्रवृत्ति की व्यापकवन साधार देती हैं। प्राकृतिक विविध से वस्त अधी वार्त गांमिल है जो मनुष्य की प्रवृत्ति की व्यापकवन प्राधार देती हैं। प्राप्त से साम होते के कार्य के स्वत्य का वोध, बुद्धि का विकास साचि बार्त कानृत से साविध्यत हैं। विवेक से उत्पन्न होते के कारण से कान्त सभी ईसाईयों ग्रीर पंतानी से समान कर से पार जाति हैं।
  - (3) देवी कानून (Divine Lans)—देवी कानूनों को एववीनास ने प्राकृतिक कानूनों से निम्न स्थान दिया है। इनकी प्रास्त उपुर्वोध (एटण्डांवािणा) द्वारा होती है। वाद से इन्हें वर्स-प्रान्धों में विधिवद कर दिया जाता है। जब कोई मुनुष्य विवेकज्ञून्य होता है प्रवचा- प्रपनी बुद्धि को त्याग देता है तो ये देवी कानून उसमें उत्तर नक्ष्मां प्रोट दुराइयों को दूर करते हैं। ये विधियों ईषवर की देन हैं। इनके अध्ययन और अनुसरए से मनुष्य मोश की प्राप्ति कर सकता है। देवी कानून इंपर प्रदत्त एक उपहार है, मानव-बुद्धि की खोज नहीं। यह जीवन के आध्यासिक अस-मि-जितना, निर्मारित-करता-है-जेतना-विकिक पक्ष को नहीं। यह जीवन के आध्यासिक अस-मि-जितना, निर्मारित-करता-है-जेतना-विकिक पक्ष को नहीं। विधिन्न जातियों और कालों से देवी कानून और देवी कानून होता होता है जविक प्रकृति सम्मान मानव-मान के लिए एक हैं। प्राकृतिक कानून और देवी कानून से विद्योग-मही होता किता, पर्योकि वे विवेक-सम्मत होते हैं। सेवाइन के खुद्दों में, "टोमस की प्रणाली विवेक और श्रद्धा पर प्राधारित है और उसमें कोई सन्देह नहीं हुसा कि दोनों मिलकर ही भवन का निर्माण करते हैं।"
  - (4) सानवीय कानून (Human Lans) —मानवीय कानूनो को एनवीनास ने असमें निम्न श्रेणी का माना है। शायवत प्राकृतिक और देवी विधियति मनुष्यो पर लागू अवश्य होती है किन्तु ने तो मनुष्य तक ही सीमित है और न केवल मानवीय प्रकृति के ऊपर ही आधारित हैं। जो विधि विशेष ह्व से मनुष्य के लिए है उसे एनवीनास मानवीय विधि का नाम देता है। उसके उसने दो भेद माने हैं-राट्ट्रों के कानून (Jus gentium) और नागरिको के कानून (Jus civile)।

मानवीय कानूनो का स्रोत प्राकृतिक विधि है। जब धीरे-धीरे प्राकृतिक विधियाँ परस्परा में प्रचलित हो जाती हैं तो राज्य इन कानूनों का समर्थन करता है। राज्य द्वारा समर्थन प्रथवा इन कानूनों का समर्थन करता है। राज्य द्वारा समर्थन प्रथवा इन कानूनों का सम्युष्टिकरए। होने पर मनुष्य इन्हें मानने के लिए वाध्य हो जाता है। इनके पालन से सामाजिक अवस्था को बल मिलता है। इनका पालन न करने पर व्यक्ति राज्य द्वारा वण्डनीय होता है। मानवीय कानून समाज के त्ररक्षक प्रथाँत राज्य होरा लागू होता है नेकिन इसे बनाने में राजा मनमानी नहीं कर सकता। उसे यह स्थान रतना पढ़ता है कि ये कानून विवेक समत हो और प्राकृतिक कानून से प्रसागत सकता। उसे यह स्थान रतना पढ़ता है कि ये कानून विवेक समत हो और प्राकृतिक कानून से प्रसागत नहीं। एववीनाम मानवीय कानून को प्राकृतिक कानून कि प्रधीन रखता है। उसके प्रमुतार विवेक विरोधी किसी भी मानवीय कानून को मानने के लिए कोई नागरिक बाध्य नहीं है। इस तरह वह विरोधी किसी भी मानवीय कानून को मानने के लिए कोई नागरिक बाध्य नहीं है। इस तरह वह

राजकीय कानून को मानने के कर्त्तंदय को श्रसीम एव अगर्त नहीं मानता । व्यक्ति न्यायोचित और विवेक-सम्मत राजकीय आजाओं का ही पालन करने के लिए बाध्य किया जा सकता है। सयोगवश किसी दुष्परिएाम से बचने के लिए यदि किसी कानून को उसके न्यायोचित न होने पर भी मानना पढ़े, तो अलग बात है। मानवीय कानून के निर्माण में शासक पर एक्बीनास का एक ग्रन्य प्रतिवन्ध यह है कि कानून किसी व्यक्ति या वर्ग-विशेष के हितार्थ नही बल्कि सामान्य हित के लिए बनाया जाना चाहिए। पुनश्च', राजा की विधि-निर्मायी शक्ति केवल लौकिक विषयों तक ही सीमित है। श्राध्यात्मिक विषय इसकी सीमा मे नहीं ब्राते, वे दैवी कानून की सीमा मे है।

एक्वीनास द्वारा बतलाए गए कानुनों के पारस्पेरिक सम्बन्ध को डीनग ने इस प्रकार व्यक्त किया है, "शाश्वत कानून विश्व को नियन्त्रित करने वाली योजना है जो ईश्वर के महितक मे विद्यमान है। प्राकृतिक कानून मनुष्य का, एक बुद्धिपरक प्रशाली के रूप मे, शाय्वत कानून मे भाग लेना है, जिसके द्वारा वह भले-बुरे की पहचान करता है और अपना सही एव सच्चा लक्ष्य प्राप्त करने का प्रयास करता है। मानवीय कानून, मानवीय बुद्धि द्वारा, प्राकृतिक कानून के सिद्धान्त का विशिष्ट लौकिक स्थितियो में प्रयोग करता है। विशेष वृष्टिकोए। से दैविक कान्त वह है जिसके द्वारा मानव विवेक की सीमाओं और अपूर्णतायों की पूर्ति की जाती है और मनुष्य की पारलीकिक लक्ष्य अर्थात् नित्यानन्य की स्रोर निर्दिष्ट किया जाता है, यह दैविक ज्ञान का कानून है।"

एक्वीनास के दास-प्रथा के बारे में विचार

(Acquinas on Slavery)

एक्बीनास सत ऑगस्टाइन एवं प्रारम्भिक चर्च-पिताश्रो के समान ही दासता की न्याय का देवी दण्ड समभता है और उसका समर्थन करता है। वह दास-प्रथा को अरस्तु की भांति कुछ कामों के निए लागदायक मानता है। यह एक स्वाजाविक प्रथा है और सैनिको मे वीरता को सुनार करती है। सैनिक युद्ध क्षेत्र मे दास बनाएँ जाने के भय से वीरता और साहसपूर्वक लडकर विजेता बनने का प्रयत्न करते हैं। इस मत के समर्थन में एंक्वीनास ने इतिहास और औरड टेस्टामेण्ट की '<u>छिटानभी' नामक पु</u>रत्क से प्रमाण भी दिए हैं। एक्वीनास का मल्यांकन

सन्त एक्वीनास का मृत्यांकन तीन प्रमुख विन्दुओं में केन्द्रित किया जा सकता है— ्रा प्रथम, वह महानतम मध्य-युगीन वार्यानीक (Greatest Medieval Philosopher) था।

हितीय, वह मध्ययुग का प्ररस्तू (Aristotle of Middle Ages) या ।

्रोतुतीय, राजदर्शनं को उसके अनेक प्रमुख अनुदाय (Contribution) हैं। भिष्य युग का महानतम दार्शनिक—एक्वीनास अध्ययुग का एक संवीधिक प्रतिभा-सम्पन दार्शनिक था जो "मध्य-यूग के समग्र विचार का प्रतिनिधित्व करता है।" उसका विशेष महत्त्व इर बात मे है कि उसने लम्बे समय से अलग-प्रलग बहती विचारवाराओं को एक पद्धति में संश्लिष्ट करा का प्रयत्न किया । एववीनास ने विभिन्न विधि-वेत्तापो, धर्मशास्त्रियो, टीकाकारो, ईसाई प्रचारको, चर्च एवं राज्य के समर्थकों के विभिन्त और परस्पर किरोधी विचारों तथा दृष्टिकीएं। में, एकता और क्रम बद्धता लाने का प्रयत्न किया । सेबाइन के शब्दों मे, (एंबरीनास के दर्शन का मूल मन्त्र यह वा कि उसने समरसता और समन्यता पर आधारित एक सावभीमिक संग्लेषणा और एक सर्वांगीण पद्वति के निर्माण की चेप्टा की 1"2

embrassing system, the key-note of which was harmony consilience "--Sabute · Op. cit., p. 248

<sup>1 &</sup>quot;Thomas Acquinas represents the totality of medieval thought" -Foster: Masters of Political Thought, Vol I, p 238 2" "It was the essence of Thomas's philosophy that it essayed a universal synthesis, an all-

् एक्वीनास ने सम्पूर्ण मानव-ज्ञान को एक पिरामिङ के समान माना जिसका प्राधार विभिन्न ज्ञान-विज्ञानों से मिलकर बना है प्रौर जिसमें दर्शन का स्थान सुर्गेष्ठि है। उसने कहा कि घम और दर्शन, बुद्धि प्रौर विवेक, अदा तथा विश्वस में कोई विरोध नही है। 'विज्ञान एवं दर्शन जिस पद्धित को प्रारम्भ करते हैं उसे धर्मशास्त्र पूर्ण करता है। वमें विवेक की पूर्णता है। धर्म एवं विवेक मिलकर ज्ञान के मितद का निर्माण करते हैं और इनका परस्पर एक-इसरे से कभी सचर्ष नहीं होता। सन्त एक्वीनास के विचार धार्मिक थे, फिर भी मध्यप्रणीन विचारकों से वे कही अधिक विवेक और बुद्धि पर प्राधारित थे। एक्वीनास ने सविभाग स्थापता के पाजतन्त्र का प्रतिपादन किया और ईसाई धर्म के प्रदल्ज प्रसार की चेव्हा की। उसने प्रपनी रचनाओं में यूनानी, रोमन तथा मध्यप्रगीन पादियों के विचारों का समन्वय किया। सोख प्राप्ति के सिद्धान्त का प्रतिपादन करके वह विश्व के समक्ष एक श्रेष्ठ महत्त्रपूर्ण व्यक्तिवादी के रूप में प्रकट हुआ। उसकी मानवीय कानून की विचारघारा में हमें आधुनिकता की भक्तक देखने को मिलती है।

नो मिनती है। अर्जन का अरस्तु पार्थीनार्ध मध्य-युग्रका अरस्तु वा<sup>1</sup>1 उसने अरस्तु के दर्शन रूपी नीव पर चर्च, धर्म-शास्त्रीय विचार और पोप के श्रेष्ठता रूपी भवन का निर्माण किया । ग्ररस्तू के ग्राधारमृत विचारों का बाइबिल की शिक्षाओं से समन्वय प्रथवा सम्मिश्रण करके उसने एक नई विचारधारा को जन्म दिया। एक्वीनास ने ग्ररस्तू से 'कितना ग्रह्ण किया अथवा वह अरंस्तू का कितना ऋणी या-इस पर एक्वीनास के दर्शन के वर्शन के प्रसंग में बहुत कुछ लिखा जा चुका है । एक्वीनास ने अरस्तु के समान ्यह स्वीकार किया कि कुछ हिंसे सत्य भी हैं जो बुद्धि से परे है और जिनका ज्ञान केंवल श्रद्धा तथा ईश्वरीय कृपा से ही सम्भव है। उसमें अरस्तू के समान ही यह भी माना है कि मानव समाज की रचना सब व्यक्तियों के हित् के लिए हुई है। तथापि यह अवश्य है कि उसने मानव-समाज से श्रेप्ठतर स्थान देवी समाज को दिया है अपरस्तु की ही भाँति एक्वीनास राज्य को व्यक्ति के साँसारिक जीवन के लिए ग्रनिवार्य मानते हुए राज्य के कार्य-क्षेत्र को व्यापक बनाने के पक्ष मे है और इसलिए उसे ग्राधिक, शैक्षिक तथा सामाजिक कार्य सीपता है। पर राज्य की श्रेष्ठता और उपयोगिता को स्वीकार करते हए उसका आग्रह इस बात पर है कि सर्वोच्च मानव-संस्था चर्च है, न कि राज्य प्रदूरित की भाति एक्यीनास भी मानता है कि समाज श्रेष्ठ जीवन की प्राप्ति हेतू की जानेवाली सेवाओं के पारस्परिक विनिमय की व्यवस्था है। ईसाई धर्म के पर्म्परागत विक्रूप्रिको एक्वीनास ठुकरा देता है कि राज्य की उत्पत्ति पाप से और मनुष्य के पतन के कारण हुई है। वह अपस्त के दर्शन के इस अग्रवारभूत विचार से सहमत है कि राज्य एक प्राकृतिक सस्था है, मनुष्य के सामांजिक स्वभाव का परिणाम है तथा उसका उद्देश्य नागरिको को शुभ जीवन की प्राप्ति में सहायता देना है। पर एक्वीनास चाहता है कि शुभ जीवन इस प्रकार का होना चाहिए जिससे मोक्ष की प्राप्ति हो सके श्रीर इसके लिए वह चर्च को आवश्यक मानता है।

णासन के विभिन्न रूपों के वर्गीकरण से भी एक्वीनास ने ध्रस्तू का अनुनरण किया है।

ध्रस्तू की भीत वह सर्वहितकारी वासन प्रणाली को अच्छा और न्यायपूर्ण तथा केवल मात्र शामक का
हित साधने वाली वासन-प्रणाली को निकृष्ट वताता है अध्यस्तु की भीति वह भी मिधित शामनध्यवस्था का समर्थन करता है पियनीनास के कानून सम्बन्धी विचारों पर भी धरस्तू का प्रभाव है। यह
कानून को विवेक बुद्धि का परिस्पाम-स्मृत्ता है। पर साथ ही वह शानून मे ईश्वर प्रदत्त शाधन और देवी
कानून को भी शामिल कर देता हि प्रस्तू की नैतिकता मम्बन्धी अथवा आवारशास्त्र (Ethics) की
विचारधारा को भी एनबीनास ने स्वीकार किया है, तथागि उनके मन मे घरस्तू का वटा दोग यह है
कि उसने इस सत्य की उपेदा कर दी है रि मनुष्य का प्रकृति ने परे भी एक लक्ष्य है यह और है
मोद्य पंत्र भावी प्रानन्य की प्रार्थित ।

<sup>1 &</sup>quot;Acquinas is the sainted Aristotle of Middle Ages."

स्पट्ट है कि एक्वीवास पर अरस्त का गहरा प्रभाव था. पर जहाँ प्रस्त के विचारों का खण्डन नहीं किया है नहीं जन्हें पूर्ण सत्य भी नहीं माना है एनहीनास ने ग्रस्त सीमा तक सहय माना है जहाँ तक श्रद्धा-रहित मानव-वृद्धि की पहुँच है। एक्वीनास ने श्ररस्तु की भारत प्रमु प्रभू नाता है जहां एक अखार पहुंच नामक छाड़ का नहुंच है। उपवास में कुराई कर्म के आदमा और सिद्धान्तों को उससे ऊचा स्थान दिया है। वस्तुतः यह कहना जयपुक्त होगा कि श्ररस्तू के दर्शन रूपी नीव पर एक्वीनास ने ईसाई भवन का निर्माण परपुष्तः वर्षं भ्रष्ट्रेता वर्षं प्रह्मा वर्षं प्रवासिक के इताईक्वतं अरस्तु । (Christianised Aristotle) तथा उताई अरस् की 'हैताई अरस्तुवाद' (Christian Aristotalianism) तक कह दिया जाता है। प्रमुख अनुवाय-राजदर्शन के इतिहास में एक्वीनास के प्रमुख अनुवाद है जिन्हें संसंप मे निम्न प्रकार रखा जा सकता है— (i) एक्वीनास ने

नीव डाली कुर्तृत की सर्वोच्नता का प्रतिपादन करके वैधानिक (ग) उसके विचारों ने युरोप में विधानवाद

जसने श्रवने विधानवाद में श्रद्रस्तू का श्रवसरण किया किन्तु अपने व्यक्तित्व की अभाववाली छाप लगा दी।

(iii) उसने मध्यपुर्वीन य्वान्तर्राब्द्रीयना (Cosmopolitanism) का विरोध करके धार्मारकता को उच्च-स्थान प्रदान किया, जिसे नाह में मेक्सियावली जैसे दार्शनिको ने प्रपनाया। (1v) उसमे प्रक्य के कार्यों की विषय विवेचमा करते हुए वतलाया कि राज्य का उद्देश लोक-कल्याण होना चाहिए। प्राधुनिक प्रजातन्त्र मे भी इसी भावना की ह्रावश्यकता है

(v) एक्वीनस्त ने विधि शासन (Rule of Law) की नीन डाली।

(v) एववानस्त<u>्रम् वास्य शासम् (क्ताप्रका क्रम्भ) का नाव हाला ।</u> (vi) उसने प्रपत्ने राजन्यमन् क्रेन्सिकं एव देवी सन्देशों में समन्दम् स्थापित करने की

श्चन्त में सेवाइन के शब्दों में हम कह सकते हैं कि "वस्तुतः एक्वीनास ने एक ऐसी व्यानहारिक अप्त न प्रवासन क अवदा न हम मह प्रकार हा क वस्तुव-प्रवासना न क्रिक्ट की जिसके अनुसार ईंग्वर, प्रकृति एवं मानव के महत्र चनिन्छ सह श्रीर जिसमें समाज एवं वासन-सत्ता एक-दूबरे का साथ देने के लिए तैयार हा एजिडियस रोमेनस Beidius Romanus

पीप के साम्राज्यवाद का सबसे प्रचल तर्क एजिडियस रीमेनस अथवा एजिडियस कोलोमा (Égidius Colonna) द्वारा 1302 में लिखे गए 'डी एवलीकियास्टिका पोटस्टेट' (De Ecclesia-(द्धाणाक ८०१०) नामक ग्रन्थ में प्रस्तुत किया गया था। इस पुस्तक में पीपे के पक्षा की एक कानूसी stica rotestate) गामक अन्य म अन्युध काला गया था। इस उत्तरण म भाग म गया था एक मागूना तर्क के रूप में नहीं बल्कि दार्शिनक दृष्टिकीय से प्रतिपादित किया गया। एकिडियस ने बतलाया कि पोप तक क रूप म नहा बाल्क वामानक दुष्टिकाल संभागवा मध्य गया। ए।णाडवस ग वतावाया क पान समूर्त्त विषय का, आच्यात्मिक एव लीकिक होनी विषयों में सर्वोच्च स्वामी है श्रीर सभी राजा उसके वात्रुथ । वश्य का, आब्बारमक एवं वाक्षक हाता विकास व ववाच्य रवाना ह आर वहा राजा प्रवाचित्र है। इस प्रव को तीन भागों से विभाजित किया जा सकता है। पहले भाग में पोप की प्रयुक्त की चर्चा है, हसरे भाग में इस सिखान्त के आधार पर सम्पत्ति और शासन सम्बन्धी कुछ निकार दिए गए है और अन्तिम भाग में विविध आपत्तियों, विशेषकर पोप की धर्मानियों, के बारे में भकाओं का समाधान किया गया है। पोप की प्रभुता के बारे में विचार

एणिडियस ने कहा कि पोप में निहित प्राध्यात्मिक शक्ति संबोंच्च है। प्राध्यात्मिक सत्त लोकिक-सत्ता की स्थापना और उसकी परीक्षा कर सकती है। चर्च की समस्त शक्तियाँ आवस्तक स्थ से पोप की है, अन्य किसी की नहीं। एजिडियस का प्रमुख तर्क यह या कि "प्राच्यात्मिक क्रिक

लौकिक शक्ति से उच्चतर होती है और प्रकृति का यह सार्वभीम नियम है कि उच्चतर शक्ति निम्नतर शक्ति पर शासन करती है। प्रकृति मे व्यवस्था किसी अधीनता के द्वारा कायम रहं सकती है और यह नहीं माना जा सकता कि ईसाई समाज में प्रकृति की अपेक्षा कम व्यवस्था है।" एजिडियस ने अपने तर्क पेश करते हुए एक अन्य स्थल पर कहा है कि 'सृष्टि मे भौतिक तत्त्व आध्यात्मिक तर्क द्वारा शासित होता है । देवता भौतिक प्राणियों में सबसे ऊँचे हैं और सभी प्राणियों पर नियन्त्रेण करेतें है. किन्तु ग्राध्यात्मिक तत्त्व उन पर भी शासन करते हैं। ग्रतः वाँछित है कि ईसाईयों में भी सभी लौकिक गासक एव साँसारिक शक्तियाँ आध्यात्मिक तथा धार्मिक सत्तां की वलवर्ती रहें। यह भी ग्रांवश्यक है कि उन पर पोप का विशेष रूप से नियन्त्रए रहे क्यों कि ग्राध्यारिमंक शक्तियों और चर्च मे पोप की स्थिति सर्वोच्च है।"

एजिडियस चर्च को ग्रधिकारियो की एक शिखरोन्मुखी व्यवस्था मानता था जिसमें नीचे के श्रधिकारी अपने उच्च अधिकारियों से शक्तियाँ, प्राप्त करते है, उच्च अधिकारी अपने से निस्त अपिकारियों पर नियन्त्रए। रखते हैं । उसका कहुना था ,िक इस व्यवस्था में शीर्थ स्थान पर पोप है जो सर्वोच्च शक्ति-सम्पन्न है और चर्च का निविवाद प्रधान है । यद्यपि एजिडियस ने यह विचार भी प्रकट किया है कि पीप को पूर्ण निरक्ष न बनाकर साधारएत. सामान्य कानन के अनुसार ही विधायी ग्रीर प्रशासकीय कार्य करने चाहिए तथापि वह 'पोप की शक्ति पर ग्रावश्यक रूप से प्रतिबन्ध नही लगाना चाहता था। ग्रमनी पुस्तक के अन्तिम ग्रम्याय मे उसने स्पष्ट कहा है कि पोप की प्रशसत्ता एक स्वतन्त्र ग्रीर स्वतः प्रेरित शक्ति है जिसके द्वारा वह कोई भी कार्य कर सकता है। ग्राध्यात्मिक मामलो मे पोपं ईश्वर के अधीन रहता हुआ निरक्श है जिसे न तो अपदस्थ ही किया जा सकता है और न उत्तरदायी ही ठहराया जा सकता है। साररूप में, वह चर्च है। वह विना निर्वाचनों के भी विशापों का निर्माण कर सकता है। हाँ, यह अवश्य है कि सामान्यत उसे विधि के रूप कायम रखते चाहिए।

एजिडियस ने यह भी कहा-कि आध्यात्मिक और लौकिक शक्ति अलग-अलग हैं और प्रयोग की दिष्ट से उन्हें अलग-अलग ही रखना चाहिए। चर्च यह नहीं चाहता कि दोतो शिवतयाँ एकहव ही जाएँ । लीकिक शक्ति को अतिकान्त करने की लार्च की इच्छा नहीं है । केवल आवश्यकता पहने पर ग्रीर उपयुक्त कारण होने पर ही ब्राघ्यात्मिक मूल्यों की रक्षा की दृष्टि से चर्च हस्तक्षेप करता है। जदाहरणांथं ऐसे किसी भी मामले मे हस्तक्षेप किया जा सकता है जिसमें लौकिक सम्पत्ति या शक्ति मा प्रयोग शरीर के पाप के लिए हों। एजिड़ियस के मतानुसार, चुने की यह शनित इतनी विस्तृत है कि इसमें सभी/लौकिक विषय आ जाते हैं। शासको के बीच शान्ति बनाए रखने और उनके द्वारा सन्धियों का पालन कराने का दायित्व भी चर्च पर ही है। चर्च ऐसे किसी भी विषय में हस्तक्षेप कर सकता है जहाँ शासक उपेक्षा प्रदर्शित करें। वह नागरिक-कानुनो के ग्रस्पष्ट होने पर भी हस्तक्षेप कर सकता है। पोप अपनी इच्छानुसार किसी भी मामले का क्षेत्राधिकार कर सकता है पर वाँछित यही है कि पीप श्रपनी शक्तियों के प्रयोग में स्वेच्छाचारी और वेलगाम ग्राचरण न रखे।

स्वामित्व सम्बन्धी घारसा। (Conception of Dominium)

ं एजिडियस की स्वामित्व सम्बन्धी वारेखा उसके चिन्तन का केन्द्र स्वल हैं। स्वामित्व प्रशीत् डोमोनियम के ग्रन्तर्गत सम्पत्ति का स्वामित्व व प्रयोग ग्रीर राजनीतिक सत्ता भी शामिल है। इस अविशासिक के अधि मध्यपुर्ण में किसी व्यक्ति अथवा वस्तुं पुर अधिकारपूर्ण शक्ति का बोब कराने के निए किया जाता था। एजिडियस का धायह वा कि पदार्थी पर राजनीतिक शक्ति का स्वामिस्व तभी गुभ है जब उनसे मनुष्य का कल्यासा हो । लौकिक कानूनो द्वारा प्रदत्त रवामित्व तभी मान्य है जब उसका हु वर्ष करता हुन ना निर्माल करता है। उसकी कुपा का पात्र हो। उसका कहना वा कि मनुष्य का नवस्थि उपभोक्तों इंग्रेसर के बधीन हो), उसकी कुपा का पात्र हो। उसका कहना वा कि मनुष्य का नवस्थि कल्याण फ्राष्ट्रपारिमक कल्याण है, ब्रत उसकी बक्ति बीर सम्पत्ति तभी मार्थक हैं/

<sup>1</sup> सेबाइन : राजनीतिक उर्धन का उतिहास, खण्ट 1. प. 252

श्राष्ट्रपारिमक प्रयोजन में किया जाए। ऐसा न करने से ब्रात्मा पतन की ब्रोर ब्रग्नसर होती है, ब्रौर मनुष्य को मोक्ष नहीं मिल सकता। स्वासित्व का ग्रधिकार ईश्वर की ग्रनुकस्पा द्वारा मिलता है धौर ईश्वर की अनुकरणा केवल चर्च द्वारा ही प्राप्त की जा सकती है और मोक्ष का एकमात्र साधन भी चर्चे ही है । अत. यह ग्रावश्यक है कि समस्त 'डोमिनियम' ग्रयीत स्वामित्व चर्च के ग्रधीन रहे । सच्चा स्वामित्व केवलु, वही है जो चर्च के ग्रधीन हो ग्रयवा चर्च द्वारा दिया गया हो।

एजिडियस का यह रह मत था कि स्वामित्व का वास्तविक ग्रीचित्य उस ग्राध्यात्मिक पुनरत्यान मे निहित है जो वर्च के माध्यम से होता है। एजिडियस द्वारा प्रतिपादित इस सिद्धान्त के वास्तव मे गम्भीर परिणाम निकलते हैं। इसके अनुसार समस्त साँसारिक वस्तग्रो पर सामान्य स्वामित्व चर्च में निहित हो जाता है। इस तरह लौकिक क्षेत्र में चर्च के हस्तक्षेत्र का सदद ग्राधार मिल जाता है। यह राजा की सम्पत्ति, भूमि यादि के ग्रथिकार ग्रीर स्वामित्व को सुरक्षित रखते हुए भी उसे चर्च में वि नि कर देता है। इस सिद्धान्त से सभी वस्तुओं और व्यक्तियों पर चर्च का स्वामित्व स्थापित हो जाता है। चर्च की शनित राजा की शक्ति से श्रीष्ठतर सिद्ध होकर इतनी बढ जाती है कि चर्च उसकी सम्पत्ति के स्वामित्व तक मे परिवर्तन ला सकता है, राजा की निन्दा कर सकता है और उसके व्यक्तित्वं का निर्णायक हो सकता है।

एजिडियस रोमेनस अथवा एजिडियस कोलीना के उपर्यंक्त विचारो की सारपूर्ण सुन्दर विवेचना हमे मैं कलवेन के इस उद्धरण में मिलती है-"सब कुछ कहने के बाद निष्कर्ष रूप में यही प्रतीत होता है कि उत्तर मध्यकाल में राजदर्शन के इतिहास में एजिडियस कोलोना महानतम नामी में है। अपने प्रत्य 'De Regimine Principum' में उसने ग्ररस्त के राजनीतिक विचारी की मध्यकाल में बड़े ही ज्यापक और गहन रूप से अगीकार किया है, भले ही वह इस क्षेत्र में अदि लेखक न हो । 25 वर्ष के उपरान्त उसने उन्हीं विचारों को पोप की प्रमता के विषय में केनोनिस्टट्स के उग्रतम विचारों के साथ सम्मिलित कर दिया है और इस सम्मिथण मे पीप की प्रभूता का वार्शनिक धाबार पर प्रथम ज्यापक समर्थन परिलक्षित होता है । अपने ग्रन्थ 'De Potestate Ecclestiasica' में जिस स्वामित्व के सिद्धान्त का उसने प्रतिपादन किया है, उसमे इसने इन दो विचारधाराग्री की, स्वामित्व अधिकारो को, स्वामियो और सेवको में विभाजित करने की एक तीसरी सामन्तवादी पारणा ) दाँते : ब्रादर्श साम्राज्य Divine (medy) में मिला दिया है।"1

(Dante, 1265-1321 : The Idealized Empire)

1265 ई मे पलोरेन्स में जन्मा दांते एलिजियरी (Dante Alighiere) 35 वर्ष की आय मे पलोरेन्स का मजिस्टेट नियुक्त हुआ किन्तु 'दल-बन्दी में भाग' लेने के कारण उसकी सम्पत्ति जन्त कर ली गई और उसे नगर से निष्कासित कर दिया गया। मैम्पत्ति पूनः प्राप्ती करने के लिए उसने ग्रनेक ग्रसफल प्रयत्न किए। जब- यह दण्ड घोषित किया गया कि पकडे जाने पर उसे जीवित ही गाड दिया जाएगा तो बह पकड़े जाने के क्षेत्र से बाहर चला गया । इसी असहाय, अवस्था मे उसने 'Divine Comedy तथा 'Monarchia' नामक महान् ग्रन्थो की रचना की । 'मोनाकिया' में दाँते के राजनीतिक विचार पढने को मिलते हैं। 1321 ई मे 56 वर्ष की अवस्था मे इस सगीत-प्रेमी किन्त राजनीतिक ग्रीर प्रेम के निराश खिलाड़ी की देहान्त ही गया । " "

ं दित का 'मोनार्किया' तीन खण्डो में विभाजित है। प्रथम खण्ड मे संसार के कल्यांग के लिए एक साम्राज्य की श्रावश्यकता पर दितीय में रोमंनी के सोम्राज्य निर्माश पर और र्तिया में पीप तथा सम्बाट के सम्बन्धों पर प्रकाश डाला गया है ।

<sup>1</sup> Mcliwam: Growth of Political Thought in the West, p. 259. .

दांते का राजनीतिक दर्शन

(Political Philosophy of Dante)

स्वते तुम के मवर्षों, सतान्ति धौर मुद्रों के अध्ययन से दौते इस निष्कर्ष पर पहुँचा कि 
राजनीतिक सराजकता सौर सामाजिक स्रजान्ति का सूच कारण पोष की लीकिक क्षेत्र में समाज होती 
हुई महत्त्वाकीकार्ष पी । दौते इस परिणाम पर पहुँचा कि इटनी स्रीर विश्व को स्रवानित से खुटकारा 
तभी मिन सकता है जर पोषणाही को लीकिक की में विन्तुल हटनकर एक संविक्तिमान् सम्राट की 
स्थीनना में एक सर्वव्यापक साम्राच्य की म्यापना हो जाए । स्रपने ग्रन्य 'मोनाकिया' में उसने ग्रादर्ण 
साम्राज्य (The Ideal Empire) की वडी ही प्रभावशाली शब्दी में वकात्रत की है।

द्यति पा विश्वास पा कि मनुष्य विवेकशील प्राम्मी है। विवेक-सूबक जीवन का साक्षात्कार करना उसका उद्देश्य था जिमकी प्राप्ति तभी सम्भव है जब लीग सहयोग और शानित से रहे। यदि थोडे लोग भी इस सहयोगपूर्ण साधन से पृथक रहेंगे तो उपयुंक्त आवर्ष की प्राप्ति का मार्ग अवरुद्ध हो प्राप्ता। दोने ने कहा कि मानव समृद्धि तभी सम्भव है जब सम्पूर्ण मानव जाति एक राजनीतिक इक्ताई मे बैंद कर है और एक समृद्ध उपाया मे सुख तथा । एक विश्व-सम्राट ही अराजक तरवी और विवेदक शक्तियों का बमन करके पीडित मानवता को सुख तथा समृद्धि का प्रमुख करा सकता है। छोटे-छोटे राज्यों का ब्रारितत्व मानव-कत्याएं के मार्ग में बावक है नयीकि वे विविध स्वार्थों के वशीमूत होकर नवर्ष-रत रहते हैं। एक विश्व-साम्राज्य में ये छोटे राज्य अर्द-स्वतन्य सदस्यों के रूप मे नगित होकर सम्पूर्ण मानव जाति के कल्याएं में तमें रह सकते हैं। एक वक्ववीं सम्राट के लिए ही यह सम्भव है कि स्वार्थों सर्वां कर उप क्षेत्र सम्पूर्ण मानव जाति के कल्याएं में तमें रह सकते हैं। एक वक्ववीं सम्राट के लिए ही वह सम्भव है कि स्वार्थों से सर्वं मां कर उप क्षेत्र सम्भव हो कि स्वार्थों सर्वं मां कर उप कि समय और वार्त्त का व्यय जनकल्याएं में कर सकेगा। उपकी अधीनता ने व्यक्ति को सम्बन्ध आवरण का अवसर मिलेगा। सर्वंत्र न्याय, समृद्धि और वार्तिन को प्रसार हो सर्वेगा।

वस्तुत तत्कालीन प्रराजकतापूर्ण स्थित मे यह स्वाभाविक न या कि दौते एक आदर्श सार्वभीनिक साम्राज्य की करना करता। उसका ध्यान वरावर प्राचीन रोमन साम्राज्य की ब्रोर जाता वा जिसने मताब्दियो तक सूरोप तथा एक्तिया के एक वहे भाग को प्रराजकता से मुक्त रखा या श्रीर खुल एवं समृद्धि प्रदान की। 'मोनाकिया' के दूसरे खण्ड मे दौते ने प्राचीन रोमन साम्राज्य के गुरुणान करते हुए कहा कि रोमनो ने प्रपत्न प्रशिवकार साम्राज्य और शक्ति ईश्वर की इच्छा से प्राप्त की यी। उतकी प्रभूतपूर्व सफलता उनके शासन के दैवीय होने का प्रमाण थी। पुराना रोमन साम्राज्य न्याय के विद्यान्त पर प्राथारित था। ईश्वरीय अनुकर्मा से ही रोमन, लीग साम्राज्यीय सिताधारण कर पाए थे। उन्होंने साम्राज्य का निर्माण विजितों के हित के लिए किया था। प्रोर प्रतिच्छा को उन्होंने सर्वथा विश्व-शान्ति और स्वतन्त्रता के महान् प्रार्थों को सामने रखकर कार्य किया और मानव जाति के हिताये प्रपत्न स्वार्थों की उपेक्षा की। रोमन लोगो ने ही युद्धों मे समस्त प्रतिद्वन्तियों को हटाकर ससार पर शासन करने मे सफलता प्राप्त की। इसका कारण्य यह था कि ईश्वर की यही इच्छा थी। वांते ने ईसाईयन के इतिहास द्वारा भी प्राप्त विचार तिद्व करने का प्रयास किया। उत्ते कहा कि इसा मनीह ने सस्पूर्ण मानव-जाति के पार प्रपत्त तियार रहते कर रते का प्राप्त कि पार प्रपत्त तिर र र होत कर और स्वर्थ दिखत ही कर उत्ति मुक्ति का मागण ही यह है कि वह ईसा की दिखत कर सकी, क्यों पार प्राप्त किया था। रोमन सक्ता के वैध होने का प्रमाण ही यह है कि वह ईसा की दिखत कर सकी, क्यों के का मागण प्राप्त किया था। रोमन सक्ता के वैध होने का प्रमाण ही यह है कि वह ईसा की दिखत कर सकी, क्यों का का मागण का विवार दिव कर सकी प्रवेश देखता की दिखत होने सकता है जिसे दण्ड देने का प्रमाण हो यह है कि वह ईसा की दिखत कर सकी, क्यों का का मान प्राप्त किया था। रोमन सक्ता

वहाँ द सकता हूं ाजस दण्ड दन का आधकार हा।, रोमन साम्राज्य के उपरोक्त प्राचार को लेकर ही दिने ने 'मोनॉकिया' के प्रस्ति स खण्ड से यह प्रतिपादित किया कि साम्राज्य की प्रक्ति पोप के माध्यम से नहीं वरन सींग्रे ईपबर से प्राप्त की गई थी। "यहाँ दौते ने झामिक दिष्वेताओं का विरोध किया और पोप की साम्राप्तियों को सम् बुनियाद मानने से इन्कार कर दिया। उसका कहना था कि घर्मणास्त्रों का स्थान वर्ष से ऊपर है। इसके बाद प्रधान की सिलो के कार्य प्राते हैं। पोप की आजिप्तयों केवल परम्पराग्रो का मंहस्व रखती हैं जिम्हें चर्च वदल सकता है। इसके बाद दाते ने घर्म-जास्त्रों के उन मुख्य अदतरयों की परीजा की जिनके अनुसर वर्ष की शक्ति लोकिक शासको की शक्ति कपर वताई जाती थी। उसने लौकिक इतिहास के दो पूर्व-उदाहरएों कॉन्स्टेन्टाइन के दान (Donation of Constantine) ग्रीर 'शालिमन' (Chalemagne) के साम्राज्यारोहए की भी परीजा की। उसका विचार था कि कास्टेन्टाइन का दानपत्र तो अवैध था क्यों कि सम्राट को साम्राज्य का हन्तान्तरए। करने की कीई वैधानिक शासि नहीं थी। इस प्रकेख की ऐतिहासिकता पर शापित होने के काफी समय पहले से ही विधिवेतांगा का यह प्राप्त विचार था। इस तर्क ने दूमरे कठिन पूर्व-उदाहरएं का भी समायान कर दिया। यदि पोप के पास वैज्ञानिक रूप से साम्राज्य का कि पास वैज्ञानिक रूप से साम्राज्य की प्रति वी तो वह उसे शालिमन को दे भी गही समता था। अन्त मे, दाँत ने यह सामान्य तर्क प्रस्तुत किया कि लीकिक शतित को घारण करना चर्च की विवेद है। चर्च का राज्य इस सक्ता में नहीं है। "1

इसी प्रकार दाँते ने दों तलवारों की, मनुष्य के वन्यन ग्रीर मोर्ज के ग्रिविकार की तथा ऐसी े ही अन्य युवितयों की घण्जियाँ उडाते हुए यह कहा कि पोन को नौकिक शक्ति दा कोई अधिकार न भगवान से मिला है. न किसी सम्राट से मिला है और न ही मानव ममाज से मिला है, ग्रत वह सम्राट को इसे प्रवान नहीं कर सकता। दाँते ने यह विश्वास व्यनत किया कि दीनी शक्तियों के ग्रधिकार क्षेत्र र्भिन्न हैं। उन्हें एक दूसरे के कार्य में हस्तक्षेप नहीं करना चाहिए। उसने पोप की ब्राच्यारिमक शक्ति से इंन्कार नहीं किया किन्तु धर्म-निरपेक्ष राजनीति में उसका कोई स्थान भी स्वीकार नहीं किया। र्जरोंने कहा कि जीवन के लौकिक और धार्मिक क्षेत्र अलग-अलग रहने चाहिए। ईश्वर ने मनुष्य के सामने दो लक्ष्य रखे हैं-प्रथम लक्ष्य है स्वबृद्धि का विकास तथा साँसारिक सख का उपभोग और दितीय लक्ष्य है नित्य जीवन का ग्रानन्द लेना जो ईश्वर दर्शन से ही सम्भव है। इन दोनों लक्ष्यों की प्राप्ति मित्र-भिन्न साधनों से ही होती है। साम्राज्य द्वारा स्यापित शान्ति और व्यवस्था से प्रथम तस्य की प्राप्ति की जा सकती है। देशन-शिक्षा से भी इसमें सहायता मिलती है। द्विनीय लक्ष्य की प्राप्ति में चर्च की ग्राध्यात्मिक शिक्षा, पोप का नेतृत्व ग्रीर ईश्वर प्रवत्त ज्ञान सहायक होता है । ग्रत: यह ग्रावर्ध्यक है कि दोनो सत्ताएँ ग्रंपने-ग्रपने क्षेत्र में कार्य करें। लौकिक विषयों में ग्रांध्यांत्मिक सत्ता का हस्तक्षेप सर्वेया ग्रेवोस्ति और त्याज्य है। दाँते ने यह विश्वास भी प्रकट क्या कि नैतिकता की प्राप्ति हराया चर्चन व्याप्त है। इस एकमात्र सोत वर्ष ही नहीं है, वर्ष वे स्वतन्त्र रहकर भी नैतिक रहा जा सकता है। जहाँ प्रमें सत्तावादियों ने नैतिकता को धर्म का एक रूप स्वीकार किया वहाँ दौते ने नैतिकता को धर्म से पृथक् मानते हुए बतलाया कि वह धर्मशास्त्र का प्रतिफल नहीं है। इस तरह दाँते ने नैतिक प्रश्नों में चर्च के हस्तक्षेप करने के अधिकार पर भी कुठाराधात करने की चैच्टा की । दाँते ने पोपवादियो पर प्रहार करते हुए चर्च को केवल दैविक स्वर्ग तक परिमित कर दिया। दातें का मुल्यांकन

वित अपने समय का बहुत ही प्रतिभाषांती, सिद्धान्तुमारी और बहुउद्देश्यीय अनुभव वाला राजनीतिक विचारक था जिसने तत्कालीन समस्या को आँपते हुए चर्च और राज्य के पूर्ण पार्थक्य का समय कि आँपते हिए चर्च और राज्य के पूर्ण पार्थक्य का समय कि अधिक करके यूरोपतास्यों को स्थार्थ सामित और एक विश्व-राज्य का मौजिक विचार अस्ति करके यूरोपतास्यों को स्थार्थ सामित और एक विश्वाया। विते ने विश्व राज्य की औषधि द्वारा यूरीप को रोग-मुक्त करना चाहा, कि स्वाया। विते ने भी स्वयानास की अधिक द्वारा प्रति ही अपने सुक्त करना चाहा, कि स्वाया। विते ने भी, एक विनास की भौति ही अपने स्वाया की अधिक स्थापन की। एक वीनास की अधिक स्वायान की समय स्थापन की अधिक स्थापन की एक वीनास की अधिक स्थापन स्यापन स्थापन स्य

<sup>1</sup> सेवाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 1, प. 239-40.

सार्वभौमिक समुदाय के विकास मे अरस्तू का अनुसरण किया लेकिन इसमे असंगति रही और ईसाइयत का सामञ्जस्य वे स्वाभाविक रूप मे नहीं कर पाए। दाँते ने रोमन साम्राज्य की पुनस्यिता का असामयिक राग अलाया। उसने राज्य पर चर्च के नियन्त्रया के दावों का खण्डन करते हुए साम्राज्य की पूर्ण स्वतन्त्रता स्वापित करने का प्रयास किया और एक ऐसे ब्रादर्श साम्राज्य की कल्पना की जिसकी इस भू-तल पर स्थापना लगभग असम्भव सी ही है।

किमियों के वावजूद राजनीतिक चिन्तन के इतिहास में वांते का स्थान महस्वपूर्ण है, क्यों कि मध्यपुत में विश्व राज्य और अन्तर्राष्ट्रीय सरकार के सिद्धान्तों को प्रतिपादित करने वाला यह प्रथम राजनीतिक चिन्तक था। उसके योगदान पर टिप्पणी करते हुए केटलिन ने लिखा है— "दिते ने न केंवल रोमन साम्राज्य का उपसहार लिखा अपितु राष्ट्रस्य (League of Nations) की भूमिका भी तैयार की। दिते ने राष्ट्रस्य को यह अकाट्य तर्क प्रदान किया कि राज्य द्वारा शानित स्थापना का सर्वप्रमुख कार्य पूरी तरह तभी सम्बन्ध किया जा सकता है जब वह "विश्व राज्य हो ।" दिल्ला का सर्वप्रमुख कार्य पूरी तरह तभी सम्बन्ध क्या जा सकता है जब वह "विश्व राज्य हो ।" दिल्ला का सर्वप्रमुख कार्य पूरी तरह तभी सम्बन्ध क्या जा सकता है जब वह "विश्व राज्य हो ।" दिल्ला का सर्वप्रमुख कार्य पूरी तरह तभी सम्बन्ध क्या जा सकता है जब वह "विश्व राज्य हो ।" दिल्ला का स्थापना का स्थापन का स्थापन का स्थापन का स्थापन का स्थापन का स्थापन

(John of Paris, 1269-1306) Papali)

मध्यकाल मे वर्मानरपेक्षता के समयंको मे जॉन ग्रॉफ पेरिस (1269-1306) का नाम महत्त्वपूर्ण है जिसने समकातीन राजदर्शन को तथा भावी विचारको को वडी सीमा तक प्रभावित किया।

जांन प्रॉफ पेरिस ने राजा के पता से अपनी सहस्वपूर्ण पुस्तक (De Potestate Regia et Papali, 1302-3) लिखी। इसमें किसी कमबद्ध राजनीतिक वर्शन का निरूपण नहीं मिलता है, पर इससे राजा के पता में जांन-का दूब समर्थन परिलक्षित होता है। उसने साम्राज्य की विशेष महत्त्व नहीं दिया है तथापि वह यदा-कदा सम्राज्य को आभासी सांबंभोम सत्ता प्रवान करता है। उसकी विवारचारार पर अरस्तु का प्रभाव दृष्टियोचर होता है। आसानि सांबंभोम सत्ता प्रवान करता है। उसकी विवारचारार पर अरस्तु का प्रभाव दृष्टियोचर होता है। आसानिक्ष्य समाज का विचार उसने अरस्तु से महत्त्व किया र अर्थे व्याप उचका यह समाज राज्य है। वह इस तरह के सभी स्वायताशासी एकको की सत्ता स्वीकार, करने को तैयार है। वह अरस्तु के इस सिद्धान्त को भी स्वीकार करता है कि नागरिक शासन श्रेष्ठ जीवन के लिए शावश्यक है। वह अरस्तु के इस सिद्धान्त को भी स्वीकार करता है कि नागरिक शासन श्रेष्ठ जीवन के लिए शावश्यक है। वह अरस्तु के इस सिद्धान्त के भी स्वीविद्या है। उसकी मानवा कि लिकिस सत्य को वैव होने के लिए चर्च के श्रावीविद की प्रावश्यकता है। उसकी मानवा है कि पुरीहित्वाव उसका लोकिस सित्त अधिक प्रापीच है, प्रवः पुरीहित्वाव उसका लोति तही है। पर चर्च के नियन्त्रण के पक्ष में एक तर्क यह दिया जाता था कि राज्य का मूल मानव यदि पायाचार में प्रवृत्त होने लगे तो चर्च द्वारा उसका श्रुद्धकररण होना चाहिए, वैकिन जॉन ने वतलाया कि राज्य एक वैवानिक सत्या है जिसका साजन और व्यक्तित्व तर्ग होना सहित है। मुख्य के पतन के परिणामस्वरू कही। राज्य के माध्यम से सामाजिक और व्यक्तित्व तर्ग हो। वहा है। यह तरह राज्य एक कियाजारी सत्या है तिवकी वृत्व करण का प्रवा ही विद्या हो। है। इस तरह राज्य एक कियाजारी सत्या है तसकी विवक्त ण का प्रव ही नहीं उठता।

याध्यात्मिक और लोकिक सत्तामों के भेव को प्रकट करने और साम्राज्य का समर्थन करने में जॉन ने परम्परागत तकों का सहारा विया है। उसने दोनों सत्तामों को ग्रवग-प्रवाग माना है। प्रत्येक सत्ता का प्रत्यक्ष स्रोत ईश्वर है। सर्वप्रथमें उसने वे 42 कारण वतलाए हैं। जिनके प्राधार पर लोकिक सत्ता को प्राध्यादिक सत्ता के ग्रधीन वतलाया जा सकता था। तत्त्रप्रचात् उसने एक-एक कारण का समाधान किया है। पुन उसने पहले पुरोहितों को बोकिक शाक्षाप्तिक सत्ता का विश्लेषण किया है और तव यह वतलाया है कि इसके कारण पुरोहितों को लोकिक शाक्ति पर क्या नियन्त्रण प्राप्त हो जाता है? जात के प्रमुसार वर्मार्थण, सरकार, प्रचार और विश्लों देन के ग्रधिकार पूर्णत प्राध्यात्मिक हैं, इनके निष् भौतिक साथन प्राथ्यक नहीं हैं। युशाई करने वानों का निर्णय करने और उनने और जनने और उनने अधिक उनमें अधिक उनमें

<sup>1</sup> Cathin . A History of the Political Philosophies, p 177.

क्षेत्र मे धर्माचार्यों की शक्ति केवल धर्म-वहिष्कार की है। लौकिक दिष्ट से यह अधिकार ग्रयंहीन है। लौकिक सत्ता बल-प्रयोग की शक्ति की प्रधिकारिए। है। धर्माचार्यों के धर्म-बहिष्कार के प्रधिकार का यह अर्थ नहीं है कि ग्राव्यात्मिक सत्ता लौकिक शासको पर बल-प्रयोग करने का अधिकार है । जॉन का कहना है कि "शासक भी चर्च मे दोष निकालकर पोप के साथ इसी प्रकार का व्यवहार कर सकता है। विधि से पोप को राजा को अपदस्थ करने का अधिकार वैसा ही है जैसा कि राजा को पोप को अपदस्थ करने का अधिकार । दोनो विरोध कर सकते है। विरोध का वजन हो सकता है। दोनो को कानूनी ढग से अपदस्थ किया जा सकता है लेकिन उन्हें अपदस्थ वहीं सविहित सत्ता कर सकती है जो जनका निर्वाचन करती है। आध्यारिमक सत्ता को दो शक्तियाँ प्राप्त है—धर्माचार्यों पर नियन्त्रण रखने की शक्ति और ग्राध्यात्मिक कार्यों के लिए सम्पत्ति के स्वामित्व की शक्ति । चर्च की ग्राध्यात्मिक संता के विश्लेषण और उसे सीमित करने का यह कार्य एक धर्माचार्य ने किया था, यह काफी ब्राक्चर्यजनक है। " ्रे प्रिकृति कुणुनी पुरत्क के ब्रान्तिम प्रध्यायों में स्पष्ट रूप से तो नहीं किन्तु ध्वनिवार्य से चर्च से पोप की अगुसत्ता की एक तरह से बिटकुल प्रस्वीकार कर दिया है । "प्राध्यादिमक सत्ता की दृष्टि से सभी विश्वप हैं। यद्यपि पोप का पद अनुषम है और ईश्वरीय है किन्तु उसका चुनाव मानवीय सहयोग से होता है। जब पोप का निर्वाचन हो रहा होता है, उस विराम काल में कही न कही शोप की शक्ति निहित रहती है। ग्रतः यदि पोप को शक्ति प्रदान की जा सकती है तो उसे वापिस छीना भी जा सकता है। पोप त्याग-पत्र दे सकता है अथवा ऋष्ट आचरण होने पर उसे पदच्युत भी किया जा सकता है। जॉन के अनुसार जनरल कौसिल पोप को पदच्युत कर सकती है। उसकी अपनी राय तो यह भी है कि कॉलेज ऑफ कार्डिनल्स भी पोप को पदच्युत करने का अधिकार रखते हैं। वह कॉलेज और पोप का सम्बन्ध कुछ वैसा ही मानता है जैसा सामन्ती संसदो का राजा के साथ था ।"1

जॉन का अपने प्रन्य 'De Potestate Regia ea Papali' का प्रमुख उद्देश्य धार्मिक सम्पत्ति की समस्या की सुलकाना था। वह दो अतिवादी घारणाओं के बीच में मध्यवर्ती मार्ग निकालने का इच्छक था। एक विचारधारा यह थी कि पादरियों के पास कोई सम्पत्ति नहीं रहनी चाहिए। इसरे वर्ग का कहना था कि अपनी श्राच्यात्मिक शक्ति के करिया परीक्ष रूप से पादरियों को समस्त सम्पत्ति पर श्रीर लौकिक शक्ति पर भी नियन्त्रए। प्राप्त है ।-किन्त जॉन ने कहा कि पादरियों को आध्यारिमक कार्यों के लिए सम्पत्ति का स्वामित्व प्राप्त होना चाहिए, लेकिन उस पर वैधानिक नियन्त्रण लौकिक संता का रहना चाहिए, श्राध्यात्मिक सत्ता का नही । संस्पत्ति का स्वामित्व, न तो पोप मे ही निहित है और न किसी एक व्यक्ति में ही बल्कि उस पर तो सम्पूर्ण समाज का स्वामित्व है। पोप सम्पत्ति का शासक मात्र है जिसे उसके दृष्पयोग के लिए उत्तरदायी ठहराया जा सकता है। जॉन ने चर्च की सम्पत्ति के साथ-साथ लोकिक शासको के सम्पत्ति सम्बन्धी अधिकारी को भी सीमित किया जिसे उसके राजा को व्यक्तिगत सम्पत्ति के ग्रधिकारों का सम्मान करना चोहिए और उनका नियमन तभी करना चाहिए जब सार्वेजनिक ग्रावर्ष्यकता ग्रा पडे । वह एजिडियस द्वारा प्रतिपादित स्वामित्व के सिद्धान्त को ठुकराते हुए प्रत्येक व्यक्ति को अपनी सम्पत्ति पर स्वामित्व और उसके प्रयोग के अधिकार का समर्थन करता है क्योंकि यह अधिकार उस परिश्रम का फल है जो उसे सम्पत्ति प्राप्त करने मे उठाना पडता है। व्यक्ति की निजी सम्पत्ति पर स्वामित्व स्थापित करने या उसका प्रयन्य करने का अधिकार न पोप को है न स्वयं राजा को । केवल छटंयही है कि राजा निजी सम्पत्ति का विनियमनं केवल जनहित के लिए कर सकता है थीर उस पर कर लगा सकता है।

र्जान ने लोकिक राज्य के सगठने के बारे मे विशेष कुछ नहीं लिखा है। है सामान्यतः वह मध्ययुगीन सार्विधानिक राजतन्त्र के पर्क में है।

<sup>1</sup> सैवाइन ' राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 1, 905 259.

राजनीतिक दर्गन के इतिहास में जॉन झाँक पेरिस के महत्त्व को प्रकट करते हए सेवाइन ने ठीक ही निसा है कि "बराप जॉन ने किसी व्यवस्थित राजनीतिक दर्शन का निर्माण नहीं किया. फिर भी उसका कार्य उम युग के लिए और भविष्य के लिए प्रत्यन्त महत्वपूर्ण था। वह फाँचमेन था ग्रीर पादरी था । उसने ऐतिहासिक भीर वैधानिक भाषारों पर फाँच राजतन्त्र की स्वतन्त्रता का प्रवल समर्थन किया था । उसने चर्च या सामान्य व्यक्तियो के सम्पत्ति के स्वामित्व ग्रीर राजा द्वारा राजनीतिक नियम्पण समया चर्च के लिए पीप द्वारा उसने प्रशासन में भेद स्थापित किया । उसने श्राध्यात्मिक सत्ता घोर लोकिक सत्ता की स्वतन्त्रता का प्रतिपादन किया । उसने घाष्पात्मिक शक्ति के स्वरूप श्रीर प्रयोजनी का विश्लेषण किया। इस विश्लेषण के अनुसार ग्राध्यात्मिक संता वैधानिक सता नहीं है। उसे बल-प्रयोग की ब्रावश्यक्ता नहीं है। यदि उसे बन-प्रयोग की ब्रावश्यकता पड जाए, तो यह बल-प्रयोग लीकिक पक्ष की भीर से माना चाहिए। जॉन ने ब्राध्यात्मिक शक्ति के नैतिक और धार्मिक स्वरूप पर विशेष वल दिया है। यह यह स्वीकार नहीं करता कि निधि को धर्म के क्षेत्र में हस्तक्षेप करना चाहिए अधवा पोप के वास सम्राट की भांति प्रमुसत्ता होनी चाहिए । ग्रन्त मे, उसने पोप की निरक्शता का त्रिरोध कर राजतन्त्र मे प्रतिनिधित्व के सिद्धान्त का समावेश किया। भविष्य की राजनीतिक चर्चाश्री में इस युक्तियों का काफी महत्त्वपूर्ण हाय रहा । जॉन ने कट्टरता की सीमाग्रों के भीतर रहते हुए श्ररस्त के प्रभाव को लौकिक ग्रीर बुद्धिमगत ग्राधार देने का प्रयास किया। इस दुष्टि से उसकी स्थित एडिमियस से विल्कुल भिन्न धी 🚜

मार्सीलियो श्रॉफ पेडुश्रा (D (Marsilio of Padua 1270-1340)

जीवन-परिचय ग्रीर रचनाएँ.

मार्सीसियों का जन्म इटनी के उत्तर-पूर्व में स्थित पेडुआ नामक नगर में लगभग 1270 ई. में हुया था। 70 वर्ष की अवस्था में वर्वीरया म लगभग 1340 ई. में वह इस असार ससार को छोड़कर चल वसा। उमके पिता पेडुमा विश्वविद्यालय में नोटरी (Notary) के पद पर कार्य करते थे।

पोप जॉन बाईमवें ग्रौर उमके उत्तराधिकारी के साथ सवर्ष में लुई ग्रॉफ बवेरिया (Lewis of Bavaria) का साथ देने वाला मार्सीलियो चौदहवी शताब्दी का सबसे अधिक मीलिक विचारक था जिसने अपने समकानीन ही नहीं, आगे आने वाले यूरोप को भी देखा। 1313 ई मे उसने डॉक्टर की उपाधि प्राप्त की । वह पेरिम विश्वविद्यालय का रैक्टर (Rector) भी बना । उसे आकं विश्वप मिलान (Archbishop of Milan) भी बनाया गया किन्त उसने वह पद नहीं सम्भाला । उसने बकील सिपाही और राजनीतिज की भूमिका ही अपने जीवन में निभाई | इस मितिभाशाली-विचारक ने मध्यकालीन परम्परागत विचारो और सिद्धान्तों से स्वय को जितना श्रख्ता रखा उतना उसका कोई भी प्रसिद्ध समकालीन नही कर सका । पेरिस मे रहते समय मार्सीलियो का सम्पर्क विलियम ग्रॉफ ग्रोकम से हमा। ये दोनो ही विद्वान् एक-दूसरे से बड़े प्रभावित हुए। दोनों ने ही चर्च की अनैतिकताओं और निवेतताओं का गुर्ढ अध्ययन करके यह मत स्थापित किया कि राजमत्ता को किसी मी दशा में धर्मसत्ता ्स निर्वेल नही होना चाहिए और यदि चर्च राज्य के ग्रधीन ही हो जाए तो यह और भी उत्तम होगा। ये विचार श्रपने ग्राप मे बढ़े क्रान्तिकारी ये जिन्हें स्वीकार करने का अर्थ पोपशाही की शक्ति को हमेशा के लिए समाप्त करना या अतः पोप को जब इन विचारों का पता चला तो उसने मार्सीलियों को वहिब्कृत कर दिया। पर उसके विचारों में कोई परिवर्तन नहीं हुन्ना, क्योंकि पोप के श्रेटाचार को वह रोम यात्रा के दौरान ग्रपनी ग्रांंको से देख चुका या । इसके बाद वह जर्मन सम्राट लुई चतुर्थ के दरवार में चला गया। उसने वहाँ से पोप एवं चर्च पर वडे ही तर्कसम्मत और कठोर प्रहार किए। लगभग

<sup>1</sup> सेवाइन राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 1, वृष्ठ 261.

24 ई. मे सतने अपने महान मन्त्र 'किसंघर पेष्ठिस' (Defensor Pacis) की पूर्ण किया। यह प्रस्य सन् 1300 से सन् 1500 तक के प्रकाशित-हुए दो युग-निर्माणक प्रस्यों में से एक माना जाता है। यह तीन भागों में विभक्त है प्रकाशित मार्ग में 19 अध्याय हैं जिनमें राज्य की स्टर्शित के तिद्यान्त विए गए हैं और राज्य का वर्गीकरण किया गया है। राज्य के लक्ष्य, उद्देश्य, कानून-निर्माता के कार्यों आदि की विवेचना भी डसी भाग में है। हितीय भाग में 33 अध्याय हैं, जिनमें वर्ममत्ता के जन्म, विकास तथा उत्यत्ति की व्याख्या की गई है और यह वत्त्वाया गया है कि किस मीति अमें मत्ता चूरोप की गान्ति-को नष्ट कर रही थी (नृतीय भाग ने तीन अख्याय हैं जिनमें प्रमा दो भागों में क्यक्त विचारों को संविद्या स्था मार्ग में तीन अख्याय हैं जिनमें प्रमा दो भागों में क्यक्त विचारों को सिकाय हम में अस्त किया हो। होया भाग की प्रमा दो भागों का निष्कर्ण कहा जा सकता है। शासीहित्यों का दूबरा प्रमुख पन्य 'डिक्सर माइनर' (Defensor Minor) एक प्रकार के प्रथम पुस्तक का ही स्याधीकरण है।

मासींसियो द्वारा पीपबाही का विरोध करने में बहु अर्थ नहीं निकाला जाना चाहिए कि वह साझाज्यवादी था। वास्तव में उसने साझाज्य की रक्षा के लिए पुष्ठ नहीं निकारा प्रथम तो उसे पीप बरवार के सीमारिक विलास और वैभव को वेखकर घृणा हो गई थी; हुमरें, उसे यह देखकर भारी हुख हुआ वा कि विभिन्न नगर-राज्यों के पारस्परिक कवह का मूल कारण पीप का हस्त्रक्षेप था। सवाइन के बनुसार, "उसके लिखने का उहेश्य पीप के साझाज्यवाद की समूर्ण व्यवस्था को वो इसीमें हुतीय अर्थ, मान विश्व के सहात के क्ष्म के कारण पीप का हस्त्रक्षेप था। सवाइन के बनुसार, "उसके लिखने के स्व में विकसित हुई थी, तप्त करना था। उसका उहेश्य प्राथमीतिक त्या की इस मिन्यन्त्रण त्या का करना था। उसका उहेश्य प्रथमीतिक त्या की इस मिन्यन्त्रण त्या का करना था। उसका उसके प्रथम स्वयस्थितिक स्व कि मिन्यन्त्रण त्या का करना था। उसका उसके मान स्वयस्थ की निवास के स्व मिन्य कुण के मन्य विश्व मी वेदन हों हुआ का प्रथम कि साम वेदन हों हुआ का प्रथम के साम विश्व मी वेदन हुआ का प्रथम की स्वयं में पीपवाई के विश्व विद्वाह की आग महत्त्व का प्रमुख कर निवास के साम वेदन हुआ का प्रथम की साम विश्व में पीपवाई के विश्व विद्वाह की आग महत्त्व का एक प्रिवृत्व कर होगा।" मामित्रियों के हुवय में पीपवाई के विश्व विद्वाह की आग महत्त्व का एक प्रवृत्व का एक प्रवृत्व को साम विद्वाह की आग साम विद्वाह की आग महत्त्व का साम की साम विद्वाह की आग साम विद्वाह की अप साम विद्वाह की स

मार्सिनियों ने अपने निहान्त ना वार्गनिक आधार घरन्तु से शहण किया था। उसने अपनी पुस्तक की अस्तिकिता ने लिखा है कि उसके क्रम्य की पीतिहित्सों के उस अग का पूर्क माना जा सकता है जिसमें अरुत्त ने अमित तथा नापिएक उपन्नवीं के कारणी का विवेचन किया है। उसने वतवागा कि इस सम्बन्ध में अरुत्त पीत द्वारा लेकिक गाल्यों पर अपनी सर्वोच्चता के उस बीत से अपनिक्र आ जिसके कारण समस्त पूरोप और विवेचकर डेन्ट्री में सर्वकर पूर्व एवं अव्यक्ति आई हुई थी अर्व उनने इसी बुराई को इर करने का अपनी हुए।

मार्सीलियों के राज्य-विषयक विचार (Marsilio's Ideas on the State)

प्रस्तु मी भीति मार्सीलियों ने राज्य को एक ऐसी सजीव सत्ता बतताया है जिसके विभिन्न भाग उसके झीवन में तिए आवस्यक कार्य करते हैं। राज्य रुपों सजीव गरीर का स्वस्थ्य उसके विभन्न अगो जिसके बार करते हैं। राज्य रुपों सजीव गरीर का स्वस्थ्य उसके विभन्न अगो जिसके कि स्वस्था करते हैं। रिक्ती अगे द्वारा अपने कार्य कार के स्वस्थित कर ने पर हैं कि स्वस्था हम के स्वस्थित कर के स्वस्थित कर के स्वस्था कर स्वस्था कर स्वस्था कर के स्वस्था कर स्व

निग हुवा है इनितृ राज्य राप: विकसित संस्था है सीर इसका प्रामार सेवाओं का परस्थर स्नादान-प्रदान है।

सार्थि दियो - परम् वी तरह यह भी माना कि नगर-राज्य की उत्वक्ति परिनार मे हुई है। नगर एक पूर्ण मनाज है पार थेर अंदर जीवन की समूर्ण प्रायक्तमाएँ पूरी करता है। राज्य का प्रयोजन विवा ही नहीं वाहता विवा ही नहीं चाहता प्रियु जन के सार्वा के सार्व के स्वा के सार्व के स्व उत्तक रीति में जिल । प्रस्मु का उत्तम जीवन केवल इहलोक तक की माना पार उत्तक प्रायक्ति के प्रमुगाद उत्तक प्रयोग प्रायक्षित के प्रयोग के प्रमुगाद उत्तक प्रयोग प्रायक्षित के प्रयोग के प्रवा कि का अर्थ है। प्रकृष्ठ के रहलोकिक प्रयया निवाद के सार्व के सार्व

भरस्य की तरह ही मार्सिलियो धार्ग चत्रकर मुगाय का निर्माण करने वाले विभिन्न वर्गों का विश्नेषम् नरता है। सूपक घोर शिन्यो भौनिक पदायों एवं राजस्य का प्रवन्त करते है। समाज मे सिपाल, पराधिकारी चीर पाररी हैं जो सारमय में राज्य का निर्माण करते हैं। मांसीलियों को पारिकों के रावों तो उपयोगिना उत्तनी स्पट्ट दिखनाई नहीं पडनी जितनी ग्रन्य वर्गों के कार्यों की । नथापि उसने वतनाथा है जि पायरियों का कार्य धर्म-मान्यों का ग्रध्ययन, विक्षा देना श्रीर मुक्ति पाने के लिए धावण्यक वार्त मियलाना है। ध्याई बीर गैर-ईनाई सभी लोगों ने यह माना है कि समाज में एक वर्ग एमा होना चाहिए जिसका कोम पूजापाठ करना हो। मासीनियो ईसाई पादरियो श्रीर श्रन्य पादरियों में यह प्रन्तर करता है कि ईसाई वर्ग गचना है जबकि ग्रन्य वर्ग सच्चे नहीहैं। मार्सीलियो ने कहा कि पाटरी नरक का भय दिखाकर लोगों को कानून का पालन करने ग्रीर पापाचार में बचने का पंतिन श्रीर गच्चा कार्य करके पुलिस एव न्यायांधीं में कार्यी में सहायक ही सकते हैं। अनका मच्चा कार्य मोक्ष-प्राप्ति में महायक होना है। ग्रनः उन्हें लीकिक विषयों से कोई सम्बन्ध न रखकर ग्रंपना क्षेत्र श्राध्यात्मिक विषयो तक परिमित रखना चाहिए । मार्गीनियो नमस्त सौसारिक विषयों मे पादिखो के कपर राज्य के नियन्त्रण का पक्षेपाती था। वह चर्च को राज्य का एक विभाग मान मानता था। वही पहला मध्यकालीत विचारक था जिसने 'दो तलवारी' के परम्परागत सिद्धांनी पर कठोरतम प्रहार-'करते' हुए व्यव्ह जन्दों में चर्च के ऊपर राज्य के प्रमुख का समर्थन, किया। मेंबाइन के पारगाभत णब्दो में—

"राजनीतिक रिट से मार्मीजियों के निष्कर्य का महत्त्वपूर्ण अग यह है कि लीकिक सम्बन्धों में पाउरी-अर्ग समाज में अन्य वर्गों के साथ एक वर्ग है। मार्मीजियो तार्किक रिटकीए से इसाई पादियों को अन्य पादियों की भीति ही सम्मता है क्यों कि इसाई पादियों को अन्य पादियों की निष्कर्म मामलों में पादियों के अन्य पादियों को जिन के से सम्बन्ध स्वता है। इसिलए, राज्य को लोकिक मामलों में पादियों पर उसी प्रकार नियन्त्रण रखता चाहिए जिस प्रकारवह कृषि अयवा वाणिज्य पर नियन्त्रण रखता है। आद्वीक काव्यावानी में पार्म एक सामाजिक तत्त्व है। वह भीतिक उपकरणों का उपयोग करता है और इसके कृष्ठ सामाजिक परिणाम निकलते हैं। इन रिट्यों से उसे पर समाज का वैसे ही नियनत्रण होंगां चाहिए जैसा कि अन्य मानव हितों पर होता है। जहाँ तक उसकी स्वचाई का सम्बन्ध है इस बारे में विकेन्युक्त मनूत्यों में कोई सर्वित वही हो पर्कात । विवेक और विवेचसा का यह पृथक्तरण जामिक सम्देशवाद का पूर्वगाम है। यह लीकिकता का प्रतिपादन है, जो धर्म विरोधी भी है और ईसाई विरोधी भी। मार्सिल्यों ने उन पूर्ण ब्राध्मात्मक हितों भी भी आर्थों वर्गा नहीं कि जिनकी चर्च अपिकार

करता है और जिन्हें ईसाई <u>मानव-जाति के पुरम हित समझते हैं</u>। ये जीजें इतनी पिनम हैं कि इन्हें बुद्धि की तराजू पर नहीं तोला जा सकता लेकिन व्यवहार में अत्यन्त पिनम ब्रीर अत्यन्त तुच्छ में कोई. अन्तर नहीं। चर्च जहाँ तक लोकिक मामलों से सम्बन्ध रखता है वह हर तरह लोकिक राज्य का. एक भाग है।"

मार्सीलियो के उपरोक्त विचारों ने पोपवादियों को ग्रत्यन्त नाराज कर दिया। चर्च ने उसके ग्रन्य 'डिक्केसर पेसिस' पर प्रतिबन्ध लगा दिया, उसे धर्म बहिष्कृत कर दिया ग्रीर पोप क्लीमेंट छठे ने तो उसे निकृष्टतम विधर्मी तक की सज्ञा दे डाली।

मार्सीलियो के विधि श्रौर विधायक सम्बन्धी विचार (Marsilio on the Law and the Legislator)

-राज्य के स्वरूप श्रीर सगठन पर चर्चा के उपरान्त <u>मार्सीलियो सरकार के निर्माण का वि</u>वेचन करता है जिसका <u>सर्वाधिक आधारभूत अब उसकी विविध्योर विधायक सस्वन्</u>यो धार<u>णा है</u>। उसने अपने ग्रन्थ <u>किंक्न्सर पेसिस' में विधि के चार भेद बताए हैं</u>, तथापि <u>महत्त्वपूर्ण वात देवी</u> विधि श्रीर मानवीय विधि की है। ग्रपने वाद के ग्रन्थ 'डिफेन्सर माइनर' में उसने प्रपने तकों को श्रीयक वारीकी से व्यक्त किया है। उसके शब्दों में देवी विधि श्रीर मानवीय विधि की परिभाषाएँ इस प्रकार हैं—

"वैनी विधि सीघे ईश्वर का आदेश है। इसमें मनुष्य के सोच-विचार के लिए ज्यादा गुँजाइश नहीं है। दैवी विधि में मनुष्य को बतलाया जाता है कि वह क्या कार्य करे और क्या कार्य न करें ? इस विधि में मनुष्य को सर्वश्रेष्ठ साथ्य प्राप्त करने तथा आगामी संसार के लिए व्यक्तिकान परिस्थितियों कें निर्माण का उपाय भी बताया जाता है।"

"मानवीय विधि नागरिको के सम्पूर्ण समुदाय का अथवा उसके प्रवृद्ध साग का आदेश हैं।"
जो लोग विधि को बनाने की शक्ति रखते हैं, वे सोच-विचार के पश्चात् इस विधि को जारी करते हैं।
गानवीय विधि में मनुष्य को बतलाया जाता है कि वह इस ससार में क्या कार्य करें और क्या कार्य ने
करे। इस विधि में मनुष्य को सब्बेश्वेष्ठ साध्य प्राप्त करने अथवा इस ससार के लिए बॉछनीय
परिस्थितियों के निर्माण का भी उपाय बतलाया जाता है। मानवीम विधि एक ऐसा आदेश है जियका
उल्लंघन करने पर उल्लंघनकर्ता की इस संसार में दण्ड मिलता है।"

इन परिभाषाओं से पता चलता है कि. देवी एवं मानवीय विधि से अस्तर का आधार उसके विल्लंघन पर दिए जाने वाल दण्ड का भेड है। दोनों के लोन और क्षेत्र प्रकार गंदात है। एक को ईक्वर वनाता है, उतका सम्बन्ध पारलेकिक जीवन से होता है और उसे तोड़ने पर ईक्वर वण्ड देता है। क्षेत्र दण्ड इस लोक में नहीं बहिक परलोक में मिलता है। हुत के का कोर मानवीय इच्छा है, उतका सम्बन्ध सौसारिक जीवन से होता है और उसे तोड़ने पर वण्ड रोज्य हारा विधा जाता है [मासीलियों के हारा कानून के इस बाह्यकारों (Coercive) स्वस्थ पर बंत देने का स्वामाविक अर्थ यहीं है कि जो मिनयम वण्ड भय से लागू नहीं किया जा सके वह कानून नहीं है। मासीलियों केवल राज्य अथवा सरकार को ही समाज की विवासकारों प्रति (Coercive Force) मानता है, अतः सम्पूर्ण धर्म-कानून का केवल वहीं जंब कानून ही सकता है जिये राज्य स्वीकार करे। मासीलियों के अनुवार मानवीय कानूनों का निर्माण सामाजिक कल्याएं के लिए होता है। शो हुनेशों के प्रवत्न से, 'कानून तत्वतः इस बात का निर्माण सामाजिक कल्याएं के लिए होता है। शो हुनेशों के प्रवत्न से, 'कानून तत्वतः इस बात का निर्माण है अपनाव के लिए स्वाप प्रति होता है' यह सामाज्य मानक्षका ही एक प्रावेद्यारमक प्रतिक्रवाता है जिसकी रचना मानव बुढ़ हारा होती है। सामाज्य मानक्षका ही एक प्रावेद्यारमक प्रतिक्रवाता है जिसकी रचना मानव बुढ़ हारा होती है। सामाज्य मानक्षका ही एक प्रावेद्यारमक प्रतिक्रवाता है और इसके पीछे धर्तिक की स्वीकृति होती है।'

<sup>1.</sup> सेबाइन : राजनीतिक दर्गन का इतिहास, खण्ड 1, पृष्ठ 270-71.

सानवीय कानून निर्मित होता है अतः यह स्वाभाविक है कि इसका निर्माण करने वाली ग्रीर इसे लागू करने करने नाली ग्रीर इसे लागू करने करने नाली भी कोई पाकि हो। दूसरे शब्दों मे मार्गीलियों के ग्रुनुसार विधि के लिए विधायक शावश्यक है, तो फिर प्रश्न उठता है कि मानवीय विधायक (Legislator) कौन है ? इस प्रकार का उत्तर हमें उसके राजनीतिक दर्शन के मुख्य तस्य पर ला देता है—

"निषायक श्रयना निष्ठि का प्रथम और उचित बुद्धिमतापूर्ण कारण जनता श्रयना नागरिको का सम्पूर्ण समुदाय श्रयना <u>उसका प्रवृद्ध भाग है । बह</u> अपने श्रादेश और निर्णय से श्रयना सामान्य सभी की इच्छा से निश्चित शब्दावली मे यह व्यवस्था देता है कि मनुष्य श्रमुक कार्य करे और श्रमुक कार्य न

करे। यदि मनुष्य विहित कार्यों का उल्लंघन करते हैं, तो उन्हे दण्ड मिलता है।"

सरत शब्दों में, बिंघ का निर्माण करने वाली श्रीर उसे लागू करने वाली शक्ति मार्सीसियों के अनुसार "समस्त जनता या सम्पूर्ण नागरिक समूह या उसका प्रधान भाग" है और इसे वह विधायक या व्यवस्थापक (Legislator) की सज्ञा देता है। विधि सम्बन्धी सत्ता का स्रोत सदा ही जनता या उसका प्रयुद्ध प्रंम होता है। यह सम्भव है कि यह भाग प्रथवा प्रश्न कभी-कभी आयोग के द्वारा या साम्राज्य की स्थित से सम्राट द्वारा गांवी हो हो किता है। इस अवस्था में सत्ता सीप दी जाती है अर्थात राजा क्रायोग द्वारा निर्मत कानून भी जनता द्वारा निर्मत हो समझे जाएँगे क्योंक राजा अथवा प्रायोग जनता के नाम में और जनता की और से ही कार्य करेंगे। मार्सीसियों का विचार था कि जनता के विधायन भे रीति-रिवाज भी शामिल रहते हैं।

मार्सिलियों की विधायक सन्दन्धी धारणा में एक भ्रामक शब्द <u>श्वधान या प्रबुद मार्ग</u> (Prevailing or Weightier Part) है। कुछ ब्रालोचकों ने इसका व्रयं संस्थागत बहुमत लगाया है जबिक वास्तव में ऐसा नहीं है। 'प्रधान-भाग' की ग्रंपनी परिभाषा में मार्सिलियों ने ये शब्द लिखे हैं, "में कहता हूँ कि समाज में संस्था तथा मुख्यक्ता दोनों की हिन्द से प्रबुद्ध भाग की ग्रोर ध्यान दिया जाना चाहिए।" इस तरह स्पट्ट है कि 'प्रबुद्ध या प्रधान भाग' से उसका ग्रंपित्राय जनता के उस भाग हो है जिसकी बात में स्था और प्रुण के हिन्दकी सं सर्वाधिक प्रभाव हो। वह यह नहीं चाहता था कि हर ब्यक्ति को एक ही माना जाए यथीकि समाज के प्रमुख व्यक्ति जन-साधारण की प्रपेक्षा श्रविक करना चहित हो। उसका विचार था कि हमे जनतन्त्रीय समानता के विचार खोजने का प्रयत्न नहीं करना चाहिए।

मार्सीनियां के अनुसार बासन के कार्युपालिका एव त्यायपालिका के विभाग नागरिको द्वारा वनाए जाते हैं या निर्वाचित होते हैं। नागरिको को मार्सीलियों ने विधायक प्रथवा व्यवस्थापक माना है, अत हम कह सकते हैं, कि उचके अनुनार व्यवस्थापक का एक मुख्य कार्य कार्यपालिका और त्यायपालिका को जुनना था। कार्यपालिका का मुख्य कर्ता व्य व्यवस्थापिका द्वारा निमित कानृत्तों को सार्याचिक करना और यह देखना है, कि राज्य का अर्थक अग सम्पूर्ण समाज के हित के लिए प्रपना-प्रपना काम जीचत हैंग से करें ने अयोग्य कार्यपालिका की नह सत्ता जिसने (अर्थोद जनता ने) के निर्वाचित किया था, अयदस्थ भी कर मकती है। मार्सीनियों ने कार्यपालिका की सूजववता यो एकता पर भी वड़ा वल दियां और सम्भवत इनी कार्य जवने अजतात्व के अपर राजतत्व को तर्जीह दी। यद्यपि सरकार के क्ष्य राजतत्व को तर्जीह दी। यद्यपि सरकार के क्ष्य राजतत्व को तर्जीह दी। यद्यपि सरकार के क्ष्य राजतत्व को तर्जीह दी। यद्यपि सरकार के अपर राजतत्व के कि वह वजातुगत समाद की अपेशा निर्वाचित समाद को अपेशा निर्वाचित समाद की अपेशा निर्वाचित समाद को अपेशा निर्वाचित समाद को व्यवसा पसन्त करता था। वहां भी जसा व्यान नगर-राज्य की योर था, समाद की अपेश नहीं। उतने समाद के वारे में बहुत ही कम विचार प्रकट किए —सार्वाचित्रों ने कार्यपालिका के एकीकृत और मही। उतने समाद के वारे में बहुत ही कम विचार प्रकट किए —सार्वाचित्रों ने कार्यपालिका के एकीकृत और महीं कर होने पर जो वल दिया उसका एक सहस्वपूर्ण परिएपम यह-

कुछ समालोचक मासीलियों द्वारा किए गए व्यवस्थापिका और कार्यपालिका के प्रन्तर को बक्ति-विभाजन के सिद्धान्त के रूप में देखते हैं, जबकि मैनस्वेन एव अन्य विद्वानों का कहना है कि मार्सीलियों के विचारों में जनतन्त्र, बहुमत का यासन और णांकि विभाजन के सिद्धान्त जैसी कोई बार नहीं है। सार्सीलियों का विधायक और कार्यपालक प्राधुनिक विधायिका तथा कार्यपालिका के समान नहीं है। इस विचार की पुष्टि दो बातों से होती है अस्म कार्यपालक पर ऐसा नियन्त्रण नहीं जैसा आधुनिक विध्व को मही विश्व को मही के सिद्धानत के स्थाप कार्या का सिंक्ष को स्थाप कार्या के सिद्धानत के स्थाप कार्या का सिंक्ष के सिद्धानत के स्थाप कार्या का सिंक्ष के सिद्धानत के स्थाप के सिद्धानत के स्थाप के सिद्धानत के स्थाप के सिद्धानत के सिद्धा

भार्सीलियों के चर्चे और घमिनायं विषयक विचार (Marsilo's Ideas about Church and the Clergy)

माझींखियों ते अनताओं प्रमुक्तना श्रीर राज्य विवयक प्रत्य विद्यान्तों को नर्ज पर लागू करते हुए पोप के सभी प्रधिकारों को निभू ल और समाज के लिए बावक वतलाया। उसने कहा कि चर्च की पूरी सस्था पोप से सर्वोच्च है श्रीर चर्च की प्रसित्त जात्त प्राय कि चतलाया। उसने कहा कि चर्च की प्रशित स्था पोप से सर्वोच्च है श्रीर चर्च की प्रशित जात्त प्राय कि चत से स्था पाय की जनता में प्रमुक्त का निवास है उसी प्रकार वर्च की प्रभित्त सत्ता हम्पूर्ण होते हैं जिस प्रकार राज्य की जनता में प्रमुक्त का निवास है उसी प्रकार चर्च की प्रभित्त सत्ता हम्पूर्ण करते का और इसेसे निवासित सामान्य सभा में रहती है। यह सभा चर्च कि विवादों का हैं करने वाली सस्था है। इसको वहुंचना होरा चर्च चर्चनों की व्याख्या करने का चर्च-विह्यूक्त (Ex-Communication) का, दण्ड देने का, चर्च के पदाधिकारियों को नियुक्त करने का श्रीर वर्च में वामिक पूजा के स्वस्थ की निश्चत करने का प्रधिकार है। इन विवयों में प्रोप का कोई अधिकार नहीं है। प्राय के इब्बंच्य करने पर सामान्य सभा उसे पर्च्युत् भी कर ककती है। सार्वीलियों का दृ पर्वा कि सामान्य सभा होरा ही पीप निवासित होना चाहिए श्रीर उसके प्रति ही उसे वरदायों होना चाहिए।

माधान्य सभा समस्त ईसाईयो की प्रथम जिन प्रतिनिधियों की ऐसी निर्माणित परिषद है जिसमें जनसंख्या के प्रमुगात में प्रतिनिधियों इंसर्वि होगे और इन प्रतिनिधियों से धर्माचार्य प्रोगे जन-साधारण दोनो ही रहेंगे । पोण को चर्च की इसी सामान्य परिषद है प्रथिकार प्राप्त होना चाहिए, मार्थालियों इस मासान्य सभा को भी सर्वोच्च स्वान पर न मानते हुए इसे लोकिक संरकारों के उपय निर्मय बनाता है और कहता है कि इसके प्रतिनिधि अपने शासकों के प्रार्ट्यापुनार किसी सुविधाजनक स्वान में हैं और कहता है कि इसके प्रतिनिधि अपने शासकों के प्रार्ट्यापुनार किसी सुविधाजनक स्वान में स्विधालियों हो कि इसके प्रविधाजनक स्वान में स्विधालियों हो कि इसके प्रतिनिधियों के प्रयोग के प्रयोग के प्रतिकृत्या होने की सम्भावनाक्षी को इस करेंगे। सामान्य सभा के निर्माण राज्य के वंत प्रयोग हारा कार्यान्ति की सम्भावनाक्षी को दूर करेंगे। सामान्य सभा के निर्माण राज्य के वंत प्रयोग हारा कार्यान्ति

हों सकेंगे।

मासीलियो ने सामान्य सभा के सिद्धान्त द्वारा, को राष्ट्रीय ईष्यीमी भीर स्थानवाद (Particularism) के कारए। सफल न हो सका, पोप की शक्ति और स्वतन्त्रता पर आरी अकुण तो लगाया ही, साथ हो इस स्वाधाविक परिएगम को भी सामने रखा कि पोप के अधिकारी द्वारा कक्तियों का सोत दैवी-शक्ति नहीं थी।

मार्सीलियों ने पोप की 'प्रमुता को 'एकदम इन्कार करते हुए 'डेसे चर्चे' का केवल मुख्य प्रशामकीय' प्रथिकारी 'वनाया-श्रौर घोषित किया कि पोपशाही की संख्या ईशवरकुत नहीं है बल्कि मेनिद्रासिक शक्तियों की उपल है। उनने न्यू उन्हामेट की समीक्षा करते हुए यह बतलाया कि बाइबिल मे पीटर को दूसरे जिल्लो पर कोई अधिकार नहीं दिया गया था धौर पीटर का रोम के साथ कोई सम्यन्ध नहीं था। दूसरे वर्न रोम के विक्रप से परामर्ज निया करते थे और इसी काररा भूल से यह माना जाने नन गया कि चर्नो पर पीप का प्रशिकार है। उसने कहा कि गृह-युद्धी पीर संपर्धों के मूल मुचीपजाही की दुरिभिनाया ही है।

सासीतियों वर्च के स्थिकार को केवत धार्मिक ग्रीर ग्राध्यारिमक विषयों तक ही सीमित र रना चाहता है। "डवर प्रमन्तियां के कलस्य में मुख्या चिल्सिक की मनाह से की है। आर्मिक महनारों को करने के मतिरिक आर्मिक देवत सवाह और उपयुक्त हो है मकते हैं। दुव्हों को डॉट-उपट न परिणान वहां होने थे तकते हैं कि पायों के आयी परिणान वधा होने ? तेकित किसी सनुष्य को तबस्त्रा करने के तिक बाध्य नहीं कर सकते। मार्गीनियों ने ग्राध्यानिक और धार्मिक की व्यापिक की व्यापिक की का विवासिक की स्मार्मिक की का विवासिक की स्मार्मिक की का विवासिक की स्मार्मिक की की हो स्थितिक की स्मार्मिक स्मार्मिक की स्मार्मिक स्मार्मिक स्मार्मिक की स्मार्मिक की स्मार्मिक की स्मार्मिक की स्मार्मिक स्मा

मार्निनियों के <u>प्रतुमार वर्ष के कानून की कोई सन्धानहीं है व्योक्ति यहाँ</u> केवन वो ही तरह के कानून है— वस्त्रीक ने नामू होने साला ईक्बरीय सातून और स्व लोक से नामू होने शाल सात्रीय प्रानुन । ईटारीय कानून के उद्भावन का 202 दिवर हारा प्रत्योक से मिनता है, अन पोपों के लिए मनुष्पों को दिव्हत करने का अधिकार नहीं है । पाप-पुष्प का निर्णायक और दण्डलाना ईक्बर है, प्राप और पादरों तो उनके नोकर जेंसे हैं।

मार्में लियों ने यह भी करा कि पात स्रोमी की कि मानि नहीं होती । जो भी चार्यिक सम्प्रति जाने मानि होते के वह में असी है। राज्य हारा चर्च को बाते वाले सहायता सार्वजनिक उपासना के ब्या क्य के में होती है। पादिखों की, भरण-पोपण के लिए जिनना प्रावस्थक है, उतने प्रधिक नहीं रखना चाहिए। वह वामिक सम्प्रति और वामिक पया पर वोकिक प्रविकारियों के नियम्प्रण का प्रशासी है। ह्यमीचार्यों को प्रािक कार्य करने के लिए तब वाप्त कि सार्वजनिक प्रविकारियों के नियम्प्रण का प्रशासी है। ह्यमीचार्यों को प्रािक कार्य करने के लिए तब वाप्त किया जा सकता है वब तक उन्हें आयोधिका प्राप्त होती रहनी है। व्यक्तिक कार्यकरी के प्रवृत्व कर सकता है।

स्पट्ट है कि मासोलिया राज्य पर चर्च की प्रमुता का सबसे अधिक उन्न विरोधी था। वह पाप की प्रमुता के दाये को टुकरान का सबसे बढ़ा माणू यही मानता था कि चर्च को राज्य के अधीन क्<u>षता दिया जाए</u> और उसको विवनकारी बाक्त (Coercive Force) से वीचित कर दिया जाए।

पोप विरोधी विचारा के कारण मानालियों के ग्रन्थ का प्रसिद्धि मिली और इसकी लोक-प्रियता बड़ी। कुछ वर्ष बाद ही एविग्नोन और रोम मे वो विरोधी पोपो का उदय हुआ और चर्च फूट से क्षीएा होने लगा। <u>उन समर्थ विचारकों का ज्यान मार्मीलियों द्वारा प्रतिपादित चर्च की सामान्य</u> परिषद् की और गया जिसने परिषदीय ग्रान्दोलन (Conciliar Movement) को बल प्रदान किया। मार्सीलियों का मृल्यॉकन

मानीलियो एक बहुत सूभ-बूक बाला, दूरवर्गी और मीलिक विचारो से सम्पन्न प्रतिभाषाली विचारक था जिसे अरस्तू के बाद पास्चारक राजदर्शन का बहुत ही सम्मानित विद्वान माना जाता है। मार्मीलियो ने राज्य पर चर्च की प्रमुता का विरोध करके अपनी सवार्यवादी दृद्धि का परिचय दिया। 14वी सताब्दी के आरस्म में सॉमन्तवादी राजनीतिक प्रख्वाओं से जरूडी हुई यूरोप की जनता को उसने जन्म प्रमुत्तता और प्रतिनिधिक गामन-अवस्था के विचार दिए जिस्हे आज के ग्रुग में सर्वन मान्यता प्राप्त है। मार्सीलियो ने चर्च के सम्बन्ध में जो विचार प्रमुत्त किए चर्हा 16वी काताब्दी के धर्म-मुधार के उत्परात्व मान्यता मुन्तिक किया का विचार प्रमुत्त किया को स्वार्थिक के प्रमुद्ध में जो विचार प्रमुत्त किए चर्हा 16वी क्षार्य के धर्म-मुधार के उत्परात्व मामान्यत्वया स्वीकार किया जाने लगा। बात्तव में मार्सीलियो ने अपने सम्मू प्रमुत्त किया जाने क्षार्य के सम्बन्ध में स्वीलिय स्वीकार के सम्बन्ध मार्मीलियो निश्चत रूप से विचारक का सम्मानित पर दिया जाता है। एवन्सटीन के शब्दो में, "मार्सीलियो निश्चत रूप से

<sup>1</sup> सेवाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास खण्ड 1, पू 274.

आधनिक है क्योंकि उसने बड़े सचेतन रूप से अपने यूग की पर्यंखलाओं को तोड़ने का प्रयास किया है।"1 मार्सीनियों का महत्त्व इस बात में भी है कि उसकी कृतियों में ग्ररस्तू और यूनानी विचारमारा का पनस्त्यान हवा ।

विलियम ग्रॉफ ग्रोकम ( ५ (William of Occam, 1290-1347,

14वी ज्ताव्दी मे पोपशाही के विरुद्ध राज्य की स्वतन्त्रता की अपने समसामयिक मार्सीलियो की ग्रपेक्षा अविक स्पष्ट रूप से समर्थन करने वाले विनियम का जन्म 1290 के लगभग हुआ और उसकी मृत्यु 1347 के निकट हुई। ब्रोकम निवासी विलियमं एक अंग्रेज था। उस पर अपने गुरु इस स्कार्स (Duns Scotts) का वंडों प्रभाव पड़ा । वह पहले अध्यापन कार्य में लगा किन्तु बाद मे मित्रय राजनीति मे उतर बाया । 'फ्रांसिसकन सम्प्रदाय' (Franciscan Order) का सद्भस्य वन जाने के कारण और अस्तेय सिद्धान्त का हामी होने के कारण उसे पोप का कीप-भाजन दनना पड़ा जिसने उसे धर्म-वहिष्कृत कर दिया। मार्सीनियों के समान ही उसके विचारों से भी पीप के क्रीम से कीई परिवर्तन नही आया। मार्सीलियो के समान वह भी लुई के दुरदार में गया ग्रीर जुनभग 8 वर्ष तक वहाँ रहा।

. 1330 से 1349 के मध्य उसने ग्रनेक लेख लिखे जो ग्रधिकांशत वैज्ञानिक ग्राधार पर ये। उसके राजनीतिक ग्रन्थों में सबसे महत्त्वपूर्ण-जन्म 'Dialogues' तथा 'Decision Upon Eight Ouestions Concerning the Power of the Supreme Pontiff थे। उसके लेखों का महत्र उद्देश्य पोप का विरोध करना था, यद्यपि आध्यात्मिक मूल्यों के प्रति अपने महान अनुराग के कारण इस सम्बन्ध मे वह मासीलियो की ग्रपेक्षा ग्रविक उदार था।

विलियम का मुख्य उद्देश्य किसी राजनीतिक दर्शन का निर्माण करना नही था। मुख्य रूप में वह एक ताक्ति और वर्मेशास्त्री था । राज्य के किसी कमवद्ध दर्शन का निर्माण न करने के कारण ही उसके विचार मार्सीलियों की अपेक्षा कम निद्धान्तकारी थे। अरस्तु के विचार दर्शन का उस पर प्रभाव पड़ा और ग्राजीवन वह एक स्कॉलिस्टिक वर्मशास्त्री बना रहा ।

विलियम के पोप विरोधी विचार

विलियम बाँफ स्रोकम पोप की निरंकुंग नत्ता का कंट्टर जन था। उसके विचार का भाषार यह था कि महत्त्वपूर्ण जिंक उम उद्देश्य द्वारां सीमित होती है जिमके लिए वह दी जाती है, प्रतः यह न्याय सगत् है कि उम शक्ति का प्रयोग सामान्य जल्याएं के लिए किया जाए और ऐसा करने मे वृद्धि तथा स्वाभाविक स्थाय का पूर्ण व्यान रखा जाए। पोप और सम्राट के सवर्ष में और उनके मध्यवर्ती मम्बन्ध निर्धारण में उसने यथासम्भव इसी सिद्धान्त का पालन किया।

विलियम ने धर्ममत्ता और राजमत्ता के परम्पनागत भेद को स्वीकार करते हुए स्पष्ट मत प्रकट किया कि पोप का अधिकार केवल आध्यात्मिक क्षेत्र तक ही सीमित है, उसे लोकिक सामलों से हस्तक्षेप करने का कोई अविकार नहीं है। उसने पाप जॉन 22वें द्वारा लौकिक विषयों में किए जाने वाले हस्तक्षेप को अन्यायपूर्ण चेण्टा माना और पोप को शासनात्मक शक्तियों ने विल्कुल अन्य रहते हुए केवन प्रवन्धारमक मक्तियों से विभूषिन किया। उसने कहा कि यदि पोप राजमत्ता के कार्यों में इस्तक्षेप करता है तो उसके ब्रादेशों की प्रवता की जा सकती है। लौकिक क्षेत्र में हम्तक्षेप की बात तो दूर रही, श्राच्यारिमक क्षेत्र में वह धर्म पन्थों की अवहेलना नहीं कर सकता। विलियम ने पोप की निरंकशता की एक नई ग्रीर धर्म विरोधी चीज अतलाया। ईसा ने पीटर को चर्च का अध्यक्ष नियुक्त करके उसे राज-सीतिक एव धार्मिक विषयों में कोई निरक्त्य अस्ति प्रदान नहीं की थी, वरिक उसकी निश्चित सीमाएँ

<sup>&</sup>quot;Marsilio is essentially modern, because he seeks so consciously to break the fetters of his age " -Ebenstein: op cit, p. 261.

मध्य युग के प्रमुख विचारक 297

निर्धारित की थी। राजाओं, राजकुमारो और बन्य व्यक्तियों के ब्रैंधिकार पोप द्वारा नष्ट किए जा सकते थे। पोप का क्षेत्र सेवा का था. शक्ति का नहीं।

विलयम ने भी पादरियों की धन-पिपासा की निन्दा कीं-। भौतिक सम्पत्ति पर स्वामित्व से चर्चे आध्यारिमक क्षेत्र से परित होकर साँसारिक भावनाओं में लिप्त हो जाता है। राज्य को चाहिए कि वह चर्च की सम्पत्ति और अन्य सम्पत्ति में कोई अन्तर न स्वते हुए आवश्यकतानुसार चर्च की सम्पत्ति पर कर के सम्पत्ति एक सम्पत्ति पर कर के सम्पत्ति पर कर के पर करने पर पोपो और पर कर का प्राप्ति के सम्पत्ति पर करने पर पोपो और पादरियों का निर्मुण भी उन्हीं न्यायालयों में होना चाहिए जिनमें अन्य नागरिकों का निर्मुण होता है।

विलियम यह स्त्रीकार करता था कि प्रत्येक सता स्वतन्त्रता का उपभोग करने के साथ एक दूसरे को गल्तियों को भी मुधार सकती है। उसका विचार था कि यि दोनो सत्ताएँ देवी तथा प्राकृतिक विभि द्वारा मिर्धारत प्रपनी-प्रपनी सीमाओं के अंतर्गत कार्य करे तो वे एक दूसरे को सहारा दे सकती हैं और-हिल-मिल कर रह-मकती हैं। युग की परिस्थितियों ने उसे यह लिखने को विव्य कर दिया था कि पोस की स्वेच्छाचारी शक्ति के उपर कुछ प्रतिनिधिक निय्त्रग्रा रहना चाहिए तथापि, यदि कोई सच्चा पो हो, तो उसके हाथ में विवाल स्वविद्ये शक्तियाँ गे रह सकती है। दूसरे जब्दों में, दोनो को बाधिकारों भी रह सकती है। दूसरे जब्दों में, दोनो को बाधिकारों का कानूनी बेद उसे ज्यादा, महत्वपूर्ण वहीं लगा। उसके लिए महत्त्वपूर्ण प्रथन न्याधिक नहीं, प्रस्थुत धार्मिक थे।

सामान्य सभा के सिद्धान्त का प्रतिपादन

चर्च में पोप की ग्रानियन्त्रित ग्रांकि पर रोक लगाने के लिए विलियम ने सामान्य सभा (General Council) के सिद्धान्त का प्रतिपादन किया। उसकी दृष्टि मे पोप की ग्रांकि पर यह एक सर्वाधिक उपयुक्त रोक थी। उसके कहा कि सामान्य परियद का निर्माण अप्रत्यक्ष रूप मे होना चाहिए। एक परिस (Parisii) मे रहने वाले ईसाई डायोसीज (Diocese) के-निर्वाचन मण्डल के लिए प्रमन् प्रतिनिधि जुनेंगे। डायोसीज के सदस्य प्रानीय कीमनो के सदस्यों को ग्रीर प्रान्तीय कीमतो के सदस्य सामान्य सभा के सदस्यों को भी पुरुषों के समान ग्रांकित के सदस्य सामान्य सभा के सदस्यों को प्राव्यक्ष है। उसने इस सम्बन्ध में त्रियों को भी पुरुषों के समान ग्राधिकार प्रवान किए। इस सभा को धर्मप्रत्यों की व्यारया करने, ग्रामं विहुक्त करने, विवाद-ग्रंस प्रश्नों पर निर्माण देने एवं वर्म विमुद्ध पोप को प्रपदस्य करने के प्रधिकार दिए गए।

साम्राज्य सम्बद्धी विजेचन करते हुए विलियम ने यह नहीं माना कि "सम्राट की ग्राह्म पोप से प्राप्त होती है, राज्यां भियेक के संस्कार से जमकी विधि-सगद नहां में बृद्धि होती है और निर्वाचन के सम्बन्ध में पोप की स्वीकृति सावस्यक होती है ", उसके मत से 'सम्राट की शक्ति निर्वाचन के प्राप्त होती थे। निर्वाचन में प्राप्त होती थे। निर्वाचन में प्राप्त होती थे। निर्वाचन में प्राप्त सिक्त से सिमित भी करता चाहा। सम्राट को चर्च में सुधार करने की वृद्धि हे हस्तिभ वी व्याप्त सिक्त की सिम्त भी करता चाहा। सम्राट को चर्च में सुधार करने की वृद्धि हस्तिभ वी व्याप्त सिक्त के साम हो यह मत भी प्रकट किया कि सम्राट को उन शक्तियों का प्रयोग केवल स्ताचारण स्थितियों में ही करना चाहिए। सम्राट का कर्त्तवा प्रयोग शासन को न्यायशीत और प्रजा के लिए उपयोगी बनाना है। सम्राट को चाहिए कि वह ईवरीय इच्छा स्वाभाविक विकेत एव व्याय के प्रादेश के लहुसार अपने कर्तव्य निभाए और राष्ट्रों के सामान्य कानूनों का प्रादर करे। सम्राट की मनमानी शक्ति का भी वह उतना ही दिरोधी था जितना कि पोप की शक्ति का। उसका उद्देश्य राजसता श्रीर पोपसत्ता शीनों को नियन्तित रखना था।

्मार्मीलियो के ममान विनियम भी बन्तिम गक्ति उनना में ही केन्द्रित मानना था। उसने राजतन्त्र को श्रेट्ठ जामक माना था। निरकुष राजतन्त्र, ब्रह्मानारी राजतन्त्र और घुट राजतन्त्र में वह प्रतिम प्रयति घुट राजतन्त्र का नमर्वेक था।

वितियम ग्राँफ ग्रोकम की मृत्यु के साथ ही चर्च ग्रीर राज्य के ऐतिहासिक संवर्ष की भी ।

## वरिषदीय आन्दोलन (The Conciliar Movement)

मार्सीलियो की मृत्यु के उपरान्त लगभग 150 वर्ष के संक्रमण कालीत युग में पटित अनेक महत्त्वपूर्ण घटनाथ्री मे सर्विधिक उल्लेखनीय घटना थी पोपुलाही का ह्वास और वर्ष परिवर्दी का उदय अर्थात् उर्च जासन के परिवर्दीय सिर्द्धांन (Conciliar Theory) का विकास 1

परिषदीय ग्रान्दोलन : सिद्धान्त, प्राहुर्भाव के कारण एवं उद्देश्य (The Conciliar Movement · Theory, Causes & Purposes).

परिपरीय मिद्धान्त को दो अवस्थाओं में विश्वक्त करना जीवत होगा। अयम अवस्था वह यी जिसमे जॉन ऑफ पेरिस, मार्सीलियो आंफ पेडुआ, विलियम ऑफ ओफम ग्रादि विजारको ने कहा कि चर्च की अनितम शिक्त का निवास सामान्य परिषद् (General Council) में है । श्वितीय प्रवस्था में परिपरीय सिद्धान्त ने साक्षार रूप प्रदूश में परिपरीय सिद्धान्त ने साक्षार रूप प्रदूश में परिपरीय सिद्धान्त ने साक्षार रूप प्रदूश में परिपरीय सिद्धान्त ने अनुस्व नेता पर्यंत (Gerson), प्रिपरी परिपरीय सिद्धान के प्रतिपर्द औत (Gerson), प्रिपरी रूप परिपरीय सिद्धान (Micholas of Cusa) के उत्पत्त के अनुस्व नेता पर्यंत (Gerson), प्रिपरी रूप सिद्धान के प्रतिपर्द के नाम सि विद्धान (Micholas of Cusa) के उत्पत्त के प्रतिपरी अपनिवर्द के प्रतिपर्द के नाम सि विद्धान के प्रतिपर्द के नाम सि विद्धान के मी लिक सिद्धान्त के स्वापन सि विद्धान सि अपनिवर्द के स्वापन के मी लिक सिद्धान्त के सि विद्धान सि अपनिवर्द के स्वापन के मी लिक सिद्धान्त के स्वापन स्वापन सि वर्द के सि वर्

चर्च की प्रमुक्तला सामान्य परिषद् (General Council) मे निहित् हैं, पोप मे नहीं दिस्तिए खर्च का समुद्र एक बासन इस तरह होना चाहिए कि वास्तविक जािक की अधिकारिस्सी सामित्व परिषद रहे !

. 2. पोप चर्च का प्रणासक मात्र है, कानून का सुष्टा नहीं, क्योंकि चर्च के लिए कानून

निर्माण का ग्रविकार केवल वर्च की परिषद को है और पोप उन कानुनो के ग्रधीन है।

3. सामान्य परिधद् चर्च की प्रतिनिधि सस्या है, अत उसका पैध पर अधिकार रहते हैं त.कि पोप का उस पर।

4. पोप की ब्राह्मस्तियाँ सदैव ही मान्य नहीं हैं। यदि उन्हें, मान्य होनो है तो उन्हें लोगों के अधिकारों को ध्यान में रखना चाहिए । कानूक <del>का बास्तर अव ध्यान ही है धोर पोप की श्रीक्षाओं का कानून की तरह तभी पालन हो सकता है अब उन पर अब की सामान्य परिपद की स्त्रीक्षांकि की पालन हो सकता है अब उन पर अब की सामान्य परिपद की स्त्रीक्षांकि की पालन हो सकता है अब उन पर अब की सामान्य परिपद की स्त्रीक्षांकि की पालन हो सकता है अब उन पर अब की सामान्य परिपद की स्त्रीक्षांकि की पालन की तरह तभी पालन हो अपने अधिकारों का अविकारण नहीं करना चाहिए।</del>

5 चर्च की परिषद सर्वोच्च क्रकि-सम्पन्न है। वह एक पूर्ण समाण है, विसके पास स्वयं को शुद्ध रखने के साधन है। प्रधनी जुढता बनाए रखने के लिए वह चरित्रहीन एव वास्तिक पोपो को

गगरम्थ कर सकती हैन।

 प्रीप-मनुत्य है, बन. भून करना उसके लिए बस्तामानिक नही है। वह पानी हो सनता है। 7. <u>थार्मिक विषयों में प्रत्विम निर्णायक शक्ति सामान्य</u> परिषद् की होनी चाहिए न कि पोप की ।

8. पोप प्राकृतिक विधि की अवहेलना नहीं कर सकता वर्षोंकि प्राकृतिक विधि का स्थान उसके ब्यक्तिगर्त कानुनो से ऊर्चा है। प्राकृतिक विधि हो उसकी सत्ता का स्रोत है।

9 पोप भू-तल पर चर्च का प्रतिनिधि (Vicar), है, ईसा अथवा पीटर का नहीं। पोप के

ग्रभाव में विश्व का उद्धार हो सकता है लेकिन चर्च के अभाव मे नहीं ।

परिषदीय सिद्धान्त को अत्यन्त सुगठित रूप में सेविडिन ने प्रम्तुत किया है। उन्हीं के शब्दों में

· परिपदीय सिद्धान्त का सार यह था कि चुर्च का सम्पूर्ण निकाय, ईसाई वर्मावलिस्वयो का-सम्पर्ण समदाय अपनी विधि का स्वय स्रोत है। पोप तया अन्य धर्माचार्य उसके अग या सेवक हैं। चर्च का ग्रस्तित्व देवी तथा प्राकृतिक विधि के कारण है। उसके शासक प्राकृतिक विधि के तो ग्रधीन हैं -ही. वे चर्च के अपने सगठन ग्रथवा जीवन की विधि के भी अधीन हैं। यह सही है कि उन्हें इस विधि की सीमाग्री के मीतर रहना चाहिए। उनके उपर धर्म संगठन के अन्य अगो का भी-नियन्त्रण रहना चाहिए। किने को अपनी वर्मोद्यार्थ, सलाह और अनुसोदन के लिए एक प्रतिनिधिक सस्या के सामने पेश करनी चाहिए जिससे कि उन्हें चर्च स्वीकार कर सके। यदि वह ऐसा नहीं करता है और अपने पद के अधिकार से अधिक मिन्नियाँ, ब्रह्म, करता है तो उसे त्यायतः अपदस्य किया जा सकता है। पदच्यति के आधार अस्पष्ट थे। सबसे प्रवल आधार और ऐसा आधार जिसे परिपदीय सिद्धान्त के समर्थक दूराग्रही पोप के ऊपर लागू करने का प्रयास करते. विधिमता का था। कुछ लेखको का कहना श्रा कि पोप को ग्रन्य ग्राधारो पर भी पदच्यत किया जा सकती है । इस बात को सब मानते ये कि सामान्य - परिपद (General Council) पोप को पदच्यत कर सकती हैं। लेकिन जॉन ग्रॉफ पेरिस की तरह कुछ लोग यह भी मानते ये कि कॉलेज ग्रॉफ कॉडिनल्स (College of Cardinals) भी ऐसा कर सकता है। परिपदीय सिदान्तों के समर्थकों के विए श्रादशे शासन प्रशाली मध्य युग का सुबैद्यानिक राजतन्त्र (Constitutional Monarchy) जिसके अन्तर्गत अनेक जागीरें हुआ करती थी. अथवा धार्मिक सम्प्रदायों का सगठन था। इन समस्त धार्मिक सगठनो के प्रतिनिधि एक परिषद् के लिए निर्वाचित होते थे। यह परिषद् सम्पूर्ण चर्च का प्रतिनिवित्व करती थी-। यदि परिखदीय सिद्धान्त को व्यावहारिक शासन का रूप धारण करना था तो उसे या तो एक स्याई सामान्य परिषद् का रूप घारण करना पडता या कॉलेज ग्रॉफ काडिनल्स को मध्य-युगीन ससद के रूप में बदलना ,पडता। लेकिन, इनमें से कोई भी योजना व्यावहारिक

<sup>1</sup> सेबाइन . राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खब्ड 1, पृष्ठ 293-94.

300 पाश्चात्य राजनीतिक विचारों का इतिहास

सेवाइन के शब्दों में "परिषदीय सिद्धान्त के प्रतिपादको का विचार था कि वे परिषद को चर्च शासन के एक ऐसे श्रभिन्न श्रम के रूप में स्थापित करें जो पोप की स्वेच्छाचारी शक्ति के साधार पर उत्पन्न होने वाली बुराइयों की दूर कर सके । उनका व्यावहारिक उद्देश्य सघ भेद जैसे दूरपरिणामी की, जी अनियन्त्रित शक्ति के कारण उत्पक्ष हो गए थे, रोकना तथा दूर करना थी। कुछ उग्रवादियी का तो यहाँ तक कहना था कि पोप सत्ता को परिषद की सत्ता में निकाला हुआ माना जाए लेकिन नियमत वे समऋते थे कि चर्च की शक्ति का पोप और परिपद दोनो ही मिल कर प्रयोग करते हैं। उनका उद्देश्य कदापि यह नहीं था कि साधारण प्रयोजनों के लिए पोप के पद में निहित राजतन्त्रात्मक शक्ति को नष्ट कर दिया जाए, सक्षेप मे उनका दिष्टकोरा सामन्ती विधि-वेताओं की भौति था। पोप के विरुद्ध कोई रिट (Writ) जारी नहीं की जा सकती थी, लेकिन ग्रसाधारण परिस्थितियों मे पोप से यह कहा जा सकता था कि वह परिषद के सम्मूख उपस्थित हो। यदि पीप ऐसा न करता ती उसकी निन्दा भी की जा सकती थी। परिषद पोप की शक्ति के दृष्पयोग को ठीक कर सकती थी। यह कुछ इसे तरह था जैसे कि ब्रेनटन (Bracton) के शब्दों में देश के प्रतिनिधि। राजा से जवाबदेही कर सकते थे। परिवंद सम्पूर्ण- चर्च की प्रतिनिधि सस्या थी। इस कारण चर्च के श्रगो में उसका सबसे केंना स्थान था किन्तु परिषद के कार्य मुख्यत निग्रामेनर थे। यह विचार नहीं था कि परिषद उनका अतिक्रमरा करे ग्रथवा उनको ग्रपना एजेन्ट बना है। विचार कूलीनतन्त्र द्वारा नियन्त्रित ऐसे राजतन्त्र का था जिसमे सत्ता सम्प्रणं चर्च मे निहित रहती है और उसका प्रयोग उसके प्रतिनिधिक श्रग समान रूप से करते हैं। प्रत्येक अग का यह अधिकार और कर्तच्य आ कि वह दूसरे अगों को अपने स्थान पर रखे लेकिन वे सभी अग सम्पूर्ण सस्था की सगठनात्मक विधि (Organic Law) के. प्रचीन थे।"% गरिपदीय ब्रान्दोलन के प्रादुर्भाव के कारगा उसाई -यन्य की महान দুই (1) इस ग्रान्दोलन का पहला प्रमुख कारण ईसाई चर्च की महान फूट (Great Schism) शा। समर्थ-भेद अववा फूट की यह स्थिति 1378 से 1417 ई. तक चर्च श्रीर पोपो की शक्ति एवं प्रतिष्ठा को निरन्तर क्षीए। बनाती रही । 1378 ई मे पाप ग्रेगरी एकादंश (Pope Gregary XI) के मरने पर रोमन जनता के विशेष दबाव से निर्वाचन करने वालें अधिकाँश' काडिनलो ने इटली निवासी प्रवन पष्ठ को पोप चुना किन्तु फ्रांस ने इसे स्वीकार नहीं किया। फ्रेंच राजा फिलिप ने पीर ग्रेगरी एकादेश के चुनाव को अवैधं घोषित करते हुए फाँसीसी धर्माधिकारी को वलीमेण्ट सप्तम के नाम से पोप-पद पर नियुक्त करा लिया जो एविस्नोन मे रहने लगा । इस तरह अब एक की जगह दो पोप हो गुए-एक रोम मे और दूसरा एविग्नोन में । दोनो ही अपने को वास्तविक और न्याय सम्मत पीप बताने लगे। प्रत्येक न स्वय को ईसा की प्रतिनिधि घोषित किया और प्रधान चर्च का होने के नाते उस प्रसूता का स्वामी होने का दावा किया जिसका, उपभोग, मोप ग्रेगरी सप्तम्, इलोसेण्ट तृतीय एवं -ड्लोसेण्ट चतुर्ष जैसे बक्तिवाली पोतों ने किया था। दोनो ही पोपो ने परस्पर एक-दूसरे को वर्ज से बहिष्कृत किया । दोनो ने अपने पृथक् पृथक् कार्डिनल् विश्वप एव वर्ज के अन्य अधिकारियों की-नियुक्त किया। इस घटना से चर्च में गम्भीर फूट पड़ गई ग्रीर सम्पूर्ण ईसाई समाज से पश्री में

विभाजित हो गया । फ्रांस ग्रीर उसके मित्र देख — स्कॉटलैण्ड, सेवाय, स्नेन, पुर्तेगाल ग्रांदि एविननोन के लिए, क्षां समर्थन करने लगे । इटली एव फ्रांस के बात्र देख — चुनेन, इप्लेण्ड, हमारी, पोलैण्ड, क्लेल्विनेयन, ग्रांदि देश रोम के पोण के समर्थक थे । इन परिस्थितियों में आतिब्रह्मी पोणों के दानों के अधिकत्य पर वाद-विवाद होने लगा ग्रीर यह प्रथम . उठाया गया कि स्वा कोई ऐसी उच्चतर, लौकिक शक्ति है जो चर्च के विवादों को निपटा सके। इस्त बुक्ति है सोर खर्ची में एकता स्थापित करने के सियर

<sup>1</sup> सेवाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास. खण्ड 1. q. 295-96.

दोने प्रस्तो के कुछ काडिननो <u>धारा श्र्यती के पीला (Pisa) नामक स्थान पर वर्ष की एक परिषद्</u> वृताई गुर्ह । इस परिषद् ने दोनो पोपो को ध्रपदस्य करके उनकी जगह एक नए पोप को निर्वाचन करके क्ष्यति । इस परिषद् ने दोनो पोपो को ध्रपदस्य करके उनकी जगह एक नए पोप को निर्वाचन करके कृति समाप्त करना चाहा किन्तु दो में दोनों न हटने से इन्कार करते हुए नए धोप को स्वीकार नहीं किया। ग्रतः परिषद् के निर्णय का परिणाम यह हुआ कि दो की जगह तीन पोप हो गए और चर्च में विवाद पहले की झपेक्षा बहुत वढ गया। इन विवादों को हल करने कृतिए चर्च की सामान्य परिषद्

का था। थॉम्पसन के अनुसार 1250 से पोप की आब यूरोप के लगभन सभी राजाओं को आब के बोए से भी अधिक थी। वर्ज की अपार सम्पत्ति को ज्यय करने का अधिकार पोप को था और उस पर किसी भी प्रकार का निवन्त्रण धर्म दिवद्ध तथा प्रमु ईमा की उच्छा के विवद्ध समस्या जाता था। बहुत से पक्ष पोप के इस विवासी जीवन से वटट थे, अत. जब चर्च के सुवार का प्रभून उठा तो प्रीप की सुसुद्धि के सही उपयोग की समस्या उठ खडी हुई । अस्मिद्धि प्रतिस्तर हुं। अस्मिद्धि के सही उपयोग की समस्या उठ खडी हुई । अस्मिद्धि राउने भी स्वीप अस्मिद्धि के अस्मित्सिर अस्मिद्धि के समस्या उठ खडी हुई । अस्मिद्धि राउने भी स्वीप अस्मिद्धि के समस्या उठ खडी हुई ।

- (5) जॉन गर्सन, मार्सीलियो, विलियम ऑफ बोकम, दित, वाइविनक, हुस बादि ने पाप और वर्ष की अमेरिकताओं और अतियों की निर्भाकतापूर्वक आवोचना की और कहा कि पीप भी एक मनुष्य ही है जिसमें कमियों तथा -बुर्वकताओं का होना स्वामाधिक हैं। अत उसकी शक्तियों पर समुचित नियन्त्रण काया जाना चाहिए और ऐसी व्यवस्था की जानी चाहिए कि वह यूरोप की राष्ट्रीय एकता में वाचा न वन सके। यह विचार प्रन्तुत किया गया कि धर्म की एक नामान्य परिपद् हारा ही पोप पर समुचित नियन्त्रण की स्वापना सन्मव है। इस परिपद् में घानिक व्यक्ति और चर्चों का प्रमुचित नियन्त्रण की स्वापना सन्मव है। इस परिपद् में घानिक व्यक्ति और चर्चों का समुचित प्रतिनिधित्व होगा, फलस्वक्य, निरकुण गासन की समाधित हो जाएगी। इस प्रकार के विचार परिपदीय आन्दीनन की प्रश्वाम वन और कालान्तर में यह सोचा जाने सुना कि परिपद् का समठन और जुनाव कैसे किया जाए। भार्ट्य परिपद की सम्बन्ध की स्वापनी की प्रश्वाम ने भी राज्यों के निया जाए।
- (6) राष्ट्रीयता के वेग के साथ लोगों में चर्च के प्रति अस्य आस्या कम होने लगी और दूसरी और राज्यसिक की सावनाएँ बढ़ने लगी। राजवता को चर्च के आन्तरिक गामलों म हस्तक्षेत्र करने का मीका मिला और एक बार जब <u>धर्ममता और राजवता के लीच सन्तनन</u> बिगडा तो परिवर्धस्य आस्योतन को गति मिनी। राजाओं ने इस आस्वीतन का सामिषक लाग्न ज्ञाने की नीति अपनाई।

  (7) राजसत्ता में प्रतिनिध्दक की भावता का सम्मान बढ़ता गया। इंग्लैंड में पानियान

केन्द्र सवा क्राँव के क्षेत्रक स्वयंत्र के स्विमीस से प्रतिनिवित्व की घारणा का प्रमार हुमा और सामन्त-

वादी हाक्तियाँ सामृहिक प्रतिनिधित्व धारण करने वसी । जब राज्यसा में प्रतिनिधित्व की भावना ने पुर बमाएँ तो वर्न-सता भी इस भावना ने ब्रह्मी न रह तथी । शामिक क्षेत्र में भी प्रतिनिधि सरकार बनाने के मुमाब ना स्वापत निया जाने नगा, क्योंकि इस मुमाब में पोप की निरंहुणता को नियम्ब करने का एक्सार्क प्रभावतानी उपार्ण निहित या । विद्यारी और प्रन्य धर्माधिकारियों में यह विद्यार इस पकड़ता गया कि एक व्यक्ति विशेष सर्गन् पोप की अपेक्षा एक समूह में कम मून और कम निरंकुशता की रूक्ताइल है। इस दिवार की श्रविकाधिक स्वीकार किया जाने नगा कि मना बाहे वह रावनीतिक हो या चामिक-सार्वजनिक है अतः किमी एक व्यक्ति द्वारा उमका अमहरण नहीं किया का सकता।

(8) <u>उत्तर मध्य-एग में दूनानी विचारपारा का प्रसाद परिश्</u>तित हुया प्रौर दुनान का भरस्तू यूरोप में पुतः बायुद्धि का सन्देश देने लगा । पोपबाद बरस्तू के विज्ञानगढी विद्वान्त के बतुक्य तहीं या और न ही वास्ति बुद्धि के अनुरूप । जब अन्वविस्तास और अन्य नान्यदाओं की विवेक सीर ्बुद्धि से सीबी टक्कर होने लगी तो पोपवाद के विरुद्ध उदरदस्त आग्दोलन एठ खंडा हुना । इस प्रकार यूनानी जिन्तन के प्रभाव ने <u>परिपदीय सान्दो</u>नन की मान्नर-मूमि प्रदान की <u>।</u>

मार्नीनियो, विलियम मादि ने नर्न की मामान्य परिषद् के जिद्धान्त की प्रतिपादन किसी व्यावहारिक समस्या को सुनासाने के लिए नहीं बल्कि पोनदाही के सिद्धान्त का उत्तर् देने के तिए क्यि या झीर इजनिए यह एक नार्वजनिक आन्दोनन का रूप प्रहम नहीं कर नका था । किन्तु वर्षे की महान् पूर, शेंगे के विलामी जीवन, उनके विरांक्षण कांक, प्रयोग प्रारि ने इने एक मार्वजनिक प्रार्वोचन वना विपा ।

परिषदीय भाग्दोलन के उद्देश्य

्ट्यपुँक्त विवरण से स्तम्ह है कि परिप्रवीय आन्दोत्तन के प्रमुख उद्देश्य मग्रीपींडित ये— (1) उर्व की यह को दर करके राजमें एकता का बंकार करता ।

(2) इर्व में व्याप्त प्रध्याचार को रोक्ना और उन्हा निवास्त करना तथा, वर्व नी

पूर्वनानीन अहिंका को प्राप्त करना । . (3) फ्रेंच की विद्रांकुडता की मिटाकर समझी प्रमता का काल वर्ष की सामान्य परिषद्

नो देना और इस तरह चर्च-प्रमासन में एक नई व्यवस्था करना ! (4) वर्षे की प्रदार मन्पति पर नमुचित नियन्त्रण स्थापित जरते हुए · शामिक कार्यों के

किए उनके व्युवदीन की गारण्टी करना ।

- वार्रांततः परिपरीय बान्तीनन वर्षे वे वैतिक ह्याद को <u>रोक्कर एक्के पूर्वकानीन गीत्व</u> की पूतः स्थापना करना ज्ञानता या न

परिवर्दे

(The Councils) भ्यते उद्देशों और विद्वानों को व्यावहारिक हुए <u>के के दिए प्रान्देनककार्यों ने पीत</u>ा

बाल्वटेन्त वसी बेसिल की परिवर्ड कुलाई र हिंधे 9 - [41] (1) सीचा की परिषद् (The Council of Pisa) 1409 है. में शांता में हुवाहें पहें इस परिषद् को के तो सम्राट ने ही सामन्तिन क्यों पा और न ही लोग के : क्या जीनो पक्षों के बहुत वे काडिन कीर विकाय पत्र-व्यवहार द्वारा पीया में एकतित हो गए और इस सन्तेलन को अहींने वर्ष ही परिषद् घोरित कर दिया । परमंपरा के अनुकार श्रेसी कार्मिक मनाओं को तो जीन व्यर्ज कामनित करता पा प्रथवा राजा द्वारा भी ये बुलाई जाती थीं। पीसा की परिषद् की वैवर्गनकता को सिद्ध करते हुए जॉन पहेंन ने तर्क दिया कि वर्षे की फूट का बन्त करने के लिए पोप इस प्रकार की परिवर् बुलाने में प्रवक्तत रहा है, स्व: साराव्कालीन स्थित में पीर द्वारा परिषद् बुनाए जाने के नियम से मंग करते हुए दूसरे तरीके में सामान्य परिषद् को समवेत करना वैशादिक हैं। ऑन गर्सन ने बहा कि

रस प्रकार भगवेत की गई परिवर्ष्य में के विधान को समाधा करने के निव्यक्ता हरस प्राथा कर सनती है।

पीना वी परिवर् में 26 वाहिन्त्न, ने पेट्टियार्क, 12 आर्क्किवार है <u>80 विषय त्या वहीं</u> सहया में पत्य गर्माधिकारी घोर हुगरों, नेपत्य, रोग, रकेकिवारिया तथा रकांटने र को छोड़कर अस्य समी मूरोपीय राज्यों के दूर एकत हुग । मूलन घोर रूम के स्विद्यारी चर्च का इस परिवर् में कोई प्रतिविध्यत नहीं था। परिवर् के मामने प्रवृत्यतम मकस्या योग की दिवित की भी त्योंकि इस समय पूरोप में दो पोप थे—प्रवास, राम में छोर दितिया, एविस्मीन में । प्रतिवर्ध ने मर्मप्रयम तथा को रमाई घेप की मर्चोंन्य वैद्यानिक किस घोषिय कित समय होने का सार्वेद अंतर्भ ने परिवर्ध ने मर्चोंन्य वैद्यानिक को सार्वेद होर चुंगरी में परिवर्ध के मामने उपित्यत्वीने का सार्वेद अंतर्भ । जब दोनों पीन उपित्यत्व नहीं हुए तो प्रतिवर्ध ने उन्हें प्रवर्ध में सामने उपित्यत्वीने का सार्वेद अंतर्भ । जब दोनों पीन उपित्यत्व नहीं हुए तो परिवर्ध ने उन्हें प्रवर्ध में सार्वेद अनेक स्थान पर मित्रान के क्योंन्यन को मीन निर्मानित किया सथा जसे पीत एकेवित्रकटर परमा मा नाम दिवा,। परिवर्ध ने निर्माय किया किया कि 1412 के पूर्व ही यह निया प्रामाम परिवर्ध ने सम्भवन प्राचीरित करें।

्पीमा-बी-प्रशिद् स्वर्ध से कुट कारा परने के जिन मागोजित हुई-भी, पर-परिष्माम उलटा
सिक्रमा-मुर्सेक योगो पोपो ने स्वेत्सापूर्वक हटने में इस्कार पर दिया घोर उसर परिषद् ने एक नया
पोप चुन तिया, पढ़ो: मुख डो के स्थात यह सीन पोप हो अह पीर देगाई नृष्म में नीन पुट बन गए।
परिषद् के निर्माण ने निर्मित पो घोर भी घमित जनमा स्थिम। पोप एनेच्छण्डर पंजम्-बी 1410 के
पूज् हो पह सोर उनके उत्तराधिकारी जोन ने धैनवें ने परिणद् की बैठक श्रामित्रत जारने ने जान-बक्तस्य होता होने सी।
([V]) - [V] &
(2) वॉन्सटेनस की परिषद् (The Council of Constance)—परिषदीय सिद्धान्त

(2) बॉन्मटेन्स की परिषद् (The Council of Constance)—परिषदीय सिद्धान्त यूरीप में ब्यापक मर्गर्नम प्राप्त कर चुना था, सन. उनके एक बहुत ही प्रभाववाली प्रतिवादक जॉन- वसंत (John Gerson) ने नमस्या के ममापानाय एक दूसरी एवं प्रधिक प्रतिनिधि परिषद बुलाने पर बले दिया। परिषामतः कान्नटेन्स समाद विभिन्नटा (Sussmund) द्वारा प्रमानित की गर्ष । इसके प्राप्तित करने से पोप जॉन नेईसर्वे की भी मलाह थी। परिषद् की कार्यवाही सन् 1414 से लेकर 1418 तक चत्तती रही। नमें न कवन विद्वान एवं उक्क कोटि के प्राद्वी अमस्यत वे बन्कि सावाराख प्रार्थियों के प्रतिनिधि भी भाग लेने प्राप्त है। इसे गरिपद की प्राप्तित करने के प्रपुष्त उद्देश ये वे — (1) पोष में मस्विधत क्ये के विकास करने के प्रपुष्त उद्देश ये वे — (1) पोष में मस्विधत करने के प्रपुष्त उद्देश ये वे — (1) पोष में मस्विधत करने विवास करने के प्रपुष्त उद्देश ये वे — (1) पोष में मस्विधत करने विवास करने के प्रपुष्त उद्देश प्रवास करना,

कान्सटेन्म परिपद में लगभग 5,000 प्रतिनिध एकप हुए जिनमें तीनों पोपों के प्रतिनिधि, 29 काडिन न, 22 प्रांकृतिकप, 150 डिजब, 100 महानीक, 300 चमकाल्यों, 26 राज्य, 140 क्रमीन क्यमेट्स, और 26 विश्वविद्यालयों के प्रतिनिधि तथा 4,000 प्रोहित थे.। पोप जॉन इस परिपद में प्रतने वस के मान्न प्राया था किन्तु प्रपने क्यराधों और दुरावारों की पोले खोले लाने के भ्रय से वह वैद्या बदन कर मार्च 1415 में भाग लटा हुमा। उसने यह पोपणा को कि उसे मार्च लें भा प्रतिनिध तथा परिपद विश्वविद्यालयों के भ्रय से वह पेराय वह परिपद बुलाई गई है, वह उसे स्वीकार नहीं कर सकता।

कूट को तमार्थ करने के लिए परिषद् को परिवाही पर प्रमुना 'प्रमुना सनवाना' प्रावधिक थी। इसिलिए परिपद्बादियों के सम्पूर्ण प्रयत्नों का उमेग यह सिद्ध करना हो गया कि <u>वर्ष प्राविक की प्रमुना का स्वामी पोप नहीं वरिक सामान्य परिषद् वी नियोधि बही समस्त हैं साईयों की सच्ची परिषद् वी । प्रात्न में घोर वार्ट दिवाद के बाद | 415 ई में वह | विर्यात प्रस्तादेख जारी किया गया जिसे इंग्वर फिनिंग ने 'विश्व के इतिहास में मनमें प्राधिक क्रान्तिकारी अधिकृत दस्तावेज' कहकर पुकारा है। इस ग्रावास्त में ग्राप्तानीखत सिद्धान्त प्रकट किया गया—</u>

304 पाम्बार्ग्य राजनीतिक विचारों का इतिहास

"यह परिषद् कैयोलिक चर्च की महासभा है। इसे अपनी मक्ति सीये ईमा से प्राप्त हुई है। प्रतियेक व्यक्ति, चाहे उसका पद और श्रेणी कुंछ भी हो, पोफ-तक धर्म मध-भेद के निवारण 'और चर्च

के सुघारों के सम्बन्ध में उसके ब्रादेशों को मानने के लिए वाध्य है।"

्रसंब्द है कि आध्यात्मिक क्षेत्र में परिषद् को पीप से उच्चेतर माना गया थीर यह सिद्ध किया, ग्रंथां कि चर्च का एक कार्यपालक प्रधान होने के नाते पीप समाज का एक अधिकृत अधिकृति मान था, उसका प्रमुखपूर्ण स्वामी नही है। ईसा के इन शब्दों हे, "जहां दो या तीन मेरें नाम में एकप्रित होते, है, तो में भी उसके बीच मे होता हूँ", यह अभिन्नाय लिया गया कि परिषद् पोप की अपेक्ष उच्चेतर है अत पीप को परिषद् के अनुवासन में रहना चाहिए। इसके साथ हो अन्तुवर, 1417 ई मे परिषद् ने एक अस्य अत्यादेश जारी किया जिसका उद्देश्य पुरा कि परिषद् की बैठक नियमित त्य सुरोक प्रकृति को परिषद की विका नियमित क्या सुरोक परिषद की परिषद की सुरोक परिषद की विका नियमित क्या अपेक्ष की परिषद की बैठक नियमित त्या सुरोक परिषद की विका नियमित का अपेक्ष स्थान का सुरोक स्थान का सुरोक का सुरोक का सुरोक का नियमित नियम्बर होता तो चुक में एक सुरोक्ष का सुराविक का सुरोक का नियमित नियम्बर होता तो चुक सुरोक का सुरोक्ष का सुरोक्य का सुरोक्ष का सुरोक्ष का सुरोक्ष का सुरोक्ष का सुरोक्ष का सुरोक

1415 ई के अपने प्रत्यादेश के बाद चर्च की पूट को समाप्त करने के निर्म परिपद् ने पोर वांत तेई के अपने प्रत्यादेश के बाद चर्च की पूट को समाप्त करने के निर्म परिपद् ने पोर वांत तेई को प्रायापत देने का खादेश दिया। जब कोई उत्तर तहीं मिला हो 34 दोष ल्याकर इसे 29 मई, 1415 को अपदस्य कर दिया गया। इसे तरह प्रत्य यूरोकर हो योप रह गंग। शिक्ष में स्वाप के इस आतंपर अपना त्यानपत्र देना स्वीकार किया कि उसे न्योप के इस में दस अपनित्र को गई। कि आमित्र त क्रिया करने का अधिकार दिया जाए। 4 जुलाई, 1415 को इसे तरह आमित्र को गई। कि परिपद ने उसके त्योगपत्र स्वीकार कर लिया। जिल्लाई तो तिसर पोथ वेने दिवस होते को परिपद होते को उसके परक्ष होते की स्वाप के परक्ष होते की परिपद होते की स्वाप का किया का स्वीकार कर दिया। जात अपन्त स्वीकार कर किया। अपने परक्ष होते की परिपद होते की सहाय नामक पाए का निर्मात किया। इसे तरह यूरोप में पुत: एक वैस् वोप पेने सित्र हुआ। विस्त की महाल पूर्व को अन्त होते ही कान्सटेन्ट की परिपद का भी अन्त हो गया।

यवीष्यह परिपर् वर्ष की प्रकार को पुना स्थामक करन में तुकन हुई किन्तु वर्ष के सुधार विम्रयक अपने उद्देश्य को प्राप्त नहीं कर मकी [इसका प्रमुख कारसा यह वा कि चर्च-सासन में अमूल मुंदि परिवहंत करने एवं पीप की प्रमुख की समित करने हैं प्रस्त पर सामान्य एकता का प्रभाव था। परिपर्द में सब विषयों पर बीट व्यक्तिन: नहीं विए जात ये वा नव-निर्माचन पोप 'माटिन प्रचेत' है एक कुनन पंजितीतिक विलाड़ी की वरह इन राष्ट्रों के मतनेवी वर ने पाप प्राप्त प्रचेत हैं अपने भे तुक कि करने की स्वार पर बीट व्यक्ति का स्वार पर विष्ट के सब के स्वर्ध के स

(3) बेसिल की परिवर्ट् (The Council of Basel) —कॉन्सटेन्स की परिपर्ट के निर्णय सथा राजाबो एवं जनता का दवाव पड़ने प<u>र धोप माहिन पंचम</u> ने पेबिया (Pabia) <u>में सीवाबी मस्</u>तिन

<sup>1</sup> Dunning . A History of Political Theories, p. 270.

की बैठक बुलाई । यहाँ महामारी फैली हुई थी, श्रव: परिषद की पहली बैठक मीना (Siena) मे हुई सम्मेलन को ग्रनिष्किन काल के लिए स्थिगत करने के पोप के प्रयत्नों को ग्रस्तींकार करते हुए प्रतिनिधिर हारा यह तय किया गया कि गरिषद् का अगला अधिवेशन वैमिल मे होगा सिन् 1431 मे वेसिल कं परिषद का प्रधिवेशन गुरू हुया । इस समय माटिन पंचम के स्थान पर युजीन चतुर्थ (Eugene IV पोप के पद पर श्रामीन था। परिपद की बैठक मे भाग लेने के लिए केवल 15 शिलेट (Prilete) ग्राए ग्रत परिषद् के सभापति सिमरोनी ने उसे स्थिगत करना चाहा किन्तु परिषद् तैयार नहीं हुई परिषद् द्वारा पोप को यह घमकी ही गई कि नीन माह के ग्रन्थर परिषद् के समक्ष उसके उपस्थित होने पर ईमाई मच को चंत्राने के लिए श्वन्य ब्यवस्था की आएगी । श्वन्त से पोप को उपस्थित होना हं पड़ा यद्यपि उसने यह स्वीकार करने से इन्कार कर दिया कि परिषद् का स्थान उससे श्रेष्ठ था ।

। वेसिल की परिषद विरती-पडती लगभग 17 वर्ष प्रथात सन् 1448 ई सन चनती रही 1432 ई मे इस परिषद द्वारा कॉन्सटेन्स परिषद की मार्च, 1415 ई वाली ब्राझप्ति की फिर ह निकाला गया और-यह घोषित किया गया कि परिपद को अपनी शक्ति सीधे ईसा से प्राप्त हुई है, अत पोप एवं अन्य प्रत्येक व्यक्ति उसके प्रादेशों को मानने के लिए बाध्य हैं। यह काफी उग्न कार्यवाही थी कछ समय के लिए ऐसा-दिखाई-दिया-कि-परिषद चर्च में वैधानिक शासन लाने में संफल-होगी, किल ग्रन्त मे इमे विफलता ही प्राप्त हुई।

वेसिल की परिषद ने पोप के अधिकारों को सीमित करने के प्रश्न पर विचार किया। इस पर सिसरोनी तथा निकोलम ग्रॉफ क्यूमा इससे ग्रलग हो गए। उधर पोप ने ग्रपने सरक्षण के लिए युरोप के राजाम्रो से भ्रपील की । इस समय पोप के पास पूर्वी चर्ची के प्रतिनिधियो का पत्र ग्राया कि सम्मेलन ऐसे स्थान पर किया जाए जहाँ पूर्वी ईसाई के लोग सगमतापूर्वक पहुँच सकें। इस प्रश्न पर मतभेद हो गया और पोप ने अल्पसल्यको का साथ देकर सम्मेलन का स्थान बदलकर,फरेरा (Ferarra) कर दिया। 1436 ई में फरेरा मे जो दूमरा अधिनेशन बुलाया गया उसमे पूर्वी और पश्चिमी चर्ची का संयक्तिकरण कर दिया गया। साथ ही सम्मेलन में बहमत द्वारा किसी प्रस्ताव को पास करने का निश्चय भी किया गया ( इसमे सम्मेलन को तीन वर्गों में बाँटा गया । एक वर्ग में राजसत्ता तथा विद्वान) - के प्रतिनिधि रखे गए । दूसरे विशय, खाक विशय एव काडिनल तथा तीसरे में फ्लिट एव एवट रखे गए । यदि दो वर्ग किसी बात को स्त्रीकार कर लेते तो बह परिषद् का निर्णय माना जाता था। तीनो वर्गी के सम्मुख अलग-अलग माँग रखने की प्रथा को अपनाया गया। ,1439 ई. मे परिषद् ने पोप की यम-हीनता के आरोप पर पदच्यत कर दिवा और नए पोप का निर्वाचन किया जिसे यरोप के राजाओं ने स्वीकार नहीं किया । अन्ततः परिषद् भनै - भनै विघटित हो गई। पोप की स्थित ज्यों की त्यो शक्तिशाली बनी रही और परिपदीय आद्योलन का अन्त हो गया । आस्टोलन की असफलता-

## (The Failure of the Movement)

(1) ग्रान्वानन का प्रशुप्ता नारान्ति । के नेता पोपबाही के नेताम्रो की तुवना में सक्षम, तक्षेत्रील, व्यायहारिक एवं कृत्राल होते, किन्तु ऐसा म होते से यह मान्योजन मूर्त-कर्त-होता पडता गया। এই ত্র না আৎই যে আনিংশ ছ (2) बेसिल की परिपद ने यह सिंढ कर बिया कि बहु चर्च का प्रवत्स करने में प्रसान थी।

वह राष्ट्रीय प्रतिस्पर्वा ग्रीर द्वेप का शिकार बन गई। इस तरह वह श्रधिकारियों के सबल हिती पर सफलतापूर्वक प्राक्रमण नहीं कर सकी । पोप 'फूट डालो ग्रीर शासन करो' के सिद्धान्त से लाभ वठाता रहा ।

- (3) परिपदीय धारवोनन सैद्धानिक स्रविक था, धतः इसे नर्बनाघारण का शै । वस्यक सहयोग नहीं मिल सका । प्राम. जनता ने इने छान्दोलन के रूप में ग्रहण नहीं किया । पूर्व प्रामी की स्थाप प्रामी की सम्पूर्ण प्राप्त (4) परिपदीय खान्दोलन ऐसे चर्च का सविधान उनाना चाहता थी जी सम्पूर्ण प्राप्त
- (4) पौरपदीय स्नान्दालन ऐसं चर्च का सविधान जनाना चाहता थी की सम्पूर्ण पूरांग र फैला हुमा था। समस्त यूरोप के लिए चर्च का सविधान केवल अन्तर्गेष्ट्रीय सहयोग तथा मेल-निलाप से ही तैयार किया जा सकता था। उसके लिए ऐसे वातावरएा की आवश्यकता थी जिसमे झानित, सहमित श्रीर सामञ्जस्य हो लेकिन उस समय राष्ट्रवादी एव स्थानीय भावनाओं का जोर था। चर्च के परिपदो, विशेषकर कॉन्सटेन्स की परिषद् का वातावरएा उस रूप के राष्ट्रीय था। राष्ट्रीय भावनाओं के कारए चर्च की परिषद् कि पारस्परिक सहयोग से कार्य नहीं कर सकी। परिपदीय झान्दीलन चर् का संगठन स्थारमक भाषार पर चर्चों के विभिन्न वर्नों को अरान राष्ट्रीय मान्यता प्रदान करके करना चाहता था। राष्ट्रीयता की ये भावनाएँ सामृहिक कार्यवाही से वडी वाधक थी।

(5) परिपदीय प्रान्दीचन का उद्देश पूर्ण को समास्त प्राचार पर संगठित करना थों, परन्तु पोप के पद को समास्त किए विना इसमें सफलता मिलना सम्भव न था। पोप को ग्रह आक्वोलन गृही से हटा नहीं सका और वह सर्माधिकारियों से मिलकर प्रान्दोलन की शक्ति को तोहता रहा जिसके अन्तत परिपदीय ग्रान्दोलन की ही समास्ति कर दी।

- (6) आन्दोलन का मुख्य उद्देश्य पोप की स्थिति की ध्यादधा करना या। जैने ही यह कार्य समाप्त हो गया, वैसे हा आन्दोलन के नेताओं की रुचि भी सनारत हो गई। इज्जूलैण्ड और फ्रांस इस अन्तर्राष्ट्रीय प्रथन को छोडकर सपनी राष्ट्रीय समस्यायों में लग गए। यूरोप के अन्य राज्यों के सामग्रे भी उस समय अनेक गम्भीर समस्याएँ वी जिन्हे वे पहुचे सुलभाना चाहते थे के स्वर्ध
- (7) प्रो कुक का विश्वात है कि परिवदीय आन्दोलन के नेताओं के फूक फूँक कर कर प्रति । उनकी नम्रवादिता का भी इम आन्दोलन की विश्वता में वडा हान रहा। उनकी मत्यविक नम्रवा ने उन्हें कदिवादी बना दिया।
- (8) पिनपदीय प्रान्दोलन के समर्थकों ने किसी मोलिकता का परिवय नही दिया। उनके विचार मार्सीकियो और विनियम के चुराए हुए थे। परिकामत मोन्दोलनकर्ताओं के विचार प्रभाव और वृध्यकोग की क्यां का कार्य के किसार प्रभाव और वृध्यकोग की क्यां का कार्य के किसार प्रभाव और वृध्यकोग की क्यां का कार्य के किसार प्रभाव और वृध्यकोग की क्यां का कार्य के किसार प्रभाव और विचार प्रभाव और विचार प्रभाव और विचार प्रभाव की कार्य के किसार प्रभाव की किसार की
- (9) बेसिल की परिषद् के मग होने के बांदर्णिरपदीय जान्दीसन का महान् नेता निकोचस पोप से मिल गुण्योर तब फाँस को छोड़कर प्रन्य राज्यों के जासको ने पोप से सिन्ध कर लेता ही श्रेयेक्कर सममा। इस कारण जहें कुछ रियायने मिनी और बदले में उन्होंने पोप की निरंकुणता का विरोध करना छोड़ दिया निरंप के स्थित करना छोड़ दिया निरंप के स्थापन किया किया निरंप के स्थापन किया किया निरंप के स्थापन किया किया निरंप के स्थापन किया निरंप निरंप किया निरंप निरंप निरंप निरंप किया निरंप निर्म निरंप निरंप निरंप निरंप निरंप निरंप निरंप निरंप निरंप निरंप
- (10) यह प्रान्दोलन एक विकीन्द्रत सब के पक्ष में या जबकि पोप समस्त खर्कि को चर्च में केन्द्रित करके निरकुगतन्त्र स्थापित करना चाहता था। इस आन्दोलन ने नीगेप के स्थान को जीवित रखा। एक बार जब आन्दोलन ने उसके अन्तित को स्वीकार कर लिया तो पोप के पीछे स्थित रोम की समितित तोकरबाही ने प्रान्दोलन के उन तमाम प्रयत्नों को विकल कर विया जिनके द्वारा वह पोप की सत्ता को कम करना चाहता था। सबर्य में पोप की विजय हुई जिसका अर्थ या प्ररिवसीय आन्दोलन की मृत्यु तथा निरकुशता, केन्द्रीयबाद एव नौकरबाही की जीव स्थित की स्थापित स्थापित की स्थापित स्थाप
- (11) अन्त के पोप की बाक्ति की सरम्परा बड़ी गहरी और बूट की। परिपदीय आन्दोलन की परिपद नेव बता-कवा ही समवेत होती थी जबकि और सर्वव मीजूद रहता था। परिपदो से कार्य और पीरिव के कोई एकता नहीं थी, जबकि पोप एक या और परिपदों के बनाए हुए नियमों की जिन्नानित करने में उसके पास-स्व-विवेक की महान शक्ति थी।

## श्रान्दोलन का महत्त्व

(The Importance of the Movement)

वस्ति परिपरीय मान्दोतन पोप की निरकुलता का दमन करने भीर वैधानिक जासन की स्थापना करने में नकत न हो सका, तथाति वह पूर्ण रूप ने निष्कत नहीं रहि पहि जान्दोलन निरक्रक-याद व संविधानबाद के मध्य ऐमा प्रयम जरन सिख हुमा जिसने शविष्य में ऐसे विचारों को जन्म दिया िनका निरक्त रात्रा और ानना के मन्यवर्ती नपूर्व में नफा प्रयोग किया गया। सेवाटन के शब्दों मे "बरो के खिला में हो नवन पहने निरकुत एव सीविधानिक मुख्कार के मध्य निर्णय होने वाले प्रश्न की स्परेता निर्धारित की, एउ उस विचार-दर्शन का प्रसार किया जो निरकुशवाद के विकद्ध प्रमुख शस्त्र बन् । प्रम् कुरुदेनी पविकार एव ममाज की प्रमुमता—दीनी ही लौकिक बासन को प्राप्त हुई ।"1

प्रान्दोलन ने यूरोप में गुपारवाशी प्रान्दो नन का मूत्रपात कर दिया । उसने स्पण्ट कर दिया कि कोई भी व्यक्ति मनान का दित किए बिना अपने पर पर नहीं रह सकता, चाहे वह राजसत्ता का पिकारी हो या धर्म-सता का । प्रान्दोतन ने जनता को सारी सत्ता का प्रतिम स्रोत माना श्रीर निसंद्रुत सत्ता के विद्रोह एव निर्द्रुप नासन ही वृद्दनृति को वैध ठहराया । सत् 1688 के की हैट हिटन की गोरवर्ष्ट्र प्राप्ति एव 1789 के की के राज्य-क्रान्ति के बीज इस झार्बीयन में निहित थे ।

इस मान्दोलन, ने यह भी चार दिया कि ईश्वर का प्रत्यक्ष रूप समाज में निहित है।

(३) परिपदीय प्रान्दोलन पोप को प्रपने प्रधीन नहीं कर सका किन्तु र्मने ग्रह प्रमाणित कर दिया कि चर्च पोष में ऊंना हु तथा पूर्व का त्रशसिन पोष के द्वारा न हीकर सभा होता हाना चाहिए। उस स्नान्दीलन ने चर्च के लिए एक प्रतिनिधित्यपूर्ण शासन की मांग की। यद्यपि ग्रान्दीलन के ग्रन्त मे पोप की विजय हुई किन्तु भविष्य के लिए पोप सामधान हो गए। वे समझ गए कि उन्हें अपनी पाक्ति का प्रयोग इस तरह नहीं करना चाहिए जिसमें चर्च का बहित हो । शान्दोलन का एक दरगामी परिणाम यह हुन्ना कि पोव की विधायिकी पति मुनै- यनै समाप्त हो गई ग्रीर उसका मुख्य कार्य गासन का प्रवत्थ करना मात्र रह गया ।

परिवदीय ग्रान्दोलनो हारि वर्म के राष्ट्रीयकरण के लिए पृष्ठभूमि तैयार हुई जिसका प्रथम सूत्रपात उङ्गलैंड में हुन्ना । मन राष्ट्रीय चर्चों का विकास प्रारम्भ हुन्ना । इङ्गलैंड, जर्मनी, स्विट्जरलेण्ड, हॉलंग्ड प्रांदि में स्वापित होने वाले राष्ट्रीय चर्चों की स्वापता से राष्ट्रीयता की प्रवृद्धि पुष्ट हुई।

(त) प्रान्दोलन की विकलता ने विमं सुधार प्रान्दोलन के जन्म में सहयोग दिया प्रक्रिक की चुराइयो

का संशोधन करने में इसके ग्रसकन रहने में ही धर्म-सुधार ग्रान्दोलन ने वन पकड़ा और 16वी शताब्दी

में लबर तथा कैल्विन का ब्राविभीव हुआ।

(G) परिषदीय ग्रान्दोलन हिराज्य सम्बन्धी अनेक नमस्यांश्रो को अपने ब्राधुनिक रूप मे उठाया इसने यह विचार दिया कि का तत्त्व सहमात है। इसने वतलाया कि "समस्त शक्ति एक घरोहर है. सरकारी शक्ति प्रपन उद्देश्य मे मीमित है, एव ग्रावश्यकता परिवर्तन का सदैय एक उचित आधार है।" परिपदीय ग्रान्दोलन वे प्रक्रिकित अधिकारों की मान्यता पर वल दिया ग्रीर इसी मान्यता पर लोक-कल्यासा का सिद्धान्त निर्भर करता है । ब्रान्दोनन में इस वात पर जोर दिया गृहा कि अमेससा अववा राजसत्ता के कार्य किसी ग्रपरिवर्तनीय देवी सिद्धान्त पर ग्राधारित नहीं हैं ग्रपित मानव कल्याए। के लिए है और अनुभव और विवेक के बाधार पर उनमें संशोधन तथा परिवर्तन किए जी मकते हैं। इस प्रकार

के विकार के प्रतिक करवालुकारी सिद्धान्त को चल मिता। . प्रतिखदाय प्रान्दोलन के प्रत्त के साव चाण मध्यकाल का भी अन्त हुआ और इसके बाद दसरा युग धारम्य हुआ। यह धान्दोलन वास्तव में जितना धार्मिक प्रान्दोलन नहीं या उतना राजनीतिक

<sup>1</sup> Sabine . A History of Political Theory, p. 326

या। इस मान्दोलन मे राजनीतिक हितो की टक्कर अधिक हुई, प्राय सभी ने घर्म के नाम पर राजनीति का खेल खेला और उसी की अन्त मे विजय हुई। चाहे यह राजनीति पोप की रही अथवा उसके विरोवी पक्ष की। धर्म पर राजनीति की विजय' को हम परिपदीय मान्दोलनो का एक महत्त्वपूर्ण परिशाम मान सकते हैं जिसीने मध्य युग के सम्पूर्ण चिन्तन और ब्यवहार को नई दिवा मे मोड़ दिया।

परिषदीय ग्रान्दोलन के प्रमुख विचारक (Main Thinkers of the Moyement)

जॉन वाइनिलफ (John Wycliff)(1320-1384)

इंग्लैण्ड मे यार्कणायर जिले में उत्पन्न जॉन वॉईनिलफ् (1320-1384) ब्रचपन से ही धार्मिक प्रवृत्ति का था। प्रपनी योग्यता श्रीर अपने शास्त्रीय ज्ञान से उसने विश्वविद्यालय के श्रीक्षकारियों को प्रभावित किया और उसे प्राध्यपक नियुक्त कर दिया गया। ज्ञानिक श्रष्टयम के साथ-साथ, जॉन वाइनिलफ् का पोपतन्त्र से विश्वास उठता गया। उसने पोप का विरोध करना आरम्भ किया और लिस क्या पाप के उसने प्रमुख्य के साथ-साथ, जॉन काइनिलफ् का पोपतन्त्र से विश्वास उठता गया। उसने पोप का विरोध करना आरम्भ किया ग्री के काइनिलफ्त की समस्त रचनाएँ आग में फॉक दी गई। इस घक्के को वाइनिलफ्त वर्षांत न कर सका और 1384 में लक्त से उन्होंने मुख्य हो गई। वाइनिलफ्त के विचारों को 'वाइनिलफ्त सोसाइटी' ने सकलित किया जिनमें ये रचनाएँ विशेष प्रसिद्ध है—

(1) ही डोमिनियो (De Dominio)

(2) डी सिविली डोमिनियो (De Civili Dominio)

(3) श्री ग्राफिसियो रेजिस (De Officio Regis) वाइविलफ घामिक क्रान्ति का पोषक था। उ<u>से परिषदीय आन्दोलन</u> का मार्टिन लूथर ग्रीट

मार्टिन लूपर को सुधारवादी आन्दोलन का बाइन्लिफ कहा जा सकता है। वाइन्लिफ की विन्तनधारा और सुधारवादी नेताओं की चिन्तनधारा में कोई मौलिक अन्तर नहीं था। होनों में किसी ने भी बाइन्लिफ के विरुद्ध अपने अस्तित्व का बांवा नहीं किया। <u>काँन बाइन्लिफ चाहता था कि चर्च में ब्याप्त अस्तित्व</u> समाज <u>हो और चर्च पोपतन्त्र के पढ़यन्त्र से मुक्त हो।</u> उसकी हुच्छा थी कि <u>लोग वर्म में प्राप्तन्त्रक समाज हो और चर्च पोपतन्त्र के पढ़यन्त्र से मुक्त हो। उसकी हुच्छा थी कि <u>लोग वर्म में प्राप्तन्त्रक विश्वासों की ओर लौट आएँ तथा चर्च में प्रवेच कर गए तक्हीन सिखान्त्रों का जनाजा निकाल विधा ज्याप । उसने यह भी अनुभव किया कि एक नर्वोत्त समाज का निर्माण और एक नई व्यवस्था की स्थापना राष्ट्रीय सत्ता द्वारा ही सम्भव है। पोपनुतन्त्र और राज्य के वीच अपनीन्त्रमयी फ्राक्तियों की उत्पत्ति कोत आदि के बारे ने समर्थ अनावस्थक, असामिक और तक्हींन है।</u></u>

पहिल्लाक ने राजनातिक श्रीर आव्यास्तिक पारवाना के सन्धव वनान के दृश्क रहे. का पहिल्लाक के प्रति होता होता है। प्रति होता के प्रति होता होता है। इसवर के जोड़ के वाली जंजीर के दो सिरे हैं। ईसवर का ब्राधिपत्य सर्वोपित है जिसका प्रयोग उसके हारा स्वय प्रत्यक्ष रूप से किया जाता है। वाइक्लिक ने अपने सिद्धान्त में एक पुरोहित और साधारण व्यक्ति को ईस्वर की वृद्धि से एक जैसा स्थान प्रदान किया। उसने ईस्वर को वर्च और राज्य दोनो का सर्वोपित और प्रत्यक्ष स्वामी यताली है। स्थान प्रदान किया। उसने ईस्वर को वर्च और राज्य दोनो का सर्वोपित और प्रत्यक्ष स्वामी यताली है। इस का का समी प्रकार की सत्तार ईस्वर से प्राप्त होती हैं। उसने स्वर्ध स्वामी यताली के इस्वर के प्रति समान रूप से श्रीर राज्य होनो सिद्धान्त के अनुसार बांकि एक वरोहर है और नीय तथा राजा दोनों को यह मानकर चलना चाहिए कि वे उसी ईस्वर के प्रति उत्तरसायी हैं। अंतर पर कोई सत्ता अनित्यन नहीं हैं बयोकि सत्तायों का जीत तो वह ईस्वर है।

इस विचार है कि चर्च और राज्य दोनों को सीधे देखर ने सत्ता प्रदान की है, <u>बाद्दिलक ने</u> पोप की सुर्वोपरिता के सिदान्त का किरोध किया और कहा कि पोप तथा वर्च के अधिकारियों को

राजनीतिक सत्ता का प्रयोग करने का कोई अधिकार नहीं है । प्रत्येक सत्ता अपने क्षेत्र मे स्वतन्त्र है और किसी को भी दूसरे के कार्यों में हस्तक्षेप नहीं करना चाहिए । चर्च ग्राध्यारिमक प्रतिष्ठान है, ग्रत: उसे बाह्य जगत के कार्यों मे भाग नहीं लेना चाहिए। वाइविलफ के इस विचार ने इ गलेण्ड तथा अन्य देशो मे पोपतन्त्र के विरुद्ध राजसत्ता की शक्ति सबल बनाने में बडी सहायता दी। बाइक्लिफ ने यह भी कहा कि राजसत्ता भी ईश्वरीय सत्ता का ही अग है अतः यह पवित्र है और यदि लोग धर्मानुकल आचरण करते है तो राजसत्ता सुख ग्रीर शान्ति की स्थापना करने वाली है। मनुष्य पापी है ग्रीर राज्य उसके लिए मुक्ति का मार्ग प्रशस्त करने वाला साधन है। जो ईश्वर मे आस्था रखता है उसके लिए राजसत्ता कभी वाधक नही हो सकती और यदि वाधक होती है तो यह मानना चाहिए कि वह राज्य नही है इस स्थिति मे उसे सही रूप मे राज्य बनाने का प्रयत्न व रना उपयुक्त है। प्रत्येक सत्ताधारी ईश्वर का प्रतिनिधि है, ग्रत सत्ता का प्रयोग मानद-कल्यास के लिए ही किया जा सकता है। बाइक्लिफ ने जिस प्रकार पोर्ग की निरकुशता का विरोध किया उसी प्रकार अत्याचारी राजसत्ता के विरुद्ध भी अपने स्वित्रार <u>अवस्त किय</u>। उसने कहा कि किसी भी निरकुश प्रथवा स्वैच्छाचारी शासक या पदाधिकारियो को लोक-कल्याए के विरुद्ध राजसत्ता के प्रयोग का अधिकार नहीं, है ग्रीर यदि वह ऐसा करता है तो उसे निष्कासित करना धर्मानुकूल है। राज्य तथा व्यक्ति के बीच उँच-नीच जैसी कोई वात नहीं और न ही राजा ईश्वर तथा व्यक्ति के बीच कीई मध्यस्थ है। राजा तो एक व्यवस्था का सचालक मात्र है और यदि प्रोप-भी सामिक व्यवस्था का संचालक वने रहकर निरक्श प्राचरण ज करे और लोगो पर अपनी इच्छान लादे तो राजा की तरह उसे भी एक धर्म प्रशासक के रूप मे माना जा सकता है पर ईश्वरीय इच्छा के प्रतिनिधि के रूप मे पोप को मान्यता नहीं दी जा सकती। स्पट्ट है कि वाइब्रिक्क राजगता और अमेबना किसी के भी निरक्क सावरण को सहस करते के पक्ष में समा

सम्पित मर अपने विचार व्यक्त करते हुए वाइविक्त ने कहा कि चर्च की सम्पित सार्वजिक सम्पित है जिस पर पोप का निजी स्वामित्व नहीं माजा जा सकता । चर्च की सम्पित का उपयोग वामिक कार्यों के लिए ही नहीं वरन सार्वजिन करवाए के लिए भी किया वा सकता है <u>पृथि राजा राजस्ता का सही कर में सचानन कर रहा है ते उसे सार्वजिनक करवाए</u> के लिए वर्च की सम्पित का ठीक उमी अच्छा कर सही है तो उसे सार्वजिनक करवाए के लिए वर्च की सम्पित का ठीक उमी अच्छा सम्पित का जा अविकार है जिस प्रकार किया जा सकता है हो किर इस बात से कोई अन्तर चट्टी पढ़ता कि उस सम्पित का उपयोग राजा हारा किया जाता है या पोप हारा । चर्च भी पृथित है और सम्बन्ध के ती किर इस बात से कोई अन्तर चट्टी पढ़ता कि उस सम्पित का उपयोग राजा हारा किया जाता है या पोप हारा । चर्च भी पृथित है और सम्बन्ध राजसत्ता और धर्मसता दोनों ही ईश्वरीय सत्ता के अब है अत. सही हण पार्चित नही होनी चाहिए। राजसत्ता और धर्मसता दोनों ही ईश्वरीय सत्ता के अब है अत. सही हण में उनका सचानत किए जाने पर दोनों में विदेश जैसी कोई बात नहीं उठते। वाइविक्त ने यह भी कहा कि पार्टिक विद्यापों के लिए यह उचित नहीं है कि अधिकाधिक संस्पित का सबह किया जाए, क्योंकि सम्पित तो अन्तरोगत्या विलास और वैभव की प्रेरक है। चर्चों के लिए सम्पित का सबह किया आए, क्योंकि सम्पित तो अन्तरोगत्या विलास और वैभव की प्रेरक है। चर्चों के लिए सम्पित का सबह किया आए, क्योंकि कहा गया। पर इन विचारों का प्रभाव तब सुनिश्चत रूप से परिलक्षित हुया जब इस्लैण्ड में पार्लियामिण्ट ने राम्स जीन हारा पोप इन्नोसेन्ट तृतीय को विए जाने वाले वार्षिक अन्तर से पार्लियामिण्ट ने राम्स जीन हारा पोप इन्नोसेन्ट तृतीय को विए जाने वाले वार्षिक अन्तर से पार्लियामिण्ट ने राम्स जीन हारा पोप इन्नोसेन्ट तृतीय को विए जाने वाले वार्षिक अन्तर से पार्लियामिण्ट ने राम्स जीन हारा पोप इन्नोसेन्ट तृतीय को विए जाने वाले वार्षिक अन्तर से पार्लियामिण्ट ने राम्स जीन हारा पोप इन्नोसेन्ट तृतीय को विए जाने वाले वार्षिक अन्तर से पार्लियामिण्ट ने राम्स जीन हारा पोप इन्नोसेन्ट तृतीय को विए जाने वाले वार्षिक अन्तर से पार्लियामिण्ट ने राम्स जीन हारा पोप इन्नोसेन्ट तृतीय को विए जाने वाले वार्षिक अन्तर से पार्लियामिण का स्वर्त का स्वर्त के सार्व कि का स्वर्त का स्वर्त का स्वर्त का स्वर्त का स्वर्त का स्वर्त का स्

. वाइनिसफ के सिद्धान्तों को प्रपनान वाले प्रथवा वाइनिसफ के व्यक्तिकारी किथ्य जॉन हम (1373-1415) ने, जो 1402 में प्राप विश्वविद्यालय में रैक्टर के पद पर भी प्रामीन हुया, पोप प्रौर-चर्च के दुरावरिस की कहु प्रासोचना की और फसस्वरूप 1411 में पोप जॉन तेईसवें द्वारा उसे धर्मबहिष्कृत कर दिया गया । यही नहीं, 1414 से काँग्सटेन्स की धर्मसभा में चर्च के विरुद्ध भाषण करने के अपराध में जाँन इस को जीवित ही जलवा दिया ।

जॉन हस ने अपने ऊपर आने वाले संकटो की कोई परवाह न करते हुए पोप ग्रीय वर्माधिकारियों के विरुद्ध आस्वोलन को ग्रामे वढ़ाया और इस बात पर बल दिया कि चर्च के ग्रासिक के लिए सम्पत्ति आवश्यक नहीं है और बाँद चर्च अपनी सम्पत्ति का दुरुपयोग करता है तो लेकिक जायक को जाएिए कि वह चर्च को सम्पत्ति से बंचित कर है। बाइक्लक की अपित जॉन हस ने भी विश्वास अपका किया कि एक सच्चे चर्च का निर्माण धर्मनिट लोगों से मिनकर होता है ग्रीर पोन तथा अग्र अधिकारी वर्ग कि कि शिर्द आवश्यकता नहीं है। जॉन हस न कहा कि पोप धार्मिक सत्ता का प्रधान नहीं हो सकता। धार्मिक स्वीर राजनीतिक सत्ताएँ इश्वर प्रवत्त है जिनका उपयोग जन-करवाए में किया जाना ही उचित है। चूं कि पोप जन-करवाए में किया जाना ही उचित है। चूं कि पोप जन-करवाण के लिए नहीं ग्रियमु निजी स्वार्ध के निव् चर्च पर आसन कर रही है, जव उसकी कोई उपयोगिता नहीं रही है और उसके स्थान पर सामान्य धर्म परिपर्द की निर्मुल होनी चाहिए। जॉन हस ने यह सत व्यक्त किए उस सम्पत्ति को अपने नियन्त्रए में लेगों की सम्पत्ति के दुरुपयोग को रोक के लिए राजसता के लिए उस सम्पत्ति को अपने नियन्त्रए में लेगों का सम्पत्ति के दुरुपयोग को रोक ने लिए उस सम्पत्ति को प्रवत्त नियन्त्रए में लेगों करव्याण के अपने कर्वाच समफकर चलता हो। धार्मिक छेन में उससे साहिक जीवन को ग्रोसिक उपलब्धि के लिए प्रवार्ष करना चाहिए क्यों सम्पत्ति तो विनासिता की जननी है। हस ने स्पष्ट रूप से कहा कि पोप वैवी सत्ता का प्रतीक नही है, उसकी नियुक्ति धर्मीयकारियों हारा होती है और धर्मसत्ता पोप में नही बल्क पूरे ईसाई समाज में निहित है।

) जॉन गर्सन (John Gerson)

जॉन गर्सन पेरिस विश्वविद्यालय का जोस्वर शोर घमंत्रास्त्र का विहान था । मार्सीलियों के विचारों से प्रभावित होकर उसने चर्च में पोप की सर्वोच्च सत्ता का विरोध किया तथा चर्च की सामान्य परिषद के सिद्धान्त को अहमियत दी।

- गर्सन मार्सीलयो की अपेका कम नवीनताप्रिय एव प्रजातन्त्रीय और अधिक कुनीननत्रवारी या। उसने यह विचार प्रकट किया कि एक सस्या के रूप में चर्च पोप से उच्चतर था तथा पोप के चर्म विमुख हो जाने पर चर्च उसे अपदस्य कर सकती था। वह सामान्य परिषद् की सर्वोवरि सत्ता का इसीलए समयन करता या कि उसके विचार में कवल वहीं उस समय चर्च में उत्तव हुई फूट को दूर कर सकती थी। वह आवायकता और उम्प्यीधिता के सिदान्त के प्राचार पर सार्वजनिक कस्याएं के लिए। पोप और राजा का प्रतिरोध करवा उम्प्यीधित के सिदान्त के प्राचार पर सार्वजनिक कस्याएं के लिए।

जॉन गर्सन ने पोप की सर्वोच्च क्षिक का खण्डन करते हुए भी मार्सीलयों के इस सिद्धान्त में अविश्वास प्रकट किया कि चर्च की प्रमुता चर्च में विश्वास रखने वाले समस्त व्यक्तियों में केन्द्रित है। उसने मार्सीलियों की मंदि चर्च में सब इंसाईयों की शामिल नहीं किया। वह ईमाईयों के किरोत्मुखी सीठन में विश्वास रखता था, जिसका प्रवासकीय प्रवान पोप, माना जाता था और उसकी क्रान्सिम क्षाक, सामान्य परिषद में सिहत थी। इस तरह वह चर्च के निए सीमित राजवन्त्रीय व्यवस्था का पक्षपाती था। उसका विश्वास या कि चर्च और राजवन्त्रीय को लिए सर्वोच्च व्यवस्था बहू होगी जिसमें राजवन्त्रीय की कोकतन्त्रीय तर्द्यों का समावेच हो।

जॉन गर्सन <u>पोप को एक वर्माधिकारी मानते हुए उसके अधिकार क्षेत्र को परिषद ग्रा</u>रा निर्मित कानूनो से सीमित <u>करना चाहता या उ</u>सकी मान्यता थे कि पोप कानूनो से किस प्रकार का परिवर्तन, संशोधन प्रथवा परिवर्दन कर सकता या। पोप की शक्ति को परिषद के अस्तर्गत सीमित करते हुए भी उनने "मानका में उत्पारता में काम विवा सा । इनन चर्व की तार्योत्तम सक्ति परिषद् को भी भीर मार ही पोत की परावशमत "क्ति पर कोई विवेग आवात भी नहीं पहुँचाया। पोप पूर्ववर्ष मानन का मुख पिनकारी बना कहा भीर महत्त्वपूर्ण निवयों में विकास विवेकारमें के मिक्ति भी उतके हाथ में बनी की।

गर्नन के धनुनार राज्य के दित<u>में समाद नो प्रक्तिका भी दिरोध किया जा मकता था</u> । उनका यह भी गान था कि नीकिक प्राप्तक किसी भी नमय चर्च की मामान्य परिषद की बुला सकता था हो पोष के दारे में निर्मय दे सकती ते भीर प्राकृतिक व कियमी के मय करने पर उसे पदन्युत् कर सबती थी। यह पोष घीर सम्राट के प्रधिकारों को निश्चित सीमाश्रों के भीतर रखना चाहता था घोर साथ ही जनता की स्वतन्थता को भी बनाए रयना चाहता था।

जॉन वर्गन ना, परिष्य <u>शेन मान्योनन के प्रमुख नेता के रूप में, कॉन्सटर्स्स की परिषद्</u> पर दड़ा <u>त्रिभाव</u> सा। इस परिषद् को साम्रस्तियों में प्रतिपादित सर्मन के विचारों ने समस्त सुरोप में को विधानिक-सरकार के सिद्धान्त का प्रचार किया <u>को</u>ट परवर्ती सुधारकों के लिए मार्ग सैवार किया।

निकोलस आँफ वयूसा (Nicholas of Cusa)

निकोलन का जन्म 1400 ई. के लगभग जर्मनी में नयूसा नामक स्थान पर हुआ था। वह परिचरीस सान्दोलन का एक बहुत ही प्रमुख नेता था। वेसिल की परिषद् पर, जिसकी बैठकें 1431 हो 1448 तक बढ़ती रहों, निकोलस की जनतन्त्रीय भावनायों का विशेष प्रभाव पड़ा था। वह पहले पूरोप के विभिन्न देशों में पोप के सन्देशवाह ए के रूप में कार्य कर पुका था, किन्तु उसके ईसाई सथ के सुधारक के रूप में सार्व जिल्ला को जात का सास्त्रीक प्रारम्भ वेसिल की परिषद् से हुआ छोर यह आश्वर्ष की वात है कि परिषद् के समाध्य होते नहीं बहु पूर्व वोष का समर्थक बन गया। इस महानू विचारक की सर्व 1464 दें में हुई।

निकोलम ने प्रवन प्रसिद्ध ग्रन्थ De Concordantia Calablica में बेसिन की परिपद के लिए गर्सन से भी अधिक कानितारी एवं मीलिक विचार प्रस्तुन किए निकोलस के हो सिद्धान्त प्रमुख रूप से उत्सेखनीय के प्रमुख कानितारी एवं मीलिक विचार प्रस्तुन किए निकोलस के हो सिद्धान्त प्रमुख रूप से उत्सेखनीय के प्रमुख रूप सिद्धान्त की मान एवं से उत्सेखनीय की प्रकार किया प्राचार किया की प्रसार विचय की प्राचार सिक्त एवं भीतिक सभी वश्तुओं में एकता और स्मृत्यन्त्रस्य मिलता है। चह विभिन्नता के बीच भी एकता की लोज करता है। वह विभावता के बीच भी एकता की लोज करता है। वह विभावता के बीच भी एकता की लोज करता है। वह विभावता के बीच भी एकता की लोज करता है। वह पर ऐसी कही के खोजने का प्रस्तान करता है जो लिक एवं प्राच्यातिक दोनों माकियों को एक साथ मिलता है। निकोलम राज्य छोर ज्वर्च के मध्य प्रस्ते उत्तर साम की कार्य की स्वाचान के स्वाचा के स्वाचान के स्वच्यान के

ब्रावश्यक होने पर भी परिवद पोप से ऊँची है। पोप चर्च का एक नदम्य है ब्रीर उसकी विनिक् . ग्रधीन है। पोप का निर्वाचन चर्च के प्रति उसकी उपयोगिता प्रदर्शित करना है किन्तु कर्तव्य-पान्क मे उसके (पोप के) असफन हो जाने पर धर्माबनस्वी उनकी स्नाजापालन के लिए बाद्य नहीं है। नेबाइन ने निकोलस के इन विचारो पर टिप्पणी करने हुए लिखा है कि "इन परम्पर विरोधी विचर्ण को दिखाने का यह उद्देश्य नहीं है कि निकोलस अमित या। इसका उद्देश्य मिर्फ यही है कि उसह ममरसता सिद्धान्त को एक उच्च मत्ता द्वारा प्रदत्त शक्तियो का मिद्धान्त नही समसमा वाहिए। उन्हा मूख्य ब्रागय यह है कि वर्ष एक ईसाई है प्रीर वही सर्थेच्च नश निर्फ्रान्त है लेकिन न नी पीपजही और न परिपद् ही इस निर्ञान्तता के एकमात्र प्रवक्ता हैं। निकीलस का ठीनी पर ही अविश्वाम गर् उमकी स्वार में अवश्य ग्रास्था थी । उसेंका विचार था कि यदि चर्च के श्रिद्धारियों का वर्ष है विभिन्न ग्रगो के नाय घनिष्ठ मध्वत्य स्वापित किया जार्तो नर्न में स्नावश्यक सुधार हो सकता है किन्तु यह तो सहयोग की नमन्या थी, वैधानिक अधीनता की नहीं ।"1

निकोलस जनता की महमति को कानून भीर <u>शामन का प्राक्षार मानता था । उस</u>ने वहा वि तमाज की स्वीकृति विधि का आवश्यक अग है। यही स्वीकृति प्रया और रीति द्वारा प्रकट होती है। वर्च की प्रारम्भिक परिपदों की घोषणाएँ इसलिए बलवती थी कि उन्हें परिपदों में विद्यमान मभी व्यक्तियों की महमति प्राप्त हुई थी। परिषद् तम्पूर्ण निकाय की प्रतिनिधि थी अतः वह किसी व्यक्ति की अपेक्षा अधिक अधिकार के साथ बात कर नक्ती थी। सम्पूर्ण वर्ष की सहमित की किसी व्यक्ति की अपेक्षा ज्यादा अच्छी तरह प्रकट करती थी और इसी में उसनी उच्चता विहित थी। पोप की धर्माजिप्तियाँ अनेक वार इसी कारण अनफल, हुईँ कि उन्हें स्वीकार नहीं किया गया। वास्तव में प्रत्येक कानून अथवा आज्ञस्ति की वैवता उस वात पर निर्मर है कि वह जीवन पर सागृ होता है, उन सबकी सहमित या स्वीकृति उने प्राप्त हो। निकोलस के इन विचारों का सार यह है कि सम्पूर्ण शासन सहमति पर प्रामादिन है। शासन का मानार शानित की रजामन्दी है। निकीनन है

प्रकृति की दृष्टि में सभी व्यक्ति स्वतन्त्र हैं। यदि किसी सत्ता द्वारा प्रजादन बुराई करें से रोके जाते हैं और उन्हें भय दिखलाया जाता है कि वे अच्छाई नहीं करेंगे तो उनकी स्वतन्त्रता सीमित की जाएगी, तो यह सत्ता समरसता और प्रजाजनो की स्वीकृति से प्राप्त होती है।

यह सत्ता चाहे तो निक्षित विधि के रूप में और चाहे सजीव विधि के रूप में हो सकती है। यह यह सजीव विधि के रूप मे हो, तो इसका अधिष्ठान सामक होता है। यदि प्रकृति की दृष्टि सब व्यक्ति समान रूप से जिल्लाली और समान रूप ने न्वनन्त्र हैं, सासक में भी वरावर शिंड

है, तो एक व्यक्ति की दूसरे व्यक्तियों के ऊपर सत्ता दूसरे व्यक्तियों की स्वीकृति होते पर ही स्था<sup>दित</sup> हो सकती है।

निकोलस का विश्वास था कि वर्च का नैतिक सुधार पोप की अपेक्षा स्थानीय परिषदी हारी प्रविक क्षमता और सफलता के साथ सम्पन्न हो सकता है। अतः वह चर्च की शक्ति के विकेन्द्रीकर्प का समर्थन करते हुए पोप की जन्ति को राष्ट्रीय सीमाओं के आधार पर विभिन्न प्रान्तीय परिषदी <sup>ने</sup> बाँट देना चाहता था । उसका विचार था कि राजाओ को चर्च-सुवार के लिए राष्ट्रीय परिवर्दे हुतावी चाहिए तथा पादिरयो एवं सावारण जनता के प्रतिनिधियों से सुधारों के विषय से परानर्श करता चाहिए। किन्तु वह यह नहीं चाहता था कि जीकिक शासक थामिक मामलों में हस्तक्षेप करें। यह नर्व के समान ही साम्राज्य में भी प्रतिनिधि शासने और विकेन्द्रीकरण के सिद्धान्त को लागू करने के पक्ष में या । उसने साम्राज्य को 12 क्षेत्रों में विभक्त करने का प्रस्ताव रखा जिससे न्याय का प्रशासन उचित

<sup>1</sup> Sabine: A History of Political Theory, p. 316.

रूप से हो सके। उसका कहना या कि सम्राट को एक स्थाई परिषद् के परामर्श से कार्य करना चाहिए। उसने सम्राट का यह कर्तांच्य बतलाया कि वह पूर्वी एवं ग्रान्तरिक शत्रुओं से ईसाई धर्म की रक्षा करे।

निकोलस द्वारा प्रतिपादित लोगो की समानता, स्वतन्त्रता, सामान्य सहमति, जनता की प्रमुसता, मिलिसि परिषदो द्वारा जासन, राष्ट्रीय प्राधार पर सत्ता के विकेन्द्रीकरण आदि सिद्धान्तो से बहुत कुछ नवीनता थी। इन विचारो में हमें उसकी राजनीतिक अन्तर्द्धिण्ट, चतुरता और बुद्धिमता के दर्शन होते हैं। सेमन विधिवास्त्रियों ने जनता की प्रमुसता को नैतिकता और व्यक्तियत कानून के लेंग तक ही सीमित रखा था, जबिकें निकोलस ने इसे सार्वजनिक कानून और राजनीतिक अत्र में भी लायू किया। किन्तु उसके ये विचार प्रपनी पीछी से बहुत आये के थे। इसलिए उसके युग में उन्हें क्रियास्त्रक रूप नहीं दिया जा सार्वाण जक्षे प्रपने विचारों को व्यावहासिक रूप देना असम्भव प्रतीत हुया तो वह निरास होकर कुत भोप से ग्रा मिला। उसे कार्डनल बना दिया गया और वह जर्मनी से पोप की प्रमुसत्ता का समर्थक से गया।

## वनर्जागरण

(Renaissance)

पाश्चात्य इतिहास में कुछ विशेष घटनाचक और आन्दोलन ऐसे हैं जो उसके प्राचीन युग, मध्य युग श्रीर आधुनिक युग को एक-इसरे से पृथक् करते हैं। प्रायः 15वी शताब्दी के साथ यूरोप के सच्य युग का युन्त अर्थे के स्वयं युग को युन्त समझा जाता है। इस युग के पहले और इस काल में यनिक ऐसी महत्त्वपूर्ण घटनाएँ घटन हुई जिन्हें निशेष्ट युग की प्राचीत का सन्देशवाहक माना जाता है। इसमें से कुछ प्रमुख हैं पुनर्वागरण, भौगोतिक अनुसन्धान, धर्म युघार आन्दोलन, औद्योगिक अनित, श्रादि। यहाँ हुँमारा मन्तव्य पुनर्वागरण, की समक्षाना है।

पुनर्जागरणः त्रर्थ एवं परिभाषा (Meaning & Definition of Renaissance)

ज़िस्स एड<u>शर स्वेत ने</u> लिखा है, "पुनर्जागरण से ऐसे सामूहिक शब्द का बोध होता है जिसमें मध्यकाल की समाप्ति और आधुनिक काल के आरम्म तक के बौदिक परिवर्तन का समावेश हो।" सािहित्यक दृष्टि से पुनर्जागरण का व्यर्थ है 'मूनन जन्म' किन्तु व्यावहारिक दृष्टि से यह वह आनवोतन था, जिसने यूरोप के जीवन और उसकी विचारवारा में महान् परिवर्तन ला दिए पर यह जोई राजनीतिक अथवा धार्मिक आन्योत्तन नहीं था। यह तो मानव मस्तिक की एक कानोंकी जिज्ञासापूर्ण स्थित थी जिसके फलस्वरूप मध्यकालीन अन्वविश्वासपूर्ण विचारों के अति अश्रद्धा उत्तव हुई स्थात थी अक्किश्वत उन सभी बातों का बीजारोपक हुआ जिनकी झलक हमे आधुनिक युग में विखलाई पंडती हैं।

सामूहिक रूप से इतिहासकारों ने पुनर्जागरेए। का ग्रंथ वीदिक आन्दोलन से लगाया है। टॉमस जॉनसन के अनुसार पुनर्जागरए। शब्द का ग्रंथ इटली के उन सांस्कृतिक परिवर्तनों से हैं, जों चीदहवी शताब्दी से आरम्भ होकर 1600 ई. तक सम्पूर्ण यूरोप से फूल गए। सीमोण्ड के अनुसार पुनर्जागरण एक ऐसा आन्दोलन था जिसके सजस्वरूप पित्रमा के राष्ट्र मध्यपुंग से निकार कर वर्तमान ग्रुग के विचार तथा जीवन की पढ़ितयों की गहुएं। करने लगे। वैनस्तून के शब्दी से पुनर्जागरी पराजनितिक प्रयदा धार्मिक प्रान्दोलन न होकर मानद की एक विपार्ट स्थित को उजागरी करता था। मिचलेट ने इसे मनुध्य तथा संसार का प्रकटीकरए। कहा है। वस्तुत यह सोसेहवी शताब्दी के धार्मिक प्राप्तेतन की तरह वीदिक प्रान्दोलन या जिसका दूरीए के धार्मिक, राजनीतिक ग्रीर सामाजिक विकास से सम्बन्ध था।

पुनर्शनरण कोई ऐसी सीमा मही भी जिससे मध्यकाल श्रीर बाधुनिक काल का विभाजन कर जिसा है। पुनर्शनरण की स्थिति किसी एक व्यक्ति, एक काल प्रवच एक विवादधारा के कारण भी तहीं गई। यह तो गान्य में जा तक सहस्वपूर्ण गीन्छितिक श्रीर वीद्विक परिवर्तनों का सासूहिक महेन है में बीदक्षी मताक्षी में आरम्भ होकर 1600 ई तक प्राय सारे पूरोप में ब्याय्त हो गई। जा मतानियों में भी-भीने से स्थाय बाते, जिनका मम्बन्ध मध्यकाल से पा, मिटली नवी गई तथा के सभी वालें तो प्रीयनिक कार ने महान् वीद्विक जाष्ट्रित मौर विकास होती गई। महान् वीद्विक जाष्ट्रित ने वीदों में प्रायोगनाय भी पान्यस्थान कर्याय की राम्याविक विकास से स्थायों की स्थायों में प्रायोगनाय के स्थायों की स्थायों के स्थायों की समित स्थायों की सामन्तवाद कार्य के प्रायोगनाय के स्थायों की स्थाय के स्थायों के स्थायों के स्थायों के स्थायों की स्थायों के स्थायों स्थायों स्थायों के स्थायों स्थायो

#### पुनर्जागरण की पृष्ठभूमि (Background of Renaissance)

जैमा कि प्रो बच ने कहा है कि पुनर्जागरण का आरम्भ युरोपीय उतिहास की कोई ग्राकिन्यक घटना नहीं थी. विन्त उसके कई पूर्वचित्र पहने ने विद्यमान थे। चौदहवी जताब्दी से पहले भी समय-ममय पर वैयक्तिक प्रयया मागहिक मानसिक उद्देग, जिन्तन और मनन के उदाहरण मिलते ई। ऐमे प्रत्येक ग्रवसर पर नवीन जिन्तन का प्राचीनना ने कुछ न कुछ सम्बन्ध ग्रवश्य रहता था। हु। एत राज्य अवस्य रहा ना अत्यन्त महत्वपूर्ण <u>वीदिक आन्दोलन केरीलियियन सम्राट वाल्य</u> से पुनर्जागरण से पूर्व उसतरह का अत्यन्त महत्वपूर्ण <u>वीदिक आन्दोलन के तत्त्व और असाव निहत्त्व थे।</u> इ<u>म्ह्य इ</u>ष्टा । केरोलियियन पुनर्जागरण में भी अकिन्रीमन सम्यता के तत्त्व और असाव निहित्त्व थे। पैरातु यह आन्दोलन समयपूर्व था। जान्य की मृत्यु के बाद यूरोप में पुन अनान का अन्वकार फैल गया. यद्यपि कैरोलिगियन पुनर्जागरण की धुमिल किरएँ कुछ समय के लिए यरोपीय ज्ञान-क्षितिज को जोडित बनाए रही । दूसरा उदाहरण अनुविजेनसियुक<del>ै आन्दोनन का दिया जा सकता है । वारहवी</del> न्याहत वनाए रहा । भूतर उपार्ट्स निर्माण कर्मा निर्माण कर्मा निर्माण कर्मा है। अरिश्वा त्वा तेरहवी ताहदी का यह ग्रान्दानन घामिक में भी श्रविक वीडिक, मामाजिक श्रीत साहित्यक विकाम का उदाहरण था। वहत मम्भव या कि यही में पुनर्शागरण का वास्तविक ग्रुआरम्भ ही जाता, किन्तु ग्राहम-निर्मेर, घर्मनिरपेक ग्रीर ग्राष्ट्रनिकता से युक्त डम ग्रान्दीलन से पादरी वर्ग समक्रित हो उठा ग्रीर डमें कुरतापूर्वक दवा दिया गया । <u>तीसरा पुनर्वागरणपूर्व श्रान्दीलन सम्रा</u>ट फंडरिक द्वितीय (1212-50) में मम्बद्ध था । फ्रैडरिक घामिक संकीर्याता का विरोधी और मानसिक स्वतन्त्रता तथा ग्रान्म-निर्मरता का, जी पुनर्जागरण के प्रमुख लक्षण थे, समर्थक था। एक शब्द में, वह ग्राधूनिक क्यांति था। वह प्रपने समय से कई गताब्दी ग्रागे था। इसका कारण था कि उस पर पूर्व श्रीर पाच्चात्य धार्मिक एवं सामाजिक व्यवस्थाग्री तथा ग्रीक-रोमन प्राचीनता का समान रूप से प्रभाव था। उसने ग्ररस्तू तथा भभरोम के कई ग्रन्थों का लेटिन में अनुवाद कराया, नेपल्स विश्वविद्यालय की स्थापना की और पालेरमो स्थित अपने दरबार में उत्पीडित एलविजेनसियन विद्वानों को आश्रय प्रदान किया । इम तरह उसके सरक्षण में मिमली-मे-उस-बौद्धिक एव माहित्यिक वातावरण का सजन हुआ जिनका पुनर्जागरण के युग में अनेक इटालियन शासकों ने अनुसरण किया। वस्तुतः प्रीक-रोमन तथा ग्रर सस्कृति के जिस प्रालीक में तरहवी शताब्दी का यूरोप आनोकित हुथा, उसमें कई तस्व कैंडरिक द्वितीय की ही देन थे। फंडरिक द्वितीय की ही तरह दाँते ने भी पुनर्जागरमा सुम का पूर्वाभास दिया

था। वाँत प्रलिधियेरी का 1365 में फ्लोरेस से जन्म हुआ था। सन् 1302 ई. मे वहाँ से निर्वासन के खाद 1321 में रैमैना मे उंसकी मृत्यु हुई। उसकी <u>किवाइन किंग्रेडी को मिध्य</u>युगीनता का महाकाव्य कहा गया है। यह मध्ययुगीन जीवन और विचारधारा का मूर्त रूप है। दित का धर्मशास्त्र मध्यकालीन चर्च का बर्मशास्त्र है, उसका वर्शन नैयायिको का दर्शन है और उसका विज्ञान समसामयिक है। अपरे युग के अन्य तोगों की तरह वह पोपतन्त्र तथा साम्राज्य के देवी उद्गम में विश्वास करता है। नक्षत्र उत्तर अभीवित करते हैं और धर्महोंह से उसे चित्र और भय है। अपने इन मध्यकालीन लक्षणों के बावजूद वह आने वाले नवयुग का मसीहा तथा पुनर्जागरण का अपन्नत वाहित्य भेरणा का अपन्नत का स्वीच को जान पहला के साम्य के स्वीच स्वाहित्य भेरणा का अपने आदर्श का मसीहा तथा पुनर्जागरण का अपने आदर्श का स्वीचन में जान पुनर्जागरण का अपने आदर्श का स्वीच का प्रमुख को जा। अपने आदर्श का अपने आदर्श का स्वीच का प्रमुख को जा। अपने आदर्श का अपने आदर्श का स्वीच का प्रमुख की जा। अपने आदर्श का स्वीच का पहला है। भी अपने अविचित्र का स्वीच का पहला है। भी अपने अविचित्र का स्वाहत है।

पुनर्जागरण के कारण (Causes of Renaissance)

जपर्युक्त पृष्ठभूमि के अतिरिक्त पुनर्जागुरस् का आरम्भ अन्य कारस्मी और परिस्थितियो र

भी हुआ — . 1. सामस्तवाद—मध्यकालीन पुनर्जागरण का प्रथम और प्रत्यक्ष कार्रण सामत्तवाद में निहिः था। अपने उदय के कुछ समये बाद सामत्तवाद यूरोपीय जीवन की एक प्रमुख विद्या के रूप रे प्रतिब्वापित हो गया। सामन्तवाद की आर्थिक आर्थिक मिनार के किसान और खेती में काम करने वाले किमाने थे। अतः सध्यकालीन सस्कृति, जिसंकी अभिव्यक्ति पुनर्जागरण के रूप के दूई, किम्मयों के अस् और कृषि पर आदास्ति थी।

2. चर्च पुनर्जागरण का दूसरा ब्रांबार चेंची था। अर्तः इसका स्वरूप किसी हुँद तक वामिक वा। ईसाईयत का बूरोपीय संस्कृति पर पूर्ण, प्रभाव था। प्रेगरी महान् से विते तक की बूरोपीय संस्थता ईसाईयत से ब्रोत-प्रोत थी। ग्रेगरी महान् से स्वात इसाईयत से ब्रोत-प्रोत थी। ग्रेगरी महान् से समय से ही पोपलन्य प्रशिक्तित विद्वानों ग्रीर वकीलों की प्रावयकता की अनुभव करने लगा था। प्रतः यूरोप के प्रवेक भाग से विद्वान पारियों को रोग आने के लिए प्रोत्साहित किया. जाता. था। पद-प्रतिक्लापन के प्रथं को लेकर चूरों के लिए प्रशिक्त से प्रथं को लेकर चूरों के लिए प्रशिक्त के प्रथं की विद्वान पारियों को प्रमुख अध्ययन के मुक्त के देव से यूरेच्छ साहित्य की सुष्टि हुई। इस्ती मे मीटे किसना वार्मिक साहित्य का प्रमुख अध्ययन के मुक्त के प्रथं व्यवस्थित हुमा। रिव्हम्ब का जरवट, जो, बाद में सिवलेस्टर हितीय के नाम से पीप हुमा, यूरोप मे अरबी विज्ञान के प्रसार के पहले, प्रश्तिपीय वैज्ञानिक झान का भूतं रूप था। प्रारह्वी मताब्दी के प्रथम चतुर्वीय में सकता शिष्ट अर्थक लोगीन विद्वानों में सम्भवतः कृत लोग ज्ञान विकार्ण करता रहा.। दूर स्थित उसका शिष्ट वर्गर मध्यकालीन विद्वानों में सम्भवतः पहला व्यक्तियां जिसके वर्ष में किस वर्ष में कि कहा प्रयोग कि कहा चित्र करा कर हो. स्वीकार करने के कहा। इसका मतंत्रव प्रवृत्त हित्र कराना चाला मतो को तर्क की स्थानी के खिलाफ था। प्रयम् नैयायिको की तरह वह भी केवल यही सिद्ध करना चा। वहा कि ईश्वररीय सत्य बीर तार्किक सत्य में कोई मीतिक अन्तर हो ही नही सकता है, च्योकि सत्य बिवाज है। एतक्तम इंताई धर्म के सिद्धानी की तर्फ हारा सिद्ध करने मे पूर्ण विवयस करना था। उसने के कलतं की के बार्बार मं पर खोडादित की तर्फ हारा सिद्ध करने मे पूर्ण विवयस करने पर स्वेत हैं (1079–1142) में देखन की मिलतं है। उसके विवयस करने मे मुर्ण विवयस के उपलेख हैं प्रतिक के विवय करने में पर खोडादित है। उसके विवयस के मित्र विवयस के सिद्ध करने विवयस के मित्र विवयस के साथ उसकी है मित्र विवयस का सारा विवर्ध में स्वया विवय के साथ उसकी है मित्र विवयस का सारा विवर्ध ने साथ अपलेख है भी स्वया हो। प्रतिक विवयस का निवरी विवयस के साथ उसकी है मित्र विवयस का सारा विवर्ध में साथ विवयस का सारा विवर्ध में साथ विवयस का साथ विवयस के साथ अपलेख है साथ विवयस का साथ विवयस के साथ उसकी है साथ

<sup>ी</sup> डॉ. बी. बीरोल्म: मध्यकालीन यूरीप का इतिहास हु, 232-33,

विद्वान्ती के बौद्धिक एवं दार्शनिक विश्लेषसा से बहु लगभग वेजोड था। परस्पर विरोधी मतो को तर्क द्वारा पुरुष्ठाना उसकी विशेषता थी। अवेलांई के जीवनकाल में ही पिष्टमी. विद्वानों का अरबी भाषा से सचित दर्शन, गणित और विज्ञान, के अक्षय ज्ञान-भण्डार की परिचय हो रहा था। अब वे यूनान, वैजनित्यम और इस्लाम के सचित ज्ञान-कोप का उपयोग करने ले थे। इस प्रकार पूरीप में ज्ञानाजन की अक्षिया को, एक नवीन और पित्रशील दिशा प्राप्त हुई। अग्नसफोडं, पेरिस और बोलोना में विश्वविद्यालयों की स्थापना हुई और एक आन्दोलन चल पड़ा जिसे स्कीतिस्टिसिडम अर्थात (पण्डित, पर्यं कहा अया है। इससे विद्यालया एवं वाद-विवाद की अव्यविद्यालय अरस्त, के दार्शनिक सिद्धानों स्थापन की स्थापन की स्थापन की ही प्रधानता थी, किन्तु तेरहवी शताब्दी के प्रसिद्ध दार्शनिक एव विवारक राजर वेकन ने इसका तीन्न विरोध किया। यह ग्राँक्सफोर्ड का वडा नैयायिक था। उसने ग्रप्ते युग को ग्रज्ञानना का युग कहा ! उसका कहना था कि यूरोपीय विद्वान् प्ररस्तू के भई लेटिन अनुवादो द्वारा प्रजानता को प्रोरसाहन दे रहे थे, उसके प्रामे वे कुछ देख ही नहीं रहे थे । तमभग इसी समय एक नए सिद्धान्त का प्रतिगादन किया जो <u>मानवतावाद के</u> नाम से विख्यात हुआ। इसके प्रवन्त को मे क्र सिस्को, पेत्रीक, बोकेस्सिप्रो

किया जो <u>मानवताबाद के</u>-नाम् से विस्थात हुआ । इसके प्रवन्त को मे क विस्को, पेत्रोक, वोके सिक्षो.

<u>एरासमस. टाँमस मूर तथा रेदेव्य आदि विद्यातों के नाम विशेष उल्लेखनीय हैं ।</u> इन विद्यानों की लेखनी के प्रभाव से जनसाधारएं में एक नई चेतना का प्रसार हुआ। लोग अब लीकिक जीवन के मायर कर सम्ब कुछ तोतिने तने तथा सांसारिक जीवन को सायर्थक से प्रसाद के अध्यक्ष तोतिने तने तथा सांसारिक जीवन को सायर्थक सा पावरियो इत्यादि में लोगों की अद्धा कम होने तथीं । विश्वास की अपेक्षा लोग अब तर्क एव युक्ति से अधिक काम लेने लगे । इस तरह पूनर्जागरएं की बौढिक पृष्ठभूमि की सृष्टि हुई ।

3 प्राचीन साहित्य का अध्यक्त— लगभग 13वी सदी से ही प्रभीन साहित्य के अध्यापन के प्रति लोगों में रिच लाग्रत हो गई । यूनान और रोम की प्रचीन सुरक्ष को सम्मान की इन्दि से देखा जाने लगा । यूनानी भाषा के पुन अध्ययन से लोगों को—विशेषकर वीदिक वर्ग को—एर्क नई संस्कृति, तए विचार और जीवन की नई पढ़ित का जान हुआ । उनके हृदय में जिज्ञासा प्रवृत्ति विकसित हुई, इर्वतन्त्र दृष्टिकोण पनपने लगा, मस्तिष्क में उत्तरितों का सचार हुआ और वे चर्च तथा सत्ता की प्रजायों को तथा से तराजू पर तोलने तथे । अधिन साहित्य के अनुशीलन ने 'मस्तिष्क' के महस्व में इद्धि की !

बुद्धि की।

<sup>4</sup> वर्म-युद्ध-पुनर्जागरण का एक प्रमुख कारण ने वर्म-युद्ध थे वो यूरोप के ईसाईयो छोर मध्य एशिया के तुर्जी के बीच, ईसाईयों के सीखें स्थान जेरुसत्त्वम आदि के छविकार के दिल जड़े गए-1 हन युढ़ी में सभी 'प्रकार के लोग विभिन्न प्रेरिए।वश जामिल हुए। यद्यपि इस्लाम के विजय-अभियान को नहीं रोका जा सका, नथापि ईसाईयो को इन युढ़ों के फलस्वरूप कई नवीन वातों का पता चला ( इन युढ़ों ने यूरोप के हुआरों ब्यक्तियों की नए विचारों और अजनवीं नोगों के संस्थक में ला दिया, भीर वे जब प्रपने देशों को बापस चले गए तो उन्होंने प्रपने प्रतुभव को चर्चा की। इसके फनन्वरप यूरोप के निवासियों में नंया दृष्टिकोण उत्पन्न हुया, उनका सुद्ध शीय जाग उठा ग्रीर उन्होंने प्रगनि की तरफ कदम बढाने का फैसला कर लिया।

<sup>5</sup> ब्यापारिक यात्राएँ श्रीर विदेशो से सम्पर्क-वर्ष-युद्धो से यूरोपीय व्यापार को वडा 5 व्यापारिक मात्राए आर बिदशा ह्न इस्प्यल-धम-चुडा स यूरापार व्यापार का नडा मुक्सान पहुँचा क्योकि इससे मुस्लिम व्यापारियों का माल याना वन्द हो गया। यह यूरोतियां ने समस्यसाय की लहरों को चीर कर, व्यापार की लोज में हुर्त्यूर के देगे। की यात्रा शुरू की । बेनिम और मिलन, जुका और एसोर्टेन व्यापार के महत्वपूर्ण केन्द्र बन गए। ग्वाहर की दुनिया से सम्पर्क होने से यूरोप के लोगों में एक नए वृष्टिकींए का संचार हुमा और उन्होंने पूर्व की प्रगतिगील सन्यना में बहुत कुछ सीखा। उनके बीदिक जीवन पर धम का नियन्त्रम्य कुछ डीला हुआ, पुराने विचार की जजीरें दूदने सगी और राजनीतिक तथा सामाजिक चेतना का उदय हुया। '

6. साहित्यकारो और विद्वानों का योग— अनेक साहित्यकारो और विद्वानों ने अपनी प्रखर-सेखेनी से नव-जानरएं का प्रसार किया। उदाहरएएयं, तेरहवी शताब्दी में ब्रिटेन के खेकन नामक विचोरक ने तक और प्रयोग पर वहुत जल देते हुए जिलान की उलति में अपना विश्वास प्रकट किया। उसके ज्ञान से जगमगाते लेखों का प्रभाव लोगों के जिचारों में परिवर्तन लाता गर्या। इस्लामी आक्रमणी के फलस्वरूप यूनोनी विद्वान् पश्चिम में आकर बसने लगे। उनके द्वारा गौरवपूर्ण प्राचीन धूमान के सिद्धान्तों का प्रचार हुआ।

7 खायेखाने का आविष्कार — पुनर्जागरण के विकास में छायेखाने के झाविष्कार ने भारी प्रीम दिया। साहित्य प्रकाणन न केवल सस्ता हो गया बिक पुस्तक मारी सख्या में छुपने लगी और मर्वसाधारण को मुलम हो गई। अब शिक्षा केवल छेमाधिकारियो तक ही सीमित नहीं रही, प्रिपितु जन-माधारण ने धर्म के महत्त्व को समझा और उनकी बुराज्यों को हूर करने की चेप्टा की। वेदिन के स्थान पर स्थानीय भाषाओं में पुस्तक लिखी जाने लगी जिमसे लोगो के विचारों में तेजी से परिवर्तन नाजि लगी जिमसे लोगो के विचारों में तेजी से परिवर्तन नाजि लगी जिमसे लोगो के विचारों में तेजी से परिवर्तन नाजि लगी जिमसे लोगों के विचारों में तेजी से परिवर्तन नाजि लगी जिमसे लोगों के विचारों में तेजी से परिवर्तन नाजि लगी जिमसे लोगों के विचारों में तेजी से परिवर्तन नाजि लगी जिमसे लोगों के विचारों में तेजी से परिवर्तन नाजि लगी जिमसे लोगों के विचारों में तेजी से परिवर्तन नाजि लगी जिमसे लोगों के विचारों में तेजी से परिवर्तन नाजि लगी जिमसे लोगों के विचारों में तेजी से परिवर्तन नाजि लगी जिमसे लोगों के विचारों में तेजी से परिवर्तन नाजि लगी जिमसे लगा है स्थान स्थान

-8 सम्तक्षवाय-का प्रचार- 'मानववाद' शब्द की उत्पंत्ति लेटिन भाषा के मुर्व्य-हिं मूर्गिटीजं से हुई, जिसका श्रंथ है 'विकसित जान-।-इस-विचारधारा के अनुवाधी धर्म की संकु विकट विचारधारा की मुद्दी मानते थे। जनका इण्टिकोण अत्यन्त व्यापक था। पेट्रीके और उसके अनुवाधियों ने भागववाद का प्रसार किया। प्रारंग्य में तो बमोधिकोरियों ने इसका विरोध किया, पर्रन्तु धीरे-धीरे यह विचारधारा विकसित हो गई, जिससे धार्मिक आडम्बरों की समाप्ति हुई और स्वतन्त्र चिन्तन का प्रसार द्विमा।

9 बैज्ञानिक आविष्कार महत्त्वपूर्ण वैज्ञानिक प्राविष्कारो ग्रीर गवेष्णाग्री के फेलस्वरूप पुनर्जागरण की लहर तेजी से धाने बढ़ी श्रीर यूरोप मे फैल गई। धुम्मकड मंगोली के सम्पर्क से यूरोप मे फैल गई। धुम्मकड मंगोली के सम्पर्क से यूरोप मे चीन के तीन आविष्कार पहुँचे <u>कागज ग्रीर महत्त्</u>या, समुद्रो मे <u>मागवर्णन के लिए बाल्ड</u> । इन ग्राविष्कारों के ज्ञान ने यूरोप के जीवन मे प्रभूतपूर्व परिवर्तन कर दिया। इन स्वापन के लिए बाल्ड । इन ग्राविष्कारों के ज्ञान ने यूरोप के जीवन मे प्रभूतपूर्व परिवर्तन कर दिया। इन सम्बर्ध प्रभुत के अब्दो मे कागज ग्रीर महत्त्वा के लिए बाल्ड से सामन्त का प्रकाश हुआ, सुद्धवृत्ता स्वापन स्वापन से स्वापन से स्वापन से सामन्त का स्वापन से स्वापन से सामन्त का स्वापन से स्वापन से स्वापन से सामन्त का स्वापन से स्वापन से सामन्त का स्वापन से सामन्त का स्वापन से सामन्त का स्वापन से सामन्त सामन्त

इन्ह्री विविध कारणों, ने पुनर्जागस्या की प्रक्रिया आरम्भ कर दी, उस प्रक्रिया के विकास किया और यूरोफ भर में जिने जाने आधुनिक युग का सुत्रपात हो गया। पुनर्जागरण की प्रगति में इस बात ने योग दिया कि कार्य, इंग्लैंग्ड, पोलैंग्ड बात ने योग किया।

पुनर्द्धागरण का प्रारम्भ और प्रसारः इटली काःृपथ-प्रदर्शन र

पुनर्जागरण के बार्यन के सन्दर्ग में सर्वश्र्यम प्रविजिनसियन बुद्धिवादी ग्रान्दोलन का उल्लेख किया जा सकता है। दुर्भाग्यवश आर्मिक प्रविजिन्दाक्षाद के फलस्वरूप इस ग्रान्दोलन का असामयिक प्रविज्ञित्या जा सकता है। दुर्भाग्यवश आर्मिक प्रविज्ञित्या के फलस्वरूप इस ग्रान्दोलन का असामयिक प्रवित्त हो गया। उसी तरह फेंड्रिक दिवा ग्रान्दोलन प्रारम्भ इट्टनी, ये दुर्गा, ठीक उसी तरह जैसे धर्म-सुधार बादोलन का जर्मनी से हुआ। इसके कई कारण थे कित्रवास इसके लिए इटली का वातावरण प्रव्यत्त ही प्रवृत्तल था। इटालियन तगर पुनर्जागरण के प्रोत्साहक के के सुद्धारा कारण था उस प्रायद्वीप में विश्वाय जातियों का सलयन। इन, जातियों में गाय, लोम्बाई, मुक्त अरद, नारमन और जर्मन जीवित व्यक्त सुख् । रोमन वैज्ञयनत, ग्ररव सन्यताओं के प्रारप्तिक सम्पर्क और सलयन के फूद्धक्क मानिक स्वायत वारा व्यापक मामाजिक एव वौदिक ग्रान्दोलनों का होना स्वामाविक हो वा प्रोटालियन स्कृती सुधा विष्यक से फूद्धक्क में सहायत दी।

बिह्ममी पूरीय के घरत देवी भी तरह दस्ती की मुगीन महमता प्रानीन संगत सन्यता ने बहुत अन्तर्भ धन्त में । दस्तीवाभी ध्यन को रोगम विश्वनिजेतायों के अत्यक्ष वृत्तभर गृत उत्तराधिकारी मंतर्ते, में । रोम की आवीन परिमा में मन्त्रवाहोंने ना गृहेगाम उनकी कर्मगारी पैन तो तथा ही देता था, मार्ग ही उत्तरी प्राचीन महम्बत एवं मरकृति को पुन्त्वभ्योतिक करने को प्रेरणा भी उन्हें धिनती थी। दस्ते में पुन्तिवाह को मुन्तिवाह को अन्य देते एवं उने विशिष्ट दिवा प्राच करने में प्राचीत द्योगन-स्मारको-की पित्र विश्व महत्त्व था। दूरानियम नगर पर्युत्त प्राचीन साझाव्य के अनुविद्य प्राचीन प्रत्य के प्रवान करने में प्राचीत प्रत्य प्राचीन महानता के वे स्वविद्य पा। दूरानियम नगर पर्युत्त प्राचीन साझाव्य के अनुविद्य प्राचीन प्रत्य प्रदान भी प्रत्य के प्रवान वहाँ के विद्यानों ने भाग प्रत्य के साम्य कारण यह पा कि प्रत्य होना के प्रत्य ते प्रवान वहाँ के विद्यानों ने भाग कर दहनी के नगरों में प्राच को प्रमार खुह हुमा घौर प्रत्य को में साम्य विद्या। दसी उन तथारों में पुन्त प्राचीन विद्या में की की कारों में पुन्य देवी में की पर्य ही में कि प्रत्य ही

्रहे हो में पुनर्जागरण के दो पक्ष थे—<u>जानीन साहित्य एवं आनं का पुनर्जन्म</u> तथा प्राचीन कला का पुनर्जन्म (पुनर्जागरण के बोदिक ओर साहित्यिक पक्ष को <u>पानववाद</u> प्रीर इसके समर्थका की मानवयादी कही गया है। मानववादियों में फ्रांगम्मी पैत्रीक (1304-1374) का नाम विशेष उल्लेखनीय ि। पैर्यात को समभाना स्वय पुनर्जागरण की नमझाना है। पैत्रीक उटालियन पुनर्जागरण का मानववादी पदा का प्रथम धौर सर्वश्रेष्ठ प्रतिनिधि या । मध्यकाल को यह प्रथम विद्वान था जिसने साँस्कृतिक दृष्टि से प्राचीन साहित्य के महत्त्व की समन्ता । उसने प्रथक परिश्रम द्वारा प्राय: दो सी प्राचीन पाण्डलिपियो का समह तैयार किया। मेरीना के एक पुस्तवालय में उसने लेटिन भाषा में लिचित सिसेरी के पत्र प्राप्त किए । उसे ग्रीक भाषा का जान नहीं था, फिर भी उसने लेटिन के साय-साथ ग्रीक पाण्डलिपियों भी पणित को । कुरतुन्तृनिया से उसने प्रेटो के सोमह प्रन्य और होटर की एक प्रति हासिल की । प्राचीन नेखरों में उनकी ग्रारियक ग्रामिक्य थे और यह उनमें काश्मीक प्राचार किया करता था। बहु मध्यकातीन प्रवृत्ति का पोर्ट यिरोधी था। पीटकर्पय के वह विशेष रूप से खिनाफ था। वह उन्हें नरवाचिपी न मानकर मिथ्या ताकिक समक्ष्मना था। विश्वविद्यालय, जो पीड्कप्पय से खें ते हुन है शब्द में घोर शजान के केन्द्र थे। जब उसके विरोधी अरस्तू का आश्य लेते. ये तो वह कहता थां कि ग्ररस्तु की बहुत-सी वार्ते गनत थी ग्रीर मनुष्य होने के नाते वह मानवीय भूलो के परे नही था। उस यूग में ग्ररस्तु की श्रालीचना स्वय बार्श्यिल की श्रालीचना करने की तरह वा ग्रत उसका आघात क्वन प्ररस्तू पर न होकर स्वयं चर्च श्रीर सम्पूर्ण मध्यपुगीन व्यवस्था पर था ! वस्तुत जसका प्रमुख कार्यथा साहित्य-विकास के क्षेत्र भे वैज्ञानिक मनोवृत्ति को श्रागे बंडाना । वह स्वय एक कटु आलोचक था तथा उसकी यह हार्दिक उच्छा थी कि लोग प्राचीन साहित्य की उपलब्ध मामग्री को येथावेत ग्रहण न करें, बल्कि ग्रालीचना-पर्यवेक्षण द्वारा ग्रन्य वस्तुमा से उसकी तुलना भी करे । अञ्जीन साहित्य की ही तरह प्राचीन रोमन स्मारकों में भी उसकी कचि थी। पुनर्जागरण से पहले प्राचीन स्मारकों की प्रायः हा पर अवाग पाना रनाप्का न ना उनका लाव था अन्यवार एवं पहल आया रनाप्का न अवि ईरुपयींग ही होता रहा वा परन्तु पैत्रीक इन स्मारको को प्रावृत्तिक रिष्ट से देखता वा (दित्रीक हैं कई उल्लेखनीय मानविद्यादी विषय में, जिनमे जियोगानी बोकामियो (13]3-1375) प्रमुखर्षि। मानविद्यादी के रूप में उसने प्राचीनता के प्रति प्रयार श्रद्धा का प्रदर्शन निया। इटालियन मानववादियो की प्राचीन पाण्डलिवियों में विशेष रिच थी। मानववाहियों के प्रथक प्रयास के फलस्वरूप, प्राचीन साहित्य, की अमूर्य निधि भावी पींडियो के लिए सुरक्षित रखी जा सकी, अन्यथा कुछ समय बाद इसका मधिकांश भाग मनश्य नष्ट हों गंया होता । इटालियंन पुनर्जागरेण का एक महत्त्वपूर्ण पक्ष था-आवाश साथ अवस्य नष्ट हा प्या हाता है. पुनकालयों की स्थापना जान के स्वीवन कोण को सुरक्षित रेखनें और विद्वर्शनों के लिए क्षेत्रभ बनाने की होट्स में पुस्तकालयों की स्थापना की गई। इसे तरह इटली कें। कुछ सेवसे वर्ड पुस्तकालयों की स्थापना हुई। प्राचीरेस में मेडिसी नें प्रीमिट्ट मेडिमी लीड़नेरी की स्थापना कीं। रीम की वैटिकत लाइब्रें री में श्रकेले पोप निकालस पंचम ने ही पाँच हजार पाण्ड्रलिपियाँ जमा की थीं (प्राचीने साहित्य का पूनर्जन्म, प्रतिलिपियो मे श्रीसर्विद्ध और पुस्तकालयो की स्थापना इटालियन मानवादियो के प्रारम्भिक

कार्य थे जिनसे भी अधिक महत्त्वपूर्ण कार्य थे <u>मूल गन्यों की वृद्धि और</u> तुलनात्मक अध्ययन, ग्रीक वाण्डुलिपियों का लेटिन में अनुवाद, प्राचीन साहित्य की ज्याख्या, मूल्यांकन की समीक्षा । इस दिशा मे जिन इटालियन विद्वानों न कार्य किया उनमे पोलिजियानो (1454-14:4) सर्वश्रेष्ठ था। पनोरेस मे ग्री भीर लैटिन के शिक्षक के रूप में उसने नवीन ज्ञान को विकीश करने में महत्त्वपूर्ण योगदान दिया। पन्द्रहवी गताब्दी के इटानियन विद्वानों में एक ग्रन्य उल्लेखनीय नाम पिको डेला मिरनडोला, (1463-1494) का है। उसने ईसाईयत और नवीन ज्ञान के बीच सामजस्य स्थापित करने का प्रयास किया। पुनर्जागरण युग के इटालियन कवियो से अरियेस्टो का नाम प्रमुख है। इसी युग में कुछ अन्य साहित्यकारों का भी प्रादुर्भाव हुमा, जिनमें टासो और शेरब्योरों के नाम ग्रति प्रसिद्ध हैं। इटालियन पुनर्जागरण का दूसरा पक्ष था प्राचीन कला का पुनर्जन्मा

### यूरोप के अन्य भागों मे पुनर्जागरण

मोलहवी मताब्दी के अन्त तक इटालियन पुनर्जागरण की बारा प्राय सूख गई पुरन्तु तव, तंक मानवनाद आल्पस पर्वतसाला को पार कर <u>अमंनी, फ्रांस</u> और डस्लैंड मे प्रवेश कर चुका था। पन्द्रहुवी शताब्दी के मध्य से ही जर्मन स्नातक इटली पहुँचकर वहाँ के विद्वानो से यूनानी भाषा, सीखने लगे थे। इटालियन मानववाद ग्रीक और लेटिन साहित्य के ग्रम्थ्यम तुक ही सीमित या, परन्तु उत्तरी यूरोप के मानववादियों की प्राचीन हिन्नू और ईसाई साहित्य और संस्कृति में भी समान रूप में एपि, थी। वस्तुत जर्मन और ग्रन्य उत्तरी मानववादियों की साहित्यिक ग्रीर वौद्धिक ग्रुभिवृत्ति ने बाद के वर्म-मुधार आन्दोलन की पृष्ठभूमि को तैयार किया। साहित्यिक दृष्टिकीएँ से पद्यपि पुनर्जागरण का प्रारम्भ इटली मे हुम्रा तथापि इसकी उन्नति मृधिकतर यूरीप के मन्य देशों में ही हुई।

मानववादी ब्रान्दोलनं का जर्मनी पर भी प्रभाव पड़ां। पन्द्रहवीं शर्ताद्वी के उत्तरांद्वी में गुरियतज्ञ, राजनीतिज्ञ, राजनिक ग्रीर घर्मग्राज्यों के रूप में केमा का <u>काडिनल निकोलस प्रत्यन्त प्रसिद्ध</u> हुद्या । उसने ग्रनेक लेटिन तथा यूनानी पाण्डुलिपिया एकप्रित की । डेमेन्टर का <u>हैजियस प्र</u>सिद्ध मानव ु बादी जिसक था। उसके अनेक शिष्यों ने, जिनमें इरासमा भी शामिल था, नवीन ज्ञान को चतुर्दिक् फ़ैलायां। दूसरे ग्रन्य मानववाद भी थे जो जुमेंनी के विश्वविद्यालयों, मठों ग्रीर स्वतन्त्र नगरी मे विखरे पड़े थे । उनमे कुछ उल्लेखनीय नाम वेसेल, एप्रिकोला, विफेलिंग, द्येमियस, जोहान्स एलिपिंड ग्रीर रिजियोमोनटेनस के है। इन लोगो ने हिडेलवर्ग, वेसल, नुरेम वर्ग, स्ट्रेसवर्ग, अरफर्ट तथा वियना मे मानुबवाद का, प्रचार विया । सामान्यत इनकी ग्रमिरुचि घर्मशास्त्रो तथा गैर-ईसाई साहित्य मे थी।.. इसके फलस्वरूप जर्मन मानववाद का एक अपना विशिष्ट स्वरूप विकसित हुआ जो आगे चलकर धर्म-सवार म्रान्दोलन का एक प्रमुख कारण सिद्ध हुआ। इटनी की ही तरह कुछ जर्मन मानववादियों की हिन् साहित्य मे विशेष रुचि थी। वैसेल तथा टिथेमियस हिन्नू के विद्वान् थे, परन्तु-रियुचलित. हिन् भाषा का बास्तविक ज्ञाता था। संक्षेप में, जर्मनी में भी पुनर्जागरण का बास्तविक रूप था जान कि क्षेत्र का विस्तार भीर प्राचीनता के प्रति आसक्ति।

पूनर्जागरण काल में विज्ञान के क्षेत्र मे भी अमूतपूर्व उन्नति हुई। पोर्ग के अनुसार विज्ञान मन्त्य की नैतिकता को नष्ट कर संकता था। मध्ययुग में चर्च विज्ञान की प्रगति के मार्ग में सबसे बडा रीडा या परन्तु सोलहवी शताब्दी मे वर्ष के प्रति लीगो की ग्रास्या घटी तो विज्ञान की प्रगति निविध्न हत्य से होने लगी । लोग संकीर्श विचारों को त्याग कर नए नए, प्रयोगात्मक अन्वेषगों की आर आहार हुए । इस युग में सर्वाधिक उल्लेखनीय प्रगति ज्योतिय तथा भूगोल के क्षेत्र मे हुई । भौतिक विज्ञान के क्षेत्र मे भी नए-नए सिद्धान्तों का प्रतिपादन हुन्ना। पुनर्जाग्ण युगःमे विकित्सा शास्त्रः तथा रतायन मास्य की भी अपूर्व उन्नति हुई। पुनर्जागरण-काल के प्रारम्भ से ही यूरोपनासियो ने भौगोलिक अन्ते प्र कार्य में महत्त्वपूर्ण करम उठाया।

; 1

#### पुनर्जागरण के सामान्य प्रभाव

पुनर्जापरस्य के वैज्ञानिक, साहित्यिक, कलात्मक, दार्शनिक <u>प्रीर वीदिक प्रभावों के</u> प्रतिरिक्त कुछ सामान्य प्रभाव भी पडें। डॉ. वी वीरोत्तम ने इनका सारगर्भित वस्तुन इस प्रकार

किया है—

सर्वप्रथम, पून<u>जांगरण ने जीवन और ज</u>यत सम्बन्धी कुछ नवीन मान्यता<u>श्री को जस्म</u> दिया।

पिरसमी ईसाई जगत के वीदिक शौर तींतक जीवन में ठीक उसी प्रकार की कान्ति श्रा गई जैसा कि

प्राचीन काल में ईसाई धर्म के प्रचार के कारण हुग्रा था। नवीन ज्ञान तस्तुत: नवीन घर्मशास्त्र की

तरह या। विमाण किटन के शब्दों में 'इक्का उद्देश्य सम्पूर्ण यूपोण में एक मबीन सस्कृति को फैलाना
थां।' श्रव लोग मनुष्य की वास्तविक श्रकृति और महत्ता से परिचित हुए। लोगो ने सम्भा कि जीने मे

श्रपने-प्राप में ही एक विशेष प्रकार का सुख है जिसका परलोक के नाम पर त्याग करना उचित नहीं।

ग्रातमा का हुनन किए विना भी ज्ञान की पिपांसा को शान्त किया जा सकता है। \_नवीन विचारो से

मानव जाति के विकास में अध्योक सहाथता मिली। इस तरह क्या राजनीति, बाहित्य, कला, विज्ञान,

शाविष्कार और उद्योग प्रायं जीवन के प्रयोक क्षेत्र मे प्रमति का मार्ग प्रसन्त हो गया। द्वार शब्दों मे,

पुनजीग्रस्य के फलस्वरूप <u>मानव जाति ने श्राध</u>निक श्रुग मे प्रवेश किया।

क्रियरी वात कि पुनर्वापरण ने ऐतिहासिक तारतम्य की छिल-भिन्न हुई श्रृ बला को फिर से जोड़ा। ग्रीक-रोमन जगत में प्रवेण करते ही ईसाई धर्म ने प्राचीनता के प्रीत युद्ध-सा छेड दिया था। विद्यमिता पर ईसाईयतं की विजय का अर्थ था प्राचीन सम्यता से विच्छेद। यह सही है कि प्राचीन सम्यता एव संस्कृति के कुछ तत्त्व पूर्व-मध्यकाल में ईसाईयत में भी प्रवेश कर गए थे, परन्तु प्राचीनता का प्रधिकतर परित्याग ही किया गया था। इस तरह यूरोप में ऐतिहासिक तारतम्य छिल-भिन्न हो गया था परन्तु पुनर्जापरण काल की उदारता और उत्साह के कारण ईसाईयत तथा प्राचीन सम्यता के तीच सामजस्य स्थापित करना सम्भव हुआ। इस तरह प्राचीन एव आधुनिक जगत के वीच की खाई पट गई। मावन जाति के लिए यह अरयन्त जानप्रद वात हुई, क्योकि प्राचीन सम्यता में साहित्य, कला अर्थार विकास के अपनोल तत्त्व निहित थे जिनको उपेक्षा करना 'न सम्भव ही था और न उचित ही श्रव जनका उचित मुख्यांकन और उपयोग होने लगा जिससे प्राचीन सीन्दर्य एवं सत्य की जानकारी छाधिक

जगत हते हो सकी ।

त्रीयत , पुनर्जागर्<u>ण से विका में मुझार हु</u>ंछा । मानववादी घ्रान्दोलन के फलस्वरूप विका के क्षेत्र में क्रान्तिकारी परिवर्तन हुए । मध्ययुग में लेटिन भाषा का ह्रास हुमा था, लोग ग्रीक भाषा को प्राय , मूल चूके वे । प्रस्तु का दर्गन ध्रपना सही रूप खो चुका था । प्लेटो को तो मध्ययुगीन चितक प्राय , मूल चूने के थे । परन्तु मानववादी घ्रान्दोलन के कारण बिटन भाषा की, उसके मूल रूप मे, पुनर्वापना - हुई । - प्रीक, भाषा के साथ भी लगभग ऐसा ही हुमा । प्लेटो के दर्गन के साय-साथ प्रीकरोमन साहित्य की प्राय: विस्तृत ब्रमूत्य निषया पाठको को घ्रव उपलब्ध हुई । इसके प्राधुनिकता के उदय थीर विकास मे सहायता मिली । स्कूल और विश्वविद्यासय भी इस नवीन मानववादी प्रान्दोलन से प्रखूते नहीं रहे । 'प्राय: सभी प्राचीन धौर नवीन विश्वविद्यालयों में ग्रीक एव देटिन भाषाओं की पढाई होने लगी । पडित-पय की विकाण-विधि का स्थान ग्रव मानववादी विकाण-विधि ने लिया । यह नवीन शिक्षा-विधि ब्राधुनिक वैद्यानिक विक्षण-प्रणासी के ग्रायम तक वनी रहीं।

प्रवृद्धतः पुनर्जागरण से लोक भाषाक्षों के विकास से सहायता सिली । ब्रोकोरोमन साहित्य के क्रव्ययन से पाठकों का मन्पर्क वो ब्रत्यन्त समृद्ध भाषाक्षों से हुमा । इससे नवीन साहित्य के सुजन का मार्ग प्रशस्त हुमा । इटली, फ्रीस, स्वेन, इस्लैंड तथा जर्मनी की जेन-भाषाक्षों पर इसका प्रभाव विवेष हप से पड़ा। यह सही है कि ग्रीको-रोमन साहित्य को बत्यविक प्रथय दिए जाने के कारण कहीं नहीं लोक भाषाधी की उपेक्षा भी हुईं, परन्तु श्रेषिकांबत: मानववादी ग्रान्दोलन के फतस्वरूप स्थानीय भाषाओं का परिमार्जन ही हुआ।

्र पुनर्जागरण के फलस्वरूप प्रातस्व, विज्ञान तथा ऐतिहासिक प्रालोचना-विधि का भी जम्म हुया। विस्तुतः पुनर्जागरण में विज्ञान की विभिन्न विष्ठायों में अनेक तस्व निहित थे प्रस्तु जहाँ तक पुरातत्त्व विज्ञान का प्रश्न है, इसका प्रारम्भ पुनर्जागरण काल से ही माना जा सकता है। इटालियन विद्यानों का च्यान स्वभावतः सर्वप्रथम रोम के प्राचीन स्मारको को ग्रोर गया। पन्द्रहवी खताब्दी के शन्त मे पचेमियो विग्रोडो ने 'रोम रेस्टोड' नामक प्रसिद्ध पुस्तक लिखी। उससे मो पहले रियेन्त्री ने 'डेस्किप्शन प्रांफ दी सिटी थांफ रो्म एण्ड इट्स स्प्लेंडर' नामक पुस्तक लिखी थी, परन्तु पुरातत्व विज्ञान की दृष्टि से, पलेमियों की पुस्तक ग्रधिक ग्रन्छी थी । इससे इतिहास की एक सर्वथा नवीन विश्व का जन्म हुआ जिससे आगे चलकर प्राचीन विश्व-सभ्यता के अनेक अज्ञात ऐतिहासिक सत्यों का उद्घाटन सम्भव हुमा (पुरातत्व की ही तरह ऐतिहासिक झालोचना-विधि भी पुनर्जागरए। से प्रभावित हुई। पुनर्जागरण-काल की मानसिकता आनोचनात्मक तथा जिजासु थी। लीग किसी भी बात की आर्स् मूँदकर मान लेने की मध्यकालीन प्रवृत्ति का परित्याग कर उसकी प्रामाशिकता पर अधिक ध्यान देने लगे थे। पेत्रांक इस नवीन मनोवृत्ति का मूर्त रूप था। उसने प्राचीन लेखको का सूक्म तथा ग्रालोचनात्मक ग्रह्मयन निक्या श्रीर् केवल उन्हीं लेखको को सही माना जिनकी प्रामाणिकता ग्रसदिरम थी। परन्तु गमेपलात्मक-ऐतिहासिक विधि का वास्तविक जन्मदाता लोरीसियस माना (1407-1457) था । उसने इतिहास प्रसिद्ध 'डोनेशन ग्राफ कृत्सटनटाइन' की भाषा-विज्ञान तथा इतिहास आधार पर अप्रामाणिक सिद्ध किया। उसने लिवी की प्रामाणिकता को भी चुनौती दी श्रीर सेनेका तथा सन्त पाँल के बीच के तथाकथित पत्राचार को जाली बतलाया। इस तरह प्रामाणिक सूत्रो पर प्राचारित ब्रालोचनात्मक इतिहास-लेखन की उस प्रक्रिया का ब्रारम्भ हुमा जिसके फलस्वरूप प्राचीन तथा मध्यकालीन एशियाई तथा यूरोपीय इतिहासि की प्रामाणिक हुए दिया जा सका। प्रव सही इतिहास के लेखन पर अधिक जोर दिया जाने लगा। उत्त प्रकार के लेखको में प्लोरेंस के मैकियावेली (1469-1527) और गूई<u>सिम्रार्डिजी (</u>1482-1540) सर्वाधिक प्रसिद्ध हुए। वे प्रपनी प्रालोचनात्मक एव निष्पक्ष प्रदृत्ति के कारण दिक्यानूसी तथा सोडें मध्यकालीन इतिहासकारो से सर्वथा भिन्न थे इसलिए उन्हें सर्वेप्रथम आधुनिक इतिहासकार मोना गया है।

अम्ततः प्रचलिपरण ने भावी यूरोनीय धर्म-सुवार धान्दोलन की पृष्कृमि तैवार की।

मानववादी आन्दोलन जब आल्पस पर्वतमाला को पार कर उत्तर की और बढ़ा तो बहाँ के विद्वांन् प्राचीन

यूनानी-रोमन साहित्य ने भी कही अधिक प्राचीन, हिब्दू साहित्य की और अग्रक्टण्ड हुए । खापाखानों के

खुल जाने के कारण बाइचिल की प्रतिवर्ध अब मुन हिब्दू तथा औक के अतिरिक्त केत्रीय भाषाओं मे औ

सहज उपलब्ध थी अपतः अब बाइचिल का अधिक उत्ताहपूर्ण और विश्वेषणात्मक अध्ययन होने लगा।

गलन्दक्ष, जबिक दक्षिणी यूरोप की मुख्य अभिवित प्राचीन साहित्य एवं कलाः तकः ही स्वीमित रहीं,
उत्तरी यूरोप के गम्भीर आलोचक एवं विद्वान ईसाई धर्म के मुल नित्त एवं धामिक सिद्धानतों की और
अधिक धाकुष्ट हुए अतः वहाँ का मानववादी, पर्म-सुवारक वन बैठा। इसित्य साहमों के कहा है

कि 'धर्म-सुवार आन्वोलन अर्मन पुनर्वाणरण था।' मानववादी स्वतन्त्र चित्रक ते प्रवत्त ने इस समूर्यं

एकाधिकार से इकराब होना स्वामानिक था,। यही कारण था कि आगे चनकर रोपयतन्त्र ने इस समूर्यं

वीदिक प्रान्दोलन का बिरोच किया, जबिक प्रारम्भिक स्वित से कई पीप इसके प्रवत्त समर्वक रहे थे।

मानववादी धार्मिक क्षेत्र से प्रायः आत्म-निर्मर वे जो धर्म-चुवार काल की व्यक्तिवादी तथा विरोधी

प्रवृत्ति का पूर्वाभाम देता था । दस्तृतः मानववाद न वेवल मध्यकालीन धर्माधारित व्यवस्था का विरोधी पा, विक्त वह सम्पूर्ण मध्यवृतीन व्यवस्था या ही विरोधी था । इस तरह उत्तरी यूरोप के महान् मानववादी राज्ञतिन बोर इरेसमस ब्रादि सोनहवी प्रताब्दी के धर्म-मुधार प्रान्दोलन के वास्तविक स्रप्रदूत थे ।

संक्षेप मे, पुनर्जागरण-यात्र मध्यकालीन इतिहान का एक महत्त्वपूर्ण प्रध्याय था। इसकी त्रवेष विदेश देन थी, प्राचीन प्रध्यविद्यामां ने मानव जाित को मुक्त-कर नर्द बतवा द्वारा उसका विकास करता। पुनर्जीपरा के ही फलस्वरूप, प्रापेष ने मध्यकालीन वर्वरता का परिद्यान कर आधुनिकता के क्षेत्र मे प्रधाप निया। प्राचीन परिपादियो त्या प्रध्यिव्यामां के व्यह प्रव तर्क एव न्वतन्त्र विकास कर्षीक महत्त्व त्या वाने नया। इससे प्रधापनिक वैज्ञानिक युगकी नीव पढी प्रोप भीतिकवाद का काम हुआ। राष्ट्रीय एव व्यक्तियादी अवृत्तियों का भी प्रारम्भ द्वी युग से हुआ। ज्ञान-विज्ञान की करीटी पर वर्म नया धार्मिक विवारों को कसा जाने लगा। उसमे यूरोपीय धर्म-सुधार धान्दोलन की पृष्कात हुई जिनके प्रतेक व्यापक परिस्ताम निकते।

# सुधार और प्रतिवादात्मक धर्म-सुधार (Reformation and Counter Reformation)

परिचयात्मक : धर्म-सधार ग्रान्डोलनं का स्वरूप

(Introductory , Nature of Reformation Movement)

पुनर्जागरण श्रान्दोलन के पश्चात् राजनीतिक चिन्तन के इतिहास को नवीन मार्ग देने का श्रेय धर्म-सुधार आन्दोलन को है। इस महान् आन्दोलन ने शक्तिशाली रोमन चर्च मे परिवर्तन लाने श्रीर इस सिद्धान्त को समस्त यूरोप एक ईसाई समाज है जिसका सर्वोच्च प्रधान पोप है, नष्ट करने का महानु कार्य किया । यद्यपि 16वी शताब्दी के प्रारम्भ से ही श्राधिक, राजनीतिक और वौद्धिक सभी क्षेत्रों में नवीन मित्तियों और विचारधारायों का प्रादुर्भाव हो रहा था किन्तु महान् धर्म-सस्या रोमन चर्च सभी तक इन सब परिवर्तनो से अप्रभावित था। पोप की निरक्षता, ब्राडम्बर, प्रियता श्रीर उसके अनाचारों में किसी प्रकार का अन्तर नहीं ग्राया था। चर्च का प्रभाव-क्षेत्र ग्रव भी ग्रंत्यन्ते व्यापक था। जब तक रोमन चर्च मध्यकालीन बना हुआ था तब तक यूरोप का आधुनिकीरण करना दुष्कर था। यद्यपि सुधारवादी आन्दोलन ने इस कार्य की पुति की दिशा में निर्शायक भूमिका ग्रदा की, तथापि यह मध्यकालीन विचारो ग्रीर ग्राधुनिकता का सम्मिश्रण था। यह ग्रान्दोलन मैकियावली से बहुत पीछे था। मैकियावली ने धर्म की राजनीति से बहिष्कृत करने का भरसक प्रयत्न किया था जबिक म्रान्दोलन के मूल प्रवर्तन मार्टिन ल्यर (Martin Luther) एवं कॉल्विन (Calvin) ने धर्म तथा राजनीति को वनिष्ठ सम्बन्धों में जोडकर पुनः मध्यकालीन विचार को पुनर्जीवित करने का प्रयास किया। सेबाइन के श्रनुसार 'प्रोटेस्टैण्ट रिफोर्मेशन' के परिखामस्वरूप राजनीति श्रीर राजनीतिक चिन्तन का धर्म के साथ ग्रीर धार्मिक मतभेदो से इतना घनिष्ठ सम्बन्ध स्थापित हुग्रा जितना मध्य-यग मे कभी नहीं रहा था।

धर्म-सुधार ग्रान्दोलन किसी एक विषय तक सीमित नही था,। यह ऐसा ग्रान्दोलन था जिसने यूरोप की सम्पूर्ण संस्कृति को प्रभावित किया । प्रथम उठता है कि यह म्रान्दोलन कान्ति या अथवा प्रक्रिया ? एस्टन (Elton) के ग्रनसार धर्म के क्षेत्र मे यह क्रान्ति थी. किन्तु आर्थिक, राजनीतिक ग्रीर सामाजिक क्षेत्रों में प्रक्रिया की निरन्तरता । कोहलर (Kohler) के अनुसार यह धर्म के क्षेत्र में भी एक प्रक्रिया ही थी । यदि च्यान से देखा जाए तो दोनों ही अपने-अपने दृष्टिकोएा मे सही प्रतीत होते है। एल्टन वहाँ तक सही है जहाँ तक वह मानता है कि सुधार-प्रान्दोलन केवल चर्च की बुराइयो के प्रति विद्रोह न या प्रपित इसने धर्म को एक नया दर्शन दिया । जहाँ तक बराइयो के विद्रोह का सम्बन्ध है उसका आरम्भ पहले ही हो चुका था पर ईसाई धर्म-दर्शन पर पूर्नावचार नही हुआ था। यह धर्म-

<sup>1</sup> Adams : Civilisation During the Middle Ages, p. 406

नुभार पाण्येत्रम द्वारा मरंप्रथम हुया। ईष्ट्यर मा मिद्धास्य मानय यी प्रावश्यकतायों के अधीन हो गया था, किन्तु सूरर ने दमे पृथक् रिया। उसने वहा कि ईष्ट्यर विषयमां का वेष्ट्र है। यही से मानय-प्रावश्यकतायों ईस्पर वी क्ष्मपा के वार्ध्य प्रोत्यक्ष हुया। उसने क्ष्मपा के वार्ध्य प्रोर प्रावश्यकतायों ईस्पर वी क्ष्मपा के वार्ध्य प्रोर प्रावश्यकतायों ईस्पर वी क्ष्मपा के वार्ध्य प्रोर प्रावश्यकतायों से वार्ध्य प्रावश्यकतायों से ही हो माना था। वर्ष के नमठन मे मुधार करने, चर्च में मुधार कि ती कि से वार्ध्य परि क्षा के से प्रावश्यकतायों के स्वाव्य पर क्ष्मपा के से से प्रावश्यकता की सीमायों में यह परिश्रय प्रावश्यकता की सामायों में यह परिश्रय प्रावश्यकता की सामायों में यह परिश्रय प्रावश्यकता की स्वाव्य का मक्ता था। यदि परिष्यय प्रावश्यकत की विकाद होने पर भी उनाती प्रेरत पर्पात्रकाल का जन्म ही नहीं होता। परिप्रयीय क्षाव्योजन सकत होने पर भी उनाती प्रेरत पर्पात्रकाल का जन्म ही नहीं होता। परिप्रयीय क्षाव्योजन सकत होने पर भी उनाती प्रेरत पर्पात्रकाल का जन्म ही नहीं होता। परिप्रयीय क्षाव्योजन सकत होने पर भी जातिक पर्पात्रकाल कि मान्य पर्पात्रकाल किया गया। इत्यत की मनुष्य की प्रावश्यकतामों के पूर्व का सामाया प्रावश्यकतामों के हिन्द की मनुष्य की प्रावश्यकतामों की पूर्व का सामन माना प्रया जनकि पर्विक् व्यक्ति का स्वश्यकतामों के के के मान्य विवाद पर्पात्रकाल का पर्पात्रकाल का किया गया। इत्यत की प्रावश्यक था में प्रविक्त का करना किया। यह त्यक्त प्रवश्यक्ष पर्पात्रकाल का विवाद पर्पात्रकाल का किया किया मान्य की की भी भी पर प्रवश्यक्ष का सामन प्रावश्यक्ष की सामन की परिक्र पर्पात्रकाल की सामन का प्रावश्यक्ष की सामन का प्रावश्यक्ष की सामन प्रवश्यक्ष में मान्य की साम के साम की साम के साम की पर प्रवश्यक्ष की सामन विवाद की सामन की सामन की सामन की पर मान्यक्ष की सामन विवाद की सामन की

इस ग्रान्दोलन का प्रवर्त क जर्मन भिक्षु मोटिन लूबर (1483-1546 ई) था। जसने 31 ग्रस्टबर, 1517 ई की मैस्मी राज्य के विटेनवर्ग नगर के चर्च के श्रांगन के दरवाजे पर तस्कालीन ईसाईयत ग्रीर पोप के मिद्रान्तों से मतभेद व्यक्त करने वाले ग्रपने 95 मन्तव्य (Theses) कील से टाँगकर प्रोटेस्टैण्ट धर्म-सधार ग्रान्दोलन का सुत्रपात किया । लथर को ग्रन्य सभी पुर्ववर्गी संगर ग्रान्दोलनो की ग्रेपेक्षा ग्रधिक सफनता प्राप्त हुई। इस सफलता में ग्रेनेक राजनीतिक एव धार्मिक कारगो ने योग दिया। सबसे प्रमुख कारगा यह था कि उत्तरी जर्मनी के विभिन्न राजाओं ने उसे महयोग और जनता ने समर्थन प्रदान किया । जर्मन राजा जर्मनी मे रोमन चर्च की विशाल सम्पत्ति पर ग्रपना ग्रधिकार जमाना चाहते ये और ऐसा तभी हो सकता या जब वे पोप का सफल प्रतिरोध कर पाने । वे यह भी चाहते थे कि उनके प्रयने देश से चर्च के विभिन्न प्रकार के करो द्वारा रोम को जाने वाला विशाल घन-प्रवाह रक जाए । जनता भी इन विभिन्न कर-भारो एव चर्च के अष्टाचारो से ऊव चुकी थी। उसमे यह भावना घर करने लगी थी कि उनके कठोर श्रम से उपाजित धन का इटली वालों के भीग-विलास पर ग्रपब्यय किया जाता है। इस भावना से धर्म-सुधार ग्रान्दोलन को राष्ट्रीय रूप मिल गया । मार्टिन लथर की इस अपील ने जनता के मन-मानस पर यहा प्रभाव टाला कि-"इस धरती पर अब तक हुए और भविष्य में होने वाले चोरो और लुटेरों में रोम सबसे बडा है। हम गरीव जर्मनो को ठगाजा रहा है। हमारा जन्म शासक बनने के लिए हुआ था किन्तु हमे घत्याचारियों के जुए के नीचे अपना सिर झकाने को बाध्य किया जा रहा है। अब वह समय आ गया है, कि स्वाभिमानी ठ्यूटोनिक (जर्मन) जाति रोम के पोप की कठपुतली वेने रहना बन्द करदे।"2

स्पष्ट है कि ब्रारम्भ फ्रीर उद्देश्य के दृष्टिकोण से सुधारवादी ब्रान्दोलन धार्मिक होने पर भी घटना चक्रवण दुयुटीनिक तथा लेटिन जातियों का राजनीतिक सधर्ष भी वन गया जिसने एक तरफ

<sup>1</sup> Harmon : Political Thought from Plato to the Present p 174, . .

<sup>2</sup> H. S. Bettenson Documents of the Christian Church, p 277-78

हो जटिल राजनीतिक प्रश्न उपस्थित कर दिए ग्रौर दूमरी तरफ डन प्रश्नो पर राजनीतिक चिन्तन मे सहयोग प्रदान किया। मैक्सी (Maxey) के शब्दो मे, ''यह विद्रोह वास्तव मे धार्मिक एवं राजनीतिक था।"1

सुघार म्रान्दोलन के प्रमुख नेता ग्रौर उनके राजनीतिक विचार (Prominent Leaders of the Movement and their Political Ideas)

साहिन लथर (Martin Luther, 1483-1546)

इस महान भ्रान्दो न रे प्रवर्तक मार्टिन लुवर का जन्म ट्यूटोनिक जाति के एक कृपक परिवा मे 1483 ई मे हुआ था और 1546 ई मे उसका देहावसान हो गया । मैकियाव नी से केवल-14'वं कोटे होने के कारए। वह उसका-लगभग समकालीन था अत यह अस्वाभाविक नहीं-था कि उस प भी पुनर्जागरण को जूछ प्रभाव पडा हो । अपनी भावना ग्रीर पढित मे वह मानववादी था, ग्रतः इर िट से पुनर्जागरण का जिंगु था, किन्तु अपने धार्मिक विद्रोह में वह उससे सर्वया अप्रभावित था। यह कहना ही अधिक उपयुक्त है कि पुनर्जागरण (Renaissance) का वह दत्तक शिशु था क्योंकि "स्वेभावत नहु उसकी (पुनर्वोगरण की) आवता का उत्तराधिकारी नहीं था और न ही उसकी सुमस्त प्रहत्तियों का । लहु उसकी पढ़तियों और सिद्धान्तों को केवल इसीलिए स्थीकार करता था, बयोकि वे उसके लिए आवश्यक थे 1" उसके द्वारा प्रारम्भ किए गए धर्म-सुधार आन्दोलन के मूल मे पुनर्जागरए की भावना मही थी।

सूबर प्रारम्भ से ही धार्मिक प्रवृत्ति का था। 1507 ई मे एक पादरी के रूप में प्रतिष्ठित. हीकर वह विदेनवर्ष के विश्वविद्यालय में प्राध्यापक पद पर नियुक्त हुआ। 1510-11 ई के बीच इस्ते रोम की वार्मिक यात्राएँ की । धपनी रोम-यात्रा के पोप की धनैतिकता और वर्माधिकारियों की धन-जीलुपता ने उसके हृदय में चर्च-पुधार को तीज़ इच्छा जगा दी। उस समय तक उसके मन में सम्भावतः ऐसा कोई विचार न था कि उसे चर्च से सम्बन्ध-विच्छेर कर लेना चाहिए ग्रन्थया कोई बड़ा ही क्रान्तिकारी कदम उठाना चाहिए किन्तु शीघ्र ही एक ग्रीर घटना ने उसके धार्मिक हृदय की बास्तीर आधात महेंचाया । टेटजेन (Tetzel) नामक एक पादरी ने बिटेनवर्ग से पाप-विमोचन के लिए क्षमा-पत्र (Indulgences) नामक एक त्रत्यन्त ही निकृष्ट सिद्धान्त, का प्रचार ग्रारम्भ अक्रिया, विसके प्रनुसार कोई भी पापी चर्च को कुछ धन देकर प्रपने पापो का शमन करा सकता था और मोक्ष-आस्ति का प्रीवकारी वत सकना था। प्रव त्यर चुप न रह सका। इन उपदेशों के विरोध ग्रीर. इसने वार्मिक सुवारों के पक्ष में उमने विटेनवर्ग में चर्च के हार पर 95 क्रान्तिकारी प्रस्ताव ग्रयवा द्यपत बालक पुजार न पान करातिकार है जिसे वर्च की मान्यताओं का खण्डन करने के लिए कहा सन्तत्र्य (Theses) लिख कर चिपकाए जिनमें वर्च की मान्यताओं का खण्डन करने के लिए कहा गया कि कर्मकाण्ड के पालन से मोझ नहीं मिल सकती। इस पर पोप के ब्रधिकारियों के साथ उसका कर्यु वाद-विवाद हुमा और उसे धर्म-बहिष्कृत कर दिया गया। इस प्रकार लूपर के सुधारवादी आग्दोलन का चीनऐवाद हुमा । यह घटना 1516-17 ई. के आनुमास पटी। आदिन लूपर के राजनीतिक विचार (Political Beliefs of Martin Luther)—

क्योंटिन लुयर का कोई संगतिवद राजनीतिक दर्शन नहीं है ग्रीर जो कुछ भी है वह एक विलक्षण

विरोधामास है।

सुधर ने पोप के विरुद्ध जर्मन की राष्ट्रीय भावनाओं को जाग्रत करते हुए स्पष्ट किया कि दीप ने अवैद्य रूप से सक्ति अपने हाथों मे सचित कर रखी है लोकिक मामलो में पोप का हस्तक्षेप

The great revolt was almost much a political as a religious rebellion"

<sup>-</sup>Maxey · Political Philosophies, p. 154.

<sup>2</sup> Adams : Civilisation During the Middle Ages, p. '406.

अनुचित है। पोप का रोम के चर्च से बाहर के प्रवेशो पर कोई अधिकार नहीं है और जर्मनी में तथा अन्य देशों में चर्च की सम्पत्ति पर पूरा प्रधिकार वहाँ के शासको का है। पोप तथा अन्य पादरी कैवल चर्च के अधिकारी हैं और लौकिक शासकों के लिए उनमें तथा अन्य नागरिकों में कोई भेद नहीं हैं। उसने धार्मिक कानून (Canon Law) हो सीसारिक सत्ता, शनित और सम्पत्ति हस्तगत करने का अर्थेशास्त्र विरोधी साधन बतलाया।

सेवाइन महोदय के अनुसार, "चर्च तथा राज्य के सम्बन्ध मे लूथर के विचारों की परम्परा चौद्ववि शताब्दी से चली आ रही थीं। उसने रोमन चर्च के उत्तर जो आरोप लगाए 4—रोम के दरबार के विलास-प्रिय और अनाचारी जीवन, जर्मनी के मठो आदि से प्राप्त होने वाली आय का रोम के कोम मे चला जाना, जर्मनी के चर्चों मे उच्च पदी पर विदेशी धर्माचार्यों की नियुक्तियों, पोप के त्यायाधींगों का अप्टाचार और उसके द्वारा पापनोचन सम्बन्धी प्रमाग्न-पत्रों की विक्री—ये सब पुरानी शिकायतों से सम्बन्ध रखते थे।" लूथर के तर्क का प्राधार यह सिद्धान्त था। इस सिद्धान्त को कसीलियर वाद-निवाद ने प्रस्तुत किया था कि "चर्च पृथ्वि के समस्त ईसाई महावलिययों की सभा है।" पादिर्यों के विश्रेषाधिकारों तथा विमुक्तियों की आलोचना करते समय उसने पोप-विरोधी तर्कों का ही प्रयोग किया था। उसका कहना था, "पद सम्बन्ध ग्रन्स के वल प्रशासनिक सुविधा के कारण है। प्रयोग किया था। उसका कहना था, "पद सम्बन्ध ग्रन्स के किया था। उसका कहना था, "पद सम्बन्ध ग्रन्स के किया था। उसका कहना था, "पद सम्बन्ध ग्रन्स के सित संभी वर्गों के मनुष्यों के कत्तव्य है चाहे वे जन-साधारण हो या पादरी। इसलिए कोई कारण नहीं है कि लौकिक माम रो मे जन-साधारण की भांति पादरी वर्ग भी उत्तरदायी न हो।"

अपने स्वभाव और अन्त करए। की स्वतन्त्रता में अपने दुढ विधवाझ के कारण धार्मिक दिपसीं में लूबर विवशकारी शक्ति (Coercive Force) में विश्वास नहीं करता था। वार्मिक मामलों में वल-प्रयोग के प्रति उत्तरे किया जा सकता। उसके लिए एक प्रयोग के प्रति उत्तरे किया जा सकता। उसके लिए एक प्रयोग पायन की आवश्यक्ता है और वह साधन तलवार तथा सुध्ये के साधन से निज हैं यहाँ देवर के वर्चन को लड़ना चाहिए। यदि उत्तरे कोई फल नहीं मिकलता तो लोकिक शक्ति इस मामले की कभी नहीं सुलक्ता सकती। हो, वह दुनिया को खून से भर सकती है।" लूबर का विश्वास था कि धर्म का वास्त्रविक तत्व आव्यास्त्रविद्या के सुद्या के अपने का वास्त्रविक तत्व आव्यास्त्रविद्या के सुद्या की प्रतिक प्रति है। उसके वाहरी रूप और पादरी वर्ग के विधित्तियेष इस उद्देश की प्रतिक में या तो सहायक होते हैं या वाधक। वल-प्रयोग कियों भी दिया में धर्म की प्रतिविद्या से सहायक नहीं हो सकता।

यवाप नुषर धामिक वल-प्रयोग के विरुद्ध था लेकिन वह यह नहीं समुक्त सका कि धर्म, धामिक अनुशासन और सत्तों के विना किस प्रकार काम चला सक्ता है। "मकोच्यूवंक लेकिन विश्वाम-पूर्वक वह इस निकर्ष पर पहुँचा कि विधित्ता का और विषमतायुक्त शिक्षा का दमन होना चाहिए। इस स्थित में, प्रपत्ती प्रवृत्ति के बारवृत्व, उसने वल-प्रयोग को आवश्यक समझा। चूँ कि चर्च प्रपत्ती दुवंताओं को खु ठीक नहीं कर सकता था, प्रतः उन दुवंताओं को ठीक करने का उत्तरदायित लेकिक शामको पर मा गया। प्रतः उससे प्रच्छा और एकमात्र प्रवृत्ति को ठीक करने का उत्तरदायित लेकिक शामको पर मा गया। प्रतः उससे प्रच्छा और एकमात्र प्रवृत्ति को ठीक करने को वित्र प्रवृत्ति को पादरी जो इस समय डरते हैं, विवेक का प्रवृत्ति एकरान करने के लिए विवश हो जाएंगे। लूथर का प्रवृत्ति है। उसने कहा कि राज और प्रावश्यकताव्य विश्वय के तिए एक प्रस्थाद पदिते है। उसने कहा कि राज और प्रावश्यकताव्य विश्वय है लेकिन उसके रीम से मम्बन्ध-विच्छेद का क्यावहारिक परिणाम यह हुया कि लेकिक शासक प्रयोग-प्राप ही नुयार का साधन वन गया प्रीर वही यह निर्णय करने लगा कि सुवार क्या जिया आप ।"

<sup>1</sup> मेबाइन . राजनीतिक दसन का इतिहास, जव्ह 1, पृथ्ठ 327-28

घमं सुधार की सफलता के लिए खासकों पर निर्मर हो जाने से लूथर के लिए यह खाबश्यक हो गया कि वह इस सिद्धान्त पर बल दे कि प्रजा को विनम्रतापूर्वक अपने असासकों की ब्राज्ञा माननी झाहिए। उसके खासको को-देबता स्वरूप धौर सामान्य -मनुष्य को 'जैतान' मानते हुए कहा—"इम महार के शासक देवता हैं धौर सामान्य मनुष्य ग्रैतान है। सामान्य मनुष्यों के माज्यम से इंग्वर कभी कभी ऐसे कार्य करता है जो वह सीधे शैतान के माज्यम से करता है। उदाहरण के लिए वह मनुष्य के पापों के दण्ड के तौर पर विद्रोह करवाता है।" लूबर ने कहा—"में जनता के न्यायपूर्ण कार्य की तुलना मे ज्ञाक्ष के अन्यायपूर्ण कार्य को सहन कर लूँ।" निष्क्रिय आज्ञापालन (Passive Obedience) का प्रवत्त समय न रते हुए उसने घोरत किया—"अपने से ऊर्वे जोगों की आज्ञा का ज़ालन करना और उनकी सेवा करना, इससे घन्छा योर कोई नहीं है। इसलिए अवज्ञा, हत्या, अपूर्वजनता, लोरी और विदेशानी, इन सबसे बड़े पाप हैं।"

ल्यर ने एक प्रोर तो प्रारम्भ में यह जिसा दी कि पादियों अथवा प्रमाधिकारियों के दुराचारों वो रोककर उनका सुधार करना व्यक्ति का कत्तं व्य है किन्तु अर्मनी के कुव को द्वारा सामाजिक न्याय के नाम पर प्रपने शासकों के विकट विद्रोह करने पर शासकों का पक्ष लेते हुए ज्यर ने सामनों को सलाह दी कि वे विद्रोह को दवाने के लिए निदंयतापूर्वक विद्रोहियों की हत्या कर दें। राजाओं के प्रावकार का समर्थन, करते हुए उसने घोषणा की—''इन परिस्थितियों में हमारे राजाओं को सम्भना चाहिए कि वे भगवान के प्रकोप को कियाजित करने वाल प्रविकारी है। देवी प्रकाप ऐसे दुख्यों को हत्या कर दें। उन परिस्थितियों में का समर्थन करते हुए उसने के स्वाप प्रावक्ति के नित्र उत्तरायों होगा, जो ये प्रवस (विद्रोही किसान) कर रहे हैं। उन्हें बन्दुकों के बल पर प्रपने कर्तव्य समकार जाने चाहिए।''

पुनक्व, जहाँ लूथर ने एक ब्रोर तो ब्यक्तियों के लिए सिवन्य प्राज्ञापालन का सिद्धान्त रखा और राजाओं के प्रति सिक्तय विरोध की निन्दा की वहाँ दूसरी और सम्राट के प्रधीन राजागण द्वारा सम्राट की प्रविद्वान करने के विचार का पीयएं कि ग, यदि वह (सम्राट) अपनी अक्ति का उल्लावन करें। वास्तव में लूथर का यह परस्पर विरोधी दृष्टिकोए था। एक विचार का एक स्थान पर समर्थन करके दूसरे स्थान पर उसने उसी विचार का खण्डन कर दिया था। इसी तरह उसने पोप पौर सम्राट दोनों की सत्ता का विरोध करते हुए राजाबों की सत्ता का समर्थन किया। दूस समृतिहीन एव विरोधी इण्डिकोए का एक वडा कारए यही था कि लूपर सम्राट की जिक्त कम करने का सं में तम उपाय यह मानता था। कि राजाबों को अपने पक्ष में कर निया जाए। साथ ही राजाबों को अपने पक्ष में कर कि ही स्थाप के अपने पक्ष में कर निया जाए। साथ ही राजाबों को अपने पक्ष में करके ही वह पोप को प्रमावहीन बना मकता था। दे। इन के अनुमार— 'आसकों के ऊपर सम्राट की वास्तविक कि कि के बन नाममात्र की थी। इसनिए, इस प्रसगृत का व्यवहार ने कोई विशेष महत्व ने या। सब मिलाकर प्यर् निष्टित के बुर इस मिद्धान्त का सुत्रवेक था कि बासन-सत्ता का। विरोध करना नैतिक दिष्ट से अनुविन है।''

्रवर के विचारों में विरोधाभास इस बात में भी है कि इस तरफ से उसने, शासकों की व्यवस्थान कर कि विचारों में विरोधाभास इस बात में भी है कि इस तरफ से उसने, शासकों की विवार कर कि विचार कर कि विचार कर कि विचार कर कि विचार के स्वार के स्वार कर कि विचार के स्वार कर कि विचार के स्वार के स्वर के स्वार के

<sup>1</sup> Bowle Western Political Thought, p. 275

<sup>2</sup> सेबाइन राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खब्ड 1, पृथ्ठ 329.

अन्त में यह कहना होगा कि वृथर के मभी सिद्धान्त तरकालीन परिस्थितियों के परिणाम थे। राजाओं ने वैयक्तिक स्वार्थवा लूयर का समर्थन किया और उसे सरक्षण दिया, अत लूयर ने उन्हें पीप एं सम्राट से स्वतन्त्र वतन्त्र ते हुए उनके देवी अधिकारों का पीपण किया। पाररीगण के साधारण नागरिक होने और इसनिए राजकीय कानूनों और नायावायों के प्रधीन होने के विचार ने 16की स्वार्थने में राजतन्त्र को वडा सहारा दिया। आधुनिक सुरोपीय विचार में नूथर उदारवाद का प्रवर्तक नहीं, विक्ति राज्यावा (Statism) का सदेशवाहक सिद्ध हुया। मैक्यवर्तन लूथर के विचारों पर टिप्पणी करते हुए ठीक ही बिखा है "लूयर ने चर्च में सुधार करने के तर्क से आरम्भ किया और प्रत्य किया राज्य-मुवार के पक्ष में। उसने आरम्भ तो किया देविकार स्वार्थन सुधार करने के कि सारम्भ किया और प्रत्य किया राज्य-मुवार के पक्ष में। उसने आरम्भ तो किया वैयक्तिक स्वतन्त्रता और आरमा की स्वतन्त्रता के पक्ष को किया उन्हें व्यक्तियों के वीच धार्मिक सिद्धान्त्रों के प्रवार का भी पूरा अधिकार है। लूयर ने आरम्भ तो किया उन्तर्रे व्यक्तियों के वीच धार्मिक सिद्धान्त्रों के प्रवार का भी पूरा अधिकार है। लूयर ने आरम्भ तो किया अन्तर्राट्टीयतावादी की भाति सभी राष्ट्रों को जनता के लिए एक सन्त्रेश के साम किया अन्तर्य किया एक ऐसे अविकार सार्टीपत्री वना देता है। उसने आरम्भ किया असे विचार के सावान्त्र के किया वन्तर्य में मौलिक कप से समानता है किन्तु उपसहार किया इसी विचार से कि सभी बोगा को धांख भूवकर अपने राज्यधिकारियों की निरकृत्व उच्छा के अधीन रहना चाहिए।"

सूपर की रचनाएँ—माटिन लूचर ने प्रधिकांगत प्रपनी लेखनी पामिक साहित्य-निर्माण में ही चनाई किन्तु इन्हीं प्रत्यों में प्रपने राजनीतिक विचारों का भी स्पष्टीकरण किया। राजनीतिक विचारों की दृष्टि से उसके प्रत्य उल्लेखनीय हैं—

- (1) 'टेबिल टॉक' (Table Talk),
- (2) 'लेटर टू दी जर्मन नोबिनिटी' (Letter to the German Nobility)
- (3) 'ग्राँफ सेन्यूलर ग्राँगोरिटी, (Of Secular Authority)
- (4) 'लिवर्टी ग्रॉफ ए किश्चियन मैन' (Liberty of a Christian Man)

मेलाँकथाँ (Melanchthon, 1497-1560)

मादिन लूबर का जिष्य दितीय फिलिप मेर्नोकर्घा (1497-1560) सैस्सी की दृष्टि मे मृद्यारवादी क्रान्ति का वास्तविक दार्शनिक वा क्योकि वह लूबर की प्रपेक्षा प्रविक बुद्धिवादी, विनम्न, मानवताबादी प्रीर समन्वयादी था। उसने सुधारवादी क्रान्ति का सैद्धानिक देशों प्रस्तुत करने दी वेप्टा की और उसीलिए प्रयने विचारों को कमवद करने का प्रयन्त किया, वेकिन क्रान्ति में भाग लेने के फलस्वक्य उसे लूबर के समान ही विकट परिस्थितियों का मामना करना पड़ा और फलस्वक्य उसके विचारों में भी ग्रास्त-विरोध ग्रीर प्रसंगतियाँ प्रवेश कर गई।

सेलांकयां ने राजनीतिक और.नैतिक विचारों को अभिव्यक्ति उमकी छति 'श्रोपेरा' (Opera) में हुई है। मेलांकयां ने अपने राजनीतिक विक्तान का आधार आहातिक विधि और प्राष्ट्रतिक अधिकार को बनाया तथा यह साम्यता प्रकट की कि विक्ता में कोई एकः ऐसी प्राष्ट्रतिक प्रवस्था अवश्य है जो प्रािष्ट्रमात्र के जीवन को सवाश्रित करती है। मेलांकयां ने प्राष्ट्रतिक विधि के दो स्रोत साले—प्रयम, वाइविक में और दिवीय, प्रत्यक प्रकृति में। उसने कहा कि काइविक को Decalogue में दिए गए प्रथम इंक्वरीय आदेव और अपनेतम छ. इंक्वरीय आदेव और अपनेतम छ. इंक्वरीय आदेविक विद्या प्राष्ट्रतिक प्रधिकारों के स्वरूप और प्रकृति पर प्रकाध द्वावते हैं। इन इंक्वरीय आदेवों में इस बात का विवेचन मितता है कि मनुष्य का इंक्वर के प्रति और अपने साले यह है। मेलांक्यों के अनुसार वाइवित के

Decalogue से निर्सीत किए गए अथवा प्रकृति के निरीक्षण से ताकिक विवेक द्वारा मानव प्रकृति के सम्बन्ध में निरूपित किए गए सभी मानवीय सम्बन्ध वास्तव में प्रकृतिक अधिकार है।

मेल्कियाँ ने ईश्वर की इच्छा को राजवत्ता का प्राधार माना ग्रीर कहा कि तको द्वारा भी उसे प्राकृतिक सिद्ध किया जा सकता है। मेल्कियों ने राजसत्ता का मुख्य कर्तव्य यह माना कि बहु मानव स्वतन्त्रता और सम्पत्ति की रक्षा करे, शान्ति की व्यवस्था करे, अपराधियों को दण्ड दे, ग्रीर खोगों में धार्मिकता तथा नैतिकता का सरक्षण ग्रीर विकास करे।

स्वतन्त्रता और सम्पत्ति दोनो को मेलाँकथाँ ने प्राकृतिक माना और इसके पक्ष मे बाइबिल के (Decalogue) के उस कथन का हवाला दिया जिसमे सम्पत्ति के लिए कहा गया है कि उसका अपहरण नहीं किया जाएगा पर मेलाँकथाँ ने साथ ही यह भी कहा कि यदि इस देव प्रदत्त सम्पत्ति का दुरुपोग किया जाए तो राजसत्ता को उसे छीन लेना चाहिए। बास्तव मे मेलाँकथाँ यह बाहता या कि कैथोदिक मठों और रोमन चर्च की मम्पत्ति का दुरुपोग किया जाए तो रोमन चर्च की मम्पत्ति का दुरुपोग न होने पाए, उस पर समुचित नियम्बण के लिए राजस्ता का हम्सकीय वना रहे।

धर्मसत्ता और राजसत्ता के बीच सम्बन्ध पर अपने विचार ब्युक्त करते हुए सेलांकयाँ ने कहां कि "राज्य का कार्य केवल पेट-पूजा की व्यवस्था ही नहीं है वरन आत्मा का कृत्यागा भी है।" आत्मिक कल्यागा के लिए राज्य द्वारा उन वाह्य व्यवस्थाओं का निर्माण किया जाना चाहिए जिनमें व्यक्ति का आग्तरिक विकास हो सके। सेलांकथा ने कहां कि आत्मिक और भीतिक कार्यों के बीच ऐसी कोई विभाजक रेखा नहीं खींची जा सकती कि दोनी एक दूसरे से सबंधा पृथक् और स्वतन्त्र रहे वया एक के बिना दूसरे का काम चल सके। बोनी में धनिष्ठ सम्बन्ध है और इस सत्य को स्वीकार किया जाना चाहिए। राज्य के कार्य अरद से देखने पर भले ही भीतिक लगे पर अन्तिम इस्प से संसका भूल उद्देश्य भी आध्यात्मिक ही है। धर्मसत्ता का प्रभुक कार्य ईश्वरीय उपदेशों को लोगों तक पहुँचाना और ईश्वर की महानता में लोगों का विश्वास बनाए रखना है लेकन इस उद्देश्य की सिद्धि के लिए भौतिक सावनों की उपेक्षा नहीं की जा सकती।

ज्विगली (Zwingli, 1484-1531)

अलिएव जिंवनली (1484-1531) लूबर का समकालीन और , सुधारवाधी क़ान्ति का एक मुस्य प्रवस्त के या जिनने स्विद्वर्त्तण्ड में आ़ित्त की आ़ग जलाई । जिंवनली का प्रोटेस्टेस्ट वर्म लूबर के प्रोटेस्टेस्ट धर्म लूस प्रथेक्षा अधिक उग्र और कान्तिकारी था । जिंवनली का प्रोटेस्टेस्ट घर्म लूबर के प्रोटेस्टेस्ट धर्म लूस प्रथेक्षा अधिक उग्र और कान्तिकारी था । जिंवनली के प्रयेक्ष के बिलासी जीवन को हेखकर जिंवनली का मन खुख्य हो उठा और उत्तने पोप की खाक्ति को नीना सिंबान की खान के जिंवन को हेखकर जिंवनली का मन खुख्य हो उठा और उत्तने पोप की खाक्ति को नीना सिंबन का सक्त लिया । उसे यह उचित लगा कि पोप के ऊपर राजदण्ड का अधिकार रहे लाकि धार्मिक आदब्धों का विनाया न हो सके । स्विद्वर्त्तलण्ड के इस धर्म-सुधारक ने 1519 ई में अमा-पयों के विज्ञाओं को ज्यूरिय से निकाल दिया, पोप द्वारा सिंबर नवयुवको को सेना में भर्ती करने को विरोध किया और 1529 ई से पोप के विद्वर्ध अपने प्रसिद्ध '67' बीसिंस' के प्रकन दिए । जिंवनली ने पोप की कृत्य के साथ अधिक में प्रकट किया और पादरी, मठ आदि का अस्त करने को सिंबान रखी । जूबर के साथ उसके मतभेद खुनक नहीं सके । 1531 ई से स्विद्यन्तिक के के बीस को के जिंग और प्रोटेस्टेन्टो की लीग में युद्ध हुंगा जिंवमी प्रार गया। प्रार स्वेक मतभेद खुनक नहीं सके । 1531 ई से स्विद्यन्तलण्ड की कुंगीनिक केण्टनी की लीग और

जियाली ने लूबर के विपरीत वर्म का मुझार तलवार के वल पर करने में निष्टा व्यक्त की श्रीर अपने विचारों को कार्यान्वित भी किया। पर सिद्धान्त और सावन में ही मतभेद था, उद्देश्य में नहीं और इसलिए परिणाम की दृष्टि से लूबर तथा जिंबगुली दोनों ही मुखारवादी आंदित या श्रीदोलन के दो अग थे। लूबर की मंति ही जिंबगनी ने चर्च को एक अद्भय और पूर्णत आन्तरिक संस्था माना

<sup>1</sup> Dunning : op. cit., Vol. II. p 17.

भीर कहा कि इस प्राथित अर्थ के लिए प्रवादि जाने वाली पूजा तथा उपायना प्रशालियों बाह्य हैं, कर उनका दाज्याधितार के अर्थनंत होना उपित है। दूसरे उन्हों में ज्यायन से प्राधिक क्षेत्र में उन सभी बालों पर राज्य का ध्याधिक क्षेत्र में उन सभी बालों पर राज्य का ध्याधिक का प्राधिक क्षेत्र में ने भी बाह्य रूप में भी प्रवादिक से । विश्वति ने का कि आधिक संगठन भीर अनुवातन भी भागतिक से होकर बाह्य उन्हों है । इस उन द द राज्य का से अधिकार होना चाहिए। विश्वती के उन विवादों पर विज्याभी करते हुए इसिए में कहा कि "उन दी ध्ययन्या ने राज्य और पर्ष को एक ही संगठन में हान जिया।"

कारिवन (Calvan, 1509-1564)

जॉन काल्विन सूनर के ममान ही जबरशस्त धर्म-प्रचारक था। धर्म-पुधार राजनीतिक जिमारों को फमबढ रूप से रुपने ग्रीर उनका प्रधिक गतिमीन विवेचन करने का श्रीय काल्विन को ही दिया जाता है और इसीनिय कभी-कुनी उनको सुधार फ्रान्दीनन का 'सिढान्तवित्ता' (Law-giver) भी कह देने है। उनके प्रति मदग्रन्थ 'इन्स्टीट्यूट्न ग्रॉफ फिल्वियन रिलिजन (Institutes of Christian Religion) में उनके द्वारा प्रोटेस्टेस्ट धर्म का एक तर्कपूर्ण, क्रवब्द एव व्यापक विवेचन मिनता है।

फ्रांस के पितार्धी नामक नगर में सन् 1509 ई में उत्पन्न हुए कानून के पण्डित कालिवन का प्रारम्भ से ही धमं और राजनीति-धान्य की खोर मुफाब या। नमकालीन व्यवस्थायों के प्रध्ययन से उनको इह विश्वस हो गया कि धमं-मता और राज-मता में गम्भीर सुधार की आवश्यकती है। प्रतः उनने प्रपने विचारों का प्रचार भुट कर दिया जिनके प्रभाव और उपयोगिता के कारए वह सुधारवारी प्रायोग्त के एक महानदान विचानक के रूप में प्रमित्त हुआ। 1533 ई के लगमग प्रीटेस्टेन्टवाव में परिवर्तन हो जाने के बाद उने कैथीनिक प्रधान क्षीन से भाग कर स्विद्वार लैण्ड में करणा लीनी पड़ी। यहाँ वीनन (Basel) में उनने प्रपनी मुप्तिद पुस्तक 'इन्स्टीट्यूट आंक जिम्बयन रिक्तिन' विखी। जैनेवा (स्विट्वर्सक्ष्य) में यह नगमग 3 वर्ष तक उहरा और प्रतिटेस्टो के मत्यान से सहायता देता रहा। किन्तु प्रपने कठोर व्यवहार धौर नियमों के कारण जैने जनता का कोपभाजन वन कर जैनेवा सच्चे जाता पड़ा, पर शीघ्र ही उने वापस बुता जिया नया। उसकी अनुपस्थित में जैनेवा वासियों म महसूब किया कि उसके विना उनका काम नहीं चन सकता था। काल्विन एक प्रत्यन्त ही जुशक प्रशासक वा और जैनेवा गएशाज्य की उम जैमे व्यक्ति की आवश्यकता थी। वहाँ उसे प्रपने विचार, के अनुसार धर्म प्रयान मानन स्थापित करने में सफलता मिनी। उसकी जोकप्रियता और सिल्पित-नतिवित वतती गई। 1564 ई में प्रपनी मृत्यु तक वह इस नगर का धार्मक मीर प्रीर सिल्पित तानावाह बना रहा।

कात्विन के राजनीतिक विचार (Political Beliefs of Calvin)—'इन्स्टीट्यूट प्रांफ दी फिडिचयन रिजियन' निखने में काल्यिन के विधिष्ट उद्देश्य थे। प्रयम, वह बाइदिल के उपदेशों के प्रमुक्तार उत्तम ईताई जीवन व्यतीत करने के बारे में व्यवस्थित उग से आवश्वक ष्यवस्थायों एव कुछ मौलिक सिद्धान्तो का प्रतिपादन करना चाहता था। वह प्रोटेस्टर्न्टो के लिए ऐसी शांक्त चाहता था। उनके लिए उसी तरह का काम करे जैसे रोमन चर्च कैयोलिकों के लिए करता था। दूसरे, काल्विन क्रांस के प्रोटेस्टेन्टो पर 1535 ई से प्रकाशित हुए उस आक्रमण का मुहतीह उत्तर देना चाहता था जिसमे उन्हे जर्मन नास्तिकों के बराबर ठहराया। यथा थार जनता का शत्र कहा गया था।

काल्विन ने वतलाया कि ईश्वर की निरंपेक्ष सम्प्रमुता सम्प्रस् विश्व से विख्यान है। यह सम्प्रस् विश्व से विख्यान है। यह सम्प्रस् विश्व कराट ईश्वरीय नियति के चक मे वृंधा हुआ है और समस्त चटनाएँ ईश्वरीय सकूल्य का परिस्ताम है। सामाजिक और राजनीतिक सस्याएँ, उदाहरणार्थं परिवार, सम्पत्ति, चर्च और राज्य मिलकर पृथ्वी पर ईश्वरीय इच्छा का ही एक अर्थ मे प्रतिनिधित्व करती है। चर्च और राज्य मिलकर पृथ्वी पर ईश्वरीय साम्राज्य स्थापित करे, यही कल्यास्ताकारी कार्य है।

काल्विन के बमें का मूलमन्त्र वा—मनुष्य ईश्वर का चुना हुआ उपकरण है। मनुष्य के इन्छा को फीलादी और उसके हृदय को कठोर बनाने के लिए इससे अच्छा और कोई सिद्धार्य नहीं हो सकता या। काल्विन के इस नियतिवाद के सिद्धान्त का सार्वभीम दुर्बंटना की वर्तमान सकल्पना के कोई सम्बन्ध न था। उसने ससार और मनुष्य के ऊपर ईश्वर की प्रभुसत्ता का भरपूर-वलान कि वा ।

काल्विन ने स्विम विचारस जिंवसली (Zwingh) के इस विचार का खण्डन किया कि धर्म तया राज्य का एक ही व्यवस्था के प्रन्तर्गत एकीकरण किया जाए। जिंवगनी ने चर्च और राज्य की प्रमित्त मानते हुए कहा था कि समाज को प्रपत्न राज्यनितिक और शामिक निवयों के नियम्ब्य का प्रियंकार होना चाहिए। इसके विपरीत काल्विन का विचार था कि चर्च और राज्य होनो ईश्वर हारा सर्वथा पृथक प्रयोजनो की पूर्ति के लिए बनाए गए है अतः उन्हें स्वतन्त्र एव पृथक हो बनाए रखना चाहिए। उसने कहा कि ईश्वर ने मूखा (Moses) को जो कानून प्रवान किए थे, उसके दो भाग है। पहले भाग में वे नियम है जो ईश्वर के प्रति मनुष्य के आवरण को निर्वारित करते, हैं दूसरे भाग में वे नियम है जो ईश्वर के प्रति मनुष्य के आवरण को निर्वारित करते, हैं दूसरे भाग में वे नियम है जिनके हारा यह निश्चय होता है कि मनुष्य के साथ कैसा व्यवहार होना चाहिए। इन स्वानों वालों को का प्रतिक्रित किया है। पहली शक्ति के प्रतिक्रित किया है। पहली शक्ति के प्रधिकारी पाए चर्च है जिसका चहेश्य प्रध्वमारिक है। उसे अपने को केवल वर्णमक विषयों तक ही सीमित रखते हुए, नीकिक मानते में कोई हस्तवेग नहीं करना चाहिए।

काल्विन ने चर्च और राज्य की पूचकता स्वीकार करते हुए भी यह मुाना कि दोनों स्वभवं से एक दूसरे से सम्बद्ध हैं। दोनों को स्वापना ईश्वरीय, कानून की पूर्ति के लिए हुई है। दोनों सस्वार्ष इंग्वरीय इंग्वरीय इंग्वरीय इंग्वरीय साम्रांच्य की स्वापना करनी चाहिए (पर दोनों के जिल के सस्वार्य साम्रांच्य की स्वापना करनी चाहिए (पर दोनों में उसने लेकिक सस्वायों को प्रतिक्र महस्व विश्वराग (पार्वीकिक सांसन को चाहिए कि जब तक हम मनुष्य के बीच रहे, वह हमारे भीवर ईंग्वर की बाध्य उपासना ही भावना उदलक करे, विश्वद्ध चामिक सिद्धान्त तथा चर्च की उस्ता करे, हमारे जीवन को मानूब-माना के अनुस्य डाले, राजकीय स्वाय के अनुसार जीवन का निर्मय करे, हमारे जीवन को मानूब-माना के अनुस्य डाले, राजकीय स्वाय के अनुसार जीवन का निर्मय करे, हम से-पारस्यरिक सामञ्जस्य की भावना उत्पन्न करे तथा धान्ति वनाए, रहे। "काल्विन ने धर्म को राज्य की ग्रास्म मानते हुए, बतुताय कि चर्म की रक्षा करना राज्य को सर्वोपरि कर्त्यक है। "जान्ति एक स्वयस्य की रक्षा करना राज्य को सर्वोपरि कर्त्यक है। "जान्ति एक स्वयस्य की रक्षा करना राज्य को सर्वोपरि कर्त्यक है। है कि काल्विन ने ईसाई धर्म के इस पुराहि विद्वान को दोहराया कि सच्चे धार्मिक विश्वस को वलपूर्वक ग्रारोपित नही किया जा सकता, वैकिन स्ववहरिं में नैतिकता लागू करने की राज्य की शायित के उत्तर उतने कोई यहण निर्देश राज्य की शायित के उत्तर उतने कोई यहण निर्देश राज्य की सांस्कार करने की राज्य की शायित के उत्तर उतने कोई यहण निर्देश राज्य की शायित करने उत्तर अनि कोई यहण निर्देश राज्य की शायित के उत्तर उतने कोई यहण निर्देश राज्य की स्वार्य के स्वार्य के अन्त स्वर्य की स्वर्य के स्वर्य प्रति विद्वान के अन्त स्वर्य की स्वर्य के स्वर्य स्वर्य के स्वर्य स्वर्य की स्वर्य के अनुस्य स्वर्य का स्वर्य की स्वर्य की स्वर्य की स्वर्य के स्वर्य स्वर्य की स्वर्य के स्वर्य स्वर्य की स्वर्य की स्वर्य की स्वर्य की स्वर्य की स्वर्य कर स्वर्य की स्वर्य

कास्विन ने राज्य का प्रथम कर्तव्य माना कि वह ' शक्ति श्रोर, धर्म का पोष्ट्य कर तथा पूर्ति-पूजा, नास्तिकता श्रीर सच्चे धर्म की निन्दा का दमन करे। चर्च श्रपन सिद्धान्त श्रीर नीतियो की निर्धारण करे तथा राज्य द्वारा उनके पालन की व्यवस्था की जण् । इसका प्रथं हुष्ठा कि सैद्धान्तिक रूप से राज्य को धर्मतन्त्र (Theocratic) बना दिया गया । इसका सर्वोत्कृष्ट उदाहरण जैनेवा गण्राज्य की व्यवस्था का दिया जा सकता है जो काल्विनचादियों का गढ था और जहाँ काल्विन एक तानाणाह-सा बना हुमा था वहाँ पाइरो लोग राजकीय प्रधिकाण्यों को निर्देशन है से थे। उनका प्रजाजनो और शासन पर स्थापक प्रभाव था। लाल्विन में लूबर की रहस्थात्मक धार्मक प्रमुक्ति का प्रभाव था। जहाँ लूबर ने धर्म के अस्तिर स्थापन पर बना है काल्विन ने काल्य ने स्थापन का स्थापन कार्य प्रधान पर वा वहाँ काल्विन ने काल्य ने काल्य नियम्बरण, प्रमुशासन और जीवन सम्भाग में अपने ताथियों के प्रति सम्मान की विषेष महत्त्व दिया। यही प्रपुरितन (Purnan) धर्म की सार्वभीम नैतिक जिक्षाएँ वन गई। अनुवासन और पादियों के श्रेष्ठतर पद पर बल देने का परिखाम हुआ "सन्तों का प्रवहनीय शासन, प्रस्यत्त व्यक्तिगत विषयों का भोर विनिमय जो विश्व-व्यापक जासूसी पर आधारित था और जिनमें सार्वजनिक व्यवस्था को स्थापना, वैयिनक सावार पर पूर्ण नियन्त्रण और विश्व हिसानत तथा उपासना के बनाए रखने में प्रनंत अत्यिक नगण्य था।"

काल्विन ने चर्च के सगठन पर भी विचार किए। उमने बोकतान्त्रिक तस्थी का समावेश करते हुए इन बानो पर बल दिया—(1) उचित आचार के नियमो नो निष्धित करने वाले महा व्यक्तियों (Elders) की एक सभा (Assembly) हो, (2) नास्तिको को चर्च से बहिस्कृत करने का अधिकार हो, एव (3) राज्य धार्मिक मामलो से १९४० छोर स्वय को (चर्च को) लौकिक कार्यों से सलग रखा जाए।

काल्विन के वर्ष का सगठन गए।तान्त्रीय था। वर्ष के मुख्य पदाधिकारी विष्ठित सदस्यों द्वारा नियन्त्रए। लागू करने में ग्रासानी होती थी। सैद्धान्तिक रूप से वर्ष की ग्रांति सम्पूर्ण ईसाई समाज पर थी। जैनेवा में पादरी-वर्ग की ग्रांतित वहीं व्यापक थी। मुद्ध देशों में जहीं काल्विन के मतानुवायी कम सख्या से ये वहीं राज्य द्वारा इन पर बहुमस्था का वर्म मानने के लिए ग्रत्याचार होते थे। ऐसे देशों में इन्होंने लोकतन्त्रीय सिद्धान्ती पर ग्राधिक तल दिया।

काल्यिन ने"मानव-स्वभावं को स्वार्थी, बोधी एवं पतनोनमूख प्रवृत्ति का बताकर उसको राज्य द्वारा नियन्त्रित किएँ जाने का समेथँन किया। उसका मत था कि राज्य की उत्पत्ति ममुख्य की डुष्ट प्रकृति का विरोध करने के लिए हुई है। उसने घोषित किया कि नियन्त्रण की आवश्यकता और प्रव्यवस्था को दूर कर सुरक्षा की मानवीय भावना मे ही राज्य की उत्पत्ति का रहस्य निहिन है। काल्यिन के इन विचारों से माबी अनुवस्थवादियों के लिए पूर्वभूमि नैयार हुई ।

लूबर की भौति ही कास्त्रित ने भी निष्क्रिय झाझापालन (Passive Obedience) पर वन विद्या। उसने राज्य की स्राज्ञ का मुक भाव से पालन करना प्रजा का पितृत्र धार्मिक कर्त्तन्य बतलाया। उसने कहा कि लौकिक आक्ति-मुक्ति का बाहरी सावन है, स्रतः ग्रामक का पद स्रत्यन्त सम्माननीय है। यह देश्वर का प्रतिनिधि है और उसका विगोध करना ईश्वर वा विरोध करना है। यदि कुछ लोगों को खराब शासक मिलता है तो यह उनके पाप के कारण है। लोगों को खराब शासक की भी उसी भाव से स्राज्ञ पालन करनी लाहिए जिस भाव से बच्चे आमक की स्राज्ञ पालन करनी लाहिए जिस भाव से बच्चे आमक की स्राज्ञ पालन करने हैं। बास्तिक गौरव पद का हो। कास्त्रित के इस विचार के सम्बन्ध में सेबाडन ने निज्ञा है—"यह सही है कि 16वी भ्रताब्यों के कर्तन्यों को कर्तन साम हम समस्त समर्थकों की भी काल्यित ने भी प्रजाजनों के प्रति राजाओं के कर्तन्यों का सम स्थान किया है। विधाता की उसन विश्वित्त स्वार्ग प्रजाजनों पर लागू होती है, उसी प्रकार धासकों के करर मी। निकृष्ट शासक ईश्वर का विद्रोही होता है। ध्रपने पश्वरी लॉक (Locke) की भौति उसका भी यही विचार या कि ब्यइहार-विधि नैतिक रूप से स्वृत्वित कार्यों के लिए दण्ड की ब्यवस्था करती है। वैकिन निकृष्ट धासकों को देश देना ईश्वर का काम है, प्रजाजनों के लिए दण्ड की ब्यवस्था करती है। वैकिन निकृष्ट धासकों को दण्ड देना ईश्वर का काम है, प्रजाजनों के लिए दण्ड की ब्यवस्था करती है। वैकिन निकृष्ट धासकों को दण्ड देना ईश्वर का काम है, प्रजाजनों के लिए दण्ड की ब्यवस्था करती है। वैकिन निकृष्ट धासकों को दण्ड देना ईश्वर का काम है, प्रजाजनों के लिए दण्ड की व्यवस्था करती है। वैकिन निकृष्ट धासकों को दण्ड देना ईश्वर का काम है, प्रजाजनों

का नहीं,। काल्यिन के लिए यह दृष्टिकोण ग्रह्स करना स्वाभाविक ही या—कुछ तो जेनेवा में उसकी स्थित देखते हुए भौर कुछ इस आशा के कारस कि शायद, काल्यिन का धर्म फोस के राजाओं, का धर्म माना लाए ।"

ं काल्विन का यह भी विश्वास था कि राज्य मे छोटे—छोटे न्याय-रक्षक होने चाहिए जो रावां की शास्त्रियं को सयत रखे श्रीर यदि वे उनकी घाततायी प्रवृक्तियों को न रोक सके श्रीर उसके विश्वे जनता की रक्षा न कर सके तो स्वय वर्त्तव्यहीनता के दोप के भागी बने। उसने कुछ दशायों मे प्रवा को राज्य का विरोध करने का भी प्रधिकार दिया। उसने वताया कि राजा के जो प्रादेश ईक्यिय श्रावाक्षों के प्रतिकृत हो उनकी अवहेलना की जानी चाहिए और यदि कोई अनुचित रूप से राज्य की सत्ता हथिया ले तो ईसाइयों को शस्त्र प्रहुण करने से भी नहीं हिच्चका चाहिए। कारिवर्न के इन विचारों ने लोवतन्त्रीय सिद्धान्तों के विकास में बड़ा योग दिया। उसके सिद्धान्त लूथर के सिद्धान्तों भी श्रेपेक्षा कांग, हॉलेण्ड, रूक्टार्ट्विण्ड और इंग्लेण्ड में अधिक लोकप्रिय हुए।

वास्तव में काल्विन का 'निष्कित-माज्ञापालन' का राजनीतिक सिद्धान्त कुछ मस्यर सी बीज बी, स्योकि उस पर परिस्थितियों वा वही म्रासानी से प्रभाव पड सकता था। ''एक ग्रीर तो काल्विन ने सिविहित सत्ता के प्रति किए जाने वाले समस्त विगोध की टुटतापूर्य बताया था, लेकिंन दूसरी ग्रीर उसका मूल विद्धान्त था कि चर्च को जुड सिद्धान्तों को प्रोप्ता करने का ग्रीर तीकिंक ग्रीनत की सहायता से सार्वभीमिक नियन्त्रण स्थापित करने का मधिकार है। यह एक माना हुआ निव्यत् था कि सित्ती राज्य का ग्रासिक काल्विन द्वारा प्रतिपादित सत्य को स्वीकार नहीं करेगा ग्रीर अनुवासन की लागू नहीं करेगा तो उसे प्रपने प्रणाजनों के ग्राह्मपात्वन का ग्राधिकार नहीं रहेगा ग्रीर प्रजाजनों के व्याह्मपात्वन का ग्राधिकार नहीं स्वेता ग्रीर प्रजाजनों के कि सार्व करना ग्रावस्थक हो जाएगा। वर्दा ग्रामन को बदलने का कम ग्रवसर होता ग्रीर प्रतिरोध के हारा जाम की उम्मीद होती, वहाँ आसानी से इस परिस्थाम की उम्मीद की जा सकती थी।"

काल्विनवाद की इस चर्चा के प्रसग मे उसकी एक गम्भीर कमजोरी को जान लेना लेना चाहिए जो यह थी कि विभिन्न व्यक्ति वाडविल की ग्रपने-ग्रपने ढग से व्याख्या कर सकते थे। प्रत्येक व्यक्ति श्रपनी ज्याख्या को ही समभता था और दूसरे की श्रुच्छी वात को मानने से भी इन्कार कर देता था। र्चिक यह एक सामान्य नियम वन गया था कि ईश्वरीय कानन का पालन करना एक धार्मिक कर्त्तव्य है। तथा उसकी अबहेलना करना एक पाप है, अत प्रत्येक णासक अपने द्वारा निर्मित काननो को मानना प्रजा-का धार्मिक कर्त्तव्य वतलाता था। वह दावा ,करता था कि विरोवियो ,का दमन किया जानी चाहिए । इस प्रवृत्ति का परिएगम यह निकलने लगा कि राजनीतिक उच्छ खलता एव धार्मिक दमन की तीति को प्रोत्साहन मिला। 'राज का वर्स प्रजा का वर्स' मानने का सिद्धान्त बल पकडता गया ग्रीर राजा के धर्म से मतभेद रखने वाले व्यक्तियों पर प्रत्याचार किए जाने लगे धीरे-धीरे यह ग्रनुभव किया जाने लगा वि एक ही धर्म लादन का प्रयत्ने कान्ति और व्यवस्था के लिए ग्रहितकर है और एक धर्म-निरपेश राज्य का होना ग्रावश्यक है। यहाँ स्मरणीय है कि काल्विन ने राज्य और चर्च दोनो को प्यक् रखते हुए इनकी एक मीमा-रेखा भी खीच दी थी, जिसका दोनो ही ग्रतिक्रमण नहीं कर सकते थे। अत इसका भी यह महत्त्वपूर्ण परिणाम हुमा कि काल्विनवाद जहाँ-जहाँ फैला, वहाँ इसके अनुयायियों ने उन सब शासको का विरोध किया, जो धर्म के मामले में हस्तक्षेप करते थे। इससे धार्मिक और राजनीतिक स्वतन्त्रताओं में सुक्ष्म भेद करने का विचार उत्पन्न हुआ। जॉन नॉन्स (John Knox, 1505-1572)

मार्टिन लूबर भीर काल्विन दोनो अनुदार रूढिवादी थे जिन्होने राज्य की दैवी उत्पति

सेक्शइन ' राजनीतिक दर्शन का इतिहास खण्ड 1, प 335.

स्वीकार बच्के का उन्होंने स्विकारियों के गीरव में पृष्ठि भी तथा निष्त्रिय-पाक्षकारिया (Passive Obedience) का उन्होंने देवक वाक्षीय निक्कुमतागढ़ के निष्मार्थ प्रवस्त किया। किन्तु जब का उन्होंने देवक वाक्षिय निक्कुमतागढ़ के निष्मार्थ प्रवस्त किया। किन्तु जब का उन्होंने कि प्रवस्त किया। किन्तु जब का उन्होंने के निष्पं के प्रवाद के प्रविकार की प्रवाद के प्र

राज्य री प्रयक्ता के प्रतिकार को र नैकार करने वाना ऐसा ही एक विवासक और नॉक्स था। जोन नी गिरम प्राधान दिना के निकारत को स्वकेलमा करके प्रतियोध के सिद्धाना का समर्थन विवास । इसने प्रधान वाहम स्राधान वाहम स्राधान के निकारत को स्वतान का समर्थन विवास । इसने प्रधान के स्वतान के प्रतिकार के प्रतिकार के स्वतान क

मूनतः नॉक्स ने कान्तिन के विवारों का ही ध्रनुमरण करते हुए ईसाई सिद्धान्त की उसकी ध्रकाद्य व्यारमा को स्वीमार किया। उनने चर्च के ध्रमुणागन को स्वैच्छा से न मानने वालों के प्रति चर्च हारा कठोर कार्यवाही किए जाने के विचार का भी ममर्थन किया। उसने काल्विन की इस धारणा की पुष्टि की कि प्रत्येक व्यक्ति की रवधमां गा और उपने प्रतुणासन का खता से पीलिन करना चाहिए किन्सु जहां कान्तिन हारा समर्थित निर्माय अग्रापालन का सिद्धान्त सामने घाया, उपने इसका सण्डन करते हुए घोषित किया कि "जहां राजा ईंग्यर के बचन, सम्मान और गौरव के प्रतिकृत्न जाता है, वहाँ उसका दमन ब्रावश्यक है।" प्रपत्नी युक्ति की उसने इस बलवाली शब्दों में व्यक्त किया—

"लाजकल सब मनुष्यों का सामान्य गीन यह है कि हम प्रपने राजाओं की आजा का पालन व रना चाहिए चाह वे अच्छ हो या चुरे, क्यों कि ईश्वर ने ऐसा ही आदेश दिया है लेकिन जिन लोगों ने ईश्वर के नाम को उस तरह कल्कित किया है ईश्वर उन्हें दण्ड देगा। जब राजा अन्याय करने है तो वह कहना कि ईश्वर ने उनकी प्राज्ञायान करने है तो वह कहना कि ईश्वर ने उनकी प्राज्ञायान का आदेश दिया है, नान्तिकता है और यह नाहितकता उसी प्रकार की है जैंदे यह कहना कि ईश्वर ने सतार में प्रन्याय का मृजन किया है और वह उसे वनाए हुए है। मुर्ति-पूजा, नाहितकता और ऐसे ही अन्य अपराधों का वण्ड केवल उन राजाओं और जामको को ही नहीं मिलता जो इन्हें करते हैं। जो जोग राजाओं को ऐसा करने से नहीं रोकते वे भी अपराधी हैं और इसलिए दण्ड के पात्र है।"

जॉन नॉक्स के उपरोक्त विचारों ने दो वार्ते मुख्यत स्पष्ट होती हैं—"प्रथम यह कि उसने कारियन के इस विश्वास का परित्यागं कर दिया कि प्रतिरोध सदा गलत होता है, ग्रीर द्वितीय यह कि' प्रतिरोध सुघार के लिए ही समर्थनीय है। इस सिद्धान्त में नागरिकों के जन-अधिकारों का कोई उल्लेख नहीं है ग्रीर न ही इममें नॉक्स का यह मत प्रकट होना है कि वह राजकीय शक्ति का स्रोत जनता को

<sup>1</sup> सेवाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 1, प 336.

वताना चाहता था। उसका दिष्टकीए। घामिक कर्तन्य के आधार पर टिका हुआ था, गोक अधिकारो के आधार पर नहीं। इसके वारएा काल्विन का सम्प्रदाय राजकीय व्यक्ति के खिलाफ हो गया और उसके विद्रोह को उचित ठहराया, दूसरा कदम फाँम में उठा, वहीं घामिक विद्रोह ने काल्विम के दल को कैंगेलिक राजता के खिलाफ कर दिया। यहाँ इस सिद्धान्त का विकास हुआ कि राजा को लक्ति जनता से अन्त होनी है और राजा जनता के अपि उत्तरदायी है। लेकिन, अभी नक यह प्रश्न घर्म में ही जुड़ा हुआ था।

सुधार श्रान्दोलन में निरकुशताबाद और प्रजातन्त्र के बीज (The Seeds of Absolutism & Democracy in Reformation)

सुवारवादी आस्दोलन का जिस समय उदय हुआ, उस समय दो निद्धान्त प्रवत् थे। प्रथम यह कि धार्मिक विषयों में पोप को घपनी सर्वोच्च शक्ति ईश्वर. से मिली है, ग्रनः किसी सांसारिक प्राणी के समक्ष धपने किसी कार्य के लिए वह उत्तरदायी नहीं हो सकता, और दितीय यह कि प्रतिनिध सरकार के सिद्धान्त का विकास हो रहा था। उस समय की मध्यप्रुगीन परिस्थितियाँ निरकुश राजवन्त्र के सिद्धान्त के पनपन में बाधक थी।

धर्म-पुधार आन्दोलन ने एक विचित्र ही स्थिति पैदा कर दी। एक और लूथर तथा कारियंन ने पोप की श्रामिक निरकुशता का विरोध किया, और इस तरह अन्ताकरण की स्वतन्त्रता के सिद्धांन्त के नेविकास की पृष्ठ-भूमि तैयार की, किन्तु दूसरी और आन्दोलन को सफलता के उद्देश्य से राज ओ के प्रति निष्क्रिय आझापालन के सिद्धान्त का भी समर्थन किया और इस रूप में निरकुशता के सिद्धान्त का प्रोत्ताहन दिया। प्रजा द्वारा राजा का विरोध करना पाप ठहराया गया। इस मत के समर्थन में वाई विरोध समाण दिए गए और सत्त पाल के इस कथन को बोहुराया गया। कि 'सतार म जो भी शक्ति में है वे एने हुई है।' अनेक प्रमाण देकर जनता को समक्ष्राया गया। कि 'सतार म जो भी शक्ति में है व इन्तर की रची हुई है।' अनेक प्रमाण देकर जनता को समक्ष्राया गया कि राजा की शक्ति का लोग ईशवर है, जिसके विरोध, से पाप की उत्पत्ति होती है। तूयर ने पोप से बचने के लिए जर्मन णासको का आश्रय विया। उसने अपने अन्तःकरण की स्वतन्त्रता के विद्यान को तियाह के निर्माश ने उसने के पान कि का श्री के स्वापना की जिसमे व्यक्तियो को घामिक स्वतन्त्रता तही थी। ज्यूय की निगाह में उसके की क्षा आं को न मानना सम्ब्रेहि ह्या और ऐसे समंद्रोहियों को दण्ड देने और 'समन्द्रीही कीन है — इसका निर्माश देने का अधिकार राजा ने अपने हालों में के लिया। उसने जर्मनी के कृषक आन के समर्थ महस्ता देवा कि राजाओं सो हत्या और छन्न-कपट तक का आश्रय लेकर विद्रोह को दश हिला की साम

काल्विन ने भी विनम्न ब्राज्ञापालन के सिद्धान्त को सामृत रखा था, लेकिन साथ ही यह भी कहा था कि यदि राजा स्वय धर्म का विरोध करने लगे तो राज्य के कुछ न्याय-रक्षकों को हक है कि वे उसके खिलाफ विद्रोह कर दे। यह भी कहा गया कि किसी व्यक्ति द्वारा अनुचित रूप से राज्य की सत्ता-प्रहुण कर लेने पर ईसाईयों को प्रतिरोध के लिए शस्त्रप्रहुण कर लेने पर ईसाईयों को प्रतिरोध के लिए शस्त्रप्रहुण कर लेने पर ईसाईयों को प्रतिरोध के लिए शस्त्रप्रहुण कर लेने पर ईसाईयों को विकास में सहायता मिनी।

लूबर धौर काल्बन दोनो ही ने निष्क्रिय याज्ञा-पालन के सिद्धान्त का प्रतिपादन करके राजाधी के निरशुणताबाद को प्रोत्साहन देने का स्वाभाविक परिष्णाम यह हुआ कि राजकीय अधिकारी इर्ष सिद्धान्त की आड़ में धार्मिक विध्वारियों पर अस्याचार करने जो, । कुछ राज्यों में काल्विनवादियों पर भी अस्याचार किए गए। परिस्थितियों के अनुकूल सिद्ध, न होने पर कुछ- काल्विनवादी राज्य की अवशा करने के व्यक्ति के प्रविकार का दावा करने लगे। कुछ ने काल्विनवादा -को आहतिक कानून से सम्बद्ध कर सिद्धान सिक्स प्रविच्या सामक और धारित दोनों थे, और इस तरह उन्होंने राजा की निरकुण अस्तियों के उपर एक नियम्बण प्रस्तुत किया। प्रोटेस्टेन्ट प्रजा लूबर भीर काल्विन के आश्वारांतन के उद्देशी

को प्रुव कर अपने कैसोलिक राजा के विरुद्ध समर्परत हो गई। ऐसा फ़ाँस में हुमा जहाँ राजा कैसोलिक भने का प्रवास क्षेत्रा क्षेत्र का का एक अंग प्रोटेस्टेन्ट हो गया। स्कॉटलैंग्ड में जान गाँवर, ने कैयोजिक वन का अनुवाबा था ज़वाक अथा का एक अग आदरटाट हो गया। एकाटवण्ड म जान नायन न कथाविक रीजा का विरोध करते हुए काटिवन के वितन्न आजामालन के सिद्धान्त को टुकरा दिया और इस विवास राणा का विराव करत हुए काल्वन का विनाल आसामाना का त्वहार का ठूकरा विवा अर इस विकास पर बल दिया कि लहीं राजा हैम्बर के बचन, सम्मान और गौरव के प्रतिकृत जाता है, वहाँ उसका दमन ग्रावश्यक है। पहीं हाल उन देशों में हुमा जहाँ राजा प्रोटेस्टेन्ट ही गया किन्तु पत्रा या उसका कोई अग बहा होल छन वसा भ हुआ जहा एका आदर्श्य हा अथा १७९५ अजा था उसका काह अग कियोलिक एहा । कैयोलिक प्रजा ने प्रोटेस्टेंट राजा को धुमहोही माना और उसका विरोध करना अपना कथालक रहा। कथालक प्रजा न प्राटस्टर्ट राणा का धमहाहा धाना आर उसका वराध करना अपना कर्तां व्यासम्बा । इस तरह प्रोटेस्टेन्ट प्रोर कैयोनिक दोनो ही धमनिनस्वियो ने तूबर तथा काल्निम कत्त व्य समक्ता । इस तरह बाटस्टर्ट आर कथा। कः वाम। हा अभावनास्वया न ज्ञ्यर तथा काल्वन समिति निर्मुख राजतन्त्र का निरोम किया और सांविचानिक राजतन्त्र एव प्रतिनिधि सरकार के सिद्धान्त

समावत निर्देश राजतन्त्र का विराध कथा भार साविधानक राजवान एव आवानाथ सरकार का सिंबार के विकास में सहयोग दिया। फ्रांसीसी प्रोटेस्टेन्ट हाजी नाइस ने जनता को राज्य की शक्ति का लीत के निकास में सहयोग विद्या। कांसीसा प्रोटेस्टाट ह्या की नाट्स ने जनता को राज्य की प्राक्त का स्रोत मानते हुए निरकुगताबार पर कडोर प्रहार किया। ग्रन्थ कींसीसियों ने भी यह मन व्यक्त किया कि राजा मानत हुए निरक्त्यतावाद पर कठार प्रहार किया। अन्य फासासिया न् भा यह मन व्यक्त किया कि राज्य की यनितयों सीमिन तथा परिच्छ होनी चाहिए क्योंकि जनता जनको समान की . जेडा के लिए स्वीकृत करती है। किसिस हॉटमैन नामक वेखक ने यह सिद्ध करने का प्रयास किया कि फ्रांस में तो निरक्क्षिता करता है। फ़ास्स हाटबन नामक लखक न यह । जब करन का अवास कथा क्षेत्र का अवास कथा क्षेत्र का निर्देश वा वाद था ही नहीं, नहीं तो राजा निवाचित हुआ करता था । एक अन्य क्षिसीती विचारक ह्यू वर्ट लेके (Hubert Languet) ने राज्य की उत्पत्ति समक्षीतों होरा भानते हुए वो समक्षीतों की कल्पना की जिसमें पहले में तो वो पक्ष ईक्वर और भानव-समाज है, जिसमें राजा भी सम्मितित है और सुनर से एक ाणसम् पहल म ता वा प्रत इम्बर् आर मानव-समाण है। जिसमें राजा भा साम्भालत है आर ह्वार म एक उसकी आज़ा का पालन करने का वचन देती हैं। यदि राजा अत्यायी ही जाता है तो प्रजा भी प्रता जिसको आओं का पालन करने का वधन बचा है। बाद राजा अन्तावा है। जाता है वा अच्छा भा अपन वचन है मुक्त ही जाती है। नीदरलैण्ड में भी राजतन्त्र विरोधों साहित्य काफी प्रकाशित हुआ। वधन स पुरुष हा जाता हु। नादरलण्ड म मा राज्यान्त्र ।वराधा पाहिस्य <sup>कारणा</sup> अकारणा हुआ। नीदरलेक्ड में भी राज्यान्त्र विरोधियों में प्रवरणी आल्बुसियस (Althusius) ने प्रयुक्ता की वह सर्वोच्च तावरलण्ड भ भा राजतल्य ।वरायवा म अवस्या आल्यू:खवल (त्यामाण्याव) प अनुवर्ता का पह सवाच्य श्रीर श्रेक्टतम् मनित वतलामा जो राज्य के संदस्यों के भीतिक और श्रमीतिक कल्यासा के लिए कार्य श्चार श्रञ्जान् थानत वतानामा जा राज्य क पदस्या क भावक आर अभावक कल्यास कावस्थ काव करती है। उसने प्रमुखतः का मूल स्थान समाज को वताया, किसी व्यक्ति या कुछ व्यक्तियों का कम करता हा जवन अधुका का पूज प्यान वमाज का ववाया, Imal ज्याका या गुछ ज्याक्वया का कम नहीं। उसने कहा कि प्रमुख मनित कोई ऐसा कार्य नहीं कर सकती जिससे तर्वसागरण का अहित हो। नहां। उसन कहा कि अधुक आवत काह एसा काथ नहां कर सकता ज्यस्त सबसाधारण का आहत हा। तस्त्रमु हारा निम्मित कानुनो का माहन शासको का कर्ति व्य हैं। राजाः केवल एक ऐसा प्रतिनिधि है जो यह प्रतिज्ञा करके पदाल्ख होता है कि वह विधि के श्रमुसार गाहन करेगा। करक प्रवाद्य होता है। के यह ग्याय के अधुवार वाहन करना। स्काटलेण्ड के एक प्रत्य नेसक बुकाकन (Buchanan) ने भी समझौताबादी सिद्धान्त का प्रतिवादन करते हुए मत व्यक्त किया कि प्राकृतिक श्रवस्था को हुर करने के लिए सरकार एव विधि का आतथादन करत हुए भत व्यक्त भवा कि अञ्चलक अवस्था का दर करन का वार सरकार एवं वाध का निर्माण हुमा है। झन्तिम सत्ता जनता के हाथ मे हैं और बही विधि का लोत है। जनता के साथ किए निमाण हुआ ह । आन्ता अत्या अत्या क हाथ म ह आर अहा ।वाव का लात ह । जनता क साथ कर्ष पुर समभौते द्वारा ही राज्य को पितृमत प्रविकार मिले हैं और न्यायसुर्वक शासन करना त्सका कर्ता व्यक्त करें यए समझात द्वारा हा राज्य का ायप्रणत आवकार ।यल ह आर ज्यायन्नक सावा करना रचका कत व्य है। जनता की सम्पत्ति के बिना राज्य-शक्ति पर अधिकार करना गतत है। ऐसे ग्रत्यावारी यासन का

हैं। जनता का सम्पात के बना राज्य-शाक्त पर आधकार करना गक्षत हैं। एस अध्याधार वासन का जनता विरोध कर सकती है। दुकानन ने प्राकृतिक कामून की ब्राह तेते हुए प्राततायी राजा के वय को हिराया। , जेसुइट (Jesuts) लेखको ने भी निरकुण-राजवन्त्र का विरोध किया और यह विम्नास क्रिया कि राजा ईस्वर का प्रतिनिधि न होकर इसी-दुनिया का व्यक्ति है एवं पनिन गनिय स्वनास के एक क्रिया के स्वन्ति का क्रिया के स्वन्ति भी के प्रतिन गनिय स्वन्ति से किया कि राजा ईश्वर का प्रांतानाथ न हीकर इसा द्वानया का ब्याक हे एव पानत्र गावत जनता में निवास करती है। यदि राजा प्रत्याय करता है तो प्रजा उसे सिहासन से हटा सकती है। जिस्हासन निवास करती है। याद राजा अन्याय करता है ता अजा उस (धहांसव स हुट। सकता है। ानरकुआता विरोधी सिद्धान्ती का समर्थन करने वाले जेसुहट लेखकों में रॉबर्ट वेलामोनं फ्रांमिस्कों तथा जॉन वॉफ विरोधा सिद्धान्ता का समयन भरन वाल जबुद्ध लखका न रावट व्यानान कामनका तथा जान वाफ मेरियाना के नाम उल्लेखनीय हैं। मेरियाना के विन्तुन पर सैवियानवाद आच्छादित या। वह सामको मेरियाना क नाम जरलबनाथ है। भारपामा क विष्णु भरे वाक्ष्यापता आण्डापता था। वह सामका को करर पोप के प्राच्यात्मिक नियमणों को स्त्रीकार नहीं कर सकता था। वह समाज द्वारा नगाए गए नियत्रमा पर क्रिविक बल देता था। र आवक बल रता था। इस सम्प्रण निवरण से हम यही निष्कर्ष पाते हैं कि घमं-सुवार आन्दोलन ने निरकुणवाद इस सम्पूर्णावनरण स हम बहा गण्यात पात है । यु पण पण विवाद आग्यात मा गर्जु । श्रीर लोकतन्त्र दोनो की भावनाओं का पोपण किया । गुषारवादियों ने निरक्का राजाको का गण

करना गुरू किया और जब रोजा अत्याचार करने लगे तो जनता ने उनके विरुद्ध विद्रोह को अध्या रहा करने हैं के विरुद्ध विद्रोह को अध्या कर है है कि निरक्षवार कर है कि निरक्षवार का सण्डन होने लगा और सीविधानिक एवं नियंत्रित राजतन्त्र का समयन । लूँचर और कालिन ने विनम्न आज्ञापालन का सिद्धान्त चलाया किन्तु उन्हीं के अनुयायियों ने परिस्थितिवश लोकतात्रिक विद्रान्ति की शरु ही ।

धर्म-सुधार आन्दोलन की देन और उसका महत्त्व (Contribution & Importance of Reformation)

पूर्म-सुधार आन्दोसन की सबसे बड़ी देन यह थी कि उसने पोग की सुवीच्य प्रमृता नी हुक्य कर गताब्दियों से चले था रहे रोमन चर्च के एकछन साझाज्य को तहस नहस कर दिया। अब रोमन कैयोजिक चर्च के विरोधी अनेक राष्ट्रीय चर्चों की स्थापना ही गई। धार्मिक एकता का भोटेस्टेन्टो और कैयोजिकों में विशोजन हो गया।

सुनारवारी मान्दोलन ने चुर्च को राज्य का बुगवर्ती वनाकर मध्यपुरीन विश्वनसात्रीज्य की वार्त्या मे कान्दिकारी एवं मौलिक परिवर्तन किया! चूँकि इसके कारता राष्ट्रीयता के विचार की प्रित्ताहन मिला। सबैव पोप का विरोध राष्ट्रीयता के ब्राधार पर किया गर्या और सात्राज्य का स्थान प्रमत्तनसम्बर्त्याच्या परिवर्ता ने ले लिया।

. पर्में पुधार श्रान्दोलन का एक तात्कालिक परियाम . राजसत्ता के निरंकुच श्रविकारों में वृद्धि श्रीर निरंकुच राजतन्त्र को श्रूरोप में एक सामान्य शासन रूप बनाना हुआ ! साथ ही माय व्यक्ति . एवं

यामिक स्वतन्त्रता तथा प्रजातन्त्रीय विचारों का विकास भी हमा।

- इस म्रान्दोलन की एक महत्त्वपूर्ण देन सिंहण्युता (Toleration) का विकास भी वा! वार्मिक संवर्ष-का भ्रन्ततः एकमाव-निराकरण सिंहण्युता को ही समझा : जाने लगा-1; प्रोटेस्टेन्ट .राजां केनोलिक भ्रजा का तथा कैनोलिक खातक प्रोटेस्टेन्ट अजा का दमन करने में असफल रहें ! वर्ग-वर्ग एवं परिस्थितिका यह निवार पनपता पया कि सुख और समृद्धि तभी संभव-है जब राज्य धर्मनिरफ्ष वातावरण पैदा करें ! यदि राज्य धर्मिक मतभेदों से . ज्यर रहेगा तभी-विभिन्न धर्मावस्थितों है एक मामान्य राजनीतिक निरुध रहाना सभी हो हो है एक मामान्य राजनीतिक निरुध रखना संभव हो सकेगा !

श्रन्त में फिमिस के बब्दों में—"जहाँ तक घमंनुवारवादी ' आन्दोदन ने एकं सुर्तमंठित, एंडें बिक्तमान, सेवीय एवं नीकरवाही प्रधान राज्य की सृष्टि में सहायता दी, जहाँ तक प्रसक्क एवं श्रव्या रूप से उसने व्यक्तिगत न्वतन्त्रता को प्रोत्साहन दिया, बहाँ तक उत्ते अपने परिएमामें मे आधुनिक सम्बद्ध का सकता है, किन्तु जहाँ तक इसकी अवृत्ति सामुद्धायिक प्रावशों, चानिक, राजनीतिक प्रायत के कर्ण में निष् श्रामिक प्रस्थों की प्रपीक को पुनर्जीवित करने की थी, बहाँ तक यह उन मध्यकालीन विचारों को मेर्र विस्त सीट जाना था जो अरस्तू एवं पुनर्जीगरण के निश्चित प्रभाव के कारण अधिकांगतः विद्युख शेरें जा रहे थे "" कहना चाहिए कि इस श्रान्दीतन के प्रारम्भ में मंत्रामान्त्री पर वल देने की प्रवृत्तियाँ प्रवर्ण रही, जिन्तु अन्त में लोक्तमत्त्र की समर्थक थीर निरंकुण राजसत्ता का विरोध करने वाली प्रवृत्तियाँ प्रवर्ण रही। प्राकृतिक दंशा, वामाजिक समर्थोता, जनता की प्रमृत्ति प्रवर्ता में प्रकृति वालन के विचार उत्तर्भ हुए। इस्हों ने 17वीं, 18वीं, 19वीं श्राताहियों में महान राजनीतिक विवादों का सुवर्णत जिया।

#### प्रतिवादात्मक धर्मे सुधार ग्रान्दोलन (The Counter-Reformation)

धर्म-मुधार आन्दोलन ने रोमन केनोलिक वर्म में सुवार नी प्रक्रिया लाकर प्रतिवादारने वर्ण सुवार आन्दोलन को जन्म दिया । यारम्भ में तो रोमन-चर्च ने प्रपने दोयो को दूर करने की विन्तां <sup>नहीं</sup> की, लेकिन जब धर्म-सुधार भ्रान्दोलन ने जोर पकड़ लिया भौर :यूरीर्ग के कई देश रोमन चर्च से श्रलग हो गए तो रोमन चर्च का ब्यान भ्रपने दोषो को दूर क़रने की क्षीर गया ! वह ओटेस्टेन्ट धर्म की गति रोकने के लिए प्रयत्नशीन हमा । रोमन चर्च में कई सुधार किए गए जिसके फलस्वरूप कैयोलिक धर्म श्रपनी खोई हुई प्रतिष्ठा पनः प्राप्त करने लगा तथा प्रोटेस्टेन्ट धर्म की प्रगति श्रवरूढ हो गई।

इस प्रतिवादात्मक धर्म-सधार आन्दोलन को अपर्वा कैयोलिक धर्म के इस प्रनेहत्यान को दो बातों से बहुत सहायती मिली। पहली बात तो प्रोटेस्टेन्ट धर्म की 'आपसी 'फूट थी। इस वर्म में तीन सम्प्रदाय थे— सूपर सम्प्रदाय, जिवगंनी सम्प्रदाय, और काल्विन सम्प्रदाय। इनमें बहुदा परस्पर विवाद हुया करते थे जिनसे प्रोटेस्टेन्ट धर्म का पक्ष कमजोर हो गया। दूसरी बात यह थी कि 16वी सदी के हुआ नरा न ाजारा बार्ट्स्टिन में ना प्रभाव कामार हा जा । वात यह आ । का रावा सदी के मध्यवर्ती पोप विरिवाने वे जो रोमन चर्च के दोषों को दूर कर कियोतिक घर्म की पुन प्रतिष्ठा स्वापितः करना चाहते ये । पाल तृतीय के पोप-पद पर झासीन होते ही (1534–50) पोप-पद की नैतिक श्रांक स्रोर प्रतिष्ठा में भारी वृद्धि हो गईं। पोप के पेवित्र स्राचरण नैं।सभी न्यादिरयों के किया-कलापों को प्रभावित विया और जर्न-साधारण में उसके प्रति पनः श्रंद्धा जाग्रत हो गई। । ा

कैयोलिक धर्म का पुनक्त्यान करने के लिए मुख्य रूप से निम्नलिखित तीन साधन श्रपनाएँ गएं—

के साथ कोई समझौता करने की चेव्टा नहीं की क्योंकि उसका लक्ष्य तो कैयोलिक धर्म की बृटियों को दर कर उसे शक्तिशाली बनाना या ताकि वह विरोधियों का मुकाबला कर सके ग्रीर स्वय को पन लोकप्रिय वना सके।

जैसुइट सीसाइटी-इसे 'ब्राइंट ऑफ जीसस' (Order of Jesus) भी कहते हैं। 1534 ई मे जेसुइट नेता इंग्नेशियस लायोला (Ignatious Loyola) ने इस घामिक संस्था की स्थापना सैनिक ढग से की। लायोला स्पेन का एक कूलीनवशी सैनिक था जिसने युद्ध मे घायल होने पर धर्म-प्रचारक वनने का निश्चय किया और पोप का आशीर्वाद प्राप्त कर इस धार्मिक संस्था (जेसडट सोसाइटी) की स्वापना की । अनुवासन और ब्राज्ञापालन इस सोसाइटी के दो मुख्य सिद्धान्त ये । शेसाइटी के प्रधान को 'सनरल' कहा जाता था जिसे सर्वोच्च अधिकार प्राप्त थे । 'एक परामर्गदाता और छ: व्यक्तियो की एक परिषद की भी व्यवस्था थी। सस्या के अनुवायियों को 'जेसडट' कहा जाता था। प्रत्येक सदस्य को ब्रह्मचर्य, म्राज्ञापालन और निस्पृहता की शपय लेनी पडती थीं। हरेक सदस्य के निए पोप की माशा मानना अनिवार्य था । सोसाइटी का कहना था कि ध्यान ग्रीर प्रार्थना हारा पाप से खटकारा मिल सकता है ग्रीर ईश्वर के दर्शन सम्भव है। सम्प्रदाय की सदस्यता नीमित थी। सदस्यों को दो वर्ष तक लायोला के सिद्धान्तों के प्रमुसार प्रशिक्षण लेना पड़ता था। इस धवधि में वे मानववादी विषयो. विज्ञान, धर्म-शास्त्र आदि का श्रद्धयन करते थे।

340 पार्श्वात्य राजनीतिक विचारों का इतिहासी

जिसुइट सोसाइटी ने प्रोटेस्टेन्ट घर्म से निपटने के लिए अपनी सेवाएँ पोप को अपित की औ पोप ने सोसाइटी को 1540 ई. में मान्यता जवान कर दी। तत्पर्यवाद जैसुइट पादरी प्रोटेस्टेन्टाघर्म के निरोध ग्रीर कैपीलिक धर्म का प्रचार करने निकल मुझे। उन्होंने निवयुवको को शिक्षा द्वारा तथा बं चूढों को उपदेशों द्वारा अपने पक्ष में किया। आवश्यकतानुसार उन्होंने कुटनीति ग्रीर 'बङ्बन्त्री का भी सहारा लिया। जैसुइट पादियों के जीश ग्रीर उनकी सिक्यता के 'फलस्वरूप' इटली, स्पेन, फांस ग्री-पोनैण्ड में प्रोटेस्टेन्ट धर्म खिल-भिन्न हो गया। भारत, चीन ग्रीर उत्तरी तथा दक्षिणी- ग्रमेरिका में 'भी वन पादियों ने कैपीलिक घर्म का अपने जीवन की परवाह न कर भयंकर ग्रीर विपरीत परिस्थितियों में जेसुइट ने किथीलिक। वर्म की रक्षा ग्रीर प्राति की। ग्रीनेक स्थानो पर जेसुइट सस्था ने स्कल स्थापित किए।

रक्त स्थापित किए।

देविविजयन—यह रोमन कंशोलिक चर्च का धार्मिक त्यायानय था जिसका सुख्य कार्य धर्मविरोधियो का दमन करना था: दिसकी त्यापना 1248 ई मे ही की जा चुको थी लेकिन यह पूर्णस्य
से सिक्य सोलहवी यताब्दी के मध्य मे हुआ:। पोप पाल तृतीय ने जैसुइट सोसाइटी को मान्यता देने के
दो वर्ष बाद इस त्यायालय मे छ. इ क्विजिट जनरल नियुक्त किए जो धर्म-विरोधियो के मान्यता देने के
सुनवाई कर उनको दण्ड देते थे , सन्देहजनक व्यक्तियो को बन्दी बनाते थे पुस्तको को सेसर करते थे
और धर्म-विरोधियो को ग्रारीरिक दण्ड हारा प्रपराध स्वीकार करवाते थे तथा मुखुदण्ड तक देते थे।
इस त्यायालय ने वास्तव मे बहुत कठोर दमन नीति से काम लेकर स्थेन, इटली और नीदर्बण्ड मे वर्मविरोधियो को कुचल दिया। इस त्यायालय के छादेख से स्थेन में हजारों व्यक्ति जीवत जुंता दिए गए
और लगभग एक वाख लोगो को विभिन्न सजार ही, गई। नीदर्बण्ड मे तो दमन दत्तीन नुसंस्ता से किया
यया कि राष्ट्रीय सावार्ग उनह पंडी और जन्दोने एक भवकर ग्रंद का ह्या पारण कर लिया।

्रविक्रिया प्राप्त उनकृत्वन आर उन्हार एक नुबक्त श्रुद्ध का रूप बारण कर जिला। वर्ष के सुधार प्राप्त वर्ष के सिंह प्रतिवादित्मक वर्ष सुधार बाल्दीलन के जिस प्रतिवादित्मक वर्ष सुधार बाल्दीलन के जाने दिया उदके फलस्वरूप एक बताब्दी से अधिक तम्म वक धार्मिक सबयों का जोर रहा। ब्रह्म के "1548 हैं, में वेस्टफोविया की सिंह्य द्वारा प्ररोप के धार्मिक विवादों का अग्त हुआ, व्यविष् वास्तव में धार्मिक सिंह्युता की स्वापना दो और भी काफ़ी समय वाद हुई।

## मैकियावली

(Machiavelli)

मध्ययनीन शन्धनारपूर्णं अवस्या के गुजर जाने पर पत्टहवी सदी मे युरोप मे ज्ञान की नई दिना प्रदीस्त हो उरी । बौडिक पुनर्जागरण (Renaissance) ने लोगों में जीवन की एक नई चेतना. न्युक्तना-के-एक-नवीन प्रेम भीर जीवन के नवीन मूल्यों के प्रति अनुराग के भाव जगा दिए। र्टःवर की अपेक्षा मनुष्य मानव-प्रव्ययन का ग्रुधिक महत्त्वपूर्ण विषय हो गया । मानव-समस्याओं पर प्रथिक निन्तन होने नगा । मध्यकाल की 'परलोक-प्रियता (Other Worldliness) घटने लगी श्रीर चर्च के नियन्त्रमा ने विरुद्ध धर्म-निरपेक्ष बृद्धि का बिट्रीह मुनिरत हो उठा । प्रव परलोक की अपेक्षा इह नोक अधिक प्यारा हो गया तथा महत्त्वाकाँकी शासको ने पोप के आदेश-पनो को रही की टोकरी में फ़ैक दिया । मध्ययगीन देवदास, चर्चवाद, बाहविनवाद ग्रीर सामन्तवाद के विरोध में पुनरुत्थान मथवा बीडिक पुनर्जागरण के इस युग में मानववाद श्रीर निष्प्रतित्रन्य बीडिक स्वातन्त्र्यवाद का. मन्त्र प्रचारित किया गया । "मूर्प्य ही प्रत्येक बस्तु का मापदण्ड है" -इस उक्ति मे पुनः श्रास्था प्रकट को जाने लगी । मेयर के शब्दों में "पुनहत्यान नवीन भावना का वह प्रभाव था जिसने श्रन्त मे मध्यकालीन व्यवस्था को छित-भिन्न कर दिया । भिन्नी शताब्दी के नवीन विषय की ग्राधारशिला रखी--- तस विश्व की जिसने कि तत्त्वतः मध्य-वृग की मदा-सदा के लिए श्रन्त कर दिया ।" ज्ञान ग्रीर निर्माण के इस लुपा काल में मैकियाव नी पैदा हुमा । इटली के प्रमित्र वगर पर्लोरेन्स की शिक्षा-दीक्षा ने प्रभावित मैक्यावली भविष्य मे एक नई राजनीतिक मुक्त ग्रीर दिशा का जनक वना । इतिहास ने वर्षों मैकियावली को अपमान और तिरस्कार के नरक में पटका रखा लेकिन एक समय ऐसा अवश्य श्राया जब उसे उचित सम्मान दिया गया और पलोरैंस मे उसकी कब्र पर लिखा गया कि "इतने महान व्यक्ति के लिए सारी प्रशसा अपर्याप्त है।" वह वह राजनीतिज्ञों ने उसकी रचना के लाग जनाम मौर जीवन-मर वही किया जो मैकियावनी कह गया।

मैकियांचली: जीवनी, ग्रध्ययन-पद्धति ग्रीर कृतियाँ (Machiavelli Life, Methods and Works)

निकी सो मिल्यावती का जन्म इटली के नगर पत्नोरेन्स में सन् 1469 ई में प्राचीन टस्कन वर्ण से सम्बन्धित एक सामान्य पिचार में हुआ | उत्तका पिता बकील और तत्कालीन गएतन्यत्मक फार्मित व्यवस्था में विश्वास करने में गौरत अनुभव करता था। पुत्र भी पिता के ही जिह्नों पर था। अभाग्यवस नहु प्यास्त निक्षा भाग्यत्म निक्स निक्षा भाग्यत्म निक्स निक्षा से प्राप्त करने का प्रयत्न किया। 1490 ई में उसे एक साधारण प्रश्लामकीय पद प्राप्त हुमा। तत्त्ववात अपनी राजनीतिक सुक्ष नुक्ष, प्रतिमा और कार्यक्षमता के कारण वह विभिन्न पत्नो पर कुष्तत्वात् अपनी राजनीतिक सुक्ष नुक्ष, प्रतिमा और कार्यक्षमता के कारण वह विभिन्न पत्नो पर कुष्तत्वात् के कार्य उत्तर सित्त कार्य (Diplomatic Mission) में उसे त्वानग चौबीत नार फांस, रोम और विलिन के दरवारों में जाना पत्ना जाई वहने पर्यान्त वह वीभन्न पत्नि हा।

मैं कियावली ने सन् 1498 ब्रौर 1512 तुक पत्तीरैस की 'कौसिल ब्रॉफ टैन' (Council of Ten) के सचिव पद पर कार्य किया। इसी मध्य उसके भाष्य ने पलटा खाया। रेवेना की लडाई में स्पेन के मुकाबले 1509 में फाँस की हार हुई। इसकी भीषण प्रतिक्रिया पत्तीरैस्स में हुई। स्पेन के समर्थकों ने, जो प्लोरैन्स मे सत्तारूढ़ हुए, मैकियावली को ग्रन्य व्यक्तियों के माय देश मे निकाल दिया उसका जीवन निर्वासित अवस्था में गरीबों तथा जगती लोगों के मध्य अध्ययन करते हुए व्यतीत हुआ ध्रपने ग्रामीरा श्रावास-सेनके सियानी-मे उसने अनेक विद्वानों का माहित्य पढने के साय-मा राजनीतिक मनोविश्लेषण भी किया और इसी समय उसने ग्रन्थ-रचना भी की। उसके विरोधियो राजदोह के ग्रभियोग मे उसे कारागार का दण्ड भी दिया । नए लोर जो के शासन कान में उसने ग्राह की कि उमे खोगा हुआ स्थान फिर से मिलेगा लेकिन यह आशा स्वप्न सिद्ध हुई। केवल नाम्मात्र ने वेतन पर उसे प्लोरेन्स का इतिहास लिखने का कार्स सिला। प्रपने शेष जीवन-काल में मैकियाँवती है अपना समय देखन कार्य में ही व्यतीत किया। उसके सभी ग्रंथ, इस मुाल में ही निन्दे गए। इस सम इटली की दशा भी वडी ग्रस्थिर ग्रीर ग्रसगठित थी। सन् 1527 में नए संगठित इटली का स्वप लिए ही एक सावारण व्यक्ति की गाँति मैक्यावाली की मृत्य हो गई। श्रध्ययत पद्धति

मैकियावली के पूर्व के मध्ययुगीन विचारको की प्रव्ययन पद्धति धर्म ने प्रभावित थी। मैकियावली ने इस प्रेंगाली को स्वीकार नहीं किया। फलस्वरूप उसके दर्शन में वे जटिसताएँ नहीं आ सकी जो उसके पूर्ववर्ती विचारको मे थी। मैकियावली को पोप और सम्राट के संस्वत्सी की समस्या से कोई लगव न या। इसलिए उसकी रचनाग्रों में मध्यकालीन पादरियों और दार्गनिकों का सी तनवारों के सिद्धान्त का, कैनन ना का और इसी प्रकार की ग्रन्य विषय-सामुधी का कोई उच्लेख नही मिलता । उसने नीति, न्याय ब्रादि के ब्रमूतं मिद्धान्तों पर ब्राव्यारित निगमन तकं पहित (Deductive Method) का परित्याग र्कर दिया जिंस पर मध्यकालीन राजनीतिक सिद्धान्तों की रचना हुई थी।

' मैकियावनी ने पूरी तरेह वै<u>ज्ञानिक तटस्यता की नीति प्रपनाते हुए ग्रुपनी समकालीत</u> परिस्थितियों का बड़े ध्यान से प्रध्ययन किया, अपने युग की ममस्याश्रो को समका और फिर मपन े निष्कर्षों का प्रतिपादन किया १ इस तरह उसने अपनी राजनीतिक पद्धति में अनुभववाद और इतिहास वाद का समन्वय किया । दूसरे शब्दों में उसने अनुभूतिप्रवान (Empirical) या एतिहासिक पहिन की अपनाया । अरस्तु के बाद राजनीतिक गवेषसा के क्षत्र में इस पद्धति की अपनाने वाला यह प्रवम विचारक था। डेतिहास और तर्क का सहारा लेते हुए उसने तरकालीन धर्म-शक्ति को एक गम्भीर चुनौते दी तथा मानव व्यवहार के प्य-प्रदर्शक के रूप में ईश्वरीय नियम का बहिस्कार करते हुए 'राजनीवि विज्ञान का आधार ही परिवृत्तित कर दिया ।' मैकियावली की 'प्रिम' वह गर्वप्रथम महान रुवना थी विसमे देवीय और-मातवीय इन दोनी तत्वो में 'स्पेंब्ट सवर्ष दिखलाई', पड़ा और जिनमें पूर्ववर्ती नसकी हारा प्रपताई हुई प्राचीन सुक्तियों को यह समुभक्त छोड़ वियों गया कि मैद्धान्तिक रूप में वे बुद्धिहीन एव ब्यावहारिक रूप मे मार्ग-अब्द करने वाली थी।1

-मैकियावली का मत था कि सभी देशों और कालों में मानव स्वभाव एक जैसा रहता है वह लगभग एक ही प्रकार के उद्देश्यों ने सचालित होता है और एक जैसी ही समस्याओं का उसे समाध्य करना पडता है । ग्रत यदि वर्तमान काल की समस्यामा का हमें समाधान करना है ग्रथवा, हमें भविष्य में न्या करना चाहिए ?—इस प्रश्न का उत्तर पाना है तो यह उचित है कि हम भूतकाल के इतिहास की गम्भीर प्रवृत्तीलन करें और यह जानने की चेल्डा करें कि सुमान परिस्थितियों में मनुष्य ने भूतकान में ज्या किया वा और उनके क्या परिणान निकल वें ? मैकियावती का विश्वात वा कि सूत के वेंगीर अनुवीतन ने हम सफदुताओं और विफलताओं के कारणों को सामान्यत: मालूम कर सकते हैं। लिए उल्लेखनीय है कि मैकियावली ने "इतिहास का उपयोग अपने पर्वकत्पित निष्कर्वों की वरित्र में किया

है, इनके प्रश्यन में नहीं ।"

<sup>1</sup> Cambridge Modern History, Vol 1, Page 213

प्रो. डिनिङ्ग का विचार है कि मैकियावली की पद्धति देखने में जितनी ऐतिहासिक लगती है, यथार्थ-रूप मे उतनी नही है। उसके पर्यवेक्सण (Observations) ग्रधिकतर ऐतिहासिक न होकर भ्रपने समय के ही थे। समकालीन परिस्थितियों को देखते हुए उसने पहले से ही कुछ सिद्धान्न निश्चित कर निए थे और फिर इनके समर्थन के लिए प्राचीन इतिहास के प्रमाणों को ढूँढा था। जिस प्रकार र्षमप नैतिक शिक्षा का समर्थन करने के लिए पशु-पक्षियों की मनोरजक कह।नियाँ उदाहरण के रूप मे गढा करता था उसी प्रकार मैकियावली अपनी अनुभूति के आधार पर निकाले गए परिएगामी (Empirical Conclusions) की इतिहास से पुष्टि करता था । संबाइन न भी में कियावली की पद्धति को ऐतिहासिक कहना भ्रमपूर्ण माना है । सेवाइन के अनुसार उमकी सुद्धि-पूर्ववेक्षगात्मक थी । उसने अपने तर्कों को सत्य सिद्ध करने के लिए इतिहास का आश्रय निया। वास्तव मे उसके लेखा मे ' कुछ निश्चित ग्राधारभूत-विश्वासे निहित है ग्रीर उन-विश्वासो पर तर्क का सम्पूर्ण, ढाँवा ग्राश्रित है........यह पूर्णतं स्पष्ट है कि प्रत्येक काल की घटनाओं की-गति और-वनसे निकलने वाले परिस्णामों के सम्बन्ध में बहुं जो बार्स्णाएँ रखता था उन पर निर्मंगतस्य प्रसाव उसके मानव सम्बन्धी उस विशिष्ट दृष्टिकीण से या जिसकी छाप बाह्य घटनाओं पर पहती है, जिससे उनका रूप 'निर्यारित होता है और जिससे वे नियन्त्रित होते है । यपनी मानव-स्वभाव सम्बन्धी धारणा को उसने समस्त इतिहास के एक निश्चित सिद्धान्त के ग्रावार पर बनाया। "" "मधिप मैकियावली ग्रन्तत . डमी परिस्माम पर पहुँचा कि नीति-सास्त्र एव राजनीति एक न होकर पृथक्-पृथक् है एव शासन कीना का प्राचार शास्त्र से कोई सम्बन्ध नहीं है, तथापि दोनों का ब्राधार एक ही मान्यता थी।"1

ूर्जी भी हो इसमे कोई सन्देह नहीं कि राजनीतिक समस्याग्रो के प्रति मैकियावली का दिव्दिकोण अनुभव प्रधान था एव उसकी भावना ऐतिहासिक थी । मानव स्वभाव का चित्रण उसका मूल ग्रांबार या । वामिकता, परम्परावादिता, वृद्धिवादिता और पाडित्य-प्रदर्शन का वह घोर विरोधी था । उसकी अध्ययन पद्धति ऐतिहासिक, पर्युवेक्षणात्मक, यथार्थवादी, प्रोर वैज्ञानिक विशेषतास्रो अथवा तत्वों से युक्त थ्री.। राजनीति का युद्ध ख्य रखने में उसने पुनर्जागरण की उन्युक्त प्रक्रितिक बुद्धि के सहार यह प्रयत्न किया कि राजनीति खामिक उपवेशों वा दुष्टान्तों का प्रकरण सात्र पह जाए। इस ्तरह उसने राजनीति को कला के रून मे भी स्वीकार किया। मैकियावली की अध्ययन-पद्धति सर्वश्र ्दोष-रहित नहीं थी। य<u>ह पश्चयत, इञ्चादिना और एकांकी इंग्टिकांग्ण से ग्रसित थीं किन्तु</u> हमें यह नहीं भूलन्म चाहिए कि उसका उद्देश, सारी दुनिया के लिए राज्य-मीमाँसा लिखना न था, वह तो इटली का राष्ट्रीय सेवक मात्र या।

रचनाए

मैंकियावली ने दो ऐसे नहस्वपूर्ण ग्रन्थो ही रचना की जिससे उसका नाम प्रमर हो गया-

AT Discoursesion Livy (Titus Livius)

(2)-The Prince .

प्रियम ग्रन्थ मे मैं कियावली ने रोमन राजतुन्य के विषय मे लिखा है और तत्कालीन प्रवर्गकां के लिए कुछ नियमी की आदर्श रूपरेला प्रस्तुत की ही पित्रमं जन्य नारेजी को सम्बाधित किया गुजा है जो कि अविनो का ह्युक था। यह प्रस्थ उनकी सबसे प्रमुख कृति है जिसे 1513 ई. में पित्रा गुग या, किन्तु जिसको प्रकाशन उसकी मृत्यु के पांचु वर्ष बाट घर्यांचु सन् 1532 ई. में हुया था। में कियावसी का यह प्रन्थ वास्तव में युग-प्रवर्गक था। इसमें मध्यकातीन विचार-प्रक्रिया के ढग की स्वार

<sup>1</sup> Cambridge Modern History, Vol I, p 208

कर नवीन इंग को अपनाया गया। इस ग्रन्थ में कुल 26 अध्याय है जिन्हें तीन भागों में बौटा गया है। मैकियार्वली ने इस ग्रन्थ के प्रथम भाग में राजतन्त्र की, दूसरे में किराये की सेनाओं की तथ श्रन्तिम भाग में श्रपने राजदेशन की व्याख्याएँ की हैं। वास्तव में यह ग्रन्थ मैकियावली की समुख प्रतिभाका सार है।

मैकियावली ने कुछ ग्रन्य ग्रन्थ भी लिखे जिनमें से उल्लेखनीय ये हैं-(1) The Art of War (2) The History of Florence

इनके ग्रातिरिक्त उसने ग्रुसँक उपन्यास, कहानियाँ ग्रीर कविताएँ ग्रांदि भी लिंड

मैकियावली युग शिशु के रूप में (Machiavelli as the Child of His Times)

डाँनग ने मैकियावली के विषय में लिखा है कि "युहू प्रतिभा-सम्पन्न फलोरेंस निवासी वास्तविक अर्थ में छुपने काल का शिशु था। "1 वेमे तो प्रत्येक विद्वान् एव प्रतिभा-सम्पन्न व्यक्ति अपने युग का शिशु होता है, क्योंकि उसके विचार समकालीन, परिस्थितियों से प्रभावित होते हैं किन्तु उत्तर प्राप्त पर प्रप्त हुम का रग कुछ विशेष गहरा चढा हुमा था। उसे छोड़कर गायद ही कोई ऐसा, दूसरा राजनीतिक विचारक हुमा हो जिसने, अपना सम्पूर्ण लेखन कार्य समकालीन परिस्थितियों के , आधार पर किया हो । उसने उन परिस्थितियों के दोयों को स्पष्ट किया और उनके समाधान भी सुकाए। उसके प्रत्येक विचार प्रथवा मिद्धान्त में हमें इटली की तत्कालीन मिरिस्वितियों की कलक. स्वाई देती हैं। ; दिखाई देती है ।

वे तत्त्व जिन्होंने मैकियावली के राजनीनिक चिन्तन का मार्ग-दर्शन किया और जिनके

प्रभाव से वह अपने युग का शियु-कहलाया, मुख्यतः निम्नलिखित थे—

(1) ज्ञान का पुनरत्थान—मैकियावली के समय में दो शक्तियाँ सार्थ-साथ कार्य कर रही . थी। प्रथम शक्ति ज्ञान के पुनरुत्थान (Renaissance) , की थी और हसरी बार्मिक सुधारी (Reformation) की । धुनरुत्यान मध्यकालीन यूरोप की आधुनिक यूरोप से बदल देने वाला एक महत्त्वपूर्ण ब्रान्दोलन था। इसका ब्रारम्म इटली मे हुआ और 15वी शताब्दी मे वही यह अपने चूरा उत्कर्ष पर पहुँचा। इसी कारण इसे कभी-कभी उटालियन पुनरुखान भी कहते हैं। पुनरुखान के फलस्वरूप मनुष्य और विवद के प्रति एक नदीन वृष्टिकोण का उदय हुआ। इसने लोगों के जीवन मे एक नवीन चुतना, स्वतन्त्रता के प्रति प्रेम प्रीर जीवन के उत्कृष्ट मुख्यों की भावना जगाई । ग्रास्म श्रीर परमारमों के सम्बन्धों के स्थान पर मानवीय समस्याएँ महत्त्व पाने लगी मीन यावली ने अपने सेले और विचारों में पुन-सम्बान के भाव भरे। इसने स्वावशास्त्रिता पर बल देते हुए यथार्थवादी वृष्टिकार्थ अपनाया . उसने चचे घोर धर्म की जड़ी पर केठोर प्रहार किए घीर घोषित किया कि मानव स्वय ही अपने श्रेष्ठ जीवन का निर्माता है। जसने ग्रपने लेखों में कही दो शक्तियों श्रयवा तलवारों के सिर्द्धान्त-वर्च पिताओं की सम्मतियो, पोप एव सञार के पारस्परिक समुबन्धों और इसी प्रकार के मध्यपूर्ण के अस्या विषयों की चर्चा नहीं की । मैकियावली की रचनाएँ पढने से यही लगता है कि हम एक सर्वेग नबीन युग मे आ गए हैं। यदि 'कॅरिस्ब्रस' ने 1492 ई 'मे नई दुनिया का पता लगाया तो मेकियावली ने 1523 ई में 'प्रिस' की रचना द्वारा राजनीतिक विचारों की नई दुनिया की खोज की।

मैकियावली का फ्लोरेन्स उस समय पुनरुत्थान का प्रधान नगर और इटली की संस्कृति का माना हुन्ना केन्द्र था। मैक्कियावली की -रग-रंग में पलोरेन्स की संस्कृति व्याध्त थी। उसके व्यक्ति श्रीर विचारों मे पुनरत्थान की प्रतिछाया थी। उसने प्राञ्जीन साहित्य का सुख्यमन किया और इतिहास तो विशेष रूप से उसे प्रिय रहा। "इसी साहित्य की भावना से शक्ति पाकर एव प्रेरित होकर उसरी

<sup>1 &</sup>quot;Machiavelli the brilliant florentive was in the fullest sense t

न्याभाविक पदार बुद्धि ने समस्यापी को गुजभाने के प्रयान किए और उनके ऐसे समाधान निकाले जो जनके वर्ष की 12 शताब्दियों में मोचे गए हुनों से असने मित्र ये कि मानों वे जताब्दियों कमी ब्राई-ही नहीं।"1

मैकियार्थनी ने द्वावनीति की धामिकता, वीतिकता, प्राचार-णारत प्रादि से पृत्रक रहा। उसका मत था कि एक राजनीतिक को नितक्षता एवं यागिनता द्वारा सनुमीदिन रमस्टीकरणी स्रोर मिदान्तो की चिन्ता नरी करनी चाहिए। मैकियावनी के उस विचार ने भी पुनम्हवान-युग बोलता है कि मनुष्य प्रपने भाग्य का निर्माण राग करता है और उमे प्रपने जीवन तथा घन की सुरक्षा के निए राज्यीय सरक्षण प्राप्त वरने का पूर्ण प्रधिकार है। उसने स्पष्ट घोषित किया कि राजनीति देवी शक्ति प्राप्त व्यक्तियों का ही-क्षेत्र नदी है, उत्तम प्रत्येक व्यक्ति प्रवेश कर मकता है।

(2) राजतन्य की पुनरर्यापना-पुनरत्थान काल मे यूरोप मे भारी राजनीतिक परिवर्तन हुए । जब मैक्सियानकी का आविर्भाव हुपा तो परिपदीय धान्दोलन समाप्त हो चुका या ग्रीर शक्तिशाली णासको ने मामन्तो घीर उनकी प्रतिनिधि सभाषी का दमन करते हुए निरकुण राजतन्त्र स्थापित कर निए थे पार्थिक परिवर्तनो ने भी गीमि । राजतन्त्र के मध्यकालीन विचार को समाप्त करने मे योग देते हुए निरकुणवाद के लिए मार्ग प्रणम्त कर दिया था। पश्चिमी सूरोप के लगभग सभी राज्यों मे सामन्तो के हाथ में प्रक्तियां छीनकर राजाधों के हात्रों में केन्द्रित हो गई थी। वह यूग राज्य ग्रीर चुनं दोतो मे-बीर-पुरुषो नी निरहण मता का पुग या जिसने मैकियावली के 'प्रिम' को वडा (Eguifan frai 1

मैकियावली के समय इटती पाँच राज्यों में वेंटा हुआ था। उसने इंग्लैण्ड, फ्रांस और स्पेन के मगठित राज्यों के ममान ही इटनी में भी सभी राज्यों का एक राष्ट्रीय राजा की श्रध्यक्षता मे एकीकरए। परना चाहा। 'प्रिन्म' के प्रतिम प्रष्याय में उसने यह आवा प्रकट नी है कि इटली का एकीकरण हो ब्रीर वह विदेशी तर्वरों की दासला में शुक्त हो। उसकी <u>याकांका थी कि इटली में भी</u> ऐसे राजा का उदय हो जो मम्पूर्ण जनता को राष्ट्रीयता के एक सूत्र मे वांघ सके। उस समय इटली की दुर्दशा घीर उटनी के छोटे राज्यों द्वारा ग्रयनी रक्षा के लिए प्रयोग किए जाने वाले कटनीतिक ग्रीर कपट के साधनो ने भी मैंकियावली की रचनाग्रो के प्रत्येक पुष्ठ पर ग्रपना प्रत्यक्ष प्रभाव डाला ।

(3) इटली का राजनीतिक विमाजन—इटली का सम्पूर्ण प्रदेश छोटी-छोटी रियासतो ग्रीर राज्यों में बंटा हथा था। 16वी सदी के भारम्भ में इन राज्यों का कुछ एकीकरण हथा श्रीर इटली में केवन 5 राज्य स्थापित हो गए-नेपल्स राज्य (Kingdom of Naples), मिलान का राज्य (Duchy of Millan), रोमन चर्च का होस (Territory of the Roman Church), वेनिस गराराज्य (Republic of Venice) और प्लोरेस का गणराज्य (Republic of Florence)। वे पाँचो राज्य भी आपम मे मधर्वरत रहते थे। इटली के इस राजनीतिक विभाजन और राज्यों के पारस्परिक सवर्ष ने देश को वहा दुवंत बना दिया और वह ग्रासानी से शक्तिशाली पंडौसियो की महत्त्वाकांक्षाग्रो का शिकार बनने लगा। क्रीम और स्पेन की आँखें तो सदैव ही इन राज्यो पर लगी रहती थी कि कव मौका मिले ग्रौर कव इन्हें समाप्त किया जाए।

मैकियावली विलक्षण ग्रन्तर फिट का धनी था। उसने समक लिया कि इटनी मे यदि सहढ नाम्याप्रकारा क्यां व वाह एक वा वाग नाम्याप्रकार का वाग व वाह पुरू केन्द्रीय सरकार की स्थापना न की नेहीं तो क्षांक कीर स्थेन उसे हुडप लीगे, अथवा वह उनके पारस्परिक संघर्ष की चक्की में उसी-तरह पिस जाएंगा जैसे गेहूं में घुन । कर्तें मैंकियावली ने चाहा कि सम्पूर्ण इट<u>ली को एकता के सूत्र में गू</u>ंध-दिया जाए और किसी <u>तरह एक ऐसी शक्तियाली सरकार</u> स्थापित हो

<sup>1</sup> Dunning : Political Theories-Ancient and Medieval, p 290.

ज्या जो पूक्र सरकारी देश की अराजकता की स्थिति पर काव मा नके और हुमी ओर विदेशी आक्रमण से रक्षा तथा विदेशियों के निष्कासन के दे हैं कर्तन्य को भी निशा नके द्वित्ती उरहेश्य से उसने यपने तीन महान् अन्य रचे आहे. याँक बार, दि जिस्सोपेंच प्रांन निशी तथ्य निस्ता । इन प्रत्यों में स्विप राज्य सम्बन्धी सिद्धान्तों का प्रतिपादन नहीं हुआ किन्तु अग्रान्हित राजनीति के बाम्नविक प्रयोगों का खुब वर्गन किया गया। ये अन्य एक व्यवहार-अवान राज तिज्ञ के दृष्टिकीय से लिखे गए। उसने देश में ऐसे निरंकुत जासन के उदय की कामना की जो सिद्धान्तों में दूवा न रह कर व्यवहारिक राजनीति में निष्णात हो।

(4) इटालियन समाज की दुवँशा—मैद्धियायली के समय उटालियन समाज से सोर्थिय प्रमामस्त, ईमानदारी और देख-भक्ति का प्रमाय था। प्रितृशा-साराप्त व्यक्ति की कमी मही भी किन्तु नैतिक दृष्टि से उनका प्रक्रम ही जुका था। स्वय पोष तक का चार्टित ख्रविश्व की सीमा लियन लगा या। सामाप्त नाम हो कि से हिस स्विक स्वयं पर मान्योर प्रभाव पड़ा। देव के एकीकरण के तिए वें है साम्त कि दुवं का से हिस प्रवृत्ति के स्वयं पर गम्भीर प्रभाव पड़ा। देव के एकीकरण के तिए वें है सिक का प्रवार वा वा वा वें है के एकीकरण के तिए वें है सिक का प्रवार का प्रवार का प्रवार प्रमाय पड़ा। देव के गणतान्त्रीय सामत प्रणासी की सिफारिश न करते हुए इटलीवासियों के लिए एक राजा और तानामाह की दुवंद सामत प्रणासी की सिफारिश न करते हुए इटलीवासियों के लिए एक राजा और तानामाह की दुवंद सामत प्रणास कि स्वार पर प्रमाय पड़िश्व के की स्वार वनाना गोर उसे सामित को स्वार का किया कि राजा को पह साम के साम प्रणास की साम का साम प्रणास किया पर प्रमा के स्वार पर प्रमा के साम प्रणास किया है। आतक को चाहिए कि वह जनता पर प्रमा के प्रयक्ति कर सकत की । यसि वह स्वरंत का प्रणास करते । यसि वह सपन को साम के सहार होते के स्वरंत का प्रवक्ति कर सकत, किन्तु उसकी मृत्यु के 350 वर्ष वानु काजूर (Kavour), भेरिवाल्डी (Garibaldi) आदि व उसके हारा प्रतिपादित सामन के सहार ही इस स्वरंत को सामा किया।

इन सभी वातो को देखने पर डॉम्न की इस युक्ति में सहमत होना पड़ता है कि "प्रतिमाण्ड फ्लोरेन्सवासी (मैकियावली) पुरे-पुरे अर्ज में अपने चुन का खिछ था।"

मानव-स्वभाव : सार्वभौम अहंवाद

Machiavelli on Human Nature - Universal Egoism)

मानुर्व समाज का जो भी श्रध्ययन मैकियावली ने किया उनकी गहरी खाप उसके राजदर्शन पर स्पष्ट हैं भेकियावली की घारणा थी कि मनुष्य चन्म से ही दुरा होता है। अपनी स्वभावनव दुष्टता के कारण ही वह अधोगित को प्राप्त होता है। मानव प्रकृति से धोर स्वार्यी एवं दुष्ट है। वह दुर्व उत्ता का सिमाश्रण है। वह प्रकृति को ऐसा खिलौना है जिसे पासक साथ सकता है और श्रवसरानक निर्माय के सकता है।

मिन्नप्रावनी को विश्वास था कि सनुष्युं की स्वार्य भावना और उसका सहकार उसके सोर्र क्रियाकलापों के मूल में हैं। वह विभिन्न कमजीरियों से प्रस्त हैं और सद्युण तथा प्रोपकार जैसी बातों से अपरिवित है। 'प्रिन्स' के वह उद्युत 17वें प्रध्याय में उसने निका हैं, 'सामान्यत ' मृनुष्यों के बारे में यह कहा जा सकता है कि वें अंकुनका, चलायमान, 'मिन्यावादों, उप्पोक और स्वार्यविद्यु होते हैं। वे तभी तक आपके लिय हैं हैं जब तक सफलता प्राप्त पास हैं। वे तभी तक आपके लिय प्रमान एकं, सम्पत्ति, जीवन आदि का विलिदान करने के लिए प्रस्तुत रहेंगे जब तक वास्तव में ऐसे विल्यानों की सायस्यकता दूर रहती है लेकिन जैसे ही यह बावस्यकता निकट आती है, वे आपके विरुद्ध विहाह भी कर तेते हैं। """महुष्य उसी समय एक किसी से प्रेम करते हैं जब तक उसका स्वार्थ सिद्ध होता हैं। लेकिन जब वे अपनी कोई स्वार्थ-सिद्ध नहीं देवते तो वे विद्योह कर देवे हैं। "

मुक्तियावली का कहना था कि कार्य करने की प्रेरणा थ्रीर उत्तेजना मनुष्य को स्वार्थपरता से ही मिलती है। मनुष्य एक पन के समान है जिसमे अन्तिनिहत अच्छाई नाम मात्र की मी नहीं है। भय, प्राक्ति, प्रिभमिन ग्रीर स्वार्थ <u>ही उसकी प्र</u>रुप शक्तियाँ है। जब कभी मनुष्य को स्वविवक से कार्य करने की स्वतन्यता दे वी जाती है तभी प्रश्चवरना फैज जाती है स्थोित व्यवहार में वह बोखेशक ग्रीर क्ति से सह सिस्य है। भय के कारण वह दूनरों से प्रेम करता है, अपने लाभ के जिए स्वीग रचता है तथा पाखण्डी वनता है, विवामी होने के कारण वह धारामध्रिय है। ध्राशा जनाए हुए प्रत्येक व्यक्ति उस सिम की इन्तजारी करता है जब वाप मरता है ग्रीर वैन वैटते हैं। भुक्तियान की यह वावय बढ़ा ही प्रसिद्ध है कि "मनुष्य पिता की मृत्यु का दुःख ग्रामानी से भूल जाते हैं पर पितृ-चन की हानि नही भूतते (Men more rapidly forget the death of father than the lost patrimoney)।" कपट, वासना ग्रीर स्वार्थ से अग व्यक्ति अपने ही बुने गए जान में खटपटाता हुया मर जाता है। इतिहास वताता है कि मनुष्य प्रत्य ने सदेव कपर से नीचे की छोर ही गिरा है ग्रीर नह दिन पूर नहीं जब सनुष्य क्रा पापी जीवन सदा-सदा के निए पिट जाएगा।

मैक्रियावती के अनुमार सम्पत्ति को आकाशा मनुष्य के कार्यों की शक्तिशाली प्रेरक है "मनुष्य प्रमानी आशाओं की अपरिमितता के कारण ही अपराध कर बैठते हैं (Men always commit the error of not knowing when to limit their hopes)।" 'कुछ प्राप्त करने की' स्वाभाविक इच्छा की सदैव ही पूर्ति नहीं हो सकती। प्रत्येक मनुष्य चाहता है कि ससार की सर्वोच्च वस्तु तसी के-जीवन के लिए हो। इमी उद्देश्य से प्रेरित होकर वह निरन्तर प्रानुस्पद्धी और संवर्ष मे

-. लगा रहतां है।

मानव-स्वाग्रव की इस धारणा के ब्रा<u>धार पर ही मैकियाव</u>ली कहता है कि एक राजनीतिर्व को <u>मानव की इस स्वार्थ भावता को ध्यान में रवना वाहिए</u> और राज्य को <u>वाहिए कि बहु एक मनुष्य</u> की हुसरे मनुष्य के प्राक्रमण से वचाए। मैकियावली के प्रमु<u>तार भेग और अब दो विशेष कांकियों हैं</u> जिनके हारा मनुष्य से कुछ काम निकाला जा सकता है जि <u>शासक भिय होगा उक्का दूसरों पर अच्छा प्रभाव पढ़ेगा कि जा कामक अयक्तर होग्रा जवता उक्त को जा बात पुरत हो मानेगी। <u>प्रेम और अय न्यं प्रभाव पढ़ेगा कि जी जातक अयक्तर होग्रा जवता के लिए भय का सहारा लेनो ही अधिक अष्टे हैं मिकियावली की मानव-स्वभाव एवं फिक्त अयवा मय सम्बन्धी घारणा का सेवाइन महोदय ने वहा सारगिसत कव्य-विव इस प्रकार से जीवा है—</u></u>

"मैकियावली ने राजनीति के सम्बन्ध में जो कुछ कहा है, उसके सूल में एक विशिष्ट धाराणा कार्य कर रही है। बढ़ 'बाराणा यह है कि मानव प्रकृति मुनत: इवार्थी है। राजनेता के प्रेरक उद्देश्य सदैद बहुतवा होने 'बाहिए। जुनसाबारण पर्वेद सुरक्षा चाहुना है और खासक खाकि। खासन की स्थापना का उद्देश्य ही यह है कि व्यक्ति काराजने हैं जुह सुरक्ष है पह सकता। चाहने हैं कार्य कि प्रकृति बहुत स्थापना का उद्देश्य ही यह है कि व्यक्ति के पान काराजने होती है। मुख्य की प्रकृति बहुत प्रविक्त कार्य काराजने एक सकता। चाहने हों था पूर्व के पात जो कुछ होता है वे उसे अपने पास रखना चाहते हैं और उससे अधिक का अर्जन करना चाहते हैं। मुख्य की इच्छाओ पर कोई नियम्त्रण महीं है। उन पर पहनात्र नियम्त्रण प्राकृतिक दुर्जभता का है। फलतः मनुष्य सर्देद ही सव्यं और प्रतियोगिता की स्थापन का प्रकृति है। यह इस स्थाप और प्रतियोगिता पर विशेष का अर्कुल न होन्तो समाज से अराजकता फल बकती है। चालक की अक्ति अराजकता की समाज पर प्रतियोगिता कि साजक होने पर ही सुक्ता का प्रकृति ही, आधारित है। मैं कि साजक की समाज के सम्बन्ध में इस धाराण पर ही सुक्ता कि स्थापन के सम्बन्ध में इस धाराण होने के किसी सामान से सस्व धाराण की स्वतः होने पर ही सुक्ता नियान किया है। यापित है। में किया पर एक स्थापन के किसी सामान्य में इस धाराण होने कि समाज के सम्बन्ध में इस धाराण होने कि स्थापन की स्थापन की स्थापन की स्थापन की स्थापन के स्थापन की स्थापन की स्थापन की स्थापन के स्थापन की स्थापन सम्बन्ध में स्थापन की स्थापन सम्य स्थापन की स्थापन सम्य स्थापन की स्थापन स्थापन की स्थापन सम्य स्थापन स्थापन की स्थापन की स्थापन स्थापन स्थापन की स्थापन स्थापन

मनुष्य सामान्य हर से खराव होते है और बुढिमान गांसक को अपनी नीतियाँ इसी भारणा को आधार बनाकर निर्घारित करनी चाहिए। उसने इस बात पर विशेष रूप से जार दिया है कि सफले शासक को सम्पत्ति और जीवन की सुरक्षा की ओर सबसे अधिक व्यान-देना चाहिए- क्योंकि मनुष्य की प्रकृति में ये ही सबसे सार्वभौम इच्छाएँ है। इसलिए उसने एक स्थान पर यहाँ तक कहा है कि मनुष्य अपनी पैतक सम्पत्ति की जब्ती की अपेक्षा अपने पिता की हत्या को अधिक आसानी से क्षमा कर सकता है। श्रत्याचारी शासक मार सकता है, वह लूटपाट नहीं करेगा। मैकियावली की विचारधारा से इस पहलूं को जब व्यवस्थित सनोविज्ञान, के द्वारा पूर्ण किया गया तब वह हाँब्स का राजनीतिक दर्शन बन गया।" मैकियावली का शासक भी एक मानव है जो इन सब दुर्ग भो से युक्त है, ग्रतः सच्चा शासक वहीं है जो शक्ति, घोखा और पक्षपात लेकर चले तथा साथ ही लोमडी की वरह चालक और शेर की त्रह गक्तिशाली हो । वह चाहता है कि शासक सतक और आन्तति रहे । निधन्त्रण, सयम और अनुगासन द्वारा समाज में सन्तुलन रखा जा सकता है। एक बुद्धिमान शासक के लिए उचित है कि वह मानव मनोविज्ञान को व्यान मे रखकर मानव स्वभाव के उपरोक्त (बुरे) ग्रावार पर ग्रपनी सत्ता को ग्रहरू करें । उसके अनुसार सफल सरकार वही है जो सम्पत्ति और जीवन की किसी भी प्रकार रक्षा कर सके मानव स्वभाव सम्बन्धी विचारो के निष्किष

(1) संक्षियावली का मानव प्रेरणाश्रो से सम्बन्धित उपरोक्त सिद्धान्त मानव स्वमाव के वारे मे प्लेटो श्रीर अरस्तु द्वारा प्रतिपादित या वैसे ही अन्य सिद्धान्तो का जो राज्य का जन्म मतुष्य के सामाजिक स्वभाव मे देखते हैं, खण्डन करता है ) जहां प्लेटो मनुष्य को स्वभावत. सद्गुणी समझता है वहाँ मैकियावली ने राज्य और समाज की उत्पत्ति को एक ब्राकस्मिक घटना माना है, जो मनुख्योन्मे सुरेक्षा की आवश्यकता से उत्पन्न हुई । उसके अनुसार मनुष्य दूसरो के साथ इसलिए सहयोग करता है क्योंकि वह जानता है कि उनके सहयांग के ग्रभाव में उसके परिवार ग्रीर सम्पत्ति की सुरक्षा सम्भव नहीं है। उसकी इस सुरक्षा की समस्या से ही सरकार की धावश्यकता होती है।

(2) एक बृद्धिमान शासक को यह मान कर चलना चाहिए कि मनुष्य की प्रेरक शक्तियाँ। जिन पर यह भरोबा रूल सकता है, स्वय बहुपूर्ण और स्वाबंपूर्ण है) वे नैतिक और परमाबंपूर्ण नहीं है अत शासक को सुदेव इतना प्राधिक - बातिकासी - बनने का प्रधास करना चाहिए कि वह प्रवासन को सुरक्षा प्रदीन कर सके। शासक को अपनी नीतियो पर नैतिकता एव आवर्शवादिता का मुलम्मा चढाने, की कोई ग्रावश्यकता नहीं है। मनुष्य में सामाजिक सदगुण नाम की कोई वस्त नहीं होती!

जिन्हे हम सामाजिक सद्गुएा की सज्ञा देते है वे केवल स्वार्थ के बदले हुए रूप हैं।

(3) राजनीतिक श्रीर नैतिकता का गठवन्यन ग्रन्यावहारिक ग्रीर उपहासास्पद है)। मनुष्य जन्म से ही स्वाधी तथा घम की अपेका पाप की और प्रदुत है। वह विवेश किया जाने पर ही अच्छाई का कोई काम करता है। अत यह बुद्धिहीनता और प्रराजनीतिकता होगी कि शासक ऐसे मनुष्य के नैतिक या सामाजिक सदग्रा रूपी वहरूपियेपन पर विश्वास करे । शासक की आदर्श स्थिति तो यह है कि प्रजाजन उससे प्रेम भी करें और उससे डरते भी रहे। चूँ कि ये दोनो बातें अधिकांशतः एक साथ संस्मव नही हैं बत यही श्रेष्टितर है कि शासक मनुष्यों को शक्ति द्वारा नियन्तित करता रहे। शक्ति हीं एक ऐसा महा-अस्त्र है जिसका मूर्ल्य मनुष्य समक्ति है । शक्ति भय की जननी है, ग्रीर भय प्रेम की अपेक्षा अधिक अनुशासन रखने में समर्थ है। प्रेम बहुधा अवसर पडने पर घोखा दे जाता है। शक्ति द्वारा अराजकता को मिटाया जा सकता है और सामाजिक स्थिरता की स्थापना करते हुए मनुष्य के स्वार्थपूर्ण कार्यों की शेका जा सकता है।,

'(4) मैंक्रियावली के इस कथन से कि "मनुष्य जन्म और स्वभाव के अनुसार ही कपटी स्वार्थी ग्रीर लोभी होता है"-यह प्रयं निकालना ग्रस्वाभाविक न होगा कि मनुष्य के छात्रप्रस

<sup>1</sup> सेवाइन : राजनीतिक दसैन का इतिहास, खण्ड 1, पुष्ठ 311.

मेतिया री हारा किया गया माना-प्रभाव रा विषय होंसा के प्राकृतिक स्रवस्था के निवान रामा में बदन पुछ मि सा-जुनता है पीर भी कारण जैने मानवन्द्रीही तथा धातक कहा जाता । पिन्न रतना बुरा, स्वाधी धीर निम्मशिक का नहीं है जितेना जनने बतलाया है। जसमें मर्गुण के नभी नहीं है। प्रम, मन्त्रीन, मनावयता, स्वाम, धनुजानन स्रादि जन्म देशी गुण मनुष्य में ही पाप कि निवान के विवाद सर्वज्ञानिक स्रोर विरोगासनक प्रश्तियों से भरपूर है। यदि मनुष्यभ्रान के विवाद सर्वज्ञानिक स्रोर विरोगासनक प्रश्तियों से भरपूर है। यदि मनुष्यभ्रान के वताए प्रमुना ही कि राज्ञा है। स्वाम निवान के स्वाह कि निवान में कि वावनी में कहा है ती राज्य हो पाप कि सम्बद्ध से वह कि राज्ञा है। स्वाम कहा से साम कि स्वान हो नहीं की जा नकती, व्योक्ति राज्य तो महयों भी-भावनस्था ने उत्पन्न हुआ है। पुनश्य हु ए परिस्थितियों में नाह "मनुष्य पिना की मृत्यु का हु रा स्थानों में भूल जाए" पर यह भी वह सु पुरस्य है है तो देश-हिन, पिना के मन्त्रीन तो प्रमा के प्रमा राज्ञा स्वाम समी कुछ विराद कर देशा है ।

े वास्तव मे प्रतीत यही होता है कि मैक्कियाटाड़ी की मानव प्रकृतिकी निष्कृप्टता और प्रहमखता । उत्तेती दिलवस्ती नही थी जितनी उम बात मे हि इन बुराइमी के फार्ण ही इटालियन समाज की यही दुर्देता हो-गर्द भी। यपने समाज की प्रयोगित देनकर उसे ममानक भी शहा होती थी। उत्तर्क निवार से टटनी प्रपट-माज का सबीड उदाहरण था। जहाँ राजनक ने फांस और स्पेन मे इस प्रकार की बुडाइमी की किमी यान तक दूर कर दिया पा बही इटनी मे इन दुराइयो को दूर करने वाली कोई सता नहीं थी। मृत्य-वन्त्रमाल के जिल्ला के उत्तर्कार की किमी यान तक दूर कर दिया पा बही इटनी मे इन दुराइयो को दूर करने वाली कोई सता नहीं थी। मृत्य-वन्त्रमाल के जिल्ला के के प्रतार की किया है, के सब इटली में विचयान थे। मैकियावनी स्वय मनुष्य के कीप, लिक और स्वार्थ-सोलुपता का शिकार हुमा बवनसीय इन्मान था। यत उत्तर्क हुवद ने यहि मानर-चनाल के दुरे पत का ही छटान रहा हो तो इसमे इसका दोप कम है, उसकी परिस्थितियो और इटनी के विख्यान तकालीन वातावरण का प्रविक । उत्कालीन परिस्थितियो और इटनी के बुरेण के कार्य ही गीकियावनी सम्मयत्त्र इतना प्रविक तक्ष्य उठा और दुव के सामर मे इस गया कि उनने प्रवहाई और बुराई के मानय-स्वभाव क्यी सिकके के वो पहलुओं मे से केवन एक ही पढ़लू को जिल्ला की निवारित करना, उतका एम का तिक परिक्य के प्रतार पर समन्त मुखा के क्यावन की निवारित करना, उतका होना कर हा की की इंगावित प्रवार की निवार के की केव एक ही कि सिक्कालीन व्यावन की निवारित करना, उतका होना के तक की की है विज्ञानिक व्यावस्था नहीं की है, विकल प्रवेश विज्ञारित के विवार की कोई वैज्ञानिक व्यावस्था नहीं की है। विकल प्रवेश विज्ञारित के विज्ञारित की केव प्रकृति का होने के कि विज्ञारित के कि केव प्रकृति के कि कि सिक्कालीन विवार की कीई वैज्ञानिक व्यावस्था नहीं की है। विकल करनी है विज्ञारित की केवल विवारी की केवल का हो हो हो हो की केवल विवार की की है वैज्ञानिक व्यावस्था नहीं की है।

र्मिकियावली के धर्म श्रीर नैतिकता सम्बन्धी विचार (Machiavelli on Religion and Morality)

राज्नीति दर्णन में में कियावली ने ही सर्वप्रयम राजनीति को घर्म एव नैतिकता से पृथक रखने के सिंद्धान्त का प्रतिपादन किया । (यही विचार <u>उसे मध्यकान से पूर्ण</u> कर से विवार करता है ] ''उसने राजनीतिक हित को नैतिकता एवं घर्म से जिस भीति यलग रखा है उसका निकटतम सारस्य प्रस्तू द्वारा लिखित 'पॉलिटिक्स' के कुछ ब्रखों में पाया जाता है। यरस्तू ने भी राज्यों की प्रच्छाई- दुराई की श्रोर घ्यान दिए विना ही उनकी रक्षा के उपायों का विवेचन किया है; तथापि यह निश्चित

बनुसरण करने का ध्यान रहा हो। हाँ, यह हो सकता है कि उसकी धर्म-निरंपेक्षता और उसके प्रकृतिवादी अरस्तुवाद मे जिसने दो जतान्वियो पूर्व 'डिफेन्सरपेसेज़' की र्रवना को प्रेरणा दी थी, ते हुँव सम्बन्ध रहा हो। मार्सीतियो की भाँति मैं कियावनी भी पोपवाही को इटली की फूंट का कारत मानता था। ज्यमें लोकिक मामलो में कितना उपयोगी होता है ? इस सम्बन्ध में भी मार्सीतियो और मैंकियावनी के विचार प्राय एक-से है। मैंकियावनी को धर्म-निरंपेक्षत मार्नीतियो की धर्म-निरंपेक्षत मार्नीतियो की धर्म-निरंपेक्षत मार्नीतियो की धर्म-निरंपेक्षत मार्नीतियो की स्वाचन प्राय कि कि स्वाचन प्राय कि कि स्वाचन प्राय की स्वाचन प्राय कि स्वच्छी चैनता के सिद्धान्त योर ईश्वरीय नियम के विश्वास को नहीं छोड सका या जबकि मैंकियावनी ईसाई धर्म की मान्यताओ का विरोध करते हुए इस बात से इन्कार'करता है कि मृतृष्य का कोई यति प्राकृतिक (Super-natural) या देवी सहय है।

है कि मैकियावली ने इन अवतर्शों को अपना आदर्श माना था । यह सम्भव नहीं कि उसे किसी है

कहीं मार्सीलियों ने ईसाई प्राचारों को परलीक सम्बन्धी वताकर विवेक को स्वतन्त्रता कं समर्थन किया, वहीं में कियावलों ने 'उसकी निन्दा इसिलए की है कि वे परलोक सम्बन्धी हैं। उसके सिमर्थन किया, वहीं में कियावलों ने 'उसकी निन्दा इसिलए की है कि वे परलोक सम्बन्धी हैं। उसके ईसाई सद्गुणों को चिरित्र को कमजोर बनाने वांला बताया है और प्राचीन कालीन घमों को ईसाई पर्य की तुल्ना में अधिक तेजस्वी स्वीकार किया है। उसके कावतों में, "हमारा घमें विनम्नता, निन्नत और सीसारिक लक्ष्यों के 'प्रति उदासीनता को उच्चतम सुख मानता है। इसके विपरीत इसरा क्ष्यां मानता है। इसके विपरीत इसरा क्ष्यां मानता के गौरल, गरीर की जिल्ला कम्या ऐसे गुणों में जो श्रादमी की वलवान बनाते हैं, वर्वोच्यां में जो स्वादमी करना करना है। पर स्थाल है कि इन सिद्धान्तों के कारएं। मृतुष्य कायर है। यह इस्ट आदमी उन्हें बडी आसानी से अपने काबू में कर लेते हैं। धर्मभीर मृतुष्य हमेग्रा स्वर्ग की लालता में लेते हैं। वर्वो हैं। धर्मभीर मृतुष्य हमेग्रा स्वर्ग की लालता में लेते हैं। वर्वो हमें पर सह लेते हैं, वर्वा नहीं लेते हैं।

में लगे रहते हैं - वे चोट सह लेते हैं, बदला नहीं लेते नि जपरोक्त अवतरण के स्पष्ट है कि मैंकियावती नैतिकता और धर्म के राजनीति पर करें , बाले प्रभाव से परिचित था। उसने यह स्वीकार किया है कि जा साध्य के 👊 करने के ले क्रमेतिक साधनो का प्रयोग कर सकते हैं। उसने लक्ष्य की प्राप्ति के लिए समस्त साधनो का प्रयोग किया है वाहे वे , साधन नैतिक हो या अनैतिक 4 उसने नैतिकता को व्यक्तिगत नैतिकता (Private Morality) एव जन-नैतिकता (Public Morality)—इन दो वर्गो मे वाँटा है । व्यक्तिगत नैतिकता में शासक के दृष्टिकीए। ग्रीर मापदण्ड को रखा गया है जन-नैतिकता के वारे में उसने कहा है कि जनता का कल्याण इसी मे है कि वह अपने शासक की आजाओं का पालन करे,। उसके अनुसार शासक, स्वतन्त्र है, उस पर कोई नियन्त्रण नही है और न ही वह नैतिकता के किसी वन्धन मे वैद्या है। प्र<sup>प्ती</sup> शक्ति और प्रभाव, के विस्तार में जो उपयुक्त हो, सहायक हो, वह सव न्याय और नैतिक है। क राज्य के लिए अपने को एकीकृत करने और शक्तिशाली बनाने की दृष्टि से प्रयुक्त होने वाले साधनी की नैतिकता पर कोई त्यान न देकर केवल इस बात पर व्यान देता है कि वे उद्वय की पूर्ति मे सफलती दायक है भी या नहीं। उसके कथनामुसार "राजा को तो राज्य की सुरक्षा की चिन्ता रखनी चाहिए। साधन तो हमेशा शादरागीय ही माने जाएँगे श्रीर सामान्यतः उनकी प्रशंसा ही की जाएंगी। राजा की काम आम खाना है गुठलियाँ गिनना नहीं । इसलिए उसका उद्देश्य यही होना चाहिए कि अपने काम मे अपने नैतिक या अनैतिक सामन का प्रयोग करके सफलता प्राप्त कर ली जाए ।" मैकियावली हारी चित्रित ग्रादर्श-नरेश का यही दुष्टिकोए है कि न कोई चीज ग्रच्छी है ग्रीर न कोई बरी । जरुरत पर जो काम दे शौर फल दे, वही चीज सबसे अच्छी है। राजसत्ता की बनाए रखने के लिए शासक साम, दाम, दण्ड ग्रीर भेद, वेईमानी, हत्या, प्रवचना, आडम्बर, आदि किसी भी उपाय का प्रयोग कर सकता है। सच्चा राजा वंदी है जो अस्ति, घोंला और पसपात जिंकर चले; ग्रेर की तरह शक्तिशादी हो प्रीर

लोमडी की तरह चालाक हो। उसकी इस नीति को 'ब्याझ-लोमडी नीति' / Lion and Fox Theon')

<sup>1</sup> सेवाइन: राजनीतिक दर्शन का दिवहास, खण्ड 1, पृष्ठ 309

क<u>हा गया है-</u>। मैकियावली के धनुसार, पाप-पुण्य, घम-अधम, लाक-परलाक, अच्छा-<u>बुरा, धनू-मन ग्राह</u> के <u>चिचार डरपोक मनुष्यों के लिए हैं, राजा को इनका दास नहीं होना चाहिए । राजा को तो सर्वेव यहीं सीखना चाहिए कि उसे श्रेष्ठ नहीं बनना है और वे<u>ईमानी भीखना</u>जी, छल-कपट, ग्रवसरवादिता,</u> हुत्या, चोरी, डकेती ग्रादि इसके कुशल शस्त्र हैं। इन विचारों के पीछे मैकियावली की घारणा यही है कि राज्य की सुरक्षा और कल्याण सर्वोपिर हैं, अत इस मार्ग मे नैतिक विचार बावक रूप मे सामने नहीं ग्राना चाहिए। साध्य की प्राप्ति हेतु साधनों की नैतिकता के चनकर में पडना मूखता है। इस प्रसग मे मैकियावली का निम्नेलिखित उद्धरण पठनीय है-

"प्रत्येक व्यक्ति इस बात से परिचित है कि राजा के लिए ग्रपने वचन का पालन करना और नीतिपूर्वक ग्राचरण करना कितना प्रशसनीय है, फिर भी जो कुछ हमारे नेत्रो के सामने घटिन हुत्रा है उससे हमे यही दिखाई देता है कि केवल वे राजा ही महान कार्य सम्पन्न कर पाए हैं जिन्होंने चालाकी मे दूसरो को पीछे छोड दिया और अन्तत वे उनसे अधिक सकलता प्राप्त करते हैं जो ईमानदारीपूर्ण आचरए मे विश्वास करते थे "अत एक बुद्धिमान शासक अपने वचन का पालून नहीं कर सकता और नहीं उसे ऐसा करना चाहिए, यदि ऐसा करना उसके, हिता में नहीं और जबिक वे कारण समाप्त हो गए हो जिनसे विवश होकर यह वचन दिया था। यदि मनुख्य पूर्णत. श्रेष्ठ होते तो ऐसी स्थित न मासी, किन्तु चुकि वे बुरे अथवा श्रश्नेष्ठ हैं और उन वायदों को नहीं निर्मायने जो उन्होंने तुम्र से निर्म है, अस तुम् भी उनके साथ अपने वचन निशाने के लिए बाइय नहीं हो और किसी भी शासक को प्रभी ऐसे उपयुक्त कारण का <u>ग्रमांव नहीं</u> रहा है जिसकी ओट में वह <u>अपने बचन का पर</u> पर्वो <u>डाज क्रके । इस्</u> बात के समर्थन में हाल ही के अंगरिंगत उदाहरण पेश करके यह बतलायां जा सकता है कि किस प्रकार राजाओं के विश्वांसघात के कारण अनेक पवित्र सन्धियाँ निष्क्रिय एव व्यर्थ ंबना दी गईं और किस प्रकार उस व्यक्ति को ही सर्वोत्तम सफलता मिल पाई जी सभी के साथ चालाकी का प्रयोग करना चाहता है।"

मैकियावली ने अपने ग्रेन्थ 'डिस्कोसेंज' के ग्रध्याय 59 में स्पट्ट जिखा है कि ''मैं यह विश्वास करता हूँ कि जब राज्य का जीवन सकट में हो तो. राजायों और गएराज्यो की रक्षा के लिए विश्वास-घात तथा कृतघ्नता का प्रदर्शन करना चाहिए।" - उसका स्पण्ट मत था कि साँसारिक सफलता सबसे वहा साध्य है, जिसे पाने के लिए अनैतिक साधनों को अपनाना मानम्बक है। सान्य की संफलता साधनों को पिवय बना देती है। उसने ऋरता, विश्वासघात ग्रादि जघन्य कार्य करने वालो के अनेक उदाहरण भी प्रस्तत किए।

जिपरोक्त विवेचन से यह निष्कर्ष निकालना भ्रामक होगा कि मैकियावली नैतिकता नाम की ्र किसी बात से परिचित नहीं था । उन्हों तो नैतिक मान्यतायों एवं सिद्धान्तों को राजनीति के क्षेत्र से १ दूर किया <u>है। जुसने नै</u>तिक गुणों की विशेषतायों <u>को ग्रस्त्रीकार नहीं किया है,</u> परन्तु राजनीतिक गुणों भ के लिए उन्हें श्रावश्यक नहीं माना है। उसकी दृष्टि में राजनीतिक व्यक्ति प्रत्येक स्तर से सफलता प्राप्त करने हेतु स्वतन्त्र है चाहे इसके लिए उनको नैतिक मान्यताओं का बलिदान ही क्यों न करना पडे।

वैसे वह यह सुभाव देना भी नहीं भूला है ि एक राजा की ऐसे गुणो के साथ प्रकट होना A चाहिए जिन्हे श्रेष्ठ मनुष्य के लक्षण माना जाता है। इस.दृष्टि से उसे- मिथ्याचार और छन-कपट मे किल्लात होना चाहिए और इस तरह श्राचरण करना चाहिए कि लोग गही समझे कि 'यह (राज़ा) ही तो विश्वास, अनुकम्या, सचरित्रता, दयालुता और धार्मिकता की साकार प्रतिमा है।" दरअसल मैकियावली ने न तो धर्म और नैतिकता से घृणा की है और न उसकी अवहेलना ही की है। उसने तो धर्म और नैतिकता को राज्य के बन्धन में स्वकर उन्हें राजनीति का अनुगामी बनाया है। राज्य को

वह धर्महीन नही बल्कि धर्म-निरपेक्ष तथा धाचारहीन नही बल्कि ग्रावारगत वाघाग्री से मूक्त देखना

चाहता है। एक राज्य तथा जाति के जीवन में धर्म और नैतिकता के महत्त्वपूर्ण भाग से यह अपीर्यक्ष निही है, जैसा कि उसके ग्रन्थ 'डिस्कोर्सेज' के इस उद्धरण से राज्य है—

"जो राजा और गणराज्य अपने को अप्टाचार से मुक्त रखना चाहते है उन्हें सर्वप्रवासस्य धार्मिक संस्कारों की विशुद्धता को सुरिश्तत रखना चाहिए और उनके प्रति उचित श्रद्धाभाव रहीन चाहिए, क्यों कि धर्म को हानि होते हुए देखन से यदकर किमी देश के विनाश का और कोई तथर नहीं है।"

इस मत के समर्थन मे सेवाइन के ये शब्द भी उन्लेखनीय है कि "मैकियावली ने यह गरा स्वीकार किया है कि शासक साध्य को प्राप्त करने के लिए अनीतक माबनों का प्रयोग कर सकते विकित उसे इसमे कोई सन्देह नही था कि जनता का अध्याचार श्रेष्ठ शासन का निर्माण ग्रसम्भव र देता है। मैकियावली ने प्राचीनकाल के रोमनो और अपने समय के स्विस लोगो के नागरिक सद्पृष्ट की भूरि-भूरि सराहना की है। उसका विश्वास है कि ये सद्गुण पारिवारिक जीवन की पवित्रा व्यक्तिगत जीवन में स्वतन्त्रता तथा प्रारावेत्ता व्यवहार में सरलता और मित्रव्ययिना तथा सोवंजिति कत्तंच्यो के पालन मे निष्ठा और विश्वसनीयता के कारण विकसित हो सके थे। लेकिन इसका अभिश्रा यह नहीं कि शासक की अपने प्रजाजनों के धर्म में विश्वास रखना चाहिए अथवा उनके सर्गुणी, ग्रन्यास करना चाहिए।" मैकियावली के सम्बन्ध मे इस प्रकार के विचारों के कारण ही यह वरी गया है कि "वह अनैतिक नहीं, नैतिकता विरोधी था और अधार्मिक नहीं, धर्म निरपेक था (He wa not immoral but unmoral, not irreligious but unreligious) ।" मेकियावली ऐसी वा की आवश्यकता को समझता या जो मनुष्य के <u>कार्यों को ही नहीं</u> बल्कि उसके मन को भी नियन्ति कर सकें । इस ध्येय की प्रति के लिए वह धर्म को उपयुक्त नाधन मानते हुए चर्च को राज्य के एक एर यन्त्र के रूप मे प्रयोग करना चाहता या जो एस तरह की राष्ट्रीय परन्पराएँ एवं ज्यानस्तिक साव उत्पन्न कर दे जिनसे ज्ञान्ति, ज्यवस्या ग्रीर समाज की स्त्रिरता में सहायता मिल सके। मैकियावनी क स्वयं का जीवन वक्षा प्रमतिनील, मादर्शपूर्ण और अनुकरण करने योग्य था। केवल सामूहिक विकार के हेतु ही उसने घम और नैतिकता को राजनीति से दूर रखा। आज के विश्व मे भी हम देवते हैं धर्म और आचार-शास्त्र राजनीति की सीमा से कोसो दूर है। मैकियावली ने नैतिकता सुस्वन्धी विवार का स्पष्ट दश्रीन उनके द्वारा प्रतिपादित व्यक्तिगत नैतिकता ग्रीर जन-नैतिकता के ग्रन्तर से हो जात है। व्यक्तिगत गुर्गो का वह विशेषी प्रतीत नहीं होता, क्यों कि राजा के गुर्गो का वर्णन करते हुए क कहता है कि "राजा बुद्धिमत्ता एव ब्रात्म-नियन्त्रण का एक ब्रादशं स्वरूप है और बहु अपने गुणी ए 'दौषों से प्रजा को समान लाभ पहुँचाता है ।"

मैकियावली के धेम और नैतिकता सम्बन्धी विचारो पर दृष्टिपात करने के उपरान्त हाँ भी जान लेना चाहिए कि उसने घम और नैतिकता से राजनीति का पृथवक्तूण किन कारूगों के आगारी किया था। मोटे रूप में इसके तीन कारण दिए जा सकते हैं—राजन के हिए को अभिने अभिने (1) सुनित्यावली कुमानी दार्विद्या की भाति मनुष्य की रक्षा और कल्याण के लिए रि

(1) सिक्यावसी कुनानी दार्लिकाको की भाँति मनुष्य की रक्षा और करवाण के निए पर्व को प्रत्यावस्थक, सर्नोत्तम और सर्वोच्च सपठन मानते हुए राज्य के हित को सब क्यांक्का के क्रियेर समस्ता था। इसीलए उसने यह लिखा कि "जब राज्य की सुरक्षा सकट मे हो तो उसर नैतिका है के विवास का प्रत्या का सहित करते हैं। विवास कि पर्व को नाविका है के व्यवहार की विवास मित करते हैं। कि प्रत्या कारण मैकियावती का यथायेवाशी दृष्टिकाण था। वह बस्तुयों के बारतीर सर्य तक पहुँचने का प्राक्का था। उस समय के ईसाईयत जीवन के और स्वयं पोप के पापमय प्रावर्ण की देखकर उसे यह विश्वास हो गया था कि वीमिक सत्ता मनुष्यों को प्रवासकतासी और प्रकृति वाती है। जस करते में असमर्थ हो जाते हैं। अत उसर्व

मः निदान्त वृत्तामा स्थाभिक था कि मनुष्य को दुर्धन बुगाने यानी धामिक सत्ता का राजानीति वे धरितत्व न को पाए। -्रानिन्न त्यो अस्ति स्थाप्ता अस्ति है। स्थाप्ता अस्ति है। (3) सीसार कारण मेकियाननी द्वारा शक्ति को मसाधारण गहस्य देना था। यह जिल्लानी

(3) तीतरा कारण में क्लियायनी द्वारा शक्ति को असाधारण महत्त्व देवा था। यह जिक्तानी पुरागे नो ही बंदनीय मनभला ना धर. अस्ति प्राप्त करने के शिष्य उमने किसी भी उपाय के प्रयोग को उचित बताया। इस रिट्टांच से पांच्क अभाव ने मुन, उत्तेनिकादी राजनीति का जम्म हुमा। में कियावली की प्राप्ता नोतारिका माइल एवं अस्ति तथा स्वाति को उपनिध्य में पी। मृत्यु के बाद मोश नाम प्राप्त करना उसे की हिंद में दावा पावश्यक न भा नितना हत लोक में रवाति लाग प्राप्त करना। खत. यह कोई पाव्यमें को बात न पी कि उसने राजनीति को पुर्म एवं नितकता ने प्रस्ता रखन एक स्वतन्त्र प्राप्त को स्वात तथा है। असे प्रमुख्य के प्रस्ता की स्वात है। असे प्रमुख्य के प्रस्ता है। असे प्रमुख्य के प्रमुख्य के प्रमुख्य के प्रस्ता है। असे प्रमुख्य के प्रम

प्रसिद्ध मा स्थाप को स्वाबहारिय प्रणानी को देशकर श्रीर यह परम कर कि धर्म की खीं हैं में स्था पाप कि स्वाबहारिय प्रणानी को देशकर श्रीर यह परम कर कि धर्म की खीं हैं में स्था पाप किए जाते हैं पीर राजनीति में धर्म को कैसे दर्शना जाता है? मित्र्यावनी ने धर्म श्रीर नैतिकता मन्द्रस्पी जो विचार प्रश्नट किए, उनारी मन्द्रस्पी जो विचार प्रश्नट किए, उनारी मन्द्रस्पी जा प्रमुख्य हम प्राज भी करते हैं। हिटलर और मुसोनिनी के कारनामां को विच्य देश प्राच के जीन को विख्य देश रहा है श्रीर राजनीति के नैतिकता विद्यान स्थान प्रभूत्य है। विव्यान स्थान प्रभूत्य है।

मेर्कियावली के राज्य सम्बन्धी विचार (Machiavelli's Conception of the States)

राज्य की उत्पत्ति एवं प्रकृति

प्ररन्त की भीति भिक्त्यावनी ने राजनीति के प्रध्ययन में ऐतिहासिक पढ़ित का प्रयोग तो विचा है किन्तु उसकी राज्य सम्बय्धो करणा प्रस्त में भिन्न है । प्ररन्त राज्य को प्राकृतिक सस्या मानता है जबिक भीक्ष्यांवनी मानव-मृत । उसका प्रिवार है कि राज्य एक कृत्रिस सस्या है किन्त मुद्धान मानता है जबिक भीक्ष्यांवनी मानव-मृत । उसका प्रवार है कि राज्य एक कृत्रिस सस्या है किन्त मुद्धान प्रपत्तों अधिकार्य राज्य के मुद्धान विचार है कि राज्य एक कृत्रिस सस्या है किन्त मुद्धान मानता है जीर इभी कृत्र राज्य ग्रंप ही । यह न्यन्य में स्वार्य मानता है जीर इभी कृत्र राज्य के मुद्धान विचार है । "जब सभी मानवीय व्यापार गतिक्षीन है तो यह असन्य है कि कोई निष्यक वड़ा रहे।" भीक्ष्यावती नगर-राज्य की अध्या निरन्तर किक्तास्थीन रोमन साम्राज्य का उपासक या प्राच्य की उद्योग साम्राज्य की अध्या निरन्तर हिक्तास्थीन रोमन साम्राज्य का उपासक या प्राच्य की उद्योग साम्राज्य की मृत्य के समाम्राज्य के मित्र के समाम्राज्य के मित्र के समाम्राज्य स्वार्थ के मित्र मित्र साम्राज्य के स्वर्थ के स्वर्य के स्वर्थ के स्वर्थ के स्वर्थ के स्वर्थ के स्वर्थ के स्वर्य के स्वर्य के स्वर्य के स्वर्य के स्वर्य के साम्र के स्वर्य के स्वर

्र शरस्तू की भीति ही <u>मैकियावली राज्य को अन्य सभी सस्याक्षो से उच्चतर</u> स्थान देता है। समस्य सस्यान राज्य के प्रति उत्तरदायी हैं, जबकि राज्य किसी के प्रति उत्तरदायी नहीं है। <u>मनुष्य की प्रतिरक्त और कोई सस्या नहीं कर सकृती-। मनुष्य जब अपने व्यक्तित्व की राज्य में विलीन कर देतों है तभी बतु राज्य के प्रतित्व की विलाग रखें में संकल होता है और राज्य के प्रतित्व के प्रतित्व के प्रतित्व के प्रतित्व के प्रतित्व के प्रति देता है तभी बतु राज्य के प्रतित्व व्यक्ति कुए प्रवित्व के प्रतित्व के प्रति राज्य के हिंतों के प्रतित्व के उसका सर्वतोन्धुखी विकास होता है। प्रवित्व के प्रवित्व संस्वा है कि राज्य के हिंतों के सामने अपने हिंतों की चित्ता न करें । राज्यों, में जितने भी व्यक्ति-समुदाय होते हैं उनका भी प्रविक्त समुदाय होते हैं उनका भी</u>

(राज्य की महत्ता का बाबार में कियावती ने भौतिक ग्रांवित एवं छल-कंपेट (Ciât) मेंगा है। प्रतिक विना राज्य की बृद्धि नहीं हो सकती। राज्य किसी प्रकार के नितक जाँचरणों से नहीं वैश्व हुआ है। उसके लिए वे सभी कार्य नैतिक है जो उद्देश्य की प्रीतिक से उसकी सहीयूर्त करते हैं।

हुआ है । उसने गाय पर प्रामान ना पाय है को उपने परिवर्तनं कोल है और उसके उत्थान एवं पतन का जाय।

सिहास है इस परिवर्तन का अपना एक निष्मित्र कम है जिसे हम इतिहास के अध्येयन से जीन सकते हैं।

बहु राख्य की दो आगो से विभाजित करता है—(1) स्वस्थ राज्यं, (2) अस्वस्थ राज्यं (स्वस्य राज्यं स्वयं स्वयं स्वयं राज्यं स्वयं राज्यं (स्वस्य राज्यं (स्वयं राज्यं स्वयं राज्यं स

लंचू स्वायों के लिए इसके निवासी परस्पर जडते-क्षाउत नहीं हैं। स्वस्य राज्य तिज्स्वी और ग्रीतिशील होता है अस्वस्य राज्य शिक्षिल होता है जिसमें ज्यक्ति अपने छोटे-छोटे स्वायों के लिए भी सपर्वर रहते हैं। उन्हें राज्य की एकतन और सगठन की कोई चिन्ता नहीं होती।

राज्य के कर्तव्या, उद्देश्य और आवर्ष्य पर वहुत कुछ प्रकाश पूर्ववर्ती पृष्ठों में दिए गए विवरण से पेड चुका है। उन्हें में का ग्रायक राज्य का कामिनी-कचन के मोह से ऊपर ठठा होगा शाएं सत्त था, शान्तिप्रय था वहाँ मैक्तियावली का प्रायम राज्य वह है जो किन्ही भी उपायों से राज्य का मिन्त्य विकार कर उसे सम्मान की चीटी पर पहुँचाता है। अपने विख्यात क्षत्र किस हो अपने विख्यात के जो बढाता है, जो राज्य का निरस्तर विस्तार कर उसे सम्मान की चीटी पर पहुँचाता है। अपने विख्यात करना चाहिए। उसने वतलाया है कि सिन्त्य मानवता और पशुज के अशो से मिलकर बनता है, अत राजा को इन दोनो (सनुष्य और पशु) के साथ व्यवहार करने के अशो से मिलकर बनता है, अत राजा को इन दोनो (सनुष्य और पशु) के साथ व्यवहार करने के उद्देशी पर बढते जाना चाहिए। उसे एक-केन-फ्रकारेस प्रपन्त कार्य तिकाला चाहिए। राजा को पशुक्त का जोगी और बहुकिपिया होना चाहिए। उसे भाई के टट्ट विदेशी सिपाहियों पर कभी निवर महिए प्रायम अपने निवर साथ अपने विश्व स्वात के प्रत्य का अपने पर कभी निवर महिए। परस्त पर करनी चाहिए। उसे भाई के टट्ट विदेशी सिपाहियों पर कभी निवर महिए। परस्त पर कर हो कि साथ व्यवहार करने के अपने का अपने स्वत्य वात के प्रत्य अपने ही देश के सिपाहियों की जीवशा अपने वात के प्रत्य भान ना का करकालोन इटली में विदेशी सिपाहियों पर कभी निवर मी कियावावावा इद वात के प्रत्य का कि प्रविक्त सकट उत्पन्न करते थे।

अपने मालिकों के लिए ही प्रविक्त सकट उत्पन्न करते थे।

भैकियांवली ने राजा को दूसरी किसा यह दी कि उत्त देवालु होते हुए भी इस बात का सुर्वन ह्यान रखना-चाहिए कि कोई उसकी समाधीलता का अनुचित लाग ने उठाए । आवश्यकता पड़ने पर राजा को कूर होने से भय नही खाना लीहिए । उसका हर प्रकार, से यह प्रयत्न होता चाहिए कि प्रजी में उसके अपने पति भय और सम्मान की भावना स्वता जीवित -रहे, पर साथ-ही इस बात के अपने स्वता पाहिए कि लोग उसका हर प्रकार पड़ने पर साथ-ही इस बात के अपने समान की भावना सवता जीवित -रहे, पर साथ-ही इस बात के अपने समान की भावना सवता जीवित -रहे के पर साथ-ही इस बात के अपने स्वता का स्वता के साथ स्वता होता है साथ स्वता के साथ स्वता स्वता स्वता है कि साथ स्वता स्व

प्रवमं प्राप्त सभी उपामों को प्रथमों सकता के लिए प्रमुख्योग में लाना लाहिए, क्यों के उसको सकता ।

उसके तुमाम साधनों को स्वय सहस् में नैतिक बना देवी में लानों को मूंणा के विचन के लिए राजा हैं क्यों भी उनकी सम्पत्ति और उनकी स्वयों के सतीत्व को हाय नहीं लगाना वाहिए। इन दोनों कार्य के, न होने पर व्यक्ति का लगता सुखी और उनकी हुए राजा हैं कार्यों के, न होने पर व्यक्ति का जनता सुखी और उनकुष्ट, रहती है। यदि राजा को प्रणा किखेरा (Frivolous) नीच प्रकृति गर-स्वीमामी और अस्थिर प्रवृत्ति का समग्रे तो इससे उसक् माने यद जाता है, प्रतः उसका कर्माव्य पर-स्वीमामी और अस्थिर प्रवृत्ति का समग्रे तो इससे उसक् माने वाह के असे पर स्वीमामी और उन्हें स्वीमामी करते हुए भी ऐते कार्य कर्ष के प्रतः उसका कर्माव्य स्वीमामी करते हुए भी ऐते कार्य कर्ष कि महानता, उत्साह, गम्भीरता और सहनवीलता प्रकाण में आए तथा नह एक सफला एव प्रमे-परावण व्यक्ति की स्वानता जलता है। मिनिया की एसी स्थानि उसके नी स्वित्र की कार्यों के ब्राह्म माने की है कि राज्य की स्वीमामी की है कि राज्य की नी स्वीम स्वीमामी की है कि राज्य की प्रतिवर्ष की प्रतिवर्ष की प्रतिवर्ष की प्रतिवर्ष माने की है कि राज्य की भी प्रतिवर्ष की प्रतिवर्ध की प्रतिवर्ष की प्रतिवर्ध की प्रतिवर्ष की प्रतिवर्ध की प्रतिवर्ष की प्रतिवर्ध की प्रतिवर्ध की प्रतिवर्ष की प्रतिवर्ध की प्रतिवर्ध

को फ्रीर भी घष्टिक प्रभावणाली बना देगी। मैकियावली ने यह व्यवस्था भी को है कि स्प्रम्भ को प्रतिवर्ष उचित समय पर प्रजा के मनोरजनार्थ मेलो की व्यवस्था करनी चाहिए और युद्ध में प्राप्त दूर के माल को अपना करनी चाहिए और युद्ध में प्राप्त दूर के माल को अपना करनी चाहिए और युद्ध में प्राप्त दूर के माल को अपना करने को प्रमुख्य करने के स्वाप्त कर देना चाहिए।

्रिका जहीं तक सम्भव हो <mark>भूराजा को सामाजिक रूडियों और परम्पराओं में हस्तक्षेप नहीं क्रिंसा हिए क्योंकि ऐसा करने से रोजों के विरोधियों को सिर उठाने का अवसर मिन<u>ला है (क्रिक देने जैसे</u></mark> प्रिय कार्यों, का पालन उसे अपने अफसरों से करवाना चाहिए क्यों कि इनके कारण होने वाली बहुनामी फ़ीरों के सिर मढी जा सकती है और यदि प्रजा के कोप के कारए। इन कार्यों के करने में कुछ पीछे हटना पड़े तो तत्सम्बन्धी दोग अफसरो के सिर डालकर राजा आसानी, से जब सकता है। हिट्टीय रिक्की को <u>नाणिज्य ग्रीर व्यवसाय की उन्नति में</u> उचि जेनी चाहिए, किन्दु-स्वय को इस चक्कर नहीं मुद्दात चाहिए। यही उचित है कि वह इनके ग्रीर कृषि के विकास को यथासम्भव प्रोत्साहन देता है.। राष्ट्री-की क़ता की प्रतिसा का भी पोषण करना चाहिए। यदि राजा वाणिज्य, व्यवसाय, कृषि ति की ओर उपेक्षा का व्यवहार करेगा तो देश निर्धन और प्रशक्त हो जाएगा। साहित्य, सगीत और ला क्रा-सरक्षक होने से और गुरा-प्राहक बनने से राजा की लोकप्रियता मे वृद्धि होगी। मैकियावली राजि-मो पापनुता से वचने धीर पूजा के विमाग को वडी, योजनाम्री में लगाए रेखने की सलाह से पुलसने यह परामर्थ भी, दिया है कि जब राजा किसी नवीन राज्य पर प्रविकार करें तो उसे नहीं के ्राने सविधान मे कोई पुरिवर्तन नहीं करना चाहिए-। मैकियावली जनता द्वारा शासन कार्य मे माग, सेते ज भी अनुमोदन करता है ताकि उसे राजनीतिक शिक्षा मिल सके । मैकियावली द्वारा जनता के शासन-हार्य में भाग लेने का भी अनुमोदन करने से यह प्रतीत होता है-कि कम से कम शान्ति-काल में वह ाज्य थ्रीर जनता के हितों में संघर्ष आवश्यक नहीं मानता । कुक (Cook) की यह धारणा असगत हि है कि "मैकियावली का राजा (Prince) जन-कल्यांग के लिए तानाशाह है, किन्तु स्वय श्रपने सुख वि लाभ के लिए निरकुश शासक नहीं है।" र इंटर सेकियावली के बनुसार क्रेस्ट्रेरीण्ड्रीय क्षेत्र मे राजा की नीति <u>शाकि सन्तुलन बनाए</u> रखने की ग्रेमी चीहिए। राजा को हमेशा यह व्यान रखना चाहिए कि व्हु उन पडौसी राज्यों को ब्रापस में सन्धि नि बैंद्यने दे जिनकी संयुक्त शक्ति उपके स्वयं के राज्य से ग्रिटिक हो जाए । इस उद्देश्य की पूर्ति का वित्तम उपाय यही है कि राजा पडौसी राज्यो हुके आन्तरिक मामलो मे निरन्तर हस्तक्षेप की नीति प्रपुनाए-प्रपनी स्थिति सुहुद्द बनाए रखने के लिए वह पड़ीसी राज्यो को प्रलोभन अथवा शक्ति द्वारा प्रपना मित्र बनाले । जि<del>न राज्यों को वह युद्ध में जीत ले उन्हें प्रपना उपनिवेश वृत्तिकर वहाँ एक</del> गक्तिशाली सेना रख दे। मैकियावत्री ने राजा को युद्ध सम्बन्धी परामशंभी दिया है कि उसे यथासम्भव भेरा डालने की खुले अपेक्षा मैदान मे युद्ध नीति अपनानी चाहिए । सफलता-प्राप्ति के लिए पाजा को तुरन्त निर्णय लेने की प्रादत डालनी चाहिए। तुरन्त ग्रौर न्दढ निर्णय तथा उनकी शीघ्र कार्यान्विति द्वारा गम्भीर समस्याओं का समाधान सरल हो, जाता है।

परकार के रूप (Forms of Government),

शासनतन्त्रों अर्थवा सरकारों का वर्गीकरण सैकियावनी ने इस उद्देश्य से किया है कि प्रादश्ये शासन कायम किया जा खेन ध्रविके लिए प्रादश्ये लासन बढ़ी है जो पूर्णत सफल हो, बाबाफों से मुक्त हो; और जिसकी सत्ता प्रप्रतिहृद्ध हो। घरस्तुं का धनुसर्ख करते हुए उसने सरकारों को, उनका खुद एव प्रशुद्ध रूप मान कर छ: भागों में विभाजित किया है-

सामान्य रूप विकृत रूप, 1) राजतन्त्र (Monarchy) ;(1) आतनायी तन्त्र (Tyranny)

<sup>(1)</sup> राजतन्त्र (Monarchy) (1) म्रातनायी, तन्त्र (Tyrann (2) कुलनीनतन्त्र (Aristocracy) (2) वर्ष तन्त्र (Oligarchy)

<sup>(3)</sup> गुणतन्त्र (Republic) (3) भीडतन्त्र या लोकतन्त्र (Democracy)

मिकियानुली ने यदापि पॉलिवियस और सिसरों के इस विचार से सहमति प्रकट की है कि मिठित सरकार सर्वेश्वेष्ठ होती है ज्यों कि उसमें प्रत्येक शासनतन्त्र के अच्छे गुर्खों का समाविश होता है और समुचित स्वित स्वित स्वित स्वापित होता

कां ही बिस्तार से वंग्रान किया है और वे हैं राजतुन्त्र तथा 'गणनन्त्र प्रजनन्त्र का गुरुगान 'प्रिन्स दें तथा एगलन्त्र प्रजनन्त्र का पुरुगान 'प्रिन्स हैं में किया वर्ग है हिं के केवल उस ग्रन्थ को पढ़कर ही अपनी 'धारणा वना लेने जाले लीग उसे राजतुन का कहर समर्थक और गणतन्त्र का चत्र समक्षते की भूल कर सकते हैं। <u>बास्तव से मैं कियांवर्ग इस वा</u> के कहर समर्थक और गणतन्त्र का चत्र समक्षते की भूल कर सकते हैं। <u>बास्तव से मैं कियांवर्ग इस वा</u> के किया है कियांवर्ग है कियांवर्ग है कियांवर्ग है कियांवर्ग है कियांवर्ग है कियांवर्ग के कियांवर्ग है कियांवर्ग है कियांवर्ग के कियांवर्ग है कियांवर्ग है कियांवर्ग के प्रचान करते हैं। बास करते हैं। विद्या करते हैं। सम्प्रत है अपने स्वान क्यांवर्ग है कियांवर्ग के स्वान क्यांवर्ग है कियांवर्ग हो।

राजतन्त्र (Monarchy) — मैकियांवली ने राजतन्त्र को पैतृक ग्रीर कृषिम राजतन्त्र में वभवते किया है पितृक राजतन्त्र में राजतन्त्र वह शासन है जो आपु को पराजित करने के बाद कोई दूसरा राज्य वसे परास्त राज्य पर लीवता है। राज्यतन्त्र की स्वापना अथवा जानी हृति एक राजा हारा हुसरे की परास्त करने में होती

हैं । भैकियावली ने इन नव-संस्थापित राज्यों के 5 प्रकार बताए है—

1. वे राज्य जो किसी प्राचीन राज्य के अग हो और जिनके निवासियों तथा नए शासके अपंचा नए राज्य के देश और भाषा में कोई अन्तर न हो। मैं कियावली ने ऐसे राज्य में शासन को शिवसाती बनाने के लिए दो साधन बंदलाए हैं— प्राचीन राजा के कुटुन्व को समाप्त कर दिया जाएं और राज्य के प्रचित्त कानून एवं कुरो (Taxes) में कोई परिवर्तन नहीं किया जिए,

2, वे राज्य जो वर्ग पर ग्राधारित हों,

3. वे-राज्य जो दान मे प्राप्त किए गए हो,

4. जै राज्य जो अपहरण या चालाकी द्वारा स्थापित किए गए हो, तथा

5 ने राज्य जो पराक्रम द्वारा हुस्तगत किए गए हो।

'विनय' के ब्राध्ययन से हम इसी परिखाम पर पहुँचते हैं कि मैकियाचंत्री उत देशों में राजतन्त्र
की ही सर्वक्षेष्ठ शासन-ध्यदस्था मानता है जो आपसी फूट के शिकार हो, जिनके निवासी चरित्रहीन
एवं अच्ट हो, जो एकता की रिष्ट से शोचनीय अवस्था में हो और उनके राष्ट्रनायक नैतिक पराक्रीका
त्वा अवस्था में हो और उनके राष्ट्रनायक नैतिक पराक्रीका
त्वा अवस्था में हो पर हो। मैकियावजी ने 'विनय' में निरक्षण शासक का, आवशीक्रिरण, इसिंग्ए किया
यो कि वह इटली की शवितयाली केन्द्रीय' शासन के अधीन एकतावढ़ करना चाहता था। रात्कालीन
इटालियन समाज की बहुत प्रियंक प्रधोगति हो गई थी। 'इटली अच्छा समाज का संजीव उदाहुरण था।
राजतन्त्र ने फ्रीस में इस प्रकार की बुराइयो को कुलेक ग्रंत तक दूर किया पा
राजतन्त्र ने फ्रीस में इस प्रकार की बुराइयो को कुलेक ग्रंत तक दूर किया या में देवने के लिए यौर राज्य के प्रकार करने वाली सता नहीं थी। अवः वह इटली को समान दशा में देवने के लिए यौर राज्य प्रकार के खुक्तर कार्य के लिए इटली में एक अवित्रशाली राजतन्त्र की श्रिपेक्षा करता था।

्रीपुरास्तरत (Republic)— फिल्म में यदि मैकियावली में राजवार्क का गुरावान किया है तो 'डिस्कोर्स में उंतने गरासन्तर की प्रयंसा की है। डॉनग का मत है कि ''बरस्तू की मौति उसका सुकार परागण व्यवस्था की ब्रोर है और इस सम्बन्ध में उसके विचार यूनानियों से मिलते हुए हैं 1" मैं कियावनी की मान्यता है कि शासन का गर्गतन्त्री रूप सर्वाधिक सकल उसी देश में हो सकता है जहां वन एवं सम्पत्ति की दृष्टि से लोगों में प्रधिकांश समानता होती है और ब्रह्मी जनता-सार्वजनिक आवना से पूर्ण, सगठित और धर्म-परावश होती है। उस्तेखलीय-है कि मैं कियावनी की गर्गतन्त्र की घारणा प्राप्तिक घारणा से मिल है। हरमन (Harmon) के शब्दों में "जब मैं कियावनी गर्गतन्त्र शब्द का प्रयोग करता है तो उसके मिलन्यक में किया ऐसी राजनीतिक सस्था का विचार नहीं होता है जिस निवासी सरकार के कार्यों में महत्वपूर्ण भाग तेते हो। मैं कियावनी का गर्गतन्त्र तो एक ऐसा राज्य है जिसके व्यक्ति स्वेच्छा से शासक की सहायता करते हैं। " मैं कियावनी गर्गराज्य हो, प्रतेक कार्यों से सहत्वपूर्ण भाग तेते हो। मैं कियावनी का गर्गतन्त्र तो एक ऐसा राज्य है जिसके व्यक्ति स्वेच्छा से शासक की सहायता करते हैं। " मैं कियावनी गर्गराज्य हो, प्रतेक कार्यों से स्वायता करते हैं। " कियावनी गर्गराज्य हो, प्रतेक कार्यों से स्वायता है—

1. जहाँ राजतस्य में एक व्यक्ति या उसका परिवार शासन को लाभ उठांवा है वहाँ गणतन्त्र में सुभी व्यक्तियों को प्राप्तन में भाग दोने का पूर्ण अधिकार प्राप्त होता है। राजतस्त्र में शासन-संचालन एक व्यक्ति के हाथ में होता है, प्रतः जनता को शासन के क्षेत्र में कोई विज्ञानहीं मुख्याओं, लेकिन गणतन्त्र में जनता शासन-संचालन के कार्य में शिक्षित हो जाती है कि क्षेत्र में स्वित हो जाती है कि क्षेत्र में स्वित हो जाती है कि क्षेत्र में स्वित हो जाती है कि क्षेत्र में स्वति कर स्वति के कार्य में स्विति हो जाती है कि क्षेत्र में स्वति कर स्वति के स्वति के

2 पुरु राजा की अपेक्षा समस्त क्य मे जनता अधिक समक्षवार होती है जिनता मे राजा की अपेक्षा अधिक बुद्धिमत्ता और खता पाई जांती है। जनता के निर्णय राजा से अधिक परिपक्त और- अधिक होते हैं। जनता मे भविष्य मे गठित होने बाली अच्छी और दुरी वातो का अनुमान बचा के की आप्तप्ययंजनक प्रक्ति होनी है। प्रशासकीय अधिकारियों के निर्वाचन मे जनता की बुद्धिमत्ता अपट-होती है। जनता हारा सामान्यत किसी बदनाम एव अध्वाचारी व्यक्ति का निर्वाचन ने ही किया जाता। की स्वाचन की बागडी रू

3. तणतान्याहरक शासन सरकार स्थायों भी होती है और जनतों के हाथ में शासन का शायति है। होने से दे<u>ल तेजी स उन्नांत करता है</u>। यथिष <u>राजतन्त्र की प्र</u>पेसा गणतन्त्र की स्थापना प्रसिक्त कठिन होती है, लेकिन यह शासन यिषक स्थिर रहता है क्योंकि शासन कार्य में स्वय भागीदार जनता प्रष्टाचार पर रोक का काम करती है ।

4 गुणुतात्राहमक राज्यों में विदेश के सीय की गई सन्धिया अपिक स्थाई होती हूँ नयोकि उनके पीछे जन-स्थोकृति होती हैं। इसके विपरीत राजतन्त्र से सन्धियों को तोडंना और बनाना ऐक व्यक्ति के हाथ में ही होता है, अत. वह उन्हें कमी भी मंग कर सकता है। इसरे देश सन्धि प्राप्त के निए राजतन्त्र की अपेक्षा गणुतन्त्र पर अधिक भरोसा एख सकते हैं। उन्हें स्थापित के स्थापित

5. राजा राजनीतिक ग्रीर कातूनी सस्याओं की स्थापना करने में भले ही प्रीयक सफल हो लेकिन इन्हें बनाए रखने की झमता सामान्यत गरावट्यात्मक शासन में ही प्रीयक होती है।

मैकियावली ने गणतन्त्र के दोह भी गिनाएं हैं और उनके निवारण करने के उपायों का निर्देश भी किया है। गणुतन्त्रात्मक वासक का पहुंची त्याव यह है कि (कंटकालीन परिस्थित का मुकाबला करने की उम्मेरिक्षीय : सामध्यें निष्ठ होती। एस समय गणुराज्यों ने चिक्तालाली ज्यों कि का मुकाबला करने की उम्मेरिक्षीय सामध्यें निष्ठ हैं कि इस्टेश्वाय: इसे प्रकार के चिक्ताला का मामत् हीना ना सुकाब है कि इस्टेश्वाय: इसे प्रकार के प्रका

<sup>1</sup> Dunning A History of Political Theories, p 307

<sup>2</sup> Harmon op. cit., pp 167-68

मे भाषा, घमें ग्रीर संस्कृति सम्बन्धी विवाद उठते रहते हैं। इसके साथ ही शासन में राजनीतिक अपेर सामाजिक परम्पराओं के प्रतिकृत कानुन नहीं बनाने चाहिए ग्रन्थथा राज्य के विभिन्न तत्व संघर्षरत होकर राज्य की सत्ता के लिए सकट वन जाएँगे।

)कुलीनतन्त्र (Aristocracy) — राजतन्त्र ग्रीर गएातन्त्र के समर्थक मैकियावली ने कुनीनतन्त्र का कटर विरोध किया, सभवत इसलिए कि तत्कालीन इटली के पतन का एक मुख्य कारण सामन्त-शाही ही थी। मैकियावली का कहना है कि सामन्त लोग स्वयं कोई कार्य नहीं करते। वे ग्रालसी ग्रीर निहल्ले होते हैं तथा दूसरो के श्रम की चोरी द्वारा ग्रपना जीवन विताते हैं। मैकियावली ने राजतन्य का समर्थन विशेष रूप से इमेलिए भी किया प्रतीत होता है कि ऐसे व्यक्तियों का दमन किया जा सके।

मैकियावली के राजतन्त्र, गणतन्त्र और कूलीनतन्त्र से सम्बन्धित विचारो पर ग्राभिमत प्रकट करते हुए सेबाइन ने लिखा है कि "मैकियावली ने गुरातन्त्र का जहाँ सम्मव हो और राजतन्त्र का जहाँ श्रावर्थक हो, समर्थन किया है किन्तु कुलीनतन्त्र और कुलीनवर्ग के सम्बन्ध मे उसकी राय खराब है। उसने अपने समय के अन्य किसी विचारक की अपेक्षा यह अधिक अच्छी तरह समका या कि केलीन वर्ग के हित राजतन्त्र के भी विरुद्ध है और मध्यवर्ग के भी:। सुव्यवस्थित शासन के लिए उसका दमन अववा विनाश स्नावश्यकं है।"

मैिकयावली का नागरिक सेना और सैनिक शिक्त में विश्वास

मैकियावली की मान्यता है कि शासक को नागरिको की शक्तिशाली सेना का निर्माण करना चाहिए, भाड़े के टंटू थो पर रहना खतरनाक है। उसे जहां, कुनीन वर्ग से, घरांच है, वहाँ भाड़े के सिपाहियों में भी घणा है । मैकियावली के विचार से इटली की अराजकता का एक मुख्य कारण भाडे के सिपाही थे.। जो कोई उन्हें सबसे अधिक वेतन देने के लिए तैयार होता था, वे सिपाही उसी के लिए लहने को तैयार हो जाते थे। वे किसी के प्रति स्वामिंभक्त नहीं थे। वे वह वा अपने मालिक के शयुओ की अपेक्षा अपने मालिक के लिए।ही अधिक अयकर थे। इन-विज्ञीवी सिपाहियों ने प्राचीन स्वतन्य नगरों के नागरिक-सिपाहियों को पूरी तरह से विस्थापित कर दिया था। इन सिपाहियों ने इटली में तो श्रवश्य श्रातक पैदा कर दिया था, लेकित वे फाँस के श्रविक सगठित ग्रीर श्रविक राजभक्त सिपाहियो के लिए बेकार सिद्ध हुए । मैकियावली, इस बात को पूरी तरह मानता था कि फॉस को अपनी सेना का-राष्ट्रीयकारण करने से बहत लाभ हुआ है। फलत ज़सका वारम्बार यह आग्रह था कि प्रत्येक राज्य की श्चपनी नागरिक सेना के प्रशिक्ष्या और साज-सज्जा की और सबसे पहले ज्यान देना चाहिए । जो शासक । भाडे के सिपाहियों या दसरे देशों की सहायक सेनाओं पर निर्मर रहता है, उसका विनाश अवश्यम्भावी है 1 के उसके राजकोष को रिक्त कर देती हैं और जरूरत पड़ने पर घोखा देती हैं। इसलिए शासक के हैं। बार्सिक की कहा का ज्ञान अध्यान्यक हैं। आधुके को अपने कार्यों में इसकी जरूरत होती है। बार्सिक को सबसे पहले अपने नागरिकों की एक अधानस सेना को निर्माण करना चाहिए। यह सेना समस्त हथियारों से सुसज्जित और ब्रनुणासित होनी चाहिए । उसे राज्य के प्रति निष्ठावान भी होना चाहिए । मैकियावली का विचार था कि 17 और 40 वर्ष की धायु के बीच के समस्त समय नामिरको को सैनिक - शिक्स-पान्त होनी चाहिए। इस वल से शासक प्रपनी गर्कि को कायम रख सकता है और अपने राज्य. की सीमाश्रो को वढ़ा सकता है। इसके श्रभाव मे उसे गृह-युद्ध का सामना करता पडता है और पड़ीस के महत्त्वाकाक्षी शासक उसे परेशान कर सकते हैं।\_

मैकियावली का नागरिक सेना मे विश्वास था और वह कुलीन वर्ग से भूंगा करता था इसका सबसे बड़ा कारण यही था कि वह राष्ट्रीय भावना से झोत-प्रोत था और इटली का एकीकरण चाहता था। वह ग्रान्तरिक उपद्रवी ग्रीर बाहरी ग्राक्रमणों से डटली की सरक्षा के लिए भी उत्सक

<sup>1</sup> सेबाइन : पूर्वोनत, पू. 316.

था। उसका पुर, स्पट <u>विचार था कि मनुष्य का सबसे यहा कर्तच्य उसका देत के प्रति कर्त्तव्य है। प्रत्य</u> मारी <u>वार्ते पीछे यह जाती है।</u>

साम्राज्यवाद या राज्य-प्रसार सम्बन्धी विचार

मैं फियाब नो के मतानुनार राज्य को कुमन प्रसरण शील होना जाहिए, प्रभनी सीमा-रेखा बद्दाकर दूसरे राज्यों को आत्ममाल करना चाहिए तथा साझाज्य-विस्तार हारा अपने गौरव का पारच्य देनी चाहिए। मैं कियाबनों ने कहा है कि स्थिरोकरण या श्डीकरण से राज्य मे एक स्थता था जाती है। मिनुव्य स्वभाव से महस्वावर्ग हो है थि स्थिरोकरण या श्डीकरण से राज्य मे एक स्थता था जाती है। मिनुव्य स्वभाव से महस्वावर्ग हो है और एक दुर्दाण राजा का यह लक्ष्य होना चाहिए कि वह नई भूमि पर प्रथिकार करे, नए उपित्रेश वास्तु का साधावर को प्रथिक वास्त्रिण तेनाए तथा बादि की कुटनीतिक की व्यवस्था करे। इसके लिए समुचित तैन्य सगटन श्रीर साम, दाम, व्यवस्था करे या सिक की कुटनीतिक नीतिया का भी प्रयोग करना चाहिए। मनुव्य का स्वभाव यारे के समान चैंचन है जो बरावूर बढ़ता रहना चाहता है। यदि वंभव, स्थाति और व्यवस्था है तो राज्य को भी वढ़ना चाहिए। "राज्य चाह्र गणुतन्यास्मक हो या राजतन्त्रात्मक, जनमे प्रमार की प्रवृत्ति का होना प्रावस्थक है। "यदि राज्य अपना विस्तार नहीं करेगा तो प्रवर्ध हो पतन की थोर जाएगा। राज्य को प्रयान स्वतन्त्रता की रक्षा करते हुए प्रपना प्रविक्त सतार करना चाहिए, वयोकि स्वतन्त्रता जलि का मुख्य साधन है। राज्य की किस स्वतन्त्रता धानिया है। उसने व्यवहरण दिया कि एथेन्स ने विसित्रेह्टस (Psistratus) के सिवानकल्य से मुक्ति पाकर वडी भी प्रवृत्ति को थी और रोम भी राजाओं से मुक्ति पाकर दें ही पिस्तयकारी प्रपति कर पता या।

मैंकियावली के साम्राज्यवाद की घारएगा प्लेटो की धारएगा से विल्कुल विपरीत है। फोस्टर के खब्दों में, ''प्लेटों के लिए राज्य विस्तार की आवना जहाँ राज्य के रोग का लक्षण है वहाँ मैकियावली के लिए राज्य विस्तार राज्य के स्वास्थ्य का लक्षण है।''ं।

सेम्प्रभुता (Sovereignty) ग्रीर विधि (Law) सम्बन्धी विचार

मिल्यावती ने स्पष्ट रूप से 'सार्यमुता' जान्य का कही भी प्रयोग तही किया है। किन्तु उसने राजा की शक्तियों के सम्बन्ध में जो कुछ लिखा है हमें उससे सम्प्रभुता का <u>आमार श्रवश्य</u> होता है। वह शामक की ग्रान्तरिक इच्छा तथा विजेता की मावना को अविभाज्य मानता है। उसके अनुसार शासक किसी भी प्रान्तरिक प्रयवा वाह्य शासिक के प्रति उत्तरदायों नहीं होता और न वह किसी भी प्रकार के की श्रान्तरिक ग्रवा बाह्य विधियों को मानने के लिए उपान्म नहीं किया जा सक्ता ने मिल्यावतों स्था परिवर्तनवाही वा ग्रीर इसलिए उसने स्थान के नित् उपाय्म नहीं किया जा सक्ता ने मिल्यावतों स्था परिवर्तनवाही वा ग्रीर इसलिए उसने स्थान किया प्रवाद सम्भानता की वात नहीं की है। वह सम्भानते की श्राप्त विश्वविद्याओं जैसे - जनकी शायवतता, भवेयता, सीविधानिकता धादि के सम्बन्ध में कुछ नहीं लिखता र असकी सम्भानती सीमित सम्भानता की परिवर्त का श्रीर स्वतन्त विता से संयुक्त है। ग्रन्तरिक्ष्म माननों में में कियावती सीमित सम्भानता की ग्रावस्थानता के सित सार्य के ग्रावस्थानता की स्थान के स्थान के उसने स्थान के स्थान के स्थान के स्थान किया किया हमा उसने स्थान के स्थान के स्थान के स्थान किया किया हमा स्थान के स्थान के स्थान किया हमा हमा स्थान के स्थान के स्थान किया हमा स्थान के स्थान के स्थान किया हमा स्थान की स्थान का स्थान के स्थान की स्थान किया हमा स्थान की स्थान किया हमा स्थान की स्थान स्थान की स्थान स्थान की स्थान स्थान की स्थान स्थान की स्थान स्थान की स्थान की स्थान की स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्

्रिविध (Law) के सम्बन्ध में मैकियावली के विचार <u>प्रत्यन्त समुम्यित</u> हैं। वह नागरिक विधि के <u>प्रत्तित्व की स्वीकार करता है जोर विधियों को वासक के प्रभीव का माध्यम मानती है । उसके प्रमुखार राज्य-विहीन समाज में विधियों न होने से ही पूर्ण घराजकता थी। मैकियावली ने स्पष्ट रूप से</u>

<sup>1 &</sup>quot;For Plato, the impulse to aggrandizement was a symptom of disease. For Machiavelli, aggrandizement is the symptom of health in a state"

—Foster: op. cit. p 283.

360 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

कही भी विविधा की परिभाषां नहीं दी है तथापि आसक की सर्वोच्च। जाकि में उसकी कल्पनां निहित् है। विविधा का मुख्य कार्य सामञ्जूद्वय एवं समस्वय की स्थापना करना है चहु प्राकृतिक और देवें विविधा को कोई महत्त्व नहीं देता प्रयाद्य में उसके अनका उत्लेख ही नहीं किया है। चुसके अनुसार सर्भ विविधा निर्माल के कोर्ड महत्त्व नहीं देता प्रयाद्य में उसके अनका उत्लेख ही नहीं किया है। चुसके अनुसार सर्भ विविधा निर्माल के स्विधा के प्रताद की जाता है। यह किया के अनुस्त प्रतिक की जाता है, यह विविधा कार्य की राजनीतिक, सामाजिक और सांस्कृतिक प्रतिकासी के अनुस्त प्रतिक की जाता है, यह वि

स्तव्य की राजनीतिक, सामाजिक और साँस्कृतिक परेन्नसः समाज के विभिन्न ग्रंगों को एक्वद्ध करने में सफल हाँती हैं।

समाज के लिभन्न थेगी की एक्वद्र करने में सकत होती है सर्व-मिक्तिगाली विधि-कत्ती या विधायक \_(The Omnipotent Legislature)

मैं कियावती ने विधायक के कीर्य एवं महत्व को अतिरिज्ञत भाषा मे व्यक्त किया है। इसके अनुसार सकत राज्य की स्वापना एक आदमी के हारा ही की वा संकती है। वह जिन विधियों और कालत का निर्माण करका है, जनते ही जेतता का राज्यीय चिर्त तिवारित होता है। जानार एवं नागोरक वृद्धुण विधि पर प्रावारित होते हैं। समाज के अच्छ हो जाने पर उपका सुधार नहीं हो सकता अतः ऐसी अवस्था में एक विधायक या विधि कर्ता की तमाज को आसने मूत्र सम्भाल जेना चाहिए। विधि विधायक समें के ते वर्ष महाले के ने चाहिए। विधायक समें के वे वर्ष महाले कि कर सकता है. विभाव ने वर्ष संवापक ने विधायक समाज के जा समाज के जा समाज के लो में यह मान के को में यह मान के का समाज के जा में यह मान के को स्थाय के कि किसी ने पार रिज्ञ अवना राजतन्त्र का ठीक से संगठन अवना उपकी पुरानी सस्थायों का सुधार केवल नभी सम्भव है वृद वह एक व्यक्ति के इरा किया जाए। जरूरी तो यहाँ तक है कि जिस व्यक्ति के इस संविधान की कल्पना की हो बही हो है का क्यों कि ने में

अन्तर्धि और त्रुटियाँ (Insight and Deficiencies)

में क्यावनी की विलक्षणता और उनकी अन्तर्व ष्टि पूर सेवाइन ने दिखा है कि "मेरिलाइनी परित्र और उनके दर्जन का वास्तविक अर्थ<sup>23</sup> प्रा<u>र्क्षित हैं दिखा</u> की एक ग्रत्यी हैं। उसे प्रस् सनकी, प्रयक्त देगभक्त, कहूर राष्ट्रवादी, राजनीतिक जींग्यट, सच्चा लोज्यतन्त्रवादी, प्रीर निरकुण णासको प्राप्त प्रम्य कृपक कृपकांकी कहा गया है। ये सभी विचार एक-दूमरे के विरावी हैं, लेकिन, उनमें सत्य का कृष्ठ प्रक्र प्रवस्त हैं। इनतें से लोई भी एफ विचार में कियावली की या उसकी विचारधारा की तूरी तस्वीर नहीं देता। में कियावली के विचार उसके राजुनतिक निरीक्षण प्रीर, राजनीतिक इतिहास का प्रध्ययन वडा व्यापक था। वह किसी एक विधावट दर्शन का अनुयायी प्रथवा निर्माता नहीं था। इसी प्रकार उसका चरित्र भी बड़ा जटिल रहा होगा। उसके रचनाओं से उसकी स्केशिन्द्रत रिच का आन होता है। वह राजनीति, राज्य-शिक्षण और प्रहुक्त को के प्रतिरक्त न तो किसी चीज के बारे में सोचता है जोर न किसी के बारे में निवस्त है। सहरे सामाजिक, प्राधिक और वार्मिक प्रक्रों के सम्बन्ध में उसकी किसी के बारे में निवस्त है। के सम्बन्ध में उसकी किसी के सारे में निवस्त है। के सम्बन्ध में उसकी किसी के सारे में कियाबड़ी-इन्तना एविक ज्याबहारिक-था-कि वह राजनिक दृष्टि से आगे बढा हुआ था। यूरोप की राजनीति निसं दिशा में आगे बढ रही थी उसका में कियाबती से अधिक स्पष्ट और किसी को आन नहीं था।"

"एक ऐसे समय मे जबिक यूरोप में प्राचीन राजनीतिक व्यवस्था समाप्त हो रही थी थ्रीर राज्य तथा ममाज दोनो से सम्बन्धित समस्माएँ तेजी से उठ रही थी, उसने घटनाथ्रो का तर्क-सम्मंत प्रबं बताने का, सावय्यक प्रश्नो की भविष्याची करने का और ऐसे <u>नियमों को निर्वारित करने का प्राचाम किया जो उस समय के प्राचीय जीवन की नृतन परिस्थितियों में इप प्रह्मण कर रहे थे और जो प्रामे चन पर राजनीतिक कार्यवाही में अनाम सम्ब ही गए।"</u>

मैकियावनी का महत्त्व इम रिष्ट से ब्रीर भी वढ जाता है कि आधुनिक राजनीतिक प्रयोग में 'गज्य' शब्द का जो अर्थ-प्रहुत्त किया आता है उसके निर्माण में मैकियावनी ने सर्वोधिक योग दिया है। प्रमुसत्ता सम्पन्न राजनीतिक समाज के रूप' में आधुनिक भाषाओं में इस शब्द के प्रवन्ते का श्रेय मैकियावनी गें रचेताओं के हैं। आज राज्य एक सगठित शक्ति है। अपने राज्य-क्षेत्र में वह सबसे 'कंबी सत्ता है। प्रम्य राज्यों के प्रति उसकी नीति आक्रमण्यांनित् रहती है। मैकियावनी ने हन सारी विभावताओं को प्रस्ट किया है। उसकी छितयाँ राज्य को प्राप्तिक समाज में सबसे शक्तिशाली सम्पा सिद्ध करने में सहस्यक वनी हैं। राज्य के वर्तमान विकास को विवित्त हुए-यह कहा जा सकत है कि मैकियावनी ने प्रपत्ते कुप के राजनीतिक विकास को विवास को विकान समाज स्व

मिक्रवावनी के राजनीतिक निरुत्त में स्पष्ट ही कुछ बांबारभूत बृहियाँ नजर प्राप्ती है जो वे हैं प्रान्ति स्वन्धा से ब्रान्थी न्यार शारी

जा य ह— (L) मिकियावनी की मानव-स्वत्राम सन्वर्षी धारणा एकाँगी वृद्धिकोण वाली धौर सकीग्र है। इसने मनुष्य को केवल निकृष्ट धौर स्वार्थी ही माना है जबकि मनुष्य में दिख्यता मी है । मनुष्य

में देव और बानव दोनों के प्रण विद्यमान है 4 कि निकार के प्रति जिल्ला की है। वह इनका उपयोग उसी सोमां तक अधिव्यक्ष मानता है जहाँ तक में राज्य प्रवास प्रवास की है। वह इनका उपयोग उसी सोमां तक अधिव्यक्ष मानता है जहाँ तक में राज्य प्रवास राज्य के निष् उपयोगी हो। से बाइन के शब्दों में, "यह निष्वत है कि 16वी शताब्दी के आरम्भ में यूरोपीय विन्तन की जो प्रवस्था थी, मैकियावनी ने उमे विवृक्ष गर्खत हुक में विवित किया। उमकी हो मुस्तक उम दिन के 10 वर्ष के भीतर ही जिली गर्द थी, जिस दिन मादिन लुपर ने उसके सिद्धान को विदेनवर्ग में चर्च के स्ट्याज पर साद दिया था। प्रोटस्टेन्ट रिकार्यकान के परिणामस्वरूप राजनीति और राजनीतिक विन्तन का वर्म के साथ और धार्मिक मतभेदों से इतना धनिष्ठ सन्वास स्थापित हुझ जितना. कि मध्ययुग में और कभी नहीं रहा था। धर्म के प्रति मैक्सियावजी की रचना के बाद की थी खताबिदयों के बारे में यह वात

<sup>1</sup> L A Burd in the Cambridge Modern History, Vol 1 (1930), p. 200.

सच नहीं है। इस दृष्टि से मैकियावली का दर्शन वहे सकुचित रूप से सामयिक था। यदि मैकियावली इटनी के प्रतिरिक्त अन्य किसी देश में लिखता या यदि वह इटली में ही धर्म-सुधार आन्दों न अथवा धर्म-सुधार विरोधी आन्दोलन (Counter Reformation)) की शुरूपात के बाद लिखता तो यह कर्ल्पना कुरना असम्भव है कि वह धर्म के प्रति ऐसा ब्युवहार कुरता खैसा कि उसने किया था।

(3) मैकियावली का <u>तीसरा दोष ऐतिहासिक पढ़ित</u> का गलत प्रयोग है। उसने इतिहास का उपयोग प्रपने पूर्व-कित्यत निष्कर्षों की पुष्टि में किया है, इनके प्रणयन में नहीं। विशृद्ध ऐतिहासि-कतावाद यह है कि इतिहास की सामग्रियों के तिरुंध अध्ययन आगर पर निक्कर्षों का प्रणयन हो। निषी निरीक्षण और प्रमुख के आवार पर प्रस्तुत निष्कृषों को इतिहास से हिस्क सम्भित करना, ऐतिहासिक अध्ययन का विश्व तरीका नहीं है प्राप्त प्रयोग प्राप्त के प्रमुख के अवार पर प्रस्तुत निष्कृषों को इतिहास से हिस्क सम्भित करना, ऐतिहासिक अध्ययन का विश्व तरीका नहीं है प्राप्त प्रस्तुत निष्कृष्ट प्राप्त प्रमुख के अवार सम्बन्धी विचार भी वीष-पूर्ण है। उसके उग्र शक्तिवाद

(4) अन्त मे, मैकियावली के राज्य सम्बन्धी विचार भी दोष-पूर्ण है। उसके उप्र प्राक्तिवाद. के समर्थन से, ध्यावहारिक दृष्टि में लानीति को सहारा मिनता है। उसके द्वारा ज्यासक के बहुक्षियेपन का समर्थन करना समाज ने कपट, छल और मायावीपन को ही उत्तेजना प्राप्त करा सकता है। उन्ते-राज्य विचयक प्राधारभूत प्रथमों के सम्बन्ध में वह मौन है। उसने राज्य के स्वरूप, उद्देश्य ग्रीर जासन के विभिन्न प्रयो के भारत्य प्राप्त सम्बन्ध पर कोई प्रकाश नहीं जाता है। उसने युद्ध ग्रोर साम्राज्यनात का जो समर्थन किन्न है से भी जीवल नहीं कहा जा सकताता

मैंकियावली : ग्रापनिक युग- का पिता, उसकी देन ग्रौर प्रभाव

(Machiavelli . Father of Modern Political Thought, His Contribution and Influence)

श्रवाचीन इतिहास मे अपने विचार-वर्णन के कारण मैकियाववी एक मोहक रहस्य तना हुआ है। उसे आधुनिक राजनीति का जनक सन्वीधित किया जाता है। इसे जिस उसे मध्य युग और प्राधुनिक युग का सम्बन्ध-विच्छेद करने वाला अधम विचारक मानता है। अर्थी, जांस उसे राजनीतिक सिद्धान्तों के पिता में विकार करते हैं। मैकियावली राजनीतिक विचारों के इतिहास में एक अमर स्थान ख़्ला है स्थोकि वह पहला राजनीतिक जिस मध्ययुग के विचारों के इतिहास में एक अमर स्थान ख़्ला है स्थोकि वह पहला राजनीतिक जिस मध्ययुग के विचारों का खुण्डन आरम्भ किया था और प्राधुनिक विचारवारा का श्रीग्राण किया था, युविष उसे आधुनिक युग का पूर्ण प्रतिनिधि कहना अर्थां की मौस्त्रों पर उत्पन्न हुमा था और जिसने मध्ययुग के तथा समस्य विच्छेद करके प्राधुनिक विचारक की है जो मध्ययुग के साथ, सम्बन्ध-विच्छेद करके प्राधुनिक सिवारल को सम्भव वनाया। उमने मध्ययुग की साथ, परम्पराधी की के केवल उपेक्षा ही की अपितु उनका खण्डन करके राजनीति को निवार वार्षा कि अपन वनाया। उमने सध्ययुग की साथ अपन विचार।

कुछ विचारक बोदों को उपयुक्त स्थान देते हैं। मैकियावली वही प्रथम व्यक्ति या जिसने व्यावहारिक राजनीति पर ऐसे विचार प्रकट किए जिनका - पालन मण्य लगभग सभी राजनीतिज्ञो हारों किया जा रहा हैं जहाँ बोदों (भेठलाँ) वह पहला विचारक था जिसने राज्य को आधुनिक रूप में सेहास्तिक विदेवस-किया । पित सर्वेह बोदों की सार्वभीमिकता सम्बन्ध परिभाषा आधुनिक राजनीतिक सेवानिक को एक मीलिक तथा नवीन देन है किन्तु वह स्वयं को म्वयुगीन प्रभाव में पूर्णत मुक्त नहीं कर पाया था। यही कारण है कि उसके प्रकृति कर पाया था। यही कारण है कि उसके प्रमुख में विरोधाभाश के होण से मुक्त-नहीं है, किन्तु वह महम्बुक्त से पूर्णत: नाता तोड देता है। उसके विचारों में मध्यप्रगीन विचारतार का प्राभास भी नहीं मिलता। इसे विषय में जोड़ से मुक्त उस्ते कि पाया था। यह को स्वया प्रभाव में स्वया मिलता। इसे विचार को अपने प्रभाव से हैं के प्रवाद उस्ते करता है, केवल स्वारण कि जहीं मैकियावली आधुनिक युग का प्रातिनिधित्व अधिक अच्छी तरह करता है, केवल स्विर कि जहीं मैकियावली आधुनिक युग के भवन तत पहुँच गया है वहाँ बोदों प्रभी उसनी देहती पर सका है।"

समय का द्वान्ट से में क्यावली के बोर्दों से पूर्व ग्राने के कारण ऐतिहासिक दृष्टि ने भी मध्ययुग को समान्त करने ब्रोर घ्राष्ट्रनिक युग को ग्रारम्भ करने का श्रेय मैकियावली को ही प्राप्त होता है। मैकियावली की विलक्षण प्रतिभा का प्रतुमान इसी वात से लगाया जासकता है कि उसके 50 वर्ष वाद कलम उठाने वाला बोर्दों भी उसके समान स्वय को मध्ययुगीन प्रभाव से मुक्त

मैकियावली ने घ्रपनी रचनाओं <u>द्वारा मध्ययुगीन विचारो पर करारे प्रहार-किए।</u> उसने दैविक कानूनो को प्रस्वोकार करके केवल मानवीय कानूनो के प्रस्तित्व को ही स्वीकार किया और राज्य को सर्वोच्चता प्रवान की-L-उसने हिरकुश पोपतन्त्र की कटु आलोचना की और राज्य को प्रमुदन सम्पन्न तथा चर्च को उसका अनुगामी बताया । उसने मध्यपुगीन राज्यो की एकता में बाधक सामन्तवाद का खण्डन करते हुए उसे अपने राज्य मे कोई स्थान नही दिया लेकिन इन मध्ययुगीन परम्पराध्रो का खण्डल करते मात्र से ही वह श्राधुनिक युग का प्रवर्तक नहीं वन गयान उसके विचारो के जुन प्रन्य विशेषताएँ भी थी जिनमें ब्राधुनिकता के बीज विद्यमान ये और उन्हीं के कार्यप्रमुखेंक्कार्जुनिक युग का-सुष्टा कहा गया। मेकियावली ने पुक्<u>तरंक सो-राज्य को</u> सर्वोच्च बताया श्रीर <u>इसरी श्रीर व्यक्ति एवं जी</u>उन 'आबितवाद' के ले जिल क की मुरक्षा के प्रधिकार को घोषित किया। उमने शासन का यह मुख्य धर्म वतलाया कि व्यक्तिगत धने श्रीर जीवन का सम्मान किया जाए। सम्पत्ति के अपहरण को उसने गम्भीर अपराध की सज्ञा ही। इस तरह के विचारों ने ग्राष्ट्रितिक व्यक्तिवाद और राष्ट्र राज्य की स्थापना के खीज वोए । मैकियावली के इस मन का क्रिक जनता शासक से अधिक बुढ़िमान होती है ब्रोर गणतन्त्र में व्यक्ति तथा राष्ट्र की स्वतन्त्रता उचित रूप से सुरक्षित रह सुकती है, सहारा लेकर ब्राधुनिक विद्वानों ने व्यक्तिवाद व्यातिभीनिक्तों का व्यानिकान (१) में कियावनी ने प्रावृतिक राष्ट्र राज्य की सर्वाधिक महत्त्वेषुस् निसंपता सार्वभौषिकता के ग्राविभाव के लिए भी मार्ग प्रशस्त <u>किया</u>। यद्यष्ठि उसने इस पर श्रयवा इससे सम्बन्धित समस्याध्री पर

कोई प्रकाश नहीं जाना किन्तु मध्यकांसीम समाज के शिखरोन्मुखी सगठन ब्रोर सामन्तवादी विचार का ्षण्डन करके तथा उसके स्थान पर सम्पूर्ण नागरिको एव<u>समृतायो पर एक सर्व शक्तिमान केन्द्रीय शक्ति</u> स्थित करके तथा उपार वास के सार्वभीमिकता के विचार के ग्राविभीव की भूमि तथार कर है। जिस्सी के सार्वभीमिकता के विचार के ग्राविभीव की भूमि तथार कर है। जिस्सी के भूमि तथार कर है। जिस्सी के भूमि तथार कर है। जिस्सी के अपने किया के सार्वभी के भूमि तथार कर है। जिस्सी के भूमि के प्रतिकृति के भूमि के प्रतिकृति के भूमि के प्रतिकृति के भूमि के प्रतिकृति के प्रतिक पद्धति मे प्रगति श्रीर वास्तविकता के लिए कोई जगह न थी (मैकियावली ने अपने कार्य के लिए सर्व-प्रवाद म न्यान ऐतिज्ञासिक अध्ययन पद्धति की अपनाया। उसने अपने सिद्धास्त्रों की पुष्टि के लिए अन्य ज्युज्ञ धार्मिक दृष्टान्तो का सहारा नही त्रिया, बल्कि इतिहास तर्क एव पर्यवेक्सण की ऐसी. प्रहारि शहए औ जिसमे उनका चानुर्यंत्रया सहज बुढि काम करती थीं। यथपि मैकियावली को गर्धीर पोध रहिन जु वी तथापि इसने एक नबीत सार्य का निर्देशन किया और उसके बाद के प्रातः गणी विद्यारकों न ऐतिहासिक पहिनि <del>का सहारा वि</del>या। व

364 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

मैं कियावली का यह विचार मानस् अरेर उन समस्त विचारको की पूर्व-सूचना भी देता है जिनका मत् या कि स्थानित के कि सम्बद्धित स्थान है। जनका मत्

स्वनितिक विचार के इतिहास को यह एक मूल्यवान देन है।" वास्तव में मैकियातली व्यावहारिक राजनीति में उपयोगी सामतो का ही समयेक या। वह वाहता था कि धमें और नैतिकता का उपयोग राज्य की भलाई के लिए हो। इसलिए वर्च प्रवीन धमें सम्बाको वह "प्राव्य के एक ऐसे पत्न के रूप राज्य की भलाई के लिए हो। इसलिए वर्च प्रवास प्रवास का वाहता की आवर्त उसले कर हैं जो बाति अपने के प्रवास कर हैं जो बाति और अवस्था को कायम रखने तथा समाज की स्थिता में सहायक हों।" युक्य की वह वर्महीन नहीं विकास का सम्बास की स्थान स्थान की स्थान स्थान की स्थान स्थान स्थान स्थान की स्थान स्यान स्थान स

पक्ष पर इतना बन देने के कारण हो हिटिलन के शंदों में—"मैक्यावली प्रथम राजनीविक वैद्यानिक या।" मैक्रियावली के विचारों की ख़ाबहारिकता का स्पष्ट प्रमाण यही है कि आवे की सारों राजनीविंग में चमें और नैतिकता एक प्रहसते बन गई है जिसकी सांव केवल राजनीविक आकांशाओं की पूर्ति के लिए ही की जाती है। स्निस्ति चिन्ती के स्मिट्यान की स्थाप केवल राजनीविक आकांशाओं की पूर्ति के

्रिक्तिमांवली ने सीमित प्रमुता के सिद्धान्त का प्रतिपादन किया। शासन और सम्प्रमुता के प्रति उसका वृध्विकीय मर्यादित, उपयोधिताजाची तुवा यथाधं उद्युवादी था। इसके प्रतिपृक्त उमने राज्य को साधन तथा। स्वार्क योगे शे ह्वा में स्वीकार किया। यह विचार वाद में हीगल (Hegal) हा प्रतिपादित किया गया कि मानव इ'च में बचना चादता है तथा मुख की कामचा करवा है के इसी विचार पर उपयोगितावादी सिद्धान्त का बहुत कुछ निर्माण हुआ। अप से प्रतिप्ति के स्वार्क करवा है के इसी विचार पर उपयोगितावादी सिद्धान्त का बहुत कुछ निर्माण हुआ। अप से प्रतिप्ति के स्वर्क्त करवा है के इसी प्रतिप्ति के स्वरक्त स्वरक्त करवा है के स्वरक्त में प्राप्ति करवा के स्वरक्त में स्वरक्त में स्वरक्त में स्वरक्त में स्वरक्त करवा करवा है स्वरक्त में स्वरक्त में स्वरक्त करवा करवा है स्वरक्त में स्वरक्त स्वरक्त में स्वरक्त स्वरक्त में स्वरक्त में स्वरक्त में स्वरक्त स्वरक्त स्वरक्त स्वरक्त में स्वरक्त स्वर

्रि ब्रुत में, माक्यांवला के हारा प्रस्तुत राज्य को स्वरक्षा भी प्राधानक राज्या को हर रहाजा है बहुत कुछ निवादी-जुवती है। उसने इटवी राज्य के समन्व में ने प्रोज्ञ प्रस्तुत किया वह वह कुछ माइनिक राज्यों के समन है। प्राधृतिक राज्य प्रमृता-सम्पन्न, धर्म-निरिष्ठेव, स्वतन्त्र, प्रस्ति-स्वाद्धात्व, और राज्यों में साम्राज्यवादी प्रदृत्ति गम्भीर रूप के विद्यमान है। प्रीक्तायवती ने भी स्वरूप कहा था कि प्राक्ति कर राज्यों में साम्राज्यवादी प्रदृत्ति गम्भीर रूप के विद्यापान है। प्रीक्तियावती ने भी स्वरूप कहा था कि प्राक्ति राज्य प्रमृत विस्तार राज्यों के लिए आवश्यक है। उसने यह भी स्वरूप कर दिया या कि राज्य प्रमृत स्वतन्त्र प्रस्तित्व होनाए रक्त कर ही उसति कर सकता है। प्रा गीरित्व का स्वरूप मत है कि "वह प्रवस्त प्राहित राज्यों के वित्त का स्वरूप मत स्वतन्त्र प्रस्तित्व विस्तार की प्राहित स्वरूप प्रमृता-सम्पन्न प्राध्नित का समने स्वतन्त्र प्रस्तित्ववाद राज्य की कल्पना की यी दृद्ध प्रयस प्राधित प्राध्न के स्वरूप चीरित रहना वाहिए तथा उसकी प्रवर्ष स्वरूप स्

मैकियावनी की महानता का पता इसी से बल जाता है कि पहले पहले और बाद हे ऐसे उदाहरण भरे पड़े हैं, जहाँ शासको ने उन्हीं सिद्धान्ती के हारा संफलता प्राप्त की जो उसने साहर है सा<u>रं सुपने ग</u>रंग में प्रतिवादिन किए। यह साक्चर्य की बात है कि कई विचारको श्रीर राजनीतिजो ने उसके विचारों का मंद्रानित दृष्टि में विरोध करते हुए भी यथार्थ में उसी के श्रादर्शों का प्रालिगन किया है।" जोन्म के शब्दों में, "ब्यक्तिगत रूप से मनुष्य का मनुष्य के माय व्यवहार कैसा भी हो, किन्तु यह बात निश्चयत नस्त है कि विभिन्न राज्य परस्पर एक दूसरे के साथ वैसा ही व्यवहार करते है जैंगा मैक्तियावती ने वस्तेन किया है।" विश्व जैंसा है हम उसे अले ही पसन्द न करें परन्तु हम उसकी किया के जपर दुनंद्रक कर उसकी किया है। विश्व हमें विद्या है। विश्व हमें सिंद के साथ वैसा हो व्यवहार करते है जैंगा में कियावती ने नवाइन चेन्दरलेन का प्रध्ययन कर, हिटनर को नमक्के में काकी सहायता मित्रती, श्रीर यदि राष्ट्रपति विल्कान ने 'दि पित्र' का श्रम्ययन किया होता तो चर्नाय की सुपटना नं होती।" मैक्तियावती की गहन श्रन्तर्शृष्टि शीर व्यवहारिकतापूर्श विचारशारा पर यदि भारत के कस्तुधार घ्यान देते तो चीन शीर पाकिस्तान भारत-

सैकियाबनी पर धनैतिकता चीर राजनीतिक हत्यात्रों के प्रोत्साहन का <u>धारोप लगाता जाता</u> है, किन्तु मैकियाबनी ने स्वय इसका उत्तर देते हुए कहा है, "कोई व्यक्ति पुस्तक पर उत्तेनिक तन गया हो, यह मैने कसी नहीं मुना ।" उसने ग्रयमी पुस्तक में उन्हीं वातों को निखा है जो राजा प्रस्मर किया करने थे, लेकिन जिन पर पदां पड़ा रहना था। उस बैचारे का दोप यही है कि उसने प्रस्मित सच्ची वातों को मामने रख दिया। उसकी मही स्विति 'नम चित्रण करने वाली 'कि हूँ। मैक्सी- (Maxey) के ग्रनुमार—"उसने राजनीति की नैतिकता को अच्छ नहीं किया ऐसा तो सदियों पूर्व हो चुका था किन्तु उसने जिस निर्ममतापूर्वक उन पित्र प्रस्मित का पर्योक्षा किया जो धारिक मन्त्रोच्चार हारा वडे-बडे स्थानों में रचे जाते थे, वह प्रशसा के ग्रयोग्य नहीं है। <u>उसे संच्ये और पत्रके देश-मक्त होने भीर ग्रा</u>युनिक राष्ट्रके जोते में वहने उसने स्थान कि विन्द्र व्यावहारिकना की ब्रार उसके तीत्र मुझा न क्रिकेट राजनीति उजीन को मुख्य बुग के पाण्डिलपूर्ण संस्थटवाद से उच्चों में बहुत थोग दिया और इस कारण जमें महान कार्यकारणवादियों में सर्वश्रेष्ट तही तो प्रथम कार्यवारणवादियों सवस्त्र विद्या जाना वाहिए।

(Bodin and Grotius)

जीन वोदाँ : जीवन, रचनाएँ एवं पद्धति (Jean Bodia, 1530-1596 : Life, Works and Method)

महान प्रीमीसी वार्शनिक जीन बोदी को जम्म सन् 1530 ई. में हुमा प्रीर 66 वर्ष प्रवस्था में वह इस सीसार ने जन बाता । बोदी को स्मारित कुन कुन में हुमा प्रवस्त 66 वर्ष प्रवस्त हैं। इस सार स्वार क्या । वन् 1562 ई से नेकर 1598 ई नक फ्रांन में 9 वर्षन हों कु के 1 एक सामित अपदोतन भी जन एकं या किने पी गीटकन हों 7 एकं शांकि का नवीतन को प्रतान प्रवास के में न एकं या किने पी गीटकन हों 7 एकं शांकि का नवीतन को प्रतान प्रवास के स्वार के किन ना । पीविटिक विकार प्रवासत इस बात पर दक देने से कि महत्वन सरकार की अवस्थानका है। कै गीनिक हों ने हुए भी एक राज्य में मनेक समी के सह-प्रविद्ध को स्वीत करते से मीर राजा को वार्षिक सम्प्रवास हिस्स को स्वार को प्रवास के किप परवास के साहित्य को नीतिक के प्रवास के स्वार परवास के साहित्य को नीति के स्वार परवास हिस्स के स्वार के स्वार करते से प्रवास करते हैं। वे स्वर्णनेतिताबारी अधार स्वार को सीति के स्वर्ण में स्वीतार करते से नीतिक सिक्त के रूप में नहीं। वे स्वर्णनेतिताबारी अधार स्वार सिक्त के स्वर्ण में स्वार का स्वर्णन करते से । वे सामिक सम्पाद का से बोदी की की सामिक सम्पाद का से बोदी की स्वर्णनेतिताबारी अधार स्वर्णनेति के स्वर्णनेतिताबारी स्वर्णनेता कर सिक्त स्वर्णनेता का स्वर्णन करते से । वे सामिक सम्पाद का से बोदी की स्वर्णनेतिताबारी स्वर्णनेता स्वर्णनेता के स्वर्णनेताल के स्वर्णनेता सामिक सम्पाद का से बोदी की स्वर्णनेता सामिक सम्पाद का से बोदी की सामिक सम्पाद का से बोदी की सामिक सम्पाद की सी सामिक सम्पाद की सामिक समाप सामिक समाप सामिक सम्पाद की सामिक सम्पाद की सामिक सम्पाद की सामिक समाप सामिक समाप सामिक सम्पाद की सामिक समाप सम्पाद की सामिक समाप सामिक समाप सामिक सम्पाद की सामिक समाप सामिक समाप

े दोदों ने प्रारम्भिक शिला के बाद कानून की जिला प्राप्त की । तरारवाँद् वह बकानत । प्रोरं इन्तुख हुआ । उसकी प्रतिमा ने क्रांस के तत्कालीन राजा हेतृरी नृतीय को प्रभावित किया दिस इसने दोदों को अपने बरबार में रख तिया । बोदों फ्रांस के 'वेन्बर ऑफ डेर्डुटीट' (Chamber र

Deputies) का भी सदस्य रहा ।

होती का अध्ययन एवं जान बहा <u>ध्यापन</u> या। उठने व जेवल राजनीति, न्यापकारण हुनिहास का गम्प्रीर अध्ययन हो दिया वरिक नुद्रा, सर्वेद्रांक वित्त, विद्या एवं वर्ष पर भी काफी नव क्या । वह आद्वृत्तिक शिला एवं वर्ष पर भी काफी नव क्या । वह आद्वृत्तिक भी या और मज़ बता में स्वयप्तीन भी। उनका राजनीति काँन प्रपत्त को नवी का सम्मिक्स व वस्तुतः 16वीं जातासी के सन्पूर्ण राजनीतिक निकान में महि का थी। वोदों ने एक्याव रोभ विद्या श्रीर मुंद्रांक के स्वाप पर विद्या कि स्वाप के स्वाप को स्वाप के स्वाप कर से विद्या । उसका मा या कि विद्या के स्वाप को स्वाप को स्वाप के स्वाप को स्वाप की स्वाप का स्वप का स्वप

यह विचार भी णामिन किया कि पर्यावरण के अन्तर्गत नक्षत्री का प्रभाव भी शामिन है तथा ज्योतिप के अध्ययन द्वारा यह ज्ञात किया जा सकता है कि नक्षत्रों ने राज्यों के इतिहास को किम सीमा तक्र प्रभावित किया है ?

बोदों का युग यद्यपि घामित कट्टरता श्रीर दमन का या किन्तु पोलीटित वर्ग से प्रभावित वह पामिक सहिष्णुता का पोपक था। उसने यतलाया कि राज्य का कत्तंव्य किसी घम विशेष की प्रस्थापना न होकर सामान्य तत्वारण का प्रसार है। धामिक सहिष्णुगा के साथ-साथ इन्द्रजाल, प्रेत-विद्या प्रादि में भी उसका वहा विश्वास था। वह तत्कालीन प्रन्थविष्यामों ने प्रभावित नहीं रह पाया था। से सोडान के काव्यो में "थोदों प्रन्थविष्यामा, बुद्धिवाद, रहस्यवाद, उपयोगितावाद और पुराण्वाद (Antiquarianism) का मिमश्रमण था।"

योदों ने राजनीति के नगभग मभी पक्षो पर प्रयने विचार प्रकट किए। उसने फ्रांस की एकता पर विचार किया जो उसके सार्वभीमिकता के मिद्धान्त से स्थप्ट है। उसके विचार रूडिवादी होने हुए भी पुनक्त्यान की भावना से प्रकाशित थे। उसके दर्गन में एकता और सगठन का प्रत्यक्ष मूत्रपात देखने की मिलता है। उसने राजतन्त्र का ममर्थन किया। उसका विचार था कि केवल राजतन्त्र ही फ्रांम को विनष्ट होने से वचा मकता है भीर राजा को सर्वोच्चता हारा ही फ्रांम पं एकता की पुनस्योपना को मनती है। निश्चिय हो वोदों के विचार भावनात्मक न हो कर वास्तविक थे। राज्य प्रमुता के मिद्धान्त को प्रतिपादित करने का महान् श्र्यय वोदों को ही था। यह विनक्षरा प्रतिभावान केवल प्रपने गुग में ही यवाची नहीं वना विकार पविष्य के लिए भी प्रमर हो गया।

कृतियाँ—फ्रांमीसी, यूनानी, रोमन आदि भाषग्यों के ज्ञाता जीन बोदों ने बौद्धिक थीर राजनीतिक जगन को निम्नलिखित महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ अपित किए—

- (1) रेसपॉन्स (Response)
- (2) डेमीनोमैनी (Demenomanie)
- (3) हेप्टाप्नोमसं (Heptaplomeres)
- (4) युनिवर्स नेचर वियेट्म (Universe Nature Theatrum)
- (5) सिक्म निवर्म डि-लॉ-रिपव्चिक (Six Livers De-la-Republique)

बोर्बो का घन्तिम प्रन्य जिमे मक्षेत्र में 'रिपब्लिक' कह दिया ज ता है 1576 ई पे प्रकाशित हुमा था। इसका प्रयोजन तस्कालीन गृह-युद्ध में राजा की स्थित मजबूत करना था। राजनीतिक विचारों की रिप्ट से मिहानों ने हिसे बोर्बों की सबसे महत्वपूर्ण कृति माना है। पैमी ने तो इसे मच्चे अयों में राजनीति कात्त्व पर पहला आधुनिक प्रन्य माना है। सेवाइन के अनुमार, ''बोरों के 'रिपविनक' ने प्राधुनिक राजनीति के लिए वहीं काम किया है जो प्ररस्त ने प्राचीनकाल के लिए किया था। '''उसके महत्त्व का कारण यह नहीं था कि उसने ग्रस्त्य की प्रकृति को पुनर्जीवित करने का प्रमाम किया, बर्टिक उसके महत्त्व का बारस्य वह नहीं था कि उसने ग्रस्त्य को प्रमुत्ता के विचार वो घर्मणात्म के घेरे से बाहर् निकाला। देवी प्रधिक्त के सेवान्त में क्षेत्र से बाहर् निकाला। देवी प्रधिक्त के सेवान्त में क्षा विचार को प्रमुत्ता के विचार के विचार वो विचार को प्रमुत्ता के विचार के विचार वो बाते ने प्रमुत्ता का विचलेषण करने के साथ-साथ उसे सीविधानिक विद्यान्त में भी शामिल किया।''

अध्ययन पद्धति (Method)—बोदाँ ने मुख्यत ऐतिहासिक एव विग्लेषणात्मक पद्धति को अपनाया। उसकी पद्धति का मून तत्त्व दर्शन धीर इतिहास का समन्वय था। उसने विधि के स्वरूप एव मून को समभ्रते के निए ऐतिहासिक एव तुलनात्मक अध्ययन पर वल दिया। उसका धाप्रह था कि विधि और राजनीति का अध्ययन इतिहास के साथ ही गौतिक परिवेग, जलवायु, मूगोल धादि को भी स्थान में रखकर करना चाहिए।

<sup>1 &</sup>quot;Jean Bodin belongs to the immortals"

बोदों ने इस आधार पर मैकियावली की आलोचना की कि उसने अपनी पहालि में दर्शन का निषेष किया था। उसके मतानुसार, मैकियावली ने राजनीति कीर नीति शास्त्र में विच्छेद इसीलिए किया था कि उसकी प्रहृति वर्शन-परिष्कृत न हो कर पूर्णतः अनुभव प्रधान थी। बोदों, कोटो एवं सर योगस भीर की कल्पनावादी राजनीति की भी पसन्द नहीं करता था। इन कल्पनावादियों (Utopians) हारा इतिहास की अवहेलना की गई थी। उनके दर्शन युवार्थवादिता से दूर थे। बोदों का कहना था कि 'सामान्य सिद्धान्तो की परिधि में अनुभव-सापेक्ष विषय-बन्धु पर विवार करना चाहिए। वह हर समस्ता पर विवेक की दिष्ट से विचार करना चाहता था। अपने प्रथम पर विवेक की दिष्ट से विचार करना चाहता था। अपने प्रथम अपने प्रथम किया विवार करना चाहता था। अपने किया था, उसी प्रकार वोदों ने भी प्राचीन, भध्यकालीन एवं तरकालीन इतिहास का गम्भीर अनुशीलन करके अपने राजनीति सिद्धान्तो का भवा वर्षा किया। उसने राजनीति के कियासम एवं सद्धानिक दोनो ही पंक्षी पर समान वल दिया।

इसमे सन्देह नहीं कि बोर्च का दिल्कों ए अपने समकानीनों की अपेक्षा बहुत व्यापक था, प्रस्तु दुर्भाग्यवण दुसकी प्रतिभा इस कार्य के अनुकूत ने थीं। सेबाइन के अनुसार, "बहु इस बात को नहीं समक सका कि अपनी ऐतिहासिक सामग्री को किस प्रकार व्यवस्थित करें। रिपिवजुक और सामान्य रूप से उनकी सभी पुस्तक असगित्व तथा अर्थिदिवत है। वे असम्बद्ध है और उनमें पुनर्शक की भरमार है। कुछ स्थलों पर उसका विषय-विवेचन सुकका हुमा है। वह ऐतिहासिक उदाहरणों और सीकड़ों से अपने पाठकों को अंकार के उसका विषय-विवेचन सुकका हुमा है। वह ऐतिहासिक व्याहरणों और सीकड़ों से अपने पाठकों को अंकार में इस एक वाताव्या विवेचन साम हिम्म है। वह ऐतिहासिक व्याहरणों और सीकड़ों से अपने पाठकों को अंकार में रह से एक वाताव्या विवेच है। उसकी पुरच की का विवेचन स्थाकि वे वहीं बोकित और नीरस थी। बोर्च में साहित्यकता विवेचक नहीं थी। उसकी मुख्य बिक यह वी कि वह परिभाषा बना सकता था और दार्थिक व्यवस्था का निर्माण कर सकता था लिक कुल भिलाकर इतिहास और सस्थायों के सचालन की अन्तरेश होने हुए भी वह एक दार्थिक इतिहास कार होने की अपेका पुरार्थवादी ही अधिक पार्थ को भी हो, बोर्च का यह दुर्धिकों सही था कि विधि प्र राजनीति में पिल्ड सम्बन्ध है तथा इने का अध्ययन ऐतिहासिक दुर्धिकों सही था साहिए। का सीति विद्यान सेस्तार (Mesnard) के सन में में बोर्च इतिहास ती तो अक्तियो-नीति काइन एक वाया-पर प्रमान देने वाला विचारक था। दूसरे शब्दों में बोर्व का अनुभववाद र प्रक्वि

## बोदों के राज्य और परिवार सम्बन्धी विचार (Bodin on State and Family)

बीदों को ब्राविशीव उस युग में हुआ था जब वार्मिक कहें रता और सब्यु ने राज्य की एकता, व्यवस्था, शक्ति एव श्राप्ति को वडा आधात पहुँचायों था । प्रोहेस्टेस्ट राज प्रौरं कैयोनिक प्रजा ता कथालिक राजा और प्रोहेस्टेस्ट प्रजा में सविश्व चलता रहता था किरा राज्य जनकल्याया की प्रशिव में सक्षम न था । बीदों पोलीटिक दिवारकों के सिद्धों तो स्प्रश्मां के प्रश्मां विश्व या । उसका विश्व या अप राज्य की धार्मिक विवादों से अपना रखने पर्शी समाज का कल्यां प्रोत संगा में गांति तिया व्यवस्था सम्भव है। बह प्रमाणित करना चाहना था कि राज्य की श्वक्ति है और उसके नागरिकों को नीतिक स्वपं से मान्य है। बह यह भी बतनाना चाहना था कि राज्य की विवाद के प्रश्न को जिलत केंग्रिक को नीतिक स्वपं से मान्य है। बह यह भी बतनाना चाहना था कि राज्य का विश्व की अपनी । इंच्छा तुसार किमी भी वर्म को कायम रखना नहीं प्रपितु सामाजिक कल्यां से में निरस्तर अभिईदि करना है। इन्हीं विवारों से प्ररित्त होकर उसने तिस्तानी चन दोनों ही सिद्धान्तों का खण्डन। किया जिनमें से प्रथंम के

<sup>1</sup> सेबाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 1, g. 365 '

भ्रमुत्तार राज्य एक देवी संस्था थी ग्रोर हितीय के भ्रमुमार गासन जन-इच्छा पर श्रोधारित था। बोदों काल्विनवादियों के राज्य के प्रति भ्रवज्ञासिदान्त से भी सहमत न था। वह व्यक्ति को राज्य से श्रविक महस्त्र नहीं देना चाहता था। उसका उद्देय राज्य के श्रीधकार की महत्ता सिद्ध करना था, व्यक्तिगत स्वतन्त्रताम्रो ग्रीर श्रीधकारों की रक्षा करना नहीं।

प्रभने ग्रन्थ 'रिपल्लिक' में बोदों ने राज्य श्रीर परिवार सम्बन्धी व्यवस्था श्ररस्तु से ग्रह्ण की थी। उसने सर्वश्रयम राज्य के जहें स्थ पर, फिर परिवार पर विचार किया। साथ ही विवाह, पिता-पुत्र का सम्बन्ध, अस्तिगत सम्यस्त, दासता ग्रादि विषयो पर भी विचार व्यक्त किए। राज्य के उहें स्थ के सम्बन्ध ने यह बड़ा ग्रस्थण्य राज्य के उहें स्थ के सम्बन्ध ने यह बड़ा ग्रस्थण्य राज्य ने परिभाषा करते हुए उसने लिखा कि "राज्य परिवारो तथा उनकी सामान्य सम्यस्ति का एक समुदाय है जिसका शासन एक सम्प्रमु शक्ति एव विवेक हारा होता है।" प्रपनी परिभाषा के उसने यह स्थण्ट नहीं किया कि वह कौन-सा लक्ष्य है जो प्रमृ-शक्ति श्रपंत प्रजाजनो के लिए प्राप्त करे। वह इस सम्यन्य में ग्ररस्तु से मार्ग-दर्शन ग्रहण नहीं कर सकता था और नागरिक की प्रसन्तता अथश हित को राज्य का व्यावहारिक लक्ष्य नहीं मान सकता था क्योंकि नगर-राज्य के जो लक्ष्य थे ने नव-विकसित राष्ट्र राज्यों के सक्ष्य नहीं वन सकते थे, दोनो में ग्रहर् ग्रस्तर विद्यामा था। वोदों राज्य के उहेश्य को के विकाय मात्र भीतिक एव उपयोगितावादी उहेश्यो तक ही सीमित रखने को भी तैयार न था। उसे यह भी स्वीकार्य था कि राज्य का कार्यक्षेत्र शालि ग्रस्व का नित्र प्रवास व्यवस्था कार्यम रखने तक ही हो। उसका विश्वस स्र मि राज्य के श्ररीर श्रीर शाला होति है और व्यविष्य शरीर की ताल्कालिक ग्रावश्यकताएँ महस्वपूर्ण होती हैं तो भी ग्रात्मा की स्थित ग्रविक उच्च है ग्रत केवल भीतिक सुश्वा से वढकर राज्य का कोई उच्चतर लक्ष्य होना चाहिए लेकिन यह प्रमुचन करते हुए भी बोदों ने इन उच्चतर उहेश्यों कां कीई वर्णन नही दिया। साथ सी इसका भी कोई सत्योवजनक उच्चर वही कर नका कि नागरिक राज्य का का आवापानक क कर्मका को को निर्वाह वयों करें ? इनमे कोई सन्देह नही कि वोर्ग के राज्यक्ष की यो समीर वृद्धित है ।

राज्य के उद्देश्य के बारे मे बोर्बा की ग्रस्पण्टता का उल्लेख करने के बाद श्रव हम उसके हारा दी गई राज्य की परिभाषा के विश्लेषसा पर श्राते हैं। बोर्बा की परिभाषा से राज्य की कुछ महत्त्वपूर्ण विशेषताएँ प्रकट होती है—

प्रमान विशेषता यह थी कि घरस्तु की भीति बोर्यों भी परिवार को राज्य की ब्राधारिशला मानता है। बहु व्यक्ति को राज्य को निर्माण करने वाली इकाई के रूप में स्वीकार करता है। उसके अनुसार माना-पिता, भाई-बहुन एवं वालकों के साथ सम्बन्ध, सम्पत्ति, वास-प्रथा, विवाह ब्राहित परिवार के ब्रात्त कीर राज्य इन सबसे पर्वथा पृथ्क है। चूतरे शब्दों में राज्य परिवारों का समुदाय है, परिवार का म्वाभाविक विकास एव मनुष्य की स्वाभाविक सामाजिकता की स्वाभाविक ख्राम्थण्यना नहीं। यह राज्य को शक्ति की उपंत्र मानता है। जहीं समाज का विकास मानव के सामाजिक स्वभाव पर अधारित है, वहीं राज्य का ब्राह्म राक्ति है। वोदों की राज्य की उत्पत्ति सम्बन्धी धारणा को स्रत्त लाबों में मकट करते हुए सेवाइन ने लिखा है कि "राज्य तथा समुदाय परिवार से ही पैदा होते है। वोदों ने राज्य को परिवारों के सुधित सम्बन्धी धारणा को स्तर का सामाजिक स्वभाव पर से वाहर निकलकर दूमरे परिवारों के मुखियाओं के साथ मिनवकर कार्य करता है, तब वह नागरिक वन जाता है। सामृहिक प्रतिक्षा और पारस्वरिक लाभों के लिए परिवारों के प्रतेक स्वभ विभन्न प्रकार के मौत, नगर प्रतेर निवार ब्राह्म वन जाते हैं। जब ये एक प्रमुक्त होता है। ब्राह्म कि कि से विभन्न प्रकार के मन्ति होता है। बोदों का विवार पाल राज्य के निर्माण में कही न कही ब्राह्म का हम्य प्रवश्य

<sup>1 &</sup>quot;A State is an aggregation of families and their common possessions ruled by a sovereign-power and by reason"

रहता है यद्यपि प्रमुक्तता अथवा विधि-सगत शासन का ग्रीविध्य केवल शक्ति के ग्राधार पर ही सिद्ध किया जा सकता है।" वोदों द्वारा राज्य की उत्पक्ति में शक्ति की परिकल्पना से उसकी यह धारणा प्रतीत होती है कि मनुष्य ने समाज मे रहने की अपनी सहज प्रवृत्ति के कारणा पहले एक परिवार का निर्माण किया जो प्राकृतिक कारणों से शन न्यान अनेक परिवारों में विश्वक्त हो गया ग्रीर वे परिवार का निर्माण किया जो प्राकृतिक कारणों से शन किया हो। या ग्रीर वे परिवार सुविक्त कारणों से स्वार्त पर वारों के संवग्न से स्वार्त पर हुंआ जहीं जल, रक्ता बादि सुविकाएं पर्यक्ताकृत प्रच्छी थी। ऐसे स्वार्तों की संवग्न सिमित वी, प्रतः उन पर प्रविक्रार जमाने के जिए विभिन्न परिवारों की संवग्न सिमित वी, प्रतः उन पर प्रविक्रार जमाने के जिए विभिन्न परिवारों के संवग्न किया। विजेता जाते ग्रीर निर्वंत परास्त हो गए। विजेनाथी ने प्रपत्ती शक्ति द्वारा दूसरों को दास बना लिया। विजेता शासक वन गए और विजित उनके राज्य की प्रजा। शासक वे वने जिन्होंने लडाइयों मे नेतृत्व किया था। इस तरह राज्य का जम्म हुंग। वोदों द्वारा राज्य की उत्पत्त का ग्रावार जिल को मानना यर्विष प्रणेत सत्य नहीं है। तो भी जनमे मच्चाई का प्रज प्रवृत्त है। राज्य के विकास में जिन नाना तत्त्वों का हाथ रहा जनमे व्यक्ति भी एक महत्वपूर्ण तत्त्व प्राप्त प्राज भी है।

्यूसरी विशेषता यह है कि वोदों राज्य पर सर्वोज्ज श्रांकि का श्रासन स्वीकार करता है। उसने सम्प्रभुता को राज्य का विशेष गुण भाना है जो केवल राज्य मे ही निहित है, अन्य स्थानों में उसका प्रस्तित्व नहीं रहता । उसके अनुसार प्रत्येक सुव्यवस्थित राज्य मे अविभाज्य ग्राक्त का निवास परम आवश्यक है ताकि राज्य में अराजकता की स्थित उत्तव न होने पाए। राज्य में यह सर्वोज्ज्य सिक्त अपना सम्प्रभुता (Sovereignty) ही उसे जन्य समुदायों से पृथक् करती है और उसे स्वी देने पर राज्य का अस्तित्व ही समाज हो जाता है, वह टूट कर गिर पड़ता है।

तीसरी विशेषता यह है कि राज्य पर विवेक (Reason) का भी ज़ासन है। दूनरे जब्दों में राज्य 'विधि-सगत जासन' है। 'विधि-सगत' (Subject to the law of reason) का प्रयं न्यावपूर्ण होना प्रयवा प्राकृतिक निधि के अनुरूप होना है। यह शब्द राज्य को डाकु नो के गिरोह जैसे अवैध संगठन से पृथक् करता है। वीदों का यह एक महत्वपूर्ण विचार है जो प्रकृट करता है कि चिक्त क्यम प्रपना ग्रीनिध्य नहीं है, उसे विवेकपूर्ण एवं नैतिक होना चाहिए। इसी बात को ओ भी कहा जा सकता है कि बोवों के अनुसार राज्य में सर्वोंचव सासक के अधिकार को न्याय-सगत बनाने वाली -बात उसका विवेक-संम्मत या विधिन्यत होना है।

चौथी विणेषता यह है कि बोबी ने राज्य को न केवल परिवारों को ही अपितु उनकी सामान्य सम्पत्ति (Their common possessions) का भी समुदाय बतलाया है। वह सम्भवत व्यक्तिगत सम्पत्ति के अधिकार की रक्षा करता चाहता था। उसने प्वेटो, भीरा, और एनावायिक्टो में पाए जाने वाले साम्यवाद की कठोर आलोचना की-है। उसके मतानुसार-सम्पत्ति परिवार के णिए जाने वाले साम्यवाद की कठोर आलोचना की-है। उसके मतानुसार-सम्पत्ति परिवार के एवं अपितार के सामान्य के अपितार के स्वार्ध के साहर रहना उचित है। परिवार का लेव इसका गुरा है अतः उसका राज सत्ताचारी खिक की पहुँच से बाहर रहना उचित है। परिवार का लेव है, राज्य का सावजितक अपवा समान, अमुसत्ता स्वामित्व से भिन्न है। सम्पत्ति पर परिवार का अधिकार है, प्रमुत्ता-पर बासक और उसके व्यायाविकारियों का। सेवाइन के मत में "इस सिद्धान्त का जिस रूप में विकास होता है, उसके अनुसार परिवार में अन्वतिहित सम्पत्ति का अधिकार प्रमु की शक्ति के ऊपर भी निष्यत सीमा आरोपित कर देता है। दुर्भाग्यन्त, असका यह सिद्धान्त वहा अस्पन्य है और यह समक्ष में नहीं आता कि परिवार का अनुल्लवनीय असिकार किस चीज पर आधारित है। भैरा पर्व सामान करे—यह एक परस्पर विरोधी करपना चाली है। अधिकार्य आपरिवर अमुत्तेता एव निजी सम्पत्ति के अदेय अधिकार से तालमेल बेठाना समझ में न आने वाली एक ताकिक कठनाई है।

सेवाइन: राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 1, पृष्ठ 365,

राज्य के सम्बन्ध में तोदों के विचारों का विक्लेषण करते समय स्वामाविक रूप से उसके परिवार सम्बन्धी दृष्टिकोण पर औं पर्याप्त प्रकाश पर चुका है। इतना और जीड देना है कि परिवार-सिद्धान्त वोदों की कृति का एक विशिष्ट एवं महत्त्वपूर्ण भाग है। "वह रिखार को, जिसमें माता-पिता, बच्चे और नोकर होते हैं तथा जिसकी समान सम्पत्ति होती है, ऐसा सहज समुदाय मानता है जिससे अन्य सब समुदाय पैदा होते हैं।" बोदों परिवार के मुख्या को प्रपने आधितों पर चरम शक्तियाँ देता है और इन शक्तियों में पारिवारिक सम्पत्ति एवं परिवार के सदस्यों के जीवन पर पूर्ण नियन्त्रण सम्मितित करता है।

बोदों के प्रभुसत्ता सम्बन्धी विचार (Bodin's Conception of Sovereignty)

वोदों के राजदर्शन का सबने महत्त्वपूर्ण भाग उसका प्रमुखता सम्बन्धी सिद्धान्त है। यद्यपि इस सिद्धान्त के बीज-यूनान और रोम के प्राचीन विचारको मे उपलब्ध है फिर भी बोदों ही बहु पहला व्यक्ति या जिसने बड़ी स्पब्दता से श्रीर वैज्ञानिकता से इसको राजनीति शास्त्र का महत्त्वपूर्ण सिद्धान्त बनाया।

वीर्दों के प्रमुक्तर प्रभुक्ता ही यह विभोजक रेखा है जो राज्य को अन्य परिवार से पृथक् करती है। "प्रमुक्ता राज्य का एक ऐसा तत्त्व है जो केवल राज्य में ही निहित रहता है, अन्य स्थानों में उसका महत्त्व नहीं रहता।" बोदों ने नागरिकता को प्रकु के प्रति अवीनता माना है। उसके द्वारा दो गई राज्य की परिभाषा में दो हो वार्ते मुख्य हैं—प्रमु और प्रजा। राजनीतिक समाज का प्रतिवादों वलाय समान प्रभु को धनित्तव है। उसके मत में "प्रमुक्ता नागरिकों और प्रजाजनो पर प्रमुक्त को जाने वात्री वह सर्वोच्य चलिक है, जो कानून हारा नियन्त्रित नहीं होती अर्थात् कानून के बन्धन से मुक्त है।" इस परिभाषा को सर फेड़िरक पोलक ने इस भौति स्पष्ट किया है—"विधिवत् प्रजासित प्रत्येक स्वतंत्र सनुवास में ऐसी कोई लाक्त अवव्य होनी वाहिए जो चाहि एक व्यक्ति में निहित हो या प्रतेक में—जिससे विधियों की स्थापना होती हो तथा जो स्वय कानून का स्रोत हो। इस प्रकार इस कित को विधि का बोत होने के नाते विधि से उच्चंतर होना वाहिए।

बोर्ब का स्वयन मत था कि "प्रमुक्ता एक राज्य में शासन 'करने की निरमेक्ष एवं स्थायी वार्तिः" है। राज्य अपने क्षेत्र में स्ट्वने वार्ति सभी नागरिको और प्रजाजनी पर निरमेक्ष एवं व्यक्तिम जिक्त स्वां है। बोर्ब इस विचार से वास्तव में वो उद्देश्यों की सिद्धि करना चाहता था। प्रथम तो वह राज्य के लीकिक विषयों पर पोप एवं पवित्र गेमन सम्राट जैंसे किसी भी वाहरी प्राधिकारी के अधिकार के दावे का निरमेक्ष करता था और दूसरे वह सामन्तों, सरदारों, नगरों और निगमी आदि के किसी भी अप्रेय अधिकार एवं प्रमिश्नित्त को ठुकराता था प्रथों कि उन्हें इस तरह के अधिकार देने का अर्थ राज्य की अभूमता की निरमेक्षता को कम करना था। बोर्च के इह विचारों के विश्वेषण्य से स्वयन्द होता है कि वह राज्य की वाह्य और आस्तरिक दोनों प्रमुक्ता का पक्षपाती था। राज्य के लौकिक विषयों में पोप और पाज्य की वाह्य और आस्तरिक दोनों प्रमुक्ता का पक्षपाती था। राज्य के लौकिक विषयों में पोप और पाज्य की वाह्य और आस्तरिक दोनों प्रमुक्ता का एक्षपाती था। राज्य के लौकिक विषयों में पोप और पाज्य के स्वार्य प्रमुक्ता का बाह्य प्रमुक्ता अध्यव स्वनन्त्रता की बोपएंग की और सामन्तों, सरदारों, निगमों आदि को सावारर्य नातरिकों के समान राज्य की बाह्य के प्रमुक्त के प्रमुक्त के अधीन मानकर वनने प्रमुक्ता के आन्तरिक स्वरूप को प्रकट किया। वोर्दों ने राज्य की प्रमुक्त को प्राध्वत एव स्थायी विद्या जिसका आदान-प्रवान नहीं किया जा सुकता। प्रमुक्त वहा किसी को सीमित समय के लिए दे दी जाती है। प्रमुक्त या तो किसी को सीमित समय के लिए दे दी जाती है। प्रमुक्त या तो किसी को सीमित वही जा सकता प्रौर विवा किसी से सीमित नहीं। प्रमुक्ता वो स्थायी बतला कर दोदी यह विद्या जाता है तो सर्वव के लिए और विना किसी से सीमित नहीं। प्रमुक्ता वो स्थायी बतला कर दोदी यह विद्या जाता है तो सर्वव के लिए और विना किसी से सीमित नहीं। प्रमुक्ता वो स्थायी बतला कर दोदी यह विद्या करना चाहता था कि क्वका प्रमीग समय विवेष से सीमित नहीं। प्रमुक्ता वा

<sup>1</sup> Maxey Political Philosophies, p. 164.

बही हो सकता है जो जीवन-पर्यन्त निरंकुश-शक्तियों का उपभोग करे। ग्रत्यकाल के लिए इसका उपभोग करने वालों को सर्वोच्च शासक नहीं कहा जा सकता वयोंकि वे केवल उस समय तक इस सत्ता को सरक्षण करने वाले होते हैं जब तक कि उन्हें यह शक्ति प्रदान करने वाला या जनता उनसे इसे वापिस नहीं ले लेती।

बोदों की प्रभुतत्ता की अन्य विशेषता यह है कि वह कानून से नियन्त्रित नहीं होती; क्यों कि प्रमु स्वयं कानून का लोत है। वह राज्य मे सर्वोच्च शक्ति का उपभोग करता है और स्वय उन कानूनों से वाधित नहीं हो सकता जिन्हें उसने जनता के लिए वनाया है। प्रमु अपने उत्तराधिकारियों को भी किसी कानूनी गर्त से नहीं बौध सकता। प्रमु का आदेश ही राज्य का कानून, है अतः यदि प्रमु की शक्ति पर कोई नियन्त्रस्य ज्ञाया गया तो वह सदेव ही गैर-कानूनी होगा। प्रमुख्त अर्वाद कार्वेगीमिकता का सबसे वहा गुए यही है कि वह नागरिकों को बास्पृहिक और वैगक्ति रूप के कानून प्रदान करता है और कानून में वह अपने से ऊँचे, वरावर के या नीचे के किसी व्यक्ति या व्यक्ति संमुह की सहमति लेने को बाध्य नहीं होता। "अमु युद्ध की घोषणा कर सकता है, शाहित स्थापित कर सकता है, राज्य के श्रविकारियों की नियुक्ति कर सकता है, सर्वोच्च प्यावस्य का कार्य कर सकता है, और मुद्रा चला या कर लगा सकता है।" वोदों का कहना या कि "प्रमु का लढ़ियत कानून पर भी नियन्त्रस्य होता है। स्टिनत कानून उसी की अनुमति से कायम रह सकते हैं। प्रमु का कानून पहिंदों को वहन सकता है। हिता तो नानून उसी की अनुमति से कायम रह सकते हैं। प्रमु का कानून उदियों को वहन सकता है।

प्रमुखता सब प्रकार के वसनों और सर्वादाओं से मुक्त है, लेकिन इसका यह तात्वयं नहीं है कि वह असीम है। बोदों यह नहीं कहता कि राजा की प्रमुसत्ता कानून के प्रत्येक प्रकार से जपर है। जब वह प्रमुखता को कानूनों से जपर बतलाता है तो आवाय यह है कि प्रमु केवल अपने बनाए हुए कानूनों से जपर नहीं। उनके अनुसार, "समस्त आसक देवी कानून, प्राकृतिक कानून एवं इनसे नि.सुत. राष्ट्रों के सामान्य कानून से बादित हैं।" प्रमुखता पर केवल मानवीय अथवा विद्यात्मक कानून की सीमा नहीं होती।

बोदों की प्रमुक्ता की एक अन्य विशेषता इसका जनता में निहित होना है। उसी के ग्रंबरों में, "मैं यह स्वीकार करता हूँ कि प्रमुक्ता व्यक्तियों में नहीं रहती विरुक्त जनता में रहती हैं। जनता के प्रसाद-पर्यन्त वे (शासक) प्रपना प्रधिकार रखते हैं हैं। तिषित्तत अवीक के उपरान्त यह शक्ति पुन जनता में लोट आती है। उवाहरणार्थ प्राचीन एवँस में जनता हारा इस प्रकार सत्ता आवाँ (Archon) कुने जाने वाले अपित को 10 वर्ष के लिए दी जाती थी। इस प्रविध में यह वर्षोच्च होते हुए भी केवल जनता का प्रतिनिधि था और जनता के प्रति ही अपने कार्यों के लिए उत्तरदायों भी। 10 वर्ष की अवधि के बाद वह प्रक्ति पुन जनता में लीट जाती थी। वसु एथिया के किवस (Cridus) नामक प्राचीन सुनानी राज्य में भी यही बात थी। वहाँ के निवासियों हारा प्रति वर्ष 60 एसीमोन (Amymone) निवासित किए जाते थे "'लेकिन उनमें प्रमुक्ता का निवास नहीं था। एक वर्ष की प्रविध पूरी होने पर उनके प्रिषकार निवास जनता को सीए पिए जाते थे "'

बोर्ने प्रमुत्ता के प्रयोग से विधि-सगत होने के पक्ष मे था। विधि सगत का अर्थ न्यायपूर्ण होना अथवा प्राकृतिक विधि के अनुरूप होना है। वोदों डाकुओं के एक गिरोह की निरकुत्तता और प्रमुक्ता मे अक्तर स्वीकार करता था। उसकी मान्यता थी, प्रमुक्ता का प्रयोग प्राकृतिक कानून, नैतिकता एव न्याय के अनुसार होना चाहिए।

वोदों के सम्प्रमुता सम्बन्धी विचारों के विष्लेषण से प्रकट है कि-

- (1) सार्वभीमिकता श्रयवा प्रमुता सर्वोच्च शक्ति है।
- (2) प्रमुता शावत एवं स्थाई है। सम्प्रमु गक्ति-सत्तावारी मर सकता है लेकिन सम्प्रमुता नहीं मर सकती।

<sup>1</sup> Coker: Readings in Political Philosophy, p 375.

- (3) प्रमुना कानुनो का स्रोत है ग्रीर इसिनए कानुनो के क्षेत्र मे परे है। दूसरे जब्दो मे यह मानत्रीय ध्रत्रवा विधेयात्मक कानुनो के बन्धन मे मुक्त है।
- (4) यह राज्य का एक प्रनिवामं तस्व है जिसके ग्रभाव में राज्य की कल्पना करना भी श्रसम्भव है। प्रमुता ग्रान्तरिक एव वाह्य दोनो तरह की होती है।
- (5) यह प्रविभाज्य होती है। यह केवल एक ग्रांकि में ही निहित होती है। राज्य में दो प्रमुता-सम्पन्न ग्रांकियों का निवास ग्रसम्भव है।
- (6) प्रमुत्य शक्ति किसी दूमरी शक्ति को हस्तान्तरित नही की जा सकती।

भोदों ने कहा कि प्रत्येक सुज्यवस्थित राज्य में ग्रांविभाज्य जनित का होना परम प्रावश्यक है ताकि प्रराजकता की स्थित उदयम न होने पाए । उसके अनुमार राजतन्त्रास्मक णासन में यह प्रविभाज्य सार्वभीमिक णिनत राजा में निहित होतों है । इतना अवश्य हो नकता है कि राजा सलाहकार समिति की राय के ले लेकिन यह प्रावश्यक नहीं है कि वह उम राय को माने हो । यदि राजा प्रस्य व्यक्तियों की राय को माने के लिए वाच्य है तो प्रमृता-जिन्ति का निवास समूहगत हो जाता है तथा जामन का स्वरूप राजान्त्र से परिचित्त होकर कुलीनतत्र हो जाता है । जब सम्प्रमृता-जिन्ति का क्षेत्र किमी व्यक्तियों पा समूह में न रहकर जन-राजारण के हाथों में चला जाता है तो जामन का स्वरूप प्रजातान्त्र के हो जाता है । ग्रांविक का निवास है । कभी यह चानित एक व्यक्ति के हाथ में होती है, कभी वर्ग विधेष में ग्रोर कभी जन-साजारण में । इस तरह राज्य चाहे राजवत्त्रीय हो, कुलीनतत्त्रीय हो या प्रजातन्त्रीय हो उस प्रमुता-जिन्त का विवास है । प्रमुत्ता की अनुपत्तियों रहे कुलीनतत्त्रीय हो या प्रजातन्त्रीय हो उस प्रमुता-जिन्ति को होगी । प्रमुत्ता की अनुपत्तियों ते में हम किसी राज्य को राज्य नहीं कह सकते। यह ग्रंवेस है ग्रीर इसे राज्य से प्रमुत्त करना राज्य के नव्ह सकते। यह ग्रंवेस है ग्रीर इसे राज्य से प्रमुत्त करना राज्य के नव्ह सकते। यह ग्रंवेस है ग्रीर इसे राज्य से प्रमुत्त करना राज्य को नव्ह कर देना है यह प्रश्रवोग हारा भी नव्ह नहीं होही।

प्रभुसत्ता की सीमाएँ ग्रीर उसके ग्रन्तविरोधी

(Limitations of Sovereignty or its Inherent Contradictions)

(1) बोर्डो की प्रमुक्ता पर पहली सीमा ईश्वरीय एव प्राकृतिक नियमो की है। "यद्यिप उसने विधि-को प्रमु की इच्छा का कार्य वतलाया-है लेकिन उसका यह विचार नहीं या कि प्रमु केवल प्रावेश के डारा ही प्रधिकार का निर्माण कर सकता है। समस्त सममामिको को भीति उसके लिए भी प्राकृतिक विधि मानवीय विधि से अपर है और वह न्याय के कुछ प्रपरिवर्तनशील मानको को निर्धारित कर देती है। इस विधि का पालन ही बास्तिक राज्य और कारागर हिंगा के बीद थेद स्थापित करना है। यदि प्रमु प्राकृतिक विधि का उल्लवन करे तो उसे वैधानिक रीति से उत्तरवायो नही ठहराया जा सकता लेकिन प्राकृतिक विधि का उल्लवन करे तो उसे वैधानिक रीति से उत्तरवायो नही ठहराया जा सकता लेकिन प्राकृतिक विधि का उल्लवन करे तो उसे वैधानिक रीति से उत्तरवायो नही ठहराया जा सकता लेकिन प्राकृतिक विधि उसके उत्तर कुछ प्रनिवन्ध तो ना ही देती है। प्राकृतिक विधित है जि तह प्रमु का प्रपंत प्रजातनों के प्रति और दूसर प्रमुख के प्रमु कर नारों का प्रशिवास है लिख वेद के अनुसार यह प्रावक्यक है कि करारों को रक्षा की जाए प्रोर क्यकिनत सम्पत्ति का समान किया जाए। प्रमु के करारों का प्रभिन्नाय है लिख वेद के विचार है जि के सुन ना प्रपंत प्रजातनों के प्रति और दूसर प्रमुख के की ति कुछ राजनीतिक वाधित्व है जिनसे वह बँचा होता है। बोर्डो का विचार या कि प्रमु इन वाधित्व से वैद्या है। प्रकृति के कानून की सीमाएँ लगी हुई है। प्रकृति के कानून की का मानने वाला राज्य 'सगरिको के पास ऐसे कोई साधन नहीं है कि वे उन्हें शासक पर लागू कर तहें। इसका स्वासाविक प्रदे यही निकलता है के इन कानूनों द्वारा लगाए गए प्रतिवन्ध कोई ब्रानिक एव राजनीतिक महत्त्व नहीं रखने। वे स्वेचका मे लगाए गए नैतिक प्रमुक्ताधारी पर प्रविवन्ध कोई ब्रानिक एव राजनीतिक महत्त्व नहीं रखने। वे स्वेचका मे लगाए गए नैतिक प्रमुक्ताधारी पर प्रविवन्ध नाई ख्वारी के उसका प्रसुक्त मा प्रमुक्ताधारी पर प्राकृतिक या ईंबरीय कानून का बन्धन प्रवर्धन नहीं है। अववहार मे उनका प्रसित्त महीं है। प्रमुक्तिक या ईंबरीय कानून का बन्धन प्रवर्धन नहीं है । व्यवका मे जनाए गए नैतिक प्रमुक्त से प्रविवन्ध नाई ख्वारीत्व वा ही है। इसका। यो उसका प्रवर्ध विवन वा ही कि उन व्यवक्य में विवन वा ही सकता। वात्यपंत्र वहार कि उनका प्रसुक्त का प्रमुक्त सकता। वात्यपंत्र विवन नहीं है। अववहार में उनका प्रसुक्त वा विवन का

<sup>1</sup> सेबाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास खण्ड 1, पृष्ठ 370

(2) बोदों के प्रमुख्त सिद्धान्त का दूसरा अन्तर्विरोध यह है कि वह सम्पत्ति के प्रधिकार को प्राकृतिक ग्रीर अलघनीय मानता है जो प्रमृ िक्सी व्यक्ति से उसकी सम्मति के विना छीन नहीं सकता। उसके अनुसार कर लगाने के लिए देश की प्रतिनिधि समाग्रो की मम्मति ली जानी चाहिए। अन्य प्रकार के कानूनो को बनाने में वह ऐसी किसी सम्मति की आवश्यकता नहीं समभता। बोदों निजी सम्पत्ति को प्रवित्र और प्रपहरणीय मानता है। सम्पत्ति परिवार का गुण है और परिवार का क्षेत्र, व्यक्तिगत है। सम्पत्ति पर परिवार का अविकार होता है, प्रमुसत्ता पर शासक का।

वास्तव मे परिवार मे अन्तर्निहित सम्पत्ति का अधिकार प्रमुसत्ता पर जो निश्चित सीमा ग्रारोपित कर देता है वह एक वड़ा ही अस्पष्ट और समझ मे न ग्राने वाला विवार है। बोदों की ये दोनो ही बारणाएँ परस्पर विरोधी हैं। सेवाइन के शब्दों मे- "इस ग्रव-था मे बोदों का भ्रम ग्रन्तविरोध की हप धारण कर लेता है। इसका कारण सिद्धान्त का त्रुटिपूर्ण सगठन है। सम्पत्ति का प्रधिकार परिवार का ग्रनिवाय गुए। है। परिवार वह स्वतन्त्र जीवी इकाई है जिससे राज्य का जन्म होता है 1 सुव्यवस्थित राज्य के लिए एक ऐसे प्रमु की आवश्यकता है जिसकी वैवानिक शक्ति प्रसीम हो । इस प्रकार बोदों के राज्य मे दो निरकुण शासक हो जाते है। उसका यह वहना कि 'परिवार के प्रकाट्य प्रधिकार-ग्रिधिकारभूत थे' उसी के शब्दों में व्यक्त कर देना ग्रियक उचित होगा। इन ग्रियकारों के बारे में वह इतना ग्रधिक विश्वस्त था कि उसे इनके वारे मे तक देने की कोई जरूरत नहीं पड़तीं थी। प्रमुकी ग्रसीम शक्ति की उत्पत्ति धार्मिक युद्धों के खतरों के ग्राधार पर हुई थी। यदि बोर्दा ने कभी दोनो म्यतियो की विषमता को उचित सिद्धं करने का प्रयास किया तो ऐसा करने मे उसने साम्राज्यिक विधि की विवार पद्धति का ही अनुसरण किया। सम्पत्ति के अधिकार परिवार के लिए आवश्यक हैं और परिवार राज्य के लिए आवश्यक है लेकिन कर लगाने की शक्ति नष्ट करने की शक्ति है। राज्य के पास ग्रपने ही सदस्यों को नष्ट करने की शक्ति नहीं हो सकती । वोदों ने यह वारम्वार कहा है कि कराधान के निए स्वीकृति की ग्रावश्यकता होती है और यह साम्ग्राज्यिक विधि की भाँति ही प्रमुसत्ता के ठपर एक आवश्यक नियन्त्रए। हो जाता है। तर्क की दृष्टि से बोदों का सिद्धान्त उस समय कैमें और मॉलून पड़ने लगता है जब उसका परिवार का मिद्धान्त राज्य के मिद्धान्त के साथ समीकृत होता है। "1

(3) तीसरा प्रतिबन्ध देश के मौजिक कानूनों का है। बोर्दों का विचार है कि प्रत्येक देश में सुविधान सम्बन्धी कुछ ऐसे नियम होते हैं जिनका उल्लंघन राजा को नहीं करना चाहिए। कुछ ऐसे सियम होते हैं जिनका उल्लंघन राजा को नहीं करना चाहिए। कुछ ऐसे सिविधानिक कानून होते हैं जिन पर स्थय प्रमुख आधारित होता है, प्रत प्रमु उनका उल्लंघन नहीं कर संकता। बोदों के इस विचार को हम एक उदाहरए। हारा स्पष्ट कर सकते हैं। फाँस की एक प्राचीन जाति सेलियम फाँकों के विख्यात 'सेलिक कानून' (Saluc Law) के अनुसार ज्येष्टतम 'प्रुत्र को प्रपत्त पिता का सिहासन उत्तराधिकार में मिनता था। दिनयाँ मू-सम्पत्ति के उत्तराधिकार से विचन थीं, प्रत उन्हें भाई न होने पर भी मिहामन पर बैठने का कोई अधिकार न या। बोदों ने कहा कि फाँस का कोई भी राजा इस कानून का उल्लंघन नहीं कर सकता था। बोदों होरा यह प्रतिबन्ध इसिलए स्वीकार कर मिया गया कि प्रथम तो उस युग में प्रचलित विधि-बारएं। के अनुमार राजसत्ता के प्रयोग से सम्बन्धित, कुछ ऐसे कानून वे जिन्हे राज-सत्ताधारी बदल नहीं सकता एव दूधरे, बोदों कानून शिक्सा प्राप्त व्यक्ति होने के नाते सविधानवादी थीर राज्य की प्राचीन सस्थानों को बनाए रखने के पक्ष में था।

इस तरह हम देवते है कि बोर्टा एंक बोर तो सम्प्रमुता को ग्रंसीम बत नाता है तथा दूसरी ग्रोर उसे विभिन्न बन्धनों से बीध देता है। उसके सिद्धान्त में व्यावहं,रिकता की कसी के कारण कुछ दोष गम्भीर रूप से प्रवेश कर गये हैं। वह सम्भवत ंयह नहीं ममक्त सर्का था कि वैधानिक सिद्धान्त निरूपण में राजनैतिक एवं नैतिक मर्यादास्रों का कोई स्थान नहीं होता। उसका प्रभु एक छोर तो राज्य

<sup>1</sup> सेबाइन : राखनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 1, पू. 371-73.

में स्वैच्छापूर्वक पानुनो का निर्माण करता है गया दूमरी घोर उसे देवी एव प्राह्मिक विधान तथा प्रस्तर्राट्टीय विधियों का भी ध्वान रयना पटता है। एक तरफ प्रमुनिमिन विधियों खालाएँ हैं जो प्रजा पर व्यक्तियत या सामूहिक किसी भी रूप में सामूही सकती है, दूमरी तरफ देवी बीर प्राष्ट्रिक विधानों के विपरीत कार्य करने के उसके प्राहेशों को मानने से राज्य-कर्मचारी इन्कार कर सकते हैं। इस प्रगार बोबों का सिद्धान्त उसका हुया है। उसने प्रयने सिद्धान्त को स्वय काटा है पर पृथ्या के वावजूद बोबों के प्रमुत्ता से विचारों की स्पटता भी है। वही प्रथम विचारक था जिसने सम्प्रमुत्ता को राज्य का प्रावश्यक प्रमा वावार के सामान्य रूप से उसकी आश्वतता, सर्वोच्चता, प्रविभाज्यता आदि पर विस्तार से विचार प्रकट किए। हुमें यह भी नहीं भूनना चाहिए कि बोबों न प्रयने प्रमुत्ता को तिनां एक के सिद्धान्त की विचार प्रकट किए। हुमें यह भी नहीं भूनना चाहिए कि बोबों न प्रयने प्रमुत्ता-सिद्धान्त का निर्माण कौत की तस्कालोन परिस्थितयों के सन्दर्भ में किया। दुवंच देव में एक सुदृढ विक्त का सगटन करने के लिए ही उसने इस सिद्धान्त की रचना की। उसका प्रमुत्ता का विचार ही गाने चनकर राष्ट्रीय राज्य के विकास का ब्रावार बना।

बोदों के सुन्यवस्थित राज्य सम्बन्धी ग्रन्य विचार (Bodin's Other Thoughts on the Well-ordered State)

नागरिकता सम्बन्धी विचार (Citizenship)

(Forms of States and Governments)

यहाँ बोबी प्ररस्तू से प्रभावित है। राज्य और सरकार के रूप सम्बन्धी विचारों में वह स्पष्ट हैं। वह लिखता है—"सर्वोच्च सत्ता किसके हाथ में हैं ? इससे राज्य का स्वरूप निर्धारित होता है, किन्तु जिस पढ़ित एव व्यवस्था से सर्वोच्च सत्ता का प्रयोग होता है, उससे गासन का स्वरूप निर्वारित होता है।" बोबी इस प्रकार, राज्य एव सरकार में विभेद करना है। 2 राज्या के स्वरूपों का उसका विकार राज्या के निश्च करना है। व सर्वोच्च सत्ता एक व्यक्ति में निहित है तो राज्यान्त्र है, जब सत्ता कुछ व्यक्तियों के हाथों में होती है तो कुलीनतन्त्र है और जब शासन सत्ता प्रकेक व्यक्तियों के हाथों में होती है तो कुलीनतन्त्र है और जब शासन सत्ता प्रकेक व्यक्तियों के हाथों में होती है तो कुलीनतन्त्र है और जब शासन सत्ता प्रकेक व्यक्तियों के हाथों में होती है तो कुलीनतन्त्र है और जब शासन सत्ता प्रकेक

<sup>1 ,&#</sup>x27;A citizen is a free man, who is subject to the sovereign power of another "

376 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

अरस्तू भ्रीर रोमन विचारको के मिश्रित राज्य की कल्पना वोदों को मान्य नही है। सम्प्रभुता श्रविभाज्य है, अत मिश्रित राज्य की कल्पना ही नहीं की.जा सकती। पर वह यह मानता है कि एक ही प्रकार की शासन पढ़ित में विभिन्न शासन-प्रणांतियों के गुण हो सकते हैं। उदाहरण के रूप में उसने कहा कि 'इंग्लैजड में राज्य का स्वरूप राजतन्त्र है, परन्तु राज्य की व्यवस्य एव पढ़ित प्रजातन्त्रास्मक है।" उसका प्रभिन्न यही है कि सरकार का रूप राज्य के रूप निर्मर नहीं करता। एक राजतन्त्रीय राज्य में एक कुलीनतन्त्रीय अथवा प्रजातन्त्रीय सम्बन में एक कुलीनतन्त्रीय अथवा प्रजातन्त्रीय सरकार का होना सम्भव है।

वीदौँ राजतन्त्र को सर्वोत्तम मानता है क्यों कि इसमे व्यक्ति को सम्पत्तिः और जीवन का भयं नहीं रहता । इसके विपरीत यदि सर्वोच्च सत्ता को कुछ नागरिकों अथवा समस्त नागरिकों को सौप दिया जाए तो देश में अराजकता और प्रजा के विनाश का भय विद्यमान रहेगा । एक प्रच्छा राजा प्राष्ठतिक एव दैवी विधियों का सम्मान करते हुए शासन करता है जिससे राज्य ज्ञान्ति और प्रगित की आर अप्रसद होता है। वस्तुत. 16वी शताब्दी के फाँस में राजतन्त्र को समर्थन देना वोदों के लिए कुछ स्वाभाविक न था।

ऋान्ति पर विचार (Revolution)

प्ररक्त को अति बोर्दा ने भी कानित्यों (Revolutions) का बडा रोचक वर्णन किया है। वह राज्य के परिवर्तन में विश्वास करता है और उसके विचार इतने ही मौनिक हैं जितने प्ररक्त के। बोर्दा ने प्रमुक्ता के विश्वास करता है और उसके विचार इतने ही मौनिक हैं जितने प्ररक्त के। बोर्दा ने प्रमुक्ता के विश्वास करता है। बिर्चियां कितनी ही बबरा जाएँ, कान्ति तब तक नहीं होती जब तक प्रमुक्ता उसी स्थान पर रहे। प्ररक्त ने क्रान्तियों को ध्रसाधारण माना है, बोर्दा ने सर्वया सामान्य। उसके अनुवार मनुष्यों के जीवन-चक की आँति राज्यों में परिवर्तन हीतें रहतें हैं। राज्य भी जन्म लेते हैं, युवा होकर परिपक्तत जीवन के परिवर्तन में कि समान ही अववयमभावी है। प्रक्ति है । उसतें नो के समान ही अववयमभावी है। प्रक्ति कि बुढिमान बासक इन परिवर्तन की की नियमित करता रहे, इन्हें रोके नहीं। बोर्य का मत है कि क्रान्तियों का पहलें से ही पता लगाया जो सकता है ' और इसके लिए क्योतिय का उपभोग सम्भव है कि राज्यों में होने वाले परिवर्तन सर्वव मयर गति से ही हो, ऐसा नहीं हैं। ये वन-चन-अवता रीति से एव वात्तियाँक भी हो सकते है और सहसा ही वहें आकरिनक, उप एव हिसारमक रूप में भी हो सकते हैं। इन परिवर्तन की प्रकृति सम्भव बीवन में होने वाले मन्द एवं उस परिवर्तन से में मिलती-जुतती हैं। राज्य क्रान्तियों का प्रभाव वडा व्यापक होता है। इनसे न केवल कामून, धर्म, सामाजिक एवं राजनीतिक संस्थान ही प्रभावित होते हैं, बैं लिक प्रमुक्ता का नियम, स्थान कुनीनतन व्यवसा लोकतन्त्र हारा लिया जा सकता है या इसकी विपरीत ध्रवस्था भी हो सकती है।

बोदों ने क्रांतित के कारण भी बतलाए हैं जो मुख्यतया तीन प्रकार के है-दैविक, प्राकृतिक एव मानवीय । दैविक कारण सदैव प्रश्चय और अज्ञात रहते हैं । प्राकृतिक कारणों में नक्षत्रों का प्रभाव भी होता है, अत. विवेक द्वारा इनका पता लगाया जा सकता है. पर अधिकरीयत. ये भी अज्ञय ही हैं । मानवीय कारणों के विश्वेषण में वोदों नकी दूरदृष्टि और बुद्धिमता-का परिचय देता हैं । इनकी रोक-याम के प्रसाग में उसने प्रधासन की प्रयोक साखा पर विचार किया है। है उसका कहना है कि राजा को किसी गुट विषेप के साथ में नहीं करना चाहिए । उसे सदैव मेल-मिलाप की नीति प्रथनानी चाहिए । उसने का आश्रय केवल वही लेना चाहिए जहाँ सफनवा की पूरी प्रधाशा हो । बोदों ने इस सम्बन्ध में भी मूल्यवान सुक्ताव रिए हैं कि प्रयासको की नियुक्ति में, धार्मिक मतभेद के विषय में एवं अस्प प्रधासकीय वातों में शासक को कैसा प्राचरण करना चाहिए । उसके मतानुसार, धार्मिक एकता की

<sup>1</sup> McDonald · Op. Cit , p 259.

<sup>2</sup> Sabine . Op. Cit., p. 411

शक्ति के बल पर नहीं योवा जा सकता। पार्मिक विषयों में लोगों को भाषण की स्वतन्त्रता मिलनी चाहिए लेकिन एक बार धर्मे की प्रतिब्छा हो जाने पर किर इस स्वतन्त्रता को समाप्त कर देना चाहिए ताकि लोगों में घर्म के प्रति अविश्वसस न उत्पन्न होने पाए। उसने सम्पत्ति के निजी प्रधिकार को सम्मान देते हुए कहा कि सम्पत्तिवान लोग प्राय-हिसक कान्ति के विरुद्ध होते है।

क्रानियों का विवेचन करते समय योदी गृह-नक्षत्रों, जनवायु एव भीतिक परिस्थितियों के प्रभाव का भी विस्तार से वर्णन करता है। जनवायु पर लोगों का चिरत्र निमंद करता है। उत्तरी भाग के निवासी धारीरिक दृष्टि से बलवान होते हैं, दिखाणी लोग ज्ञान और बला में प्रांगे होते हैं तथा वीच के लोगों में दोनों गुणों का सम्मिश्यण होता है। धामन में ब्यवस्था एव व्याय की स्थापना बीच वाले लोग हो ठोक कर सकते है। धामन को कानून वनाते समय डम भीतिक परिस्थितियों को ध्वान के चलवान ब्यक्तियों को भाव-विहोन एव दुर्गन बना समय डम भीतिक परिस्थितयों को धान बलवान ब्यक्तियों को भाव-विहोन एव दुर्गन बना मकता है बहु क्रवान्यिय धासन ऐसे लोगों को भी अप उत्पर्ण को पाय-विहोन एव दुर्गन बना मकता है वहीं प्रवान्यिय धासन ऐसे लोगों को भी अप उत्पर उठा सकता है जो पहले केवल दास रहे हो। बोदों बीच के प्रदेशों को सर्वोत्तम इसलिए भानता है कि एक तो यहीं दोनों तरफ के गुण प्राप्य ई और इसदे विधाल राज्यों तथा राजनीतिक विद्यान के जन्मस्थल भी ये ही रहे हैं। प्रो. उत्तिम का मत है कि जनवायु एव भीगीरिक स्थित के सामाजिक तथा राजनीतिक प्रभाव का बोदों का प्रध्ययन मनके प्रयो में वैज्ञानिक है प्रोर इस दृष्टि से पर्योच्त मोलिक है। बोदों की रचना का वह अत्र उपने मन्पूर्ण राजदर्शन का एक प्रभिन्न मान प्रांगित प्रधान कार्यों वलकर सान्देस्कर ने इस विचार पद्धित के प्रमाया तथा विवक्तित किया। बोदों हारा क्रवियों के कार्य्यों प्रोरे उनके निवारण के उपायों के वर्णन पर टिप्पणी करन हुए मैक्सी ने लिखा है कि "वह (बोदों) वास्तव मे प्रवेक प्राप्तीक विचारों से कही प्रधिक प्राप्तीनिक था।"

सहिष्णता (Toleration)

बोदों ने घामिक सिहण्णुता का सिद्धान्त के रूप में नहीं प्रिपितु एक नीति के रूप में समर्थन किया। इमका प्रवार उपने तब किया था जब क्रीस से धार्मिक दमन चरम सीमा पर था छोर प्रोटेस्टेन्टो तथा किथीनिकों में सर्था चल रहा था। फ्राँस वर्म-युद्धों का घाखाडा वन चुका था—इसता कि सन् 1562 से लेकर 1598 तक वहाँ 9 घर्म-युद्ध हो चुके थे। वोदों के मत में फ्राँस को यह-युद्ध के सकट से जबारने का सर्वोक्तम उपाय यही था कि निरक्ष पाजतन्त्र की स्वापना हो, जो घार्मिक विश्वासों की विभिन्नताओं को सहन करे। वोदों को यह स्थीकार न था कि राज्य को धार्मिक सम्पीडन का प्रधिकार है। लेकिन यह गास्तिकों को भी सहन करने को उच्छत नहीं था। उसका विश्वास था कि नास्तिक कभी प्रच्छे नागरिक नहीं वन सकते। उसका यह भी विचार था कि राज्य को नित नवीन सम्प्रदायों को नहीं पनवने देना चाहिंत क्यों हम से सामाजिक प्रध्यवस्था का स्थ रहता है। उसकी दृष्टि से घार्मिक दमन तभी की वा जब सक्त्यता पितने की प्राणा हो।

शासक द्वारा सन्वियो एव वचनों का पालन

(Sovereign's Promises and Treaties)

बोदी'का विवार था कि शासकों को अपने वचन े निभाने चाहिए अत्यथा उन्हीं को हानि होती है पर उनकी यह वचन-प्रियता अन्तर्गष्ट्रीय क्षेत्र में ही अधिक महत्त्वपूरों हैं। शासक प्रजा के प्रति ली हुई शायबाते बाध्य नहीं हैं, प्रत्यथा प्रमुख्ता भीमित हो जाएगी। सन्वियो एव सविदा की बात दूसरी है। ये तो पक्षों, के मध्य होते हैं, प्रत दोनों के लिए दाध्यकारी हैं। वोदों के इस दृष्टिकोशा से स्पष्ट है कि अन्तर्राष्ट्रीय क्षेत्र में वह निरक्षुध प्रमुधों के भावरए। पर अकुश का समर्थन, करता है पर राष्ट्रीय क्षेत्र में नहीं अन्तर्राष्ट्रीय क्षेत्र में वह निरक्षुध प्रमुधों के भावरए। पर समुत एक के के विचार पर हो 50 वर्ष बाद शोशियस (Grotius) ने अन्तर्राष्ट्रीय निर्मा (International Law) का निर्माण किया।

## बोदों और सैकियादली की आधुनिकता के अग्रदूत के रूप में तुलना (Bodin and Machiavelli as the Pioneer of Modernity)

प्रायः प्रश्न किया जाता है कि राजनीतिक चिन्तन के क्षेत्र मे मैकियावली प्रायुनिकता का प्रप्रदूत या प्रथम दोवाँ ? निष्पक्ष दृष्टि से यही कहा जा सकता है कि दोनों ही विचारकों में प्रायुनिकता के सक्षण पाए जाते हैं। पर चूँकि, बोदों ने मैकियावसी के दिचारों को विकसित किया, अतः वह उससे प्रीमिक प्रायुनिक था।

मैकियावली ने मध्ययुगीन मान्यताथ्रो और परम्पराध्रो का छण्डन वरके राजनीति को नवीन व्यावहारिक रूप प्रदान किया। धाधुनिक युग की राजनीतिक मान्यताथ्रो को हम सरलता से उसके प्रत्यो में ढूँड सकते हैं। मैकियावली ने घरेन आधुनिक सिद्धान्तो का सुकन किया, जैसे ऐतिहासिक पढित का अनुसर्य करना, राजनीति को नैतिकता से अलग करना, राजनीति को नैतिकता से अलग करना, राजनीति को नैतिकता से अलग करना किया प्राचित्त को परिकल्यना करना आदि । इसीलिए इनिम ने कहा है, कि—"यह कहना कि वह आधुनिक युग का प्रारम्भ कर्ता है अलग करता है।" तेकिन हमे यह मानना होगा कि मैकियावली के युग में बीज-रूप में वो आधुनिक विचार आप, उनका निकास बीदों के युग में ही हुमा। राज्य के सम्बन्ध में भी वीदों ने ही प्रावस्थक तत्त्वों के प्रयुक्त अपने विचारों को सर्चि हाल कर मैकियावली के वाद्यक तत्कालीन परिस्थितियों के प्रयुक्त अपने विचारों को सर्चि में ढ़ाल कर मैकियावली के विचारों को तिकासित किया और राज्यकी के प्रवास के दर्शाया वीदों ने सिक्तयावली के प्रवास के स्वास कर मैकियावली के प्रवास के स्वास कर मैकियावली के प्रवास के स्वास कर मैकियावली के प्रवास के स्वास कर स्वास के स्वास के स्वास कर सिक्तयावली के प्रवास के स्वास कर सिक्तयावली के प्रवास के सुरा किया और राजनीति साल्य में प्रावृत्तिक प्रवृत्तियों को सुर्यतिकत किया। इन दोनों की आधुनिकता पर स्वष्टता से निम्निलिवत नी वीदों में विचार करना अधिक उपयुक्त होगा—

- (1) अध्ययन पद्धति (Method)—मैक्यावली ने विशुद्ध वर्म-निरपेख वृष्टिकोए अपनाते हुए प्राचीन और मध्यकालीन इतिहास के अध्ययन से अपने परिएगामों को पुष्ट किया और उद्गमनात्मक (Inductive) पद्धति को प्रपाया। पर उसने इतिहास का निष्पक्ष आलोजनात्मक अध्ययन नहीं किया विकास अपने पूर्व-निरंबत विचारों की पुष्टि में इतिहास के प्रमाण कूँउन ने चेक्टा की। इसके प्रतिरिक्त मैकियावली ने राज्य के कुछ ऐसे नियम प्रतिपादिता किए वो आसत-संवालन के सेन्न तक ही सीमत थे, जिनमा राज्य के मौलिक सिद्धान्तों से कोई मम्बन्य न पा। बोदों ने मैक्यावली के इत दोपों को दूर किया। उसने ऐतिहासिक पद्धति को वर्क विकास को प्रतिक्ता और अध्ययन की अपनात्म प्रतिक्ता की महत्त और अध्ययन मैक्यावली हारा प्रायोजित वैद्यानिक पद्धति को भी विस्तार में पहुण किया। उसने विधि-शास्त्र में नुतनात्मक पितहासिक अध्ययन की आधुनिक पद्धति को समारम्भ किया। ऐतिहासिक अध्ययन की आधुनिक पद्धति का समारम्भ किया। ऐतिहासिक अध्ययन की आधुनिक पद्धति का समारम्भ किया। प्रविक्त वैद्यानिक हो गए। भैत्यति के सद्योग को कापन क्ष्म की स्वता किया। स्वता की सार्व में स्वता किया की अध्ययन की आधुनिक पद्धिकोए को प्रविक्त विद्यान की स्वता किया स्वता की स्वता की स्वता किया स्वता की स्वता विद्या की स्वता की स्वता की स्वता विद्या की स्वता विद्या की स्वता विद्या की स्वता की स्वता विद्या की स्वता विद्या की स्वता विद्या विद्या की स्वता की स्वता विद्या की स्वता विद्या की स्वता विद्या विद्या की स्वता विद्या की स्वता विद्या की स्वता विद्या विद्या की स्वता विद्या की स्वता
  - (2) प्रभुसत्ता (Sovereignty)—मैकियावली ने छाषुनिक युग का प्रथम विचारक होते हुंए भी प्रभुसता पर स्पष्ट रूप से कुछ नहीं लिखा। इसमे सन्देह नहीं कि वह जिस राज्य का वर्णन करता है प्रभुता-सम्पन्न है, किन्तु जसने इस प्रभुत्ता का कहीं भी विचेचन नहीं किया। इसके विपरीत बोदों वहीं पहला विचारक यो जिसके राज्य का आधुनिक रूप से सैदानिक विवेचन करते हुए प्रभुसता पर व्यापक रूप से प्रकाश डाला। उसकी प्रभुसता पर व्यापक रूप से प्रकाश डाला। उसकी प्रभुसता पर व्यापक

<sup>1</sup> Maxey : Political Philosophies, p. 163.

एवं मीनिक देन है। प्रमुमता के स्वरूप श्रीर कार्यों का पहाी बार उसी ने विस्तृत विवेधन किया। यथिप उसकी प्रमुसता अनेक स्थाने पर अन्यन्य श्रीर बोक्तिल है किन्तु उससे सिद्धान्त की मीनिकता को नहीं दुकराया जा सकता। जॉर्ज केटनिन के अनुनार आधुनिक युग में दम शब्द (Sovereignty) का प्रयोग मर्वक्रयम बोर्च के प्रच 'Republic' में ही हुआ है। बोर्च ने प्रमुता-सम्पन्न शामक के मुख्य सत्ताति हुए प्रमुता के तत्व भी बतलात हुं। बोर्च के प्रमुता सम्बन्धी विचार उसे मैकियावली की अपेक्षा अधिक साधुनिक बना देते हैं। प्रमुत्ता को स्थिदकी खो से प्राधुनिकता का अध्यक्ष्य हो माना जाना चाहिए।

- (3) नागरिकता (Citizenship)—मैक्तियावली नागरिसता पर अस्पष्ट है जबकि बोर्चा भी नागरिकता ब्राब्रुनिकता के बहुत निकट है। उसके अनुसार राज्य मे नागरिको का निवास होता है श्रीर सभी नागरिक एक ही सावभीम की ग्राझा का पालन करते हैं। बोर्दों के इस विचार मे सम्प्रमुता के प्रति भक्ति एव श्रद्धा के भाव निदित है।
- (4) राजनीति और नी तिशास्त्र (Politics and Ethics)—मैं किया वि मध्य-युग का प्रतिन ग्रीर आधुनिक युग का प्रथम विचारक प्रधिकांशत इसीलिए माना जाता है कि उसने ही सर्वप्रथम राजनीति का नैतिकता से प्रथमकरण किया। उसने राज्य को नैतिकता और धर्म से उत्पर उठाया। मैंकियावनी ने नैतिकता की प्रावश्यकता से प्रधिक ज्येक्षा की श्रीर इसिलए वह मुख बदनाम भी हुआ। वोदों ने मैंकियावती से प्रधिक स्पष्ट एव सकोधित मार्ग प्रथमाया। उसने प्रमुसत्ता के सिद्धान्त द्वारा राज्य की सर्वोच्चता को वैधानिक दग से प्रसुत किया और साथ ही राज्य की निरक्षणता पर, उसके प्रमाचारों पर, प्रतियन्ध लगाने की चेष्टा की।
- (5) राज्य (State) मैकियावली ने केवल राज्य-सवालन और राज्य-विस्तार के उपायों का निर्देशन किया, उसने राज्य के मौलिक तस्वों और सिद्धान्तों की उपेक्षा की। एलन महोदय के मतानुसार तो वह राज्य की कल्पना भी ठीक ठीक कर पाया था या नहीं यह भी सिद्धा है लेकिन बोदों ने राष्ट्र-राज्य की कल्पना को सुविकसित रूप में प्रस्तुत किया। प्राचीन एव मध्यकालीन सार्वभीम साम्राज्य की कल्पना का प्रत्त करके राष्ट्रीय राज्य को प्रतिष्ठित करने का क्षेत्र वास्तव में घोदों को ही था। मुदे ने लिखा है, "यह कार्य वोदों के लिए ही सुरितित चा कि वह यह बतलाए कि विश्व-व्यापी साम्राज्यों के दिन वाहे, वे रोमन हो या क्रेंच, व्यव विल्कुल लव कुके है। नवजात राष्ट्रीयता का दिन म्रा गया है। इसके साथ ही प्रमुक्ता का सिद्धान्त वनाने का समय था गया था। वोदों ने प्रपूत 'रिराज्यिक' में यही कार्य किया है और यही उसकी सबसे स्थाई उपलब्धि है।"

(6) भौगोसिक परिस्थितियों का प्रकाश (Effect of Geographical Conditions)——
बोदी ही बहु प्रथम विचारक या जिसने राजनीति पर भौगोसिक परिस्थितियों के प्रभावों का विश्वद रूप से प्रतिपादन किया। उससे पहले प्लेटो और प्ररस्तू ने इस विषय का स्पर्शनान किया था। प्री डॉनिंग की मान्यता है कि जलवासुं प्रीर भौगोसिक स्थिति के सामाजिक एवं राजनीतिक प्रभाव का बोदी का प्रध्ययन सच्चें प्रथ में बैज्ञानिक है गौर इस क्षेत्र में बोदों मौलिकता का बावा कर सकेंता है। मैंकियावली ने इस विषय का कोई बरान नहीं किया था।

भ्रत स्पष्ट है कि बोर्दों ने मैनियावली के अधूरे कार्य को पूरा किया, बीजरूप में विखरे हुए उसके विचारों को विकसित किया और भ्रनेक रूपों में सर्वेषा मौजिकता का परिचय दिया अतः मैकियावली की अपेक्षा वह आधुनिक था। लेकिन हमें यह नहीं भूनना चाहिए कि बोर्दो स्वयं को मैकियावली के समान मध्ययूपीन प्रभाव से मुक्त नहीं एख सका, अतः उसके प्रत्यों में वडा विरोधाभास पाया जाता है। इसके विपरीत मैकियावली ने मध्य-युग से नाता पूरी तरह तोड दिया। बोर्दों ने 380 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

मैं कियावली के 50 वर्षे बाद लिखा, फिर भी स्वयं को मैक्यावली के समानं मध्य युंगीन प्रभाव से मुक्त नहीं कर सका। इसी से हम मैकियावली की प्रतिभा का 'ग्रनमान लगा सकते हैं।

ग्रन्त मे बोदों के सम्पूर्ण राजदर्शन पर ग्रध्ययन की समाध्ति सेवाइन के इन शब्दों के साथ करना उपयुक्त हो गा कि-

''बोदाँ का दार्शनिक विवेचन प्रथम श्रेगी का नही था। इस दर्शन के दो पक्ष थे-सविधानवाद (Constitutionalism) श्रीर केन्द्रीकृत शक्ति (Centralized Power) श्रीर बोर्दा इन दोनो पक्षों मे उचित सन्तुलन स्थापित नहीं कर सका। बोदों का सम्पूर्ण दर्शन प्राकृतिक विधि के सिद्धान्त पर ब्राधारित था।, उसने प्राक्कतिक विधि के सिद्धान्त को एक परम्परा के रूप में ही स्वीकार किया था, उसने विश्लेषण करने की कोशिश नहीं की थी। बोदों का प्रमुसत्ता विषयक सिद्धान्त सोलहवी के शताब्दी प्रमुसत्ता सम्बन्धी सिद्धान्त में सबसे स्पष्ट था, लेकिन उसका सिद्धान्त हवाई सिद्धान्त है। उसने इस सिद्धान्त की केवल परिभाषा ही दी है, कोई स्पष्टीकरण नही दिया। सुव्यवस्थित राज्य के साध्य क्या हो, प्रजाजनो की आज्ञापालन का दायित्व कैसा है, राज्य तथा उसके घटक परिवारों के सम्बन्ध कैसे हो ? ये ऐसे प्रश्न है जिनके और विश्लेषण की आवश्यकता है । इस अस्पब्टता ने दो ऐसी समस्यात्रों को जन्म दिया जिनके समाधान मे बोदाँ के बाद की शताब्दी वा राजनीतिक दर्शन लगा रहा। इनमे से एक समस्या शक्ति की शब्दावली मे प्रमुत्ता का सिद्धान्त था। इस सिद्धान्त का अभिप्राय र्यों कि राजनीतिक 'छोटो' ग्रीर राजनीतिक 'उच्च' का सम्बन्ध ही राज्य है और प्रमुका आवेश ही विधि है। हॉब्म ने इस सकत्पना का व्यवस्थित रूप से विकास किया। दूसरी समस्या थी, प्राकृतिक विधि सिद्धान्त को ग्राधृतिक तथा लौकिक रूप देना जिससे कि यदि सम्भव हो तो राजनीतिक शक्ति का केंबल सत्तांवादी आधार नहीं प्रत्युत नैतिक आधार प्राप्त किया जा सके । यह संशोधन मुख्य रूप से ग्रोशियस श्रीर लॉक ने किया। उनका संशोधन इतना सफल हुग्रा कि सबहवी श्रीर श्रठारहेवी श्रताब्दियों मे यह राजनीतिक सिद्धान्त का मान्य वैज्ञानिक हो गया।"1

ह्य गो ग्रोशियस

(Hugo Grotius, 1583-1645)

जीन बोदों की 1596ई. मे मृत्यू के बाद 1583 ई में हॉलैण्ड मे डेफ्ट नामक स्थान पर एक कुलीन-परिवार, में ह्या गो ग्रोशियस का जन्म हमा जिसने अन्तर्राष्ट्रीय सम्प्रमुता के ब्राधार को एउता से प्रतिपादित किया ग्रीर अन्तर्राष्ट्रीय व्यवस्था की उस धारणा को जन्म दिया-जिसके सभी स्माधीन राष्ट्र-राज्य सदस्य हैं । वह प्रन्तर्राष्ट्रीय न्याय-शास्त्र का प्रवर्तक वन गया । ह्यं भो ग्रोशियस का किश्चियन नाम हृह्यवान गुट (Huig-van Groot) या । वान गुट परिवार मे जन्मा, ग्रोशियस वचपन से ही बड़ा प्रतिभा-शाली और अपने साथियो से ज्ञान मे कही आगे था। 8 वर्ष की अल्पायु मे ही उसके लैटिन पद्य लोगो का ध्यान ग्राकवित करने लगे । 11-वर्ष की ग्राय मे उसने मैदिक पास कर ली ग्रीर तत्पश्चान् लीडन विश्वविद्यालय मे प्रवेश किया । 16 वर्ष, की अवस्था मे उसने डॉक्टर ऑफ लॉ तथा 1604 ई. मे 21 वर्ष की भ्रवस्था मे ही एल-एल डी की उपाधि प्राप्त की । इससे ,प्रकट है-कि वह कितना योग्य व्यक्ति : था। कहा जाता है कि वह स्वयं एक विश्व-शब्दकोशः या। डॉक्टर आँफ लाँ उपाधि प्राप्त करने के बाद ही ह्यूगो ग्रोशियस बकालात करने लगा.। उसकी अग्गाना-यूरोप के सर्वश्रेष्ठ वकीलों मे की आती थो । 30 वर्ष की प्रवस्था मे वहु-रॉटरडम (Rotterdom) का फ्रांगसक नियुक्त किया गया। इस र स्थिति मे दसे धार्मीनियनिजम (Armnianism) तथा गोमेरिजम (Gomarism) नामक दो सम्प्रदायो के विवाद में फैस जाना पड़ा । ग्रोजियस ने सैनिक वल द्वारा विद्रोह को दवाने का प्रयत्न किया। प्रिन्स माँरिस प्रांफ आरेण्ज ने गोमेरिस्टो का पक्ष लेते हुए ग्रोशियस एव बोर्नवेल नामक एक ग्रन्य

<sup>1</sup> सेबाइन . राजनीतिक दर्शन का इतिहास. खण्ड 1, 9ण्ठ 175-76

क्रम-रक्षक को गिन्यतार करा लिया। ग्रोजियस पर राजद्रोह का प्रिश्मिण लगाकर उमें ग्राओवन कारावास की सजा दे दी गई सवा दोमेबेल को प्राग् दण्ड निजा। ग्रोजियस प्रपत्नी परती के साहस एवं चातुर्य के कारण किमी प्रकार जैन से भाग निकला। उसने जीवन के ग्रेप दिन निवासित के रूप से एकान्स मे अडी दरिद्वता से नाटे और दसी दौरान प्रपत्ने महान् ग्रम की रचना की जो बाद में 'दि सां ग्रांक बार एण्ड पीस' (The Law of War and Peace) के नाम से प्रसिद्ध हुया।

ह्यू मो की समकालीन परिस्थितियों का उस पर प्रमाय—ह्यू मो को समकालीन परिस्थितियों का ज्यमे रचनाओं और विचारों पर ब्यायक प्रभाय पड़ा। ये परिस्थितियों बड़ी ही दु.खमय थी। 1599 ई में स्पेनिण जेसुइट मेरियाना ने प्रपत्ते प्रस्त 'De Regect Regis Institutione' (राजस्थ प्रोर राजा की फिक्षा) नामक प्रत्तक से यह दावा किया कि प्रमुस्ता जनता में निहित होतो है और जनता में निरकुण शासक के विकट विद्योह साही नहीं बहिक उसकी हत्या का भी प्रधिकार है। इस प्रस्त से प्रभावित होकर प्ररोप के प्रमेक राजाओं की हत्या करने के प्रयक्त पण् । 1605 ई. में इस्तैण्ड में गाई फॉक्स ने ससद भवन को उड़ाने के उद्देण्य से प्रतिहास-प्रधिद्ध गन-पाउडर प्रद्यन्त (Gun Powder Plot) रचा । 1610 ई. में फ्रांस में हेनरी चतुर्च की हत्या को गई । ग्रोशियस पर जनस्तावारण के इन कार्यों का वडा बुरा प्रभाव पड़ा। बहु जनता के प्रधिकारों का विरोधी तथा निरकुण राज्यसत्ता का प्रवच पोपक वन गया।

ग्रीशियस पर तत्कालीन युद्धी ग्रीर ग्रराजक अवस्या का भी गहरा प्रभाव पडा। उसने देखा कि समस्त ग्रुरोप में प्रकानित ग्रीर ग्रन्थावस्था फैली हुई थी। प्रत्येक राज्य प्रपत्ती सीमायों का विस्तार करने, प्रपत्ते क्यापार को बढ़ाने एवं प्रम्य उद्देश्यों की प्रति के लिए खल-वल के तरीकों का प्रयोग करने, को तैयार था। ग्रासक लोग सन्धियाँ करते श्रीर तोड़ देते थे। युद्धों में सर्वरता की थाह न थी। ग्रीशियस का तथार था। आसक लाग सान्यया करत आर तांव दत या युक्त म वचरता का याह न या। ग्रामध्यस् के जीवनजाल में फ्रांस में ग्रह-युक्त हुए, हासंवड में धार्मिक भीर राजनीतिक सचये हुए - जिनमें से एक के परिखामस्वरूप उसका सुखी जीवन ववाद हो गया, तथा जर्मनी में 30 वर्षीय युद्ध (1618-1648) चला। ग्रीमियस के शब्दों में ''सम्पूर्ण ईसाई जगत् में युद्ध छेड़ देने की खुली ख़ुट थी, छोटी-छोटी वातों पर विना किसी बात के म्यान से तलवार निकान ली जाती थी। एक बार शहत उठ जाने पर देवी एव मानवीय सभी कानूनो के प्रति सारा सम्मान समाप्त ही जाता था । ऐसा प्रतित हीता था माने उस समय मनुष्य को किसी भी प्रपराध को कराने का अधिकार मिल गया था।" ग्रोशियस के चारो ग्रोर एक युद्ध-श्विद लगा हुया था जिसमें सर्वाधिक कठिनाई तटस्य एव छोटे राज्यों की थी जो स्वय को बढ़े राष्ट्रों के प्राक्रमण में बचाने में प्रसम्पर्वता प्रतुभव करते थे। प्रीणियस ने प्रतुभव किया कि प्रत्य प्रत्यर्राष्ट्रीय नियमों के निर्धारण से ही उस घराजक स्थित का प्रतिकार हो सकता था। प्रतः उसने 'तों ऑफ वार एण्ड पीस' में राज्यों के पारस्परिक सम्बन्धों का नियमन करने के लिए प्रन्तर्राष्ट्रीय कानून की व्यवस्था की । उसने सिद्ध करने का प्रयत्न किया कि युद्ध-संचालन एवं शान्ति-स्थापना के कापून का व्यवस्था का । उसन सिद्ध करन का प्रयस्न कथा । क युद्ध-सवालन एव शान्त-स्थापना के लिए प्रस्तर्राष्ट्रीय कानून विद्यमान है.जिसका सभी राष्ट्रो हारा पालन होना वाहिए। इस प्रकार के विवार प्रवट करने बाला वह प्रयस विवारक नहीं था, कुछ स्पैनिश धर्म-शास्त्रियों ने 16वी शताब्दी में, मानवीय प्रावर्ग के व्यावहारिक प्रयो पर वित्तन किया था । इन वर्म-शास्त्रियों में प्रतिक्ति के प्रवार के प्रतिक्रियों में प्रतिक्ति था । इन वर्म-शास्त्रियों में फ्रांसिस्को विवटीरिया एव फ्रांसिस्को युवारेज के नाम उल्लेखनीय हैं। ग्रीर भी कुछ कैयोलिक एव प्रोटेस्ट स्यायविद्द इस विशा में प्रग्रसर थे। वेकिन सर्वाधिक विवेकपूर्ण, सुनिष्वित एव उदारवादी विवार ग्रीक्षियस ने ही प्रकट किए। प्राकृतिक कानून के प्राधार पर प्रत्नारियों वायायशास्त्र का दांचा खडा करने में उदी- अपनी महान् वौद्धिक प्रतिभा एव मानवतावादी इंटिकोण के कारण सबसे ग्रधिक सफलता मिली।

ें रचनाएँ—ग्रोशियस की विलक्षाग्र प्रतिभा ने उसके जिन प्रन्थो को,जन्म दिया ने मुख्यत-, कानून सम्बन्धित हैं। उसके प्रमुख प्रन्थ बग्राख्तित हैं—

- 1. De Jure Praedea, 1604
- 2. Mare Liberum, 1609
- 77. 3. De Jure Belliac Pacis at The Law of War and Peace, 1625.

प्रथम पुस्तक मे ग्रोशियस ने अन्तर्राष्ट्रीय विधियों का विवेचन कियों। परन्तु इसमे विखित सिद्धान्तों की विस्तृत व्यास्था और प्रकृति एवं अन्तर्राष्ट्रीय विधियों का पूर्ण विवेचन उसने अपने अन्य 'डी जुरे वैजीएक पेसीस' में किया जिसके आधार पर ही उसे अन्तर्राष्ट्रीय कानून और अन्तर्राष्ट्रीय व्यास-शास्त्र के संस्थापक का सम्मान प्राप्त हुआ । अपने अन्य 'मेयर लायवेरम' में। उसने व्यापारिक एव सामुद्रिक स्वतन्त्रता का सुमर्थन किया।

ग्रोशियस ने कांफी ग्रंन्वेषण के बाद राजनीति के सिद्धान्त के तीन ग्रंग स्थापित किए-

- (1) , प्राकृतिक कानून (Jus Naturalae or Natural Laws)
- (2) अन्तर्राब्द्रीय कानून (Jus Gentium or International Law
- (3) सार्वभौमिकता (Sovereignty)

· श्रागे हम-ग्रोशियम द्वारा प्रतिपादित इन्ही तीनो, सिद्धान्तो पर विस्तार से विचार करेंगे

## ग्रोशियस के प्राकृतिक कानून सम्बन्धी विचार (Grotius on Natural Law)

धरस्तू की भाँति ग्रीशियस-ने मानव को एक साम्।जिक प्रांगी माना और समाज की सत्ता वनाए रखने के लिए कानून की अनिवार्यता का प्रतिपादन किया। उसने दोनो का चीली-दामन का साथ बतलाते हुए कहा कि एक से विनाः दूसरा जीवित नहीं रह सकता। साथ ही उसने मानव को तक्षील बुढिमान प्रांगी मानते हुए भानव-समाज को मानव-बुढि- की उंदर्गत और अभिज्यक्ति वताया तथा गृह तक्षीय किया किया कि अब समाज तक और बुढि- का परिएाम है तो स्वभावतः, कानून भी बुद्धि से हिन प्रावुर्भत होते हैं। जहां भी सामाजिक जीवन है वहां बुढि एव बुढि पर आधारित कानून का अस्तित्व-होना स्वभाविक हैं। चूंकि ग्रीणियस एक चिन्तनधील व्यक्तिया, ग्रत. उसने अपने चिन्तन में प्राकृतिक कानूनों को सर्वश्रेष्ठ स्थान प्रदान किया। वह प्राकृतिक विक्र की ओर क्यों उन्मुख हुआ। है देते बत्तवार्ण हुए सेवाईक ने कहा है कि——

"समझबी णताब्दी में यह एक मानी हुई बात वी कि वह एक मूल विधि अयथा प्राक्षतिक विधि की दुहाई देता। यह विधि प्रत्येक राष्ट्र की सिविल विधि के मूल में विध्याना है। अपनी अन्तानिहित त्याय गावना के कारण वह समस्त प्रजाजनी, जीगी और शावकों के ऊपर समान रूप से लागू होती है। ईसाई राजनीतिक विन्तुत की जिम्मी परम्पराभे इस विधि के श्रीचित्य को कि सि ने अस्वीकार नहीं कियो था। तिमों ने उन पर सन्देह तकनहीं किया था। शोश्यस के निए यह आवश्यक नहीं का कि वह इसके सीचित्य पर जीर देता। 'लेकिन अब ईसाईयो की 'एकना टूट चुकी थी श्रीर ईमाई समें की सत्ता का भी पतन हो गया था इसलिए श्रीश्रायं के लिए उसके आवारों की पुनर्परीका श्रावयं हो गई थी। अर चर्च की सत्ता, वर्मश्रांस्त की सत्ता अथवा वर्म की श्रावयं एक ऐसी विधि की दुनियाद नहीं वन सकता था वो श्रीटेन्टेट और कैयोतिक, ईसाई और गैर्परेईसाई शासकों के रूप से दम्पकारी होता। 'वानववादी प्रणिक्षण की अपनी पुन्ठमूमि के कारण श्रीश्रायं के लिए यह स्वामानिक वारे में उसके प्राचान के लिए वह स्वामानिक वारे में उसके प्राचीनकाल के विद्वानों की रचनाओं में अब्देश प्राचीनकाल के विद्वानों की रचनाओं में अब्देश प्राचीनकाल के विद्वानों की रचनाओं में अव्ही आलोचक वारे में अदे प्राचीनकाल के विद्वानों की रचनाओं में अव्ही लानकारी मिली थी थी। अस्तु उसने प्राकृतिक विधि के श्रीवारों की प्राचीता ने स्वासी के एक सन्देहवादी श्रालोचक कारियाशों प्राचीताली विधि के श्रीवारों की प्राचीता की रचनाओं में अव्ही की सन्देहवादी श्रालोचक कारियाशों व

(Carneades) के साथ वाद-विवाद के रूप में की । ग्रीशियस से पूर्व सिंसरी (Cicero) भी यही कर चुका था। 1

बहुँ सुमारेख एवं अन्य लेखक प्राकृतिक कानून को ईम्थेरीय कानून मानते थे, वहाँ ग्रोधियस् ने इसे विवेक की अभियंग्यना समझा है। उसने वंतलाया कि प्राकृतिक विधि की मानव-विवेक के साथ एकात्मकता होती है। सम्यक् विवेक का समावेश ही प्राकृतिक विधि है। विवेक मुक्त स्वभाव के अनुसार ही प्राकृतिक विधि होती है। कोई कार्य बुद्धि-सगत विवेक के अनुसार है या नहीं है, उनके अन्दर नैतिक अक्षमता है या नैतिक उच्चता इसी आधार पर प्रकृति का स्वामी किसी कार्य को स्वीकार या

ग्रोशियस के लिए ईप्रवर का निर्देश 'महत्त्वपूर्ण है किन्तु ईप्रवर न होता, तव भी प्राकृतिक विधि का वही ग्रमर होता। ''ईप्रवर ग्रपनी मनमानी से प्राकृतिक विधि को नहीं बदल सकता। इसका कारण यह है कि ईप्रवर को शक्ति किसी ऐसी प्रस्थापना को सही सिद्ध नहीं करेगी, जो गलत हो। इस तरह की शक्ति, शक्ति न रह कर दुवैलता हो जाएगी।" स्वय ग्रोशियस के शब्दों में, ''जिस प्रकार ईप्रवर यह नहीं कह सकता कि दो ग्रोर दो मिलकर चार हो, जसी प्रकार ईप्रवर यह नहीं कह सकता कि जो चीज गलत है, उसे बह गलत न कहें।"

स्पष्ट है कि ग्रीशियस के अनुसार प्राकृतिक विधि श्रपरिवर्तनशील है। इसमे स्वय भगवान भी कोई परिवर्तन तही कर सकता। प्राकृतिक नियम ईश्वरीय नियम से किसी भी दशा मे हीन नहीं है और साथ ही ईश्वरीय नियम प्रकृति के कानून की विवेक सम्मत समक्षने एव-उसे ईश्वरीय नावय से अपना, रखने में, ग्रीशियस ने सन्त टॉमस एक्शीनास का अनुसरण न करके स्टोइन्स (Stoics) तथा विसरो की परम्परा का निवाह किया है।

्राज्यो पर समान रूप से लागू होता है। एक व्यवस्था-सम्पन्न समाज बनाए रखने के लिए जरूरी है । एक व्यवस्था-सम्पन्न समाज बनाए रखने के लिए जरूरी है । एक व्यवस्था-सम्पन्न समाज बनाए रखने के लिए जरूरी है कि मानव प्रकृति की सीमाओं को व्यान से रखते हुए कुछ न्यूनतम खतों को कार्यान्वित किया जाए । इनमे मुख्य शर्ते है—सम्पत्ति की मुख्य हाते है—सम्पत्ति की मुख्य हाते है—सम्पत्ति की मुख्य हाते है । वस्तुविश्वति इसके विपरीत है, पसन्द और किंदि मिति की आवश्यकताओं को अनुसरण करती है । वस्तुत "हमारे वाम और कोई वस्तु होती वा न होती, इस तरफ कोई व्यान दिए विना हो मानव-प्रकृति ही कुछ इस प्रकार की है कि समाज के पारस्परिक सम्बन्धों का निर्माण हो जाता है । मनुष्य-की यह प्रकृति ही विधि की जननी है।"

प्रोशियस प्राकृतिक विधि में उपयोगिता का बडा क्षेत्र पाता है। यह उपयोगिता विभिन्न राष्ट्रों के लिए विभिन्न प्रकार की हो सकती है। जिस तरह अनेक व्यक्ति ईमानदारी को एक नीति के स्पां में प्रकृति करते हैं उसी तरह राष्ट्र भी यह विचार अपना सकते हैं कि प्राकृतिक विधि की उपेशा न करना स्त्रय उनके लिए हितकारी है, क्योंकि इस विधि का अधिक उल्लयन करने बाना राष्ट्र धीय ही कुल्यात होकर दूसरे राष्ट्रों का विश्वास की दैठेगा। अक्तिस्पन्न राज्य भी हुसरों के साय सिचर्या करते हैं। यदि वे प्राकृतिक कानून के अनुमार खाचरण नहीं करते तो अन्तररिद्रीय सीयर्थ को कोई भूल्य नहीं रहेगा। अन्तररिद्रीय सीयर्थ सा कोई भूल्य नहीं रहेगा। अन्तररिद्रीय विधि चांसको के मध्य बुद्धि-सगत एवं विवेकपूर्ण धावररण पर गिनर है।

, वास्तव में गोबियस द्वारा स्वतन्त्र राज्यों के पारम्परिंग सम्बन्धें जो विनित्तिमन करने के तिए प्राकृतिक कानून को जो एक नमीन एवं धर्म-निरपेक्ष सापदण्ड के रंग में प्रस्तृत किया गया है,

<sup>1</sup> सेशाहर : राजनीतिक वर्शन का इतिहास, खब्ट 1, पूछ 383-84

तालिका द्वारा स्पष्ट है-

उसका बड़ा महत्त्व है। प्रोधियस के समय की घराजकतापूर्ण स्थिति का अन्त करने के लिए प्राकृतिक कानून की इस घारणा ने इसमें महान् योग दिया। प्राकृतिक विधि ने ही ग्रागे चलकर राज्यों की सकारात्मक विधि (Positive Law) को जन्म दिया जिसका ग्राधार यह है कि मनुष्य प्रपने सामाजिक दायित्वों को समक्षते. रहे शौर रूढियों की प्राग्णपण से रक्षा करें। प्राकृतिक विधि ने विधि ग्रीर राजनीति में ग्रादर्ण का पुट दिया।

ह्यू गो ग्रोणियस ने यह भी बतलाया कि प्राकृतिक नियमों को किस प्रकार जाना जा सकता है। इसके निम्नलिखित तीन नियम है—

- (1) प्राकृतिक नियम साधारण व्यक्ति के ग्रन्तः करण द्वारा दूसरो को विदित होते हैं।
- (2) बहु-बहु विद्वानों के मस्तिष्कों के विचार सामान्य समझौते के द्वारा लोगों के समक्ष आते हैं। (3) अरुट पुरुषों के कार्य प्रकृति के नियमों का सर्वश्रेष्ठ व्यक्तिकरण कर सकते हैं।
- ्राकृतिक कानून माने हैं—(क) राजनीतिक समाज से 'पूर्व प्रकृति की प्राविस देशा का विश्व प्रकृति की प्राविस देशा का विश्व प्रकृति की प्राविस देशा का विश्व प्रकृति को प्राविस देशा का विश्व प्रकृति कान्त्र (Pure Law of Nature), एव (ख) समाज के निर्माख के वाद एव राजनीतिक

कानून बनने से पहले के प्राकृतिक कानून ।

ग्रीणियस ने कानून को दो भौगों से बाँटा है—(1) प्राकृतिक कानून और (2) इच्छामूनक कानून । प्राकृतिक कानून बुद्धि पर आंधारित हैं। इसके अतिरिक्त शेष सभी प्रकार के कानून
इच्छा (Volition) पर आधारित हैं। ये इच्छामूवक कानून (Jus Volintarium) or
Volitional Law) भी तीन भागों में विषक्त हैं—(1) देवी या ईच्चरीय कानून, (ii) राजकोषीय
कानून, एव (iii) राष्ट्रो के अथवा अन्तर्राष्ट्रीय कानून, । ग्रीशियस का यह विभाजन निम्नलिखित

कातून (Law)

प्राकृतिक कानून
(Jus Naturalae)

पावधीय इच्छामूलक कानून

भागवीय इच्छामूलक कानून

ईश्वरीय इच्छामूलक कानून

(Jus Divinum)

(Jus Civile)

(Jus Gentum)

ग्रोशियस का ग्रन्तर्राष्ट्रीय कातून सम्बन्धी विचार (Grotius on International Law)

प्रोजियस ने अपने अन्य 'दी लॉ ऑफ बार एण्ड मीस' मे अन्तर्राष्ट्रीय विधि का विवेधन न तरकालीन और भावी समाज की बहुत बढ़ी सेवा की। इसमें ''वे संमस्त व्यवहार सम्मितित हैं जिनन पालन सम्म राष्ट्र एक दूसरे के साथ बतांव करने में करते हैं। उनका मूल मानंव की स्वतन्त्र इच्छा है सद्विवेक के सिद्धानों मे से तर्क द्वारा उनको नियम्तित नहीं किया जा सकता। इस प्रकार ये कानृ ऐच्छिक होते हैं, मर्थात् ये स्वतन्त्र इच्छा की प्रभिव्यज्ञा होते हैं, विवेक की नहीं।'' हाँना के सह में, "इनका तत्त्व वह है जिसे सभी अयवा अनेक राष्ट्रों ने मान्य होना स्वीकार कर लिया है। इसन सामग्री मे उन वातो की सम्मिनित किया गया है जो निरन्तर प्रयोग एव विद्वानों के साध्य द्वारा प्रमाणिन हुई हैं। ऐसे नियमों का उद्देश्य समस्त अथवा श्रनेक राष्ट्री के समूह का कल्याण है--यह ठीक वैसे ही हैं जैसे कि नागरिक विधि का उद्देश्य उस समूह का कल्याए होता है जो प्रनेक व्यक्तियो से मिलकर बनता है।" स्पष्ट है कि ग्रीणियश ने अन्तर्राष्ट्रीय कानून (Jus Gentium) को ऐच्छिक या इच्छा-मूलक कानुन माना है जिसमे सम्मिलित किए जाने वाले नियम दो प्रकार के हैं-(i) निरम्नर चली ग्राने वाली प्रयाश्रो से प्रमाणित और पुण्ट होने वाले नियम, एव (11) विद्वानी की साक्षी से प्रमाणित होने वाले नियम। इस प्रकार के नियमों को बनाने का उद्देश्य समस्त ग्रथवा श्रधिकांश राष्ट्रो की कल्यारा-कामना है।

ग्रन्तर्राष्ट्रीय कानून ग्रावण्यकतानुमार वदलते रहते हैं। प्राकृतिक ग्रीर ग्रन्तर्राष्ट्रीय दोनो ही कानुनो का पानन सामाजिक जीवन के लिए किया जाता है। अन्तर्राष्ट्रीय कानुन राज्यों की सहमति पर ग्राघारित हैं। इनसे राष्ट्रों के पारस्परिक व्यवहार का नियमन होता है। प्राकृतिक कानून वह ग्राचार तैयार करते हैं जिसमे अनुकूल अन्तर्राष्ट्रीय ग्राचरण निश्चित होता है। मनुष्य प्रकृति से ही सामाजिक है और उसमें ग्रन्छाई नैतिरता का समावेश है ग्रत मानव की यह प्रकृति ग्रन्तराष्ट्रीय कानून का श्राघार है। यद्यपि अन्तर्राष्ट्रीय कानून का नियमन प्राकृतिक कानून से नहीं होता, फिर भी प्राकृतिक कानुन का ग्रीर उसके मूल निद्धान्तों का उल्लंघन नहीं किया जाना चाहिए । प्राकृतिक विधि की अधिक उपेक्षा करने से राष्ट्रो का ग्रहित ही होगा। इस विधि का उल्लंघन करने वाला राष्ट्र शीघ्र ही कुरुपात होकर दूमरे राष्ट्रो का विश्वास खो वैठेगा । शक्ति-सम्पन्न राज्य भी दूसरों के साथ सन्वियाँ करते हैं। यदि वे प्राकृतिक कानून के अनुसार ग्राचरण नहीं करेंगे तो श्रन्तर्राष्ट्रीय सिंघयों का कोई मूल्य नहीं रहेगा। ग्रत स्पष्ट है कि अन्तर्राष्ट्रीय विधियों को प्राकृतिक कानून के श्रनुकूल ही चलना चाहिए, उस पर यथासम्मव ग्राधारित होना चाहिए श्रीर उससे दूर नहीं भागना जाहिए । राज्यों को श्रपने बचनों का सदभावना से पालन करना चाहिए । मानव-श्रधिकारों की रक्षा के लिए मानवीय ग्राधार पर राज्यों को हस्तक्षेप करना चाहिए। ग्रन्तर्राष्टीय सहयोग की प्राप्ति के लिए ग्रपराधियो का हस्तान्तरण करना चाहिए ग्रीर श्रन्तर्राष्ट्रीय क्षेत्र मे यातायात सम्बन्धी स्वतन्त्रता होनी चाहिए।

ग्रीशियस ने अन्तर्राष्ट्रीय विधियों के सम्बन्ध में न्याय-युद्ध के लक्षण ग्रीर कारए एवं युद्ध-संचालन के तरीको का ही विवेचन नही किया विलक जन-धन पर युद्ध के प्रभाव, प्रसार के .श्रिषकार, उन्नत जातियों के श्रसम्य जातियों से सम्बन्ध, दासत्य ग्रादि पर भी विचार प्रकट किए।

उल्लेखनीय है कि अन्तर्राष्ट्रीय विधि के लिए 'जस जेन्टियम' (Jus Gentium) शब्द प्रयुक्त हुआ है। वास्तव में इस मध्द का प्रयोग उन नियमो एव कानूनो के लिए किया जाता था जी रोमन लोगो एव विदेशियो पर सामान्य रूप से लागू किए जाते थे। लेकिन 16वी शताब्दी मे सुम्रारेज एव जेन्टाइलिस जैसे लेखको के प्रभाव में इस ग्रव्य का प्रमित्राय उन रीतियो एवं परम्पराग्री से लिया जाने लगा जिनसे विभिन्न राष्ट्रो के मध्य स्राचरण विनियमित होता था। यही कारण था कि ग्रीशियस ने भी जस जेल्टियम का अर्थ उन नियमों एन परम्पराओं से लिया जो समस्त अथवा अधिकाँश राष्ट्रों के लिए सामान्य थी और जिनसे उनके पारस्परिक सम्बन्ध का निर्धारण होना चाहिए था। ग्रेशियस के हाथों में पडकर जम जेन्टियम 'अन्तर्राष्ट्रीय कानून के तद्रुप' बन गया। वस्तुतः ग्रीशियस ही वह प्रथम विचारक था. जिसने अन्तर्राष्ट्रीय विधि का वड़ा सुरुम, कमबढ़, विस्तृत और ब्यवस्थित विवेचन किया। इसीलिए मैक्सी ने लिखा है कि "ग्रीशियस को अन्तर्राष्ट्रीय विधि का जनक कहा जाने लगा है।"2

<sup>1</sup> Dunning History of Political Theories, Vol II, p. 174 2 Quoted by Maxey, Modern Philosophies, p 180-181.

## ग्रोशियत के प्रभुता-सम्बन्धी विचार (Grotius on Sovereignty)

प्रोशियस को सम्भवतः राज्य की नम्प्रमुता ने मूलतः कोई रिच नहीं थी, किन्तु तर्कानीन परिस्थित जिनत प्रशों ने उसे इधर प्राक्षित कर लिया। प्रोशियस ने यह समक्ष लिया था कि युद्ध जीवन का एक प्रनिवाध तर्क है, जिन पर नियम्प्रा पाया जा सकता है किन्तु जिससे सदेव बचा नहीं जा सकता। ख़तः उनने युद्धों को कुछ द्वाणों में प्राकृतिक कानून के प्राप्तार पर उनित एवं न्यायसंगठ उत्हराने का प्रयास किया। उसते यह कियार रहा कि प्रशेक राज्य के कुछ प्राकृतिक प्रशिकार होते हैं नित्ती रक्षा को जाती चाहिए। यदि कोई राज्य इसरे राज्य के प्रकृतिक प्रशिकार होते हैं नित्ती रक्षा को जाती चाहिए। यदि कोई राज्य इसरे राज्य के प्रकृतिक प्रशिकार एते प्रकृति के स्वता के निए युद्ध करना अनुचित नहीं है। उदाहरसाण राज्य का प्रवृत्ति विधिन्तममत होता। है ने सुद्ध ग्रम के निवासियों का विवेक्तरफ कल्यास करे। यदि कोई राज्य इस कल्यास में वाधा अति तो यह प्रविवेकपूर्ण कार्य है जिसके विद्ध सन्द्र-पृष्ट् करना पूर्णतः विधिन्तममत होता। प्रोशियस के स्वयं के पह्यों में, "युद्ध का तक्य जीवन की रक्षा करना प्ररोत विधिन्तममत होता। प्रोशियस के स्वयं के पह्यों में, "युद्ध प्रकृति के इन प्रथम सिद्धान्तों के प्रमुद्ध है। यदि इन दहेस्यों की प्राप्ति है। युद्ध प्रकृति के इन प्रथम सिद्धान्तों के प्रमुद्ध है। विवेच वन्ते कि निर स्वत्ति प्रविवेच प्रयोग स्वास्त हो निर स्वत्ति के कि निर स्वति प्रवृत्ति कराति के सिर प्रयोग का निर प्रविवेच प्रविवेच करीर समाज का स्वताय वाक्ति के समन्त्र प्रयोग का नियंव नहीं होते, स्वति के कल्य उस सिद्धान्तों के प्रसन्त्व प्रवोग का निर प्रयोग का नियंव नहीं करते विक्त केवल उस सिद्ध-प्रयोग के इन्लार करते हैं दो समाज के प्रविक्त केवल उस सिद्ध-प्रयोग की स्वता करते हैं दो समाज के प्रविक्त केवल उस सिद्ध-प्रयोग के इन्लार करते हैं दो समाज के प्रविक्त केवल उस सिद्ध करते। "

ग्रोतियस के इन विचारों से कुछ प्रकन उठते हैं। प्रथम, इस बात का निर्मुय कीन करेगा कि सिक्तप्रयोग समाज के अनुकूत है अबवा नहीं ? द्वितीय, राष्ट्रीय स्तर पर युद्ध एवं खान्ति के प्रश्तों के निर्मुय करने का किसे अधिकार है ? इनी प्रकार के अन्य प्रकाने ने ग्रोशियम को विवस कर दिया कि वह शक्तिप्रयोग करने की अपिकारी एकमात्र सामाजिक बाकि को अववस्य करें और उसका स्थान निवित्त करें। इस प्रयत्न में ही भ्रोशियस राष्ट्र के सम्प्रमूता के स्थानक की ओर उसका हुए। 3 उसने यह मन प्रकट किया कि राष्य के प्रमुक्तावारों स्थित के प्रिकार के प्रकार तहें बाने वाले भ्रीर कुछ निवित्त निवर्तों के अनुतार संचानित होने वाले भ्रेट ही विविन्तित हो सकते हैं।

गोजियस ने प्रमुक्ता को राज्य का झासन करने जानी 'सूबॉन्च राजनीतिक बाकि, वतलाया उन्ने कहा कि "प्रमुख बाकि, उसने ही निहित है जिनके कार्यों पर न तो किसी दूसरी सत्ता का नियन्त्रण है और न ही जिसनी इच्छा का कोई और जिरोब ही कर सके। राज्य में घासन करने की अह नैतिक समता है।"

स्पट है कि योषियस ने प्रमुद्धा सम्बन्धी बारणा. का निश्च प्राक्षितिक , वियमी अस्वदृद्धीय सम्बन्धी एवं प्रन्तर्राष्ट्रीय कानूनों के प्राचार पर किया है । पोणियस की प्रमुद्धा प्राकृतिक कानून के प्रत्यांत एक सीनित अधिकार है । परन्तु यह सिमा किमी अस्य व्यक्ति हारा निर्मारित नहीं की वाती । सप्राट को प्राकृतिक कानून, सर्वेषानिक एवं राष्ट्रीय कानून को मानवा चाहिए परन्तु वह किसी मानवीय कानून के सीनित नहीं है । प्रोक्षित्व प्रमुद्धात को व्यक्तिय के प्रिकृत के समान एक प्राधिकार समस्ता है । प्रमुद्धाता पाने बाद्धा व्यवस्थित के समान एक प्राधिकार समस्ता है । प्रमुद्धाता पाने बाद्धा व्यवस्थित के प्रमुद्धाता पाने बाद्धा व्यवस्थित के प्रविकार प्रत्या है। प्रमुद्ध ना वार्त के अधिकार स्वात है। प्रमुद्ध ना वार्त के अधिकार को प्राप्त के अधिकार प्रदेश के विचेत प्रदेशों के लिए सर्वोच्च स्ता रखी वार्ती है । उद्यक्तिय के किए सर्वोच्च स्ता रखी वार्ती है । उद्यक्तिय के लिए ही सर्वोच्च स्ता रखी वार्ती है । उद्यक्तिय के लिए ही सर्वोच्च स्ता प्रस्त वार्ती है । उद्यक्तिय के लिए ही सर्वोच्च स्ता प्रस्त कर के प्रति क्षा प्रति स्ता वार्ती वार्ती के स्ता प्रति हम स्ता वार्ती वार्ती के स्ता प्रति हम हमें के स्ति एक स्ता वार्ती वार्ती के स्ता प्रति हम स्वात वार्ती वार्ती के स्ता वार्ती हम स्ता वार्ती हम स्ता वार्ती हम स्ता वार्ती विवत्त प्रति हम हमित स्ता वार्ती वार्ती के स्ता वार्ती हम स्ता वार्ती वार्ती विवत प्रति हम स्ता वार्ती हम स्ता वार्ती के स्ता वार्ती हम स्ता वार्ती के स्ता वार्ती हम स्ता वार्ती हम स्ता वार्ती वार्ती वार्ती वार्ती वार्ती हम स्ता वार्ती हम स्ता वार्ती वार्ती वार्ती वार्ती वार्ती वार्ती वार्ती कर स्ता वार्ती वार्ती

प्रमुक्ता की सम्भावना को स्पीकार करता है। वह राजा की प्रमुक्ता पर प्रस्तर्राष्ट्रीय सम्बन्धो, प्रस्तर्राष्ट्रीय कानूनो श्रीर प्राकृतिक कानून की सीमा लगाता है। इस तरह वह प्रस्तर्राष्ट्रीय प्रमुना के प्रतिपादन करता है। प्रत्येक विचार का राज्य की स्वेच्छा से ग्रन्तर्राष्ट्रीय कानूनो का ग्रादर करते हुए ग्रन्तर्राष्ट्रीय समाज की प्रमुता माननी चाहिए।

ग्रीषियस जनता की प्रमुसत्ता (Popular Sovereignty) का घोर विरोधी है। जनता एक बार स्वैच्छा से अपनी भ्रासन-प्रमानी चुनने की अधिकारिणी है, पर बाद में भ्रासक पर उसका कोई नियन्त्रण नहीं रहता। सब जनता पूर्ण रूप से अपने अप के अधीन हो जाती है और प्रमुता की प्रमु से विपन्त्रण नहीं रहता। सब जनता पूर्ण रूप से अपने अप के अधीन हो जाती है और प्रमुता की प्रमु से विपन्त नहीं निया जा मकता। किर जनता कोई पारस्परिक सम्बन्ध नहीं मानता। प्रमु की इच्छा सर्वोच्च है। यदि प्रमु अपनी प्रजा के राजनीनिक स्वतन्त्रता से विचत भी कर देता है तो भी उसके विच्छ कोई विद्रोह अपनित है। गासक को प्रमुत्ता हस्तान्तरित करने के बाद प्रजा स्थाई रूप से उसके विभीन हो जाती है। राजा के लिए यह आवण्णक नहीं है कि वह प्रजा-हित की दृष्टि से ही गामन करे। उसे प्रजा पर बैसा हो प्रविकार प्राप्त हो जाता है जैसा ब्यक्ति का अपनी निजी सम्पत्ति पर होता है। राजा को व्यक्तिकत सम्पत्ति की मौति ही प्रमुक्ता के विक्रम, बान अथवा विरायत को दूषर को है होता को व्यक्तिकत सम्पत्ति की मौति ही प्रमुक्ता के विक्रम, बान अथवा विरायत को दूषर को है बालने का अधिकार है।

प्रोणियस के इस सिद्धान्त से स्पष्ट ही राजा की निरकुण अधिकार शक्ति का पोपण होता है। उसका मन्तव्य यही है कि प्रवा को राजा का प्रतिरोध करने का अधिकार नहीं है। उसे राजा के अस्याचारों को मीन होकर सह लेना चाहिए। यदि राजा के आदेण ईप्तरीय अथवा प्राकृतिक नियमों को मीन होकर सह लेना चाहिए। यदि राजा के आदेण ईप्तरीय अथवा प्राकृतिक नियमों को मंग करने वाले हों तो प्रवा को इन आदेशों का पालन नहीं करना चाहिए, पर साथ ही दिन्नोह भी नहीं करना चाहिए। इस स्थिति में प्रवा का कर्तव्य यही है कि वह आज्ञा सम के दुष्परिणामों को मुर्चाप सह ले। श्रोधियस राजा को मानवीय इच्छाओं एव राजकीय कानूनों से सर्वया स्वतन्त्र एव पुका मानता है। वह राजा पर प्राकृतिक कानून, ईस्वरीय कानून, वैवानिक कानून एवं

<sup>1</sup> Quoted by Dunning . Political Theories from Luther to Montesque, p. 181.

388 पाश्चात्य राजनीतिक विचारों का इतिहास

ग्रेवस्य मिल गया ।

भक्तराष्ट्रीय कानून की तीमाएँ ही स्वीकार करता है। उसके अनुसार इन कानूनों की व्यवस्था का पालन होना चाहिए।

ग्रोजियस के उपरोक्त दिवारों जा दूरतामी प्रभाव हुआ। लगभग 100 वर्ष तक यूरोप में राजाओं की निरंक्ष्व राजसत्ता का प्रवन समर्थन बना रहा पर नाम ही उसके समस्प्रीत सिद्धान के कारए। निरंक्ष्य राजसत्ता के विरोधियों के हाय भी मञ्जूत हुए। इनिंग के शब्दों में, "अहा एक और वहीं ग्रोजियस के ग्रन्थ ने निरंक्ष्य राजसत्ता के पक्ष को ग्रोजियस के ग्रन्थ ने निरंक्ष्य राजसत्ता के पक्ष को ग्रोजियस के ग्रन्थ ने निरंक्ष्य राजसत्ता के पक्ष को ग्राजन के प्रवास की शिव (विष) शासन के पक्षपातियों को भी सहादना एवं सान्तवता प्रवास की शिव

ग्रोशियस की देन और उसका महत्त्व ----(Contribution and Importance of Grotius) ग्रीजियस की सबसे बड़ी देन बन्तर्राष्ट्रीय विधि का प्रतिपादन करके राज्यों के एक-दूसरे के प्रति ग्रविकारों, कर्तव्यों एवं सम्बन्धो पर संमुनित प्रभाव डालना है । इसीलिए वह 'ग्रन्तरीव्द्रीय कार्नून का जनक नहा जाता है पर इस लेज में उसकी मौलिक देन नहीं है। उसकी श्रेय यही है कि उसने "प्रत्येक पीढ़ी के न्यायनिदों एवं वर्मचास्त्रियों, ग्राचारवास्त्रियो एवं दार्जनिकों, कवियों एवं इतिहासतीं के परिश्रम के परिस्तामों को संगतिबद्ध किया। उसका ग्रन्थ 'लॉ प्रॉफ बार एण्ड पीस' पुरानी पीढ़ियों की बुद्धि का सार्या और वह उसे पुनर्जागरण एवं 'सुद्वार युग' के संसार की अभूतपूर्व स्थितियों पर लागू करता था। वो कुछ भी स्टोइक दार्शनिक, रोमन न्यायवेत्ता, स्कॉलिस्टिक वर्नशास्त्री तथा पेसुइट लोग प्राक्वतिक कानून तथा अन्तर्राष्ट्रीय कानून के सन्दन्य में नित्रं चुके थे. उन सवका लघुं रूप इसमें मिलता या और इन सबके सम्मित्रण से वह अन्तर्राष्ट्रीय नैतिकता तथा परम्पराओं के लिए एक बत्यन्त मूल्यवान भवन के लिए एक ठीस आधार तैयार करता था।" वास्तर्र में ग्रीशियस का महत्त्व इस बात में है कि उन्तरे क्रन्तरीष्ट्रीय कानून को एक नवीन व्यवस्था प्रदान की । वह इस क्षेत्र में स्पष्टता और निश्चितता लाया। इतिग् के अनुसार, 'रावनीति विज्ञान की ग्रोशियस की महानतम निश्चित देन यह है कि उसने अधिकारों और कर्तव्यों की एक ऐसी व्यवस्था प्रस्तुत की जिसे राज्यों कें पारस्परिक संस्वत्यों में लागू किया जा सकता था।" ग्रोजियस के सम्प्रमुता संस्वत्यी विचार हाँक्स के प्रप्रगामी सिद्ध हुए जिनके प्राधार पर उसने लेवियायान (Leviathan) का डाँचा निर्मित किया। योशियत ने सर्वप्रयम राज्य की तलंकि के सम्दन्य में सामाजिक अनुवन्य के सिद्धान्त की नींव डासी। युद्धपि उसके विवार प्रस्पेप्ट एवं अविकतित ये देकिन उनते भावी अनुवन्यवादियों के लिए संकेत

# सामाजिक अनुबन्ध का युगे : हॉब्स

(Age of Social Contract : Hobbes)

अनुवन्धवादी विचारको मे हाँब्स, लॉक तथा रूसो के नाम एक साथ चलते हैं, अले ही उनमें व्यापक मतभेद रहा हो । राज्य की उत्पत्ति के सम्बन्ध मे प्रजुवन्धवादी सिद्धान्त की प्रधानता 17 बी और 18वी शताब्दी में रही। राज्य के ब्रन्तर्गत सामाजिक सम्बन्धों के ब्राधार पर किसी न किसी प्रकृरि का कोई प्रत्यक्ष अप्रत्यक्ष समस्तीता होता है, यह वात टॉमस हॉक्स से पहले मानी जाती रही है। प्राचीन यूनान मे इसका समर्थन सबसे पहले सो फिस्ट विचारको ने किया था। उनका कहना था कि राज्य एक क्वांत्रम संस्था है और वह समक्रीत का परिणाम है। सोफिस्ट विचारको के विपरीत महान् दार्शनिक प्लेटो एव घरस्तू ने राज्य को एक त्वाभाविक सस्या स्वीकार किया । प्रविवृद्धियन-विवासको ने यह मत प्रस्तुत किया कि मनुष्य के सामाजिक एव वैधिक या कानूनी सम्बन्धों के मूल से परस्पर मर्मावत स्वार्थ होते हैं और न्याय उसके पारस्परिक लाभ की वस्तु के ब्रिज़िरिक्त और कुछ नहीं होता। रोमन विचारकों ने भी जनता को राज्य-सम्प्रभुता का स्रोत माना अध्यक्ष्य मे भी इस मिखान्त को मान्यता मिलती रहीं अयारहवी शताब्दी में मनीगोल्ड ने यह विचार प्रस्तुत किया कि राजा-सजपद पर प्रजा के मुमझौते से बैठा हुआ माना जाता है और यदि प्रजा न चाहे तो उसे अपने पद से हुट जाना चाहिए । तरहवी गताब्दी मे एक्वीनास ने भी इस मत का समर्थन, किया और बागे चलकर 16वीं स्रोर 17वी बताब्दी मे इस विचार को समर्थन प्राप्त हुया। इस्त्रेष्ट के रिवार्ड हकर ने यही सत प्रतिपातित किया कि मनुष्य की प्राकृतिक प्रवस्था ग्रीक्षान्त और संघर्षपूर्ण यो जिससे खुटकारा पाने के लिए उसने समभौते द्वारा राज्य का निमिंग किया। - ग्रोशियस ने अपनी कृति 'On the Law of War and Peace' मे बताया कि राज्य का रूप एक समस्रोते का परिखाम है। जॉन मिल्टन ने राज्य-शक्ति का मून जन-समयेन को माना और जर्मनी में सेम्पुमल पुर्कुष्णवाई ने यह विचार प्रस्तुत किया कि अपनी घ्रश्वान्त और कष्टमय प्राष्ट्रतिक ध्रवस्था से खुटकारा पाने के निए जनता ने सगभीते हारा राज्य का निर्माण-किया। स्पीनो<u>जा ने भी</u> इसी प्रकार का मत व्यक्त किया है। <u>इन प्रकाश राज्य के</u> सम्प्रन्थ में अनुबन्धवादी सिद्धान्त शताब्दियों तक समर्थन पाता रहा, तथापि पूर्ण-व्यवस्थित हम से इस सिद्धान्त का प्रतिपादन हाँव्स, लॉक एवं रूसी ने ही किया और उनमें भी हाँव्स का नाम प्रग्रेणीय है।

ह्रॉब्स : जीवन चरित्र, कृतियाँ एवं पद्धति (Hobbes Life, Works & Method)

टोंमस हाँहस पहला दार्शनिक था जिसने राजनीतिक चिलान से निरुष्णताबाद एवं समे-निरपेसताबाद के लिए एक वैद्यानिक प्राचार वनाया तथा भीनिक विद्याना में प्रयुक्त होने वानी पदिन की दर्गन और राजनीतिक चिलान का प्राचार देकर राजनीति को विद्यास वा नामने दिया। वैद्यानिक चिलान प्रशास, ऐतिहासिक एव भीतिकवादी समीदा, वर्क-सिद्ध ब्यादना, मुतीदश की निव विचारीनेजक नियान प्रशास, एतिहासिक एव भीतिकवादी समीदा, वर्क-सिद्ध ब्यादना, मुतीदश की निव विचारीनेजक नियान प्रसास होन्स ही की देन हैं।

हॉक्स का जन्म 5 अप्रेन, 1588 ई. को इंग्लैंग्ड के दक्षिणी तट पर स्थित माम्बवरी (Malmesbury) नामक नगर में हुआ था । अपने वान्यकाल में ही वह अध्ययनजील एवं अनुजासित स्वभाव का, किन्नु डरपीक यां। युद्ध और अशान्ति से भयं वाने वाला हाँव्य गृह-युद्ध के समय इंग्लैंग्ड से भाग कर फ्रांस चला गया जहाँ उसे चारसं द्वितीय का जिक्षक बनने वा मीभाग्य प्राप्त हुन्ना। हॉब्स ने राज्यशास्त्र, समाजशास्त्र, गणिन, दर्शनशास्त्र ग्रादि का गहन ग्रव्ययन किया । फ्रांस में उनने अपना प्रसिद्ध प्रन्य 'लेन्यियायान' (Levia:han) निखा-चो तन् 1651 में प्रकाशित हमा । इसमे हाँन्स ने राजा के निरंकुण राजतन्त्र की न्यायोजित ठहराने के लिए सामाजिक समझौते सिद्धान्त की प्रतिपिक्षन किया, किन्तु उसके उस प्रयास से दरवारीगए। एव अनेक सामन्त उसके बिरोधी हो गए, अत उसे पन: इंगलैण्ड भाग जाना पड़ा.। 1660 मे जब इगलैण्ड में पून. राजतन्त्र की स्थापना हुई नी हॉक्स के विचारों का राजदरवार में स्वागत हुआ लेकिन हाँवन अपने जीवनकाल में अधिक समय सम्मानित न रह सका । जसके ऊपर राजनीतिक आयेवाही के सम्बन्ध में प्रतिबन्त लगा दिया गया फनन. अपने जीवन के शेष 20 वर्ष उसने इतिहास, कानून, भौतिकशास्त्र ख़ादि के प्रध्यस्त्र में ब्यतीत किए भौर तब 1679 में 91 वर्ष की आयु में यह पुरुषक्षेक्ठ चल वसा। हॉक्स का दैहिक सरीर आज विद्यमान नहीं है किन्तु अपनी कलम के प्रताप से राजनीतिक चिन्तन के इतिहास में उसका नाम प्राज भी अमर है। हाँन्स के द्वारा रचे गए प्रमुख ग्रन्थ, जिन्होंने उनके नाम को ग्रमर कर दिया, निम्ननिखित है-

1. डी सिवे (De Cire, 1642)—इस प्रत्य में हॉर्ड्स ने सम्प्रमुता की परिभाषा ग्रीर उसका स्पष्टीकरण किया है।

2 डी कारपोरे (De Corpore, 1642)—इस अन्य में हॉन्स ने प्रकृति का जिनेनन प्रस्तुत किया है और यह भी स्पष्ट किया है कि जनता को मध्यम् आपक को विरोध क्यों नहीं करना चाहिए?

3. लेवियायान (Leviathan, 1651)—प्रपत्ती इस प्रतिनिधि रचना में हाँह्य ने निरक्षातावादी राजतन्त्र का समर्थन किया है। इस प्रत्य को उत्तर्ति 4 भागों में बाँटा है। पूर्वम भाग में प्राकृतिक प्रवस्था का स्पष्टीकरण है, द्वितीय में राज्य की चतुर्विष्ठ और सम्प्रमुग्ता को लिया गया है तृतीय प्रीर चतुर्व भाग में पूर्व राज्य के मध्य सम्बन्ध को स्पष्ट किया गया है।

4. एवंशिंद्स ऑफ को (Elements of Law) 1650) — इसने हॉन्स ने निधि की व्याख्या तथा उसके प्रकारों हा विवेचन किया है कि शिक्षा प्रकार किया है कि किया है कि सहारे प्रक्रिया के माध्यम

हाँक्स ने अपने विकारों को बैजानिक <u>भौतिकतार के सहा</u>रे प्रक्रिया एवं प्रतिक्रियों के माध्यम से प्रस्तुत कियों है। अपने विवारों को प्रस्तुत करने में उसने वैज्ञानिक एवं दार्वानिक की सी तटस्य दृष्टि एवी है। हाँक्स ने रिजाल्युटिव कम्पोजिट प्रशासी को अपनाया है जिसके प्रनुसार सर्वप्रथम किसी वस्तु के दोषों का पूर्ण विकाय किया जाता है और तत्पश्चात जन दोषों को दर करके उस वस्तु को कार्य करने पोप दमम्म जाता है।

हॉक्स ने ब्रिटिश क्रान्ति के ग्रुप को अपनी आँखी से देखा था । गुहु-पुड, नामवेल के गणतंत्रीय ग्रासन की असफलता. चान्ने हितीय के साथ 1660 ई. मे राजतन्त्र की पुनस्परिता आदि की घटनाओं ने उसके मन में यह बात बेठा दो कि प्रश्तिशील और शान्त जीवृत के लिए एक सुदृढ़ शास्त्र का होगा पहली मतं है तथा राज्यका है। एक मिकाशी पहली मतं है तथा राज्यका सता ही अराजकता को समाप्त नरूर सकती है। हो एक प्रकृता ली सम्पूर्ण प्रमुख्य मुख्य होने पर तत्कालीन विश्व अराजकता को समाप्त नरूर सकती है। हो एक प्रतिक्रवादी पढ़ी का सि भारी प्रभाव-पड़ा। के स्वतंत्रवरूप उसने वैज्ञानिक भौतिक्रवादी पढ़ी को सि स्वतंत्रा पढ़ी स्वतंत्रवरूप उसने वैज्ञानिक भौतिक्रवादी पढ़ी को सि अराजकता हो।

#### हॉब्स का वंज्ञानिक भौतिकवाद (Scientific Materialism of Hobbes)

हाँब्स का महत्त्व राजनीतिक दर्शन को एक वैज्ञानिक रूप प्रदान करने में है। उसने प्रपने राज-रशन में निरकुशताबाद तथा धर्म-निरपेक्षताबाद के लिए एक वैज्ञानिक प्राधार तैयार किया और भीतिक विज्ञान में प्रयुक्त होने नाटी प्रदृति को दर्जन तथा राजनीतिक विज्ञान का आधार देकर राजनीति की विज्ञान का स्वरूप दिया

भैज्ञानिक मानवताबाद का हॉब्स पर वडा प्रभाव पड़ा। यह इसी बात से स्वष्ट है कि हॉब्स ने यह सिंद करते का प्रयास किया है कि भौतिक नियमों की भौति मानवीय ब्यवहार के बारे में भी नियम वनाए जो सकते हैं <u>। मानुष्य दुद्धि</u>पत है, जिसमें स्वहित के लिए कार्य करने की समता है श्रीर स्वाधी होते हुए भी आपस में स्वय समभीता कर अपनी भलाई के लिए इन्होंने राज्य का निर्माष्ट किया है। होते इसे भी सिरक हॉब्स ने वत्तवाथा कि सुमक्तीता करने की मनुष्य में समजा है श्रीर वह राखाआ प्राप्त कर अपनी इन्छा में समजा है श्रीर वह राखाआ प्राप्त कर अपनी इन्छा से करता है। बास्तव में बैजानिक भागवताबाद ने ध्यक्ति को स्वतन्त्रताबाद देकर राज्नीतिक निवार ना केन्द्र वन्नाया बार और हॉब्स में यही व्यक्तिवाद काफी सीमा तक अभिव्यक्ति पाता है।

हाँहस पर क्षेकार का बहुत बड़ा प्रभाव पढ़ा जो वैज्ञानिक पढ़ित का प्रश्नेता माना जाता है। उसका मत था कि भौतिक विज्ञानों की भौति सामाजिक विज्ञानों की भी एक निश्चित पढ़ित होनी जाहिए। उसकी वैज्ञानिक पढ़ित के प्राधारभूत सिढ़ान थे — निर्मुख लेने में भौनिता, निष्पक्षता वस्तु को छोटे-छोटे भागों में बाँट कर व्याख्या से सम्पूर्ण हुल निकालना, तच्यों को देखते हुए प्राणे बढ़ना, स्त्वता है जटिकता की प्रश्नेत कर फिर परीक्षण और तस्प्रचात निकाय निकालना आदि। राजनीतिक चिन्तन के क्षेत्र में इस की प्रभाव में कुन के प्रभाव स्वक्ष हाँचस के देखने में भक्त की बिठक विष्ता की प्रभाव स्वक्ष हाँचस के देखने में भक्त की बिठक विष्ता की प्रभाव हों हा की प्रभाव स्वक्ष हाँचस के देखने में भक्त की बिठक विष्ता की प्रभाव स्वक्ष हाँचस के देखने में भक्त की बिठक विष्ता की प्रभाव स्वक्ष हाँचस

हाँब्स बस्तुत वैज्ञानिक सिद्धान्तो के ब्रावार पर एक सम्पूर्ण वर्णन की रचना करना नाहता था। राजनीतिक वर्णन उसके इस सम्पूर्ण विन्तन का एक ब्रग-मात्र था और उसके इस सम्पूर्ण विन्तन का एक ब्रग-मात्र था और उसके इस सम्पूर्ण विन्तन का एक ब्रग-मात्र था और उसके इस विम्यूर्ण-वर्षन को ही भौतिक ब्राव (Materialism) कहा गुद्धा है। गैन्द्रीसिद्धा जो भीति ही हाँब्स ने पुराने विषय मे से एक नए विज्ञानि की जन-विन्न वानाया। उसका विचार था कि मूल मे प्रयोक घटना एक गति वि हांच्य को प्रयोद इसी गति सम्बन्धी सिद्धान्त को प्रयोद इसी गति सम्बन्धी विकास सम्वेद्याणों के मेल से गठित होती हैं। इन सक्षेत्रपूर्ण के मूल में भी कुछ गतियां हो रही हैं। यदि हम प्राकृतिक प्रक्रियाओं को समफना चाहते हैं, तो हम उन मूल गतियों को समझना चाहिए। प्राकृतिक ज्यापार को समफने का एक और सन्तीयनक उपप्रय है। प्रयोध घटना के मूल में पिण्डों की सरननम गति रहती है। बाद में पह गति अधिकाधिक जिटन होती जाती हैं और प्रकृति का प्रयोक व्यापार किसी न किसी क्य मे-इसी गति का छोतक है। हाँ हम के इन विचारों का विवेचन करते हुए सेवाइन ने लिखा है कि, 'उसके दर्णन के तीन माग्न माने जाते हैं—पहुद्धा स्मर्ग पिण्ड से सम्बन्ध रखता है और उसकी स्वयं भौतिकी) का समर्थन है। इस समाज अथवा भौतिकी) का समर्थन है। इस समाज अथवा भौतिकी) का समर्थन है। इस समाज अथवा न स्वयं प्रवाह है व्याप्त माने हैं। स्वयं स्वयः सम्वयं स्वर्ध के दर्णन है। वह समाज अथवा प्रावह है। स्वयं स्वर्धा कि ही स्वयं स्वर्ध के दर्णन है। वह समाज अथवा राज्य के नाम है प्रयथा <u>करित पण्ड से सम्वयं रखता है है। "</u>

्रहाँह्स के दर्शन का उद्देश्य यह वा कि मनोविज्ञान स्था राजनीति को विशुद्ध प्राकृतिक विज्ञानों के घरातल पर प्रतिष्ठित किया जाए। उसने मनोविज्ञान और राजनीति में उनी पृद्धति का प्रयोग किया। 17वी खताब्दी के ज्ञास्तुल विज्ञान पर ज्योगिति का जाडू छाया हुन्ना गा। हाँस्त भी

<sup>1</sup> सेवाइन राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 1, पुळ 416-417.

इसका प्रपत्नाद नहीं था। उसके दिचार में श्रेष्ठ पदित वह थी जिसमें वह अपने दिक्तन को दूनरे दिवरणों में भी ले जा सके। ज्योगिति के क्षेत्र में यह बात विशेष रूप के सत्य थी। ज्योगिति, सर्वप्रयम सरक दुस्तुओं को खेळी है और जब आगे वल कर वह चिट्ठा अम्म्याओं से उत्तरकों है, तब उन्हों बाजा का प्रयोग करती है जिन्हे वह पहले अमाणित कर कुकी होती है। ज्योगिति में किसी बहु को स्वय-स्वीकृत नहीं माना जाता। होन्स ने भी अपने दर्गन का स्वीकृत नहीं माना जाता। होन्स ने भी अपने दर्गन का स्वीकृत नहीं माना जाता। होन्स ने भी अपने दर्गन का स्वीकृत नहीं माना जाता। होन्स ने भी अपने दर्गन का स्वीकृत नहीं माना जाता।

भौतिक शास्त्र के आधार पर हाँका ने अपने मनोविज्ञान की रचना की - और मनोविज्ञान के साधार पर राजनीति ज्ञान की स्थापना की। मधुकनकाली मनीविज्ञान (Associationist Psychology) के एक मायोव के उस में विनिवस के मी ने हिल्ल का नामोविक्त किया है। होका के अनुसार स्थापना के साम किया है होते के अनुसार स्थापना के साम किया है होते के अनुसार स्थापना के साम किया तथा ज्ञानिक की अपने के स्थापना की साम का अनुसन पूर्वी करता। प्रकृति में सर्वेत ही मीत व्यापन है और मानवीय व्यवहार पति के ही प्रकार है। यासन कता मानव के सामाजिक व्यवहार पर विज्ञान साम के सामाजिक व्यवहार पर विज्ञान की उसका पर अवहार के सामाजिक व्यवहार पर विज्ञान मनीविज्ञान पर आवारित है। कि सम्भाव के सामाजिक व्यवहार पर विज्ञान की समाजिक व्यवहार पर विज्ञान साम की समाजिक व्यवहार की स्थापना की समाजिक व्यवहार की स्थापना की समाजिक व्यवहार की समाजिक विज्ञान समाजिक विज्ञान समाजिक विज्ञान समाजिक की समाजिक की समाजिक समाजिक की समाजिक

मनीविज्ञान भी भीविज्ञ बास्त्र के प्रस्तवत पर प्रतिस्तित क्रिया का सकता है या नहीं, यह एक मिल प्रका है दे सेकित हुर्गेक्ष ने गंति के निवसों से संवदन भावनाओं और मानवीय श्रावरमों को पहुचानने की नीधित अवदर की [ उसने सामान्य रूप से मानवीय व्यवहार के खिए एक सिद्धान्त निज्ञान और यह वत्रताने का स्वास किया कि विभिन्न परिस्थितियों में यह सिद्धान्त किया कि विभन्न में विभन्न परिस्थितियों में यह सिद्धान किया कि प्रवित्तान में यह सिद्धान किया कि प्रवित्तान में यह सिद्धान किया कि प्रवित्तान में यह सिद्धान किया किया है।

वैज्ञानिक नीतिस्वाद कर कारिकार में ये पढ़ित्यों का सिमाश्य है विकास कर कर का सर्व है व्यक्ति, कार्य-कारय सम्बन्ध (Cause and effect relationship). व्यवस्थः और तिकार सिकास की प्रवृत्ति हों। में इस ये म्य पाते हैं। वह उन्हीं शावारों पर प्रपत्ते एवरकों का तिमांख करता है। वह उन्हीं शावारों पर प्रपत्ते एवरकों का तिमांख करता है। वह उन्हीं शावारों पर प्रपत्ते एवरकों का तिमांख करता है। वह स्वाप्त करता है कि ऐसे प्राणी है। वदाहरपाये के उन्हों का करता के विचार पात्र को की सात्र है कि ऐसे प्राणी है साथ व्यवहार करने प्रीर उनके कार्यों को निप्तिय करता है। पात्र को की सात्र हों हों ना निर्देश कर कार्यों है जिसके वाद नार्योश्य प्रवृत्ति करता है। प्रवृत्ति करता है। कार्योश्य हों हों ना निर्माण श्री करता है। विकास कर निर्माण करता है। कार्योश्य सात्र करता है। कार्योश्य करता है। कार्योश्य करता सात्र करता है। कार्योश्य सात्र करता है। कार्योश्य करता है। कार्योश्य सात्र करता है। कार्योश्य करता है। कार्योश्य सात्र करता है। कार्य करता हित्य करता है। कार्य है।

नत्ता एक काल्पनिक बन्तुमात्र है। यह यह नहीं कहना कि ब्रह्मुश्लिन नहीं होती या बाध्यात्मिक सत्य नहीं होते । सेकिन जनका न्यस्ट मत है कि जनके बारे में कुछ नहीं कहा जा मफता।"

पान होन्त ने निर्माण स्थापित कार्य के प्राप्त कार्य के प्रमुख्य तथा कि प्रमुख्य तथा पान होन्त नी नामूर्ण प्रमुख्य तथा पान प्रमुख्य तथा पान होन्त नी नामूर्ण प्रमुख्य तथा पान प्रमुख्य तथा पान कि प्रमुख्य तथा पान प्रमुख्य प्रमुख्य के प्रमुख्य विष्टु है। विज्ञानिक भीतिकवाद ते वह निद्ध करता है कि वातावरण मानुव-मुनोष्ट्रतियों को निर्वादित करने में महत्त्वपूर्ण है। यहां वह मिन्ट्रन्य का पद-प्रदर्शक है। यहां बातावरण के प्रमाव में ही मानव की प्रान्तरिक ज्याचित क्यावन्य प्रमावित होती है बीट किर उनमें भावना, इन्छा, प्रमुख्य बादा बातिक जन्म होता है।

हीपा है। प्रतिकवाद ट्रॉब्स हारा दिए गए प्रा<u>फृतिक गानन के</u> सिद्धान्त का भूत्य है। यह माम्कृतिक कानून के विवक्त या प्रति भौतिक हप से प्रमुक्त कानून के वैविक या प्रति भौतिक हप से प्रयुक्त है मौर मनुष्य की ज्यारया और समफ्र में पर की वस्तु नहीं है। प्राकृतिक कानून विवि और पिराग्ताम में संगठिन व्यवस्था को है हुमरा नाम है। हुम समार की निर्माण निज कार्यो और प्रित्ताम ने मिनकर बनी है। यह प्राकृतिक कान्त है।

मानत स्वधात का विश्वनिष्ण भी हॉब्स बैगानिक भीतिकवाद के प्राधार पर ही करता है। मनुष्य तस्त्रन जरीर है, एक ऐमा यक्ष्म है जो पीर्थी ग्रीर पणुशी के समान गतिमान प्रणुशी का मिमश्रण है जिसे मृत्यु-परंत्रत फ्रियाजीन रहना है। मनुष्य जिस बन्तु की इच्छा करता है उसे श्रव्या की समान गतिमान अणुशी का मिमश्रण है जिसे मृत्यु-परंत्रत फ्रिया होना हो। मनुष्य जिस बन्तु की इच्छा करता है उसे श्रव्या की कि विश्वन कर देता है। इच्छा वह सीरित नया प्रारंपिक मायनाथी-इच्छा एव प्रतिच्छा तक सीरित कर देना है। इच्छा वह सावक्र के भीतिक नया प्रारंपिक मायनाथी-इच्छा एव प्रतिच्छा तक सीरित कर देना है। इच्छा वह सावक्र विश्वन वाह्य विस्तु द्वारा चित्रत गति करीर से चल रही ग्राण प्रविवाशों को तीति करनी है। श्रित्रच्छा वह भरवना है जो उन प्रतिकृत्यायों को श्रवन्य करनी है। उच्छा ऐसी वन्तु को प्राप्त करने ना प्रयान है जो इस प्रतिकृत्य के सावक्र है। हों हो है सावक्र विश्वन करने ना प्रयान है जो कि पर दुव होता है। हों हम बैग्न इध्यान है विश्वन स्वत्या सावक्र के सावक्र के सावक्र की सावक्र की

हैतानिक भौतिकवाद की ह<u>िन्द में हाँस्म का राजनीतिक चिन्तन के</u> इतिहास में स्थान विवादास्पद है। नेवियाधान (Leviathan) के प्रकाशित होने पर हेनरी मोर तथा नडवर्ष जैसे दार्जनिकों, कैप्रसंपड जैसे घूर्यणान्यियो तथा फिल्मर जैसे राजनीतिक दार्णनिकों ने जुसके नास्तिकवाद तथा भौतिकवाद के सिद्धान्तों की तीव्र ग्रालीचना की थी।

युविप हाँक्स ने अपने दर्गन के लिए वैज्ञानिक पहिल को अपनाया परन्तु इस द्रिष्ट से त्यक्षमानिक पहिल प्रभावहीन ग्रन्थ रहा । सब्हर्वी याताव्यों में वैज्ञानिक पहिल को ज्योगिति की पहिल या निमान पहिल Deductive Method) के अनुरूप समझा जाता थां । हाँक्स के बाद यह सिद्ध ही गया कि व्यक्ति के स्वपूत्र पर राजनीतिक कि मुन्ते पर राजनीतिक कि मुन्ते पर राजनीतिक कि मुन्ते पर राजनीतिक कि स्वपूत्र कि सिर्मा प्रमानितिक कल्प-विकल्प के लेव में इस पढित का अनुकरण स्थिनोजा के अविरिक्त और किसी विचारक ने नहीं किया था। परन्तु हाँक्स की पढित को हमें इस कमीटो पर नहीं कृतना चौहिए कि उसके परिणाम कहाँ तक सही प्रथवा गलत निकले या वह मानव तथा राजनीति विज्ञान के बीच सम्पर्क स्थापन में सफल रहा प्रथवा विकत है उसकी विवेचता तो इस जात में है कि उसका चित्रन कमबढ़ तथा समिनित है उसने संगतिन इसक्ति प्रस्ता की है भीर स्थाने निष्कृत पर वह बहता से

394 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

कायम है। यदि हम उसके प्रारम्भ बिन्दु को स्वीकार कर लें तो उसके अन्तिम प्रिएणाम को ठुकरानी असम्भव होता।

असम्भव होता।

अनुभव-अधानता का प्रभाव-है कीर वास्तविकता का पुट नहीं आ पाया है । "हाँकि का प्रावनीतिक स्वीन यवायपरक निर्शास प्रमाव-है और वास्तविकता का पुट नहीं आ पाया है । "हाँकि का प्रावनीतिक देवीन यवायपरक निर्शास पर आधारित नहीं हैं। मुख्य के नागरिक जीवन में प्रेरक तरव कोन कोन से एक हैं ? इससे हाँकि पूरी तरह परिचित नहीं था। उसका मनोविज्ञान भी निरीक्षण पर आधारित नहीं है। वह इस बात का विवरण पा कि सामान्य सिखान्तों की ज्यान में रखते हुए मनुष्य को कैसा होना चाहिए।" आज अनुभववाद (Pragmatism) वैज्ञानिक पढ़ित का महत्त्वपूर्ण तरव है जिसका तात्वपर्य है—जीवन के निरीक्षण एवं अनुभव के आधार पर विख्तेषणात्मक ढंग से निक्कर्ण निकासता। पर-तु हाँक्ष अभिनिक्षण एवं अनुभव के आधार पर विख्तेषणात्मक ढंग से निक्कर्ण निकासता। पर-तु हाँक्ष अभिनिक्षण एवं अनुभव के आधार पर विख्तेषणात्मक ढंग से निक्कर्ण निकासता। पर-तु हाँक्ष अभिनिक्षण एवं अनुभव के आधार पर विख्तेषणात्मक ढंग से निक्कर्ण निकासता। पर-तु हाँक्ष अभिनिक क्षारा पूर्व-निधारित उपकृत्यनाओं (Hypothesis) से आरम्भ कर निक्कर्ण निकासता। है, जी कि अवस्था होता है। वे स्वय-एक-सिद्ध सत्य से आरम्भ कर निक्कर्ण निकासता। ते जी निकास का कि विद्या निकास का निकास के विद्या का ता विद्या का ता हो। विद्या जाता था जितना। पदित जी जी विद्या जाता था जितना। पति विद्या जाता है। इसके विपरीत वैज्ञानिक दुति जी और भौतिक विज्ञानों की भौति अधिक थी। अतु अर्थ मिक्कर्ण निकास की विद्या जाता था जितना। अपनि अर्थ मुक्ति हो वह विद्या की विद्या कि सम्म की सामा की सामा विद्या मिक्कर्ण निकास की वह मुक्ति अपन मुक्ति की आप सामा की सामा की सामा की सामा सि सामा सि सामा की सामा की सामा की सामा की सामा सि सामा की सामा की सामा की सामा की सामा सि सामा की सामा की सामा सि सामा की सामा सि सामा की सामा सि सामा सि सामा की सामा सि सामा की सामा की सामा सि सामा की सा

सेवाइत ने हास्स के दर्शन पर केवल उपयोगितावादी होने का प्रारोपे लगाया है। हास्स के लिए विश्वान का यही अभिप्राय है कि सरल वस्तुओं के आधार पर जटिल वस्तुओं का निर्माण किया जाए। इसका सर्वश्रेष्ठ उदाहरण ज्योमिति है। परिणामत हाँस्य ने शासन को पूरी तरह से लीकिक और उपयोगितावादी माना है। शासन का महत्त्व इसे बात पर निर्मर है कि वह वया कार्य करता है? शासन का विश्वर अराः उपयोगितावादी - चुनाव मे भावना का कोई स्थ्रान नहीं है। शासन के लाभ ठोव हैं जो व्यक्तियों को ठोस तरीके से ही प्राप्त होने चाहिए- थानित, सुविधां, सु

भिषकारो का स्रोत शासित जनता की अनुमति है। जनता की सामान्य इच्छा (General Will) जैसी किसी चीज का अस्तित्व नहीं है। अस्तित्व केवल व्यक्तियों का है। उनकी रक्षा करना उनका अपना कर्त्तव्य है। उनके निजी हितों का योग ही सामाजिक हित है। हाँक्ष के सिद्धान्त के इसी पहलू को वैग्यम तथा उसके अनुयासियों ने विकासत किया। राज्य को व्यक्तियों के परस्पर विरोधी हितों का मध्यस्य बनाकर वह उपयोगितावादियों का पूर्व-सूचक वन गया।

उपयुक्त प्रालोचनाम्यो के दूर प्रालोचनाम्यो के द्वार प्रदेश करना होगा कि हॉन्स ने सामाजिक विद्यानो में वैज्ञानिक पढ़ित के विकास में महानू पीग दिया-है 1/5स दिया में निर्देशन देने वाला वह सर्वप्रथम विचारक था। उसकी मान्यता थी कि राजनीतिक पढ़ित में मीतिक विज्ञानों को पढ़ित्या से वृद्धत कुछ लिया जा सकता है। उसने राजनीति के लिए मनोवैज्ञानिक शिल्दोण प्रारम्भ किया। दूसरे याज्यों में उसने प्रभने राजनीतिक पिणामों का प्राचार उस पढ़ित पर रखा जिसे उस प्रम पूर्ण वैज्ञानिक समझा जाने लगा था। इस पढ़ित का सार यह है कि समस्त दार्शनिक खोज ज्योगितिक भी रिवर सुरा में पूर्ण वैज्ञानिक समझा जाने लगा था। इस पढ़ित का सार यह है कि समस्त दार्शनिक खोज ज्योगिति को स्वित पर होनी चाहिए और भीतिक जयत को एक विश्वद्ध यानिक प्रणालों के समान सममना चाहिए, जिसे प्रदेश चटना की व्याद्ध्या उसकी पूर्ववर्ती घटना कथ्या घटनाओं के प्रकाश में की जा सके। वह राजनीति विज्ञान का मनन मनोविज्ञान को मित्ति पर करना चाहता है। उसकी पढ़ित में प्रविकारपूर्ण व्यक्तियों के उदरण है के लिए या इतिहास की शिक्षाओं के लिए या प्रमन्त्राची के लिए कोई स्थान नहीं है। यही कारण है कि हॉन्स प्राधुनिक मानो जाता है। उसने भूत से प्रयन्ता पूर्ण सम्बन्ध कर सित्त है। अपने भूत से प्रयन पूर्ण सम्बन्ध कर सिता है। अपने भूत से प्रयन पूर्ण सम्बन्ध कर सिता है। अपने भूत से प्रयन पूर्ण सम्बन्ध कर सिता है। अपने भूत से प्रयन प्रवन्त है कर सकते है

भाज ८००वा चवाल्या म हास्त का पदात न झासाना स दाय निकालत हुए कह सकते हैं कि सामाजिक दिवानों के विकास ने यह सिंद्र कर दिवा है कि सामाजिक पदनाओं के अध्यान में निकाल के स्वान करने का प्रयास हांक्स का निकाल को पर प्रयास हांक्स का निकाल को प्रयास हांक्स का निकाल को प्रयास हांक्स का निकाल को प्रयास हांक्स का निकाल है से प्रयास हांक्स का निकाल है से प्रयास हांक्स का निकाल का निकाल है से प्रयास हो की प्रयास हो की प्रयास का निकाल है से प्रयास का निकाल का निकाल का प्रयास हो की सामान्य की स्वान का निकाल का निकाल का निकाल की सामान्य की स्वान स्वान का निकाल की प्रयास का निकाल की सामान्य की स्वान का निकाल की सामान्य की

हाँस्स ने ग्रपने परवर्ती अनेक राजनीतिक विन्तको और राजनीतिक विचारधारायो को प्रभावित किया। उसके भीतिकृशाद की आप मान्टिस्सू और कार्ल मान्ये पर देखी जा सकती है। इसमें उद्युगीमता-वाद का माँ गोर्ट्स मिलता है प्रोर वावजूद इस सत्य के- कि समझीता नागरिक का म्यतन्यता-पय न हीकर दासता का बन्दन है। हाँस्स को उद्यादवाद का वार्योमिक और जैन्यम् तथा मिन का पूर्व सुमा आता है। वह एक ऐसी राजनीति तथा आजार-वास्त्र का प्रतिपादन करता है जिसका आग्रार मृत्यु है और नहीं के व्यक्तिवादी विचार-पहुँति प्रभावन को प्रपत्न भावों को तोनने के नित्य प्राप्त प्रमुख है और नहीं के व्यक्तिवादी विचार-पहुँति प्रभावन को प्रपत्न करती है। हाँस्स को लेक को उसके प्रमुख करती है। हाँस्स करती स्थाप सम्बद्ध प्रमुख करती है। वह स्थाप को प्रमुख करती है। वह स्थाप का स्थाप सम्बद्ध करती है। वह स्थाप करती स्थाप सम्बद्ध करती है। वह स्थाप करती स्याप करती स्थाप करती स्थाप करती स्थाप स्थाप करती स्थाप करती स्थाप करती स्थाप करती स्थाप करती स्थाप स्थाप करती स्थाप करती स्थाप स

्रहांब्स के मानव-स्वभाव सम्बन्धी विचार (Hobbes' Conception of Human Nature)

हॉक्स राज्य का अध्ययन <u>मानव स्वभाव के वि</u>कलियण ने वस्ता है। उसने मानव-स्वभाव की ज्यास्था की है और अपने सभी-सिखान्त उस पर भाषारित [वर्ष्ट हैं। अरस्य के विदरीन वह मानना है कि "<u>मनुष्य सर्वामानिक प्राणी</u> है। मानव को यन्तुएँ या तो सार्वायत करती है या विकरित।

मानवंग को इच्छा (Appetite of Desire) कहा जाता है, विकर्षण को घराा (Aversion) ।" मनुष्य की प्रत्येक इच्छा में उसका स्वार्य निहित है। "जिन वस्तुओं से वह आकृषित होता है. उन्हें अच्छी कहता है, जिन्हे वह नापसन्द करता है, उन्हे बुरी-कहता है। अच्छाई या बुराई वस्तुओं मे नहीं बिल्क मानव-भावना मे है।"1 मनुष्य के समस्त किया-कलाप स्वार्थ-भावना से प्रेरित तथा संचालित हैं। सामान्यत: सामाजिक तथा लौकिक व्यवहार-मे मनुष्य सदैव यह प्रयत्न करता है कि उसकी सम्पत्ति मादि सुरक्षित रहे, उसका जीवन निर्वन्ध तथा निर्वन्द रहे और उसकी एषणाएँ-वासनाएँ एव सुधा पूरी होती रहे ! युगो से भूखा और अतुन्त मानव अपनी अभिलाषाओं की तुष्टि में ही सतत् सलग्न रहता है। अवसर पाते ही सर्वग्राही पिशाच की तरह टूट पड़ता है और स्वय को जीवित रखने तथा स्वय की इच्छा-पूर्ति के लिए दूसरे को छ्वस्त करने से नहीं हिचकता हाँद्य के ही शब्दों में "प्रकृति ने सभी मनुष्यों को शारीरिक शक्तियो, मात्तिक चुद्धि ग्रांदि में समान वर्तायों है ग्रत जिस लाग-विशेष की माँग एक व्यक्ति करता है, उसकी माँग दूसरा भी करता है। शादीरिक शक्ति में एक मनुष्य दूसरे से शिक्तिशाली हो सकता है, परन्तु दूसरे लोग गुप्त छल से या गुटवन्दी करके उसे मार सकते हैं।"2 एक ही वस्तु को प्राप्त करने के दो अभिलापी व्यक्ति-परस्पर शत्रु वन कर एक-दूसरे पर विश्वास नही करते। होंन्स का कहना है कि लक्ष्य को प्राप्त करने की योग्यता सभी में लगभग बरावर होती है। शारीरिक बल की कमी की पूर्ति वौद्दिक योग्यता और वौद्धिक योग्यता की कमी की पूर्ति शारीरिक वल द्वारा हो जाती है। सामर्थ्य की कमी की इसी समता के कारण लक्ष्य-प्राप्ति की आशा- की समत। का उदय होता है और वरावरी मे मनुष्यों में जब प्रतिद्वन्द्विता होती है तो एक-दूसरे की विनष्ट किए विना ही वे अपनी कीर्ति की स्वीक्कृति करा देना चाहते हैं। फलतः निरन्तर संघर्ष चलता है। दोनी प्रतिहत्त्वी ब्राह्मत होकर म<u>ौत के भयानक साथे में छटपटाते हैं</u>। इस निरन्तर संघर्ष के तीन प्रमुख-कारण हुँ । होन्स के ही बाब्दों में — 'हुम मानव-स्वभाव में फावें के तीन प्रमुख कारण देखते हैं । पहुला प्रतिस्पद्धों, दूसरा पारस्परिक अविश्वास ग्रीर तीसरा वैभव । प्रितिस्पद्धों के कारण वे <u>ला</u>भ के लिए. विश्वास के श्रभाव के कारण रक्षा के लिए तथ वैभव-श्राप्ति के कारण प्रसिद्धि के लिए प्रत्पर संगर्ध करते हैं । उनको वशवर्ती बनाए रखने वाली किसी शक्ति के अभाव मे मनुष्य स्वभावतः निरन्तर संबर्ध में जलक्षे रहिते हैं। मनुष्य पूर्णतया अहं-केन्द्रित है और जीवन की यह ययार्थ वास्तविकता (Objective actuality) सभी सबेगो-ग्रावेगो को जन्म देती है।"

हाँक्स मनुष्य की विविध मावनाओं की विवेधना करता हुआ अन्त मे उन्हें दो भौतिक एवं प्रारम्भिक भावनाओं कुच्छा तथा यनिच्छा तक सीमित कर देता है। वह वैभवं ईट्यों इस्पृत्य मन् नम्नता आदि सभी भावनाओं का आधार इन्हीं दो मूल प्रवृत्तियों को मानता है। "इस निन्ने दा (Derivation) की आधारपूत विधेषता यह है कि इसेमें समस्त भावनाओं का केन्द्र स्वयं मनुष्य के प्रहृत्ता प्रीर स्वायंपरता के ही विभिन्न स्प हैं (क्षांस की धारणा का मनुष्य पूर्णत स्वायों है। समस्त मानव-ध्यवहार को अहुंभाव पर आधारित करने के प्रवास ने ही हाँक्स की प्रश्नाक को रोजनिक रूप दिया है। हाँक्स का इस निन्नेयण पढ़ित (Derivation method) को दो पृत्य निष्णेयण पढ़ित निम्मनारमक (Deductive) है और द्वितीयकाई है कि हाँक्स की सिद्धान्त सुखवाद (Hedonism) से प्रकट्म भिन्न है। वह सुख देने वाली वरन या वात को शुभ और पीडादायक वस्तु या वात को अबुभ नहीं वतनाता और न ही यह कहता है कि हम केवन सुख की कामना करते हैं और दुःस से त्रारण वाहते हैं। उसकी दृष्टि मे आधारभूत वात ते वह है कि मनुष्य सुखानवेपी न होकर प्रवृत्ती आवश्यकताओं की सन्तृष्टि करने वाली वस्त्रपों के इन्तर है कि मनुष्य सुखानवेपी न होकर प्रवृत्ति भाव स्वर्ध की सन्तृष्ट करने वाली वस्त्रपों की इन्तर है। सन्तर वाली वस्त्रपों के इन्तर है कि मनुष्य सुखानवेपी न होकर प्रवृत्ति आवश्यकताओं की सन्तृष्टि करने वाली वस्त्रपों के इन्तर है कि मनुष्य सुखानवेपी न होकर प्रवृत्ति सन्तराओं की सन्तृष्टि करने वाली वस्त्रपों की इन्तर

करते हैं। इस सरह हॉन्य "सूख-दू-र की परिभाश में न पडकर उन्बेरणा सहोदगार (Stimulusresponse) की परिभाषा में विचार करना है। प्रस्थेक विरुक्तरण जीव (Organism) पर प्रनुकृत प्रभाग दालना है। यदि जिम्करण पनकन है तो जीव की उच्छा होती है कि वह जारी रहे. यदि निष्कुरण प्रतिकृत है तो वह उपने मुक्ति बाहता है।" नेवाउन के गुरुव निष्कुरण प्रतिकृत है तो वह उपने मुक्ति बाहता है।" नेवाउन के गुरुव निष्कुरण होने वह उपने प्रतिकृत के विवाद रवना ग्रहवा उसे मन्द्र पहुँचाना जारहा है। मार्राण यह है के नमस्त व्यवहार के पीछे गरीर शास्त्र का एक मिद्रान्त रहता है और वह है ग्रात्म-मेरलण, जिसका ग्रंथ है है व्यक्तिगत जैविक ग्रस्तित्व का बना रहुता। जुन वह है जो <u>इस उड़े या की पूर्विकटे मीर प्रजूस बंदे हैं जो उनके विपरीत हो प्रवंश जिन हा</u> जिमान उनके विरुद्ध हो !" इस फ्रास्म-गरक्षण के तिए ही व्यक्ति गायनत मुंबर में क्यान रहता है और उसका जीवन प्रितिकाधिक पारित प्राप्त करने की एक निरस्तर और निविधाम उच्छा बन जाता है। ग्रने. स्पष्ट है कि मानव-स्वभाव की मन्य विमेषता त्रवित की प्राप्ति ग्रीर प्राप्त जस्ति का निरन्तर सबदंन है।

हाँदम के विचारों में हमारे समक्ष मानव-स्वभाव के ग्राम्सी नक्षणों का पहन स्वप्ट हो जात। है लेकिन हॉब्स ने मानव स्वभाव के देवी पक्षणों वाले इसरे पहल की बल्पना भी शी है। उसने कहा है-"मन्त्य में कुछ ऐसी उच्छाएँ भी टोती हैं जो उसे बढ़ के लिए नहीं ग्रविन जानित एवं मंत्री के लिए प्रीरत करती हैं 1 <u>प्राराम की इच्छा, गेन्द्रिक कुल की कामना, गुन्</u>यु का गय, प<u>रिश्रम से अबित बस्तवीं</u> के गो<u>ग की लाजमा-मनुष्य</u> को एक पत्ति की ब्राज्ञा मानने के <u>जिल् बाख्य कर</u> देती है।'<u>'</u>डमका कारण बही है कि उसी (मामान्य अपित) के नियन्त्रण में रह कर ही मनुष्य की स्वायेपूर्ण इच्छाश्रो की पूर्ति हो मस्ती है।

यद्यपि हॉन्म ने मानव-स्वभाव के देवी लक्षणों का आभाम दिया है किन्तु प्रधानता उमने पुगंत आनेरी तक्षणों को ही प्रदान की है। मनुष्य सामान्यत ग्रानुरी लक्षणों के प्रभाव में ही रहता है। यदि उनमें देवी लक्षणों का अब है तो वह भी केयल इसीलिए कि उनसे उनकी स्वाय-मिद्धि मे ्र सहायता मित्रती है। ब्रतः मनुष्य ने ष्टाद्यारभूत मूत्र प्रवृत्ति न्यार्थ को ही है और न्यार्थ-पूति के लिए-डी वीडिक, मानमिक एव घारीरिक मनी व्यापार केन्द्रित है। सुरुपोन का कोई स्थान जीवन में नहीं हैं। यदि है तो वह स्वार्य-निद्धि के लिए है। स्वार्य की पूर्वित के लिए ही मनुष्य मे प्रतित-प्रचय की ऐसी प्रवत उच्छा वर्तमान रहा है दा उसकी जान्तिप्रयता की कक्ष मोदती रहती है और जिसका प्रवसान उमकी (मनुष्य की) मृत्यु के साथ ही होता है। नघप ग्रा<u>चित्रत्य-स्थापना की चेप्टा,</u> भोग-लालमा, धन, ज्ञान, यश कामना, ग्रापेक्षिक गौर्य ग्रादि नभी उस मूल प्रवृत्ति के परिएगम है। मानव-स्वभाव मे यदि सद्गुगों का कभी उदय होता भी है तो वह रिमी स्वार्य की पूर्ति की नालसा मे ही होना है, अन्यथा नहीं । मुस्यतः मनुष्य स्वार्थी है और उमकी नमस्त भावनात्रों का केन्द्र उमका ग्रहम् है । हाँहम के मानव-स्वभाव सम्बन्धी विचारा पर टिप्पणी करने हुए जीन्स ने लिखा है कि "हाँक्स जो वार्ते कहता है उनमें मही पर जो जाने सम्बीकार करता है उनमें गलत हैं। मानव दोषों की स्रतिरक्षना करके और उत्त पर

ग्रतिगय वल देकर उसने मानव-स्दूभाव का मानव-हेपी चित्र ग्रकित किया है। "2 प्रकृतिक ग्रवस्था के विषय में हॉक्स के विचार

(Hobbes on the State of Nature)

राज्य-मस्या के प्रन्तित्व मे हाँब्म ने एक <u>अराजकता</u> अयवा प्राकृतिक अवस्था (State of Nature) की कल्पना मी नी है। उसने मानव प्रकृति को पूर्व मामाजिक देशा कहा है जिसमें मानव-जीवन नारकीय, समुद्धा तथा दुवह भार स्वरूप था। प्राकृतिक दशा का जीवन हिसा प्रवान था।

<sup>1</sup> Hobbes Leviathan, Part I, Chapter II (867-87) 2 Jones W. T. Masters of Political Thought, Vol . p 147.

श्रीर प्राकृतिक नियम का अन्तर स्पष्ट किया है । प्राकृतिक ग्रीधकार प्राकृतिक ग्रेवस्था को निरन्तर संवर्ष की स्थित बना देते है जबकि प्राकृतिक नियम पर ग्रावरण करके मनुष्य प्राकृतिक ग्रुवस्था की अराजकता से बच सकते हैं श्रीर फ्रांस-परीक्षण के उद्देश्य को सुगमता से प्राप्त कर सकते हैं । हाँक्स ने इस प्रकार के 19 प्राकृतिक नियम पिनाए है जिनमें से कछ ये हैं—

1 ''प्रत्येक मनुष्य को शान्ति के लिए वहीं तक प्रयत्न करना चाहिए जहीं तक सफलता की आणा हो, और यदि वह उसे प्राप्त नहीं कर सकता हो तो उसे अधिकार. है कि वह सभी उपायी यहाँ

वतक कि युद्ध का भी प्रयोग करे।"

- '2 प्रमुख्य को शान्ति तथा आत्मरक्षा के लिए अपने प्राकृतिक श्रिकारों को उस शीमा तक त्यापने के लिए प्रस्तुत रहना चाहिए बहु तक दूसरे लोग भी इसके लिए प्रस्तुत है, और दूसरों के विरुद्ध उसे ही स्वतन्त्रता से सन्तुष्ट रहना चाहिए, जितनी वह दूसरों की अपने विरुद्ध देने के लिए विशार हो।"
  - 3 "व्यक्तियो को अपने समभौतों का पालन करना चाहिए।"

उपरोक्त तीनो नियमों का सार हाँब्स के ही शब्दों में यह है कि "दूसरो के साथ तुम वैसा ही करो जैसा अपने लिए उससे बाहते हों।"

- 4 "जिस मनुष्य को दूसरे की कृपा से कोई लाभ प्राप्त होता है, उसे चाहिए कि वह उस मनुष्य को, जिससे लाभ हुआ है, ऐसा न्यायोजित अवसर न दे कि उसे प्रपनी सद्भावना के लिए पञ्चताना पढ़े।" इसका अर्थ यह हुआ कि मनुष्य को कृतकन नहीं होना चाहिए।
  - 5 "प्रत्येक व्यक्ति को अन्य लोगो-के साथ निभा कर चेलना चाहिए-।"
- 6 "भविष्य का ध्यान रचते हुए प्रत्येक को जन दूनरे मन्ष्यो की पिछली कृष्टियों की समा कर देना चाहिए जो पृ<u>ष्वाताप करके समा चाहते हैं</u>।"
- 7 'प्रतिशोध लेने में मनुष्य को विगत बुराई की महत्ता को नही बरत् भविष्य में उमेरी होने वाली अन्वर्ध की महत्ता देखनी चाहिए।'
- 8 "किसी व्यक्ति को कर्म, शर्द्ध, मुद्रा या सकेत द्वारा दूसरे के प्रति वृणा प्रकट नहीं करनी चाहिए ।"
- सुर्शित नहीं रखने चाहिए जिन्हें वह दूमरे के लिए सुरीक्षत नहीं रहने देना-चाहता।"

  —हाँस हारा निनाए गए उपर्यु क प्रकृतिक नियमों में से अध्यम तीन ही अत्यन्त 'महत्त्वमूर्य हैं प्रदास नियम मृत्य को प्राकृतिक अवस्था की विपित्तयों है इस निम्म का निर्मा निक्षा के अनुसार निक्ष के अनुसार निक्ष आपित पर जसकी रक्षा के लिए युद्ध इस निम्म का निर्मा है। प्रसास के प्रमुख के अनुसार निक्ष के अनुसार करते हैं कि इह दूसरी की भी इस प्रकृत की इच्छा का आदर करें । इससे यह स्पष्ट है कि सभी को वास्ति-प्रयोग के अपने प्राकृतिक अधिकार पर समान सीमाएँ लगाने को तैयार रहिता निम्म सामाजिक जीवन की सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण वार्त 'विद्यास' का प्रतिपादन करता है। प्रस्तर की गई स्विद्यास की मावना पर सकती है। 'इसके अभाव से 'समांव टिक

के लिए तैयार हो।

प्रकृतिक नियम ही वे सिद्धान्त है जिनके आधार पर हाँग्स अपने समाज का निर्माण करता
है। सेवाइन के अनुसार, ''वे एक साथ ही पूर्ण दूरदीणता के सिद्धान्त भी है और सामाजिक नैतिकता

नहीं सकता लेकिन यह तभी सम्भव है जब अन्य व्यक्ति भी आपके साथ सेमानता का व्यवहार करने

वे भिद्धान भी तूर्व देवित वे व्यक्तित वार्ष के मनीर्वमानिक उद्देशों में एक क्रुया पूर्ण बदकर सम्मानकार विकास के प्रमुखों कर जाना निश्चम नुनाते हैं। 12 मुनवस, हॉक्स के विवास से बिह्न कि विवास के बिह्न कि वा मिल्यान के लिया के प्रमुखान को ती सुद्धिमान प्राणी यदि उसे प्रमुख प्रमुखान को विवास के प्रमुखान के विवास के प्रमुखान के प्रमुखान के प्रमुखान के प्रमुखान के प्रमुखान के प्रमुख के प

श्राहम-रक्षा की प्रकृति श्रीर बुद्धिसगत श्राहम-रक्षा (The Instinct of Self Preservation and Rational Self-Preservation)

मानव-स्वभाव, शुक्रुनिक प्रयस्था स्रोप्त मुक्क्यां मानव-स्वभाव, शुक्रुनिक प्रयस्था स्रोप्त मिन्न प्रवस्त स्वाप्त स्वप्त स्वाप्त स्वप्त स्वप्त

<sup>1</sup> Sahine History of Political Theory, p 465-66

<sup>2</sup> मेबाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 1, पृष्ट 421.

"सम्पूर्ण मानव-जाति प्रक्ति की माम्बत घोर विविधाने इच्छा से प्रेरित है। इस लालसा का ग्रन्तु मृत्यु के साथ ही होता है। कारण यह नही है कि मनुष्य के पास इसे समय जितनी खुणी है वह उसरे प्रिक्तिक खुणी चाहता है अथवा उसका कुछ कम यक्ति से काम नहीं चेल सकता। इसका कारण यह है कि मनुष्य के पास इस समय जीविका के जो साधन है जो शक्ति उनसे विना आर्थायक वा हिए उसकी रक्षा का प्राव्वासन नहीं होता।"

हुए उठना प्रतान निवार का स्वाभाविक प्रयं है कि <u>स्वकृष्ण निरत्तर सुरक्षा</u> की ग्रावश्यकता को अनुभव करता है। वह शक्ति, धन, पद, सम्मान ग्रादि को इसलिए प्राप्त करना चाहता है कि अपनी पुरक्षा के साथन चुटा सके ग्रीर उस विनाश को रोक सके जो किसी न किसी दिन ग्रन्ततः प्रत्येक व्यक्ति पर ग्राता है। <u>प्रमुख्य के ग्रम्मने प्रभान सहय</u> ग्रपनी सुरक्षा का होता है। प्रमुख्य के ग्रम्मने प्रभान सहय ग्रपनी सुरक्षा का होता है। प्रतृष्य के ग्रम्मने प्रभान सहय ग्रपनी सुरक्षा का होता है। प्रतृष्य के ग्रमने प्रभान सहय ग्रपनी सुरक्षा का होता है।

हान्स मानव-प्रकृति में अधिकामा और विवेक इन दो सिदाग्तों की चंची करता हैं। इच्छा अथवा अभिलाषा के कारण मनुष्य उन सभी वस्तुंधों को स्वय प्राप्त करना नृह्वता है जिन्हें अर्थ व्यक्ति जाहते हैं। इसका परिएएम यह होता है कि वे निरन्तर सवर्ष उत रहते हैं। इक्कि विवेक अथवा बुढ़ि हारा मनुष्य पारस्परिक सवर्षों को अलाना सीखेते हैं। "विवेक एक प्रकार को नियासक शक्ति हैं जिससे सुरंसा की खोज आरम-रखा के सामान्य सिद्धान्त का अनुसर्ण किया जा तकता है जब आगित हो। विवेक वालाता है कि प्रारम-रक्षा का उद्देश्य तभी प्राप्त किया जा तकता है जब आगित हो। विवेक अपना प्रारेश यह है कि मनुष्य को लागित की खोज और शान्ति स्थापित करने का प्रयन्त करना चाहिए। विवेक शान्ति-स्थापना वर इतना अधिक वन इसनिए देता है कि 'प्रयेक' का प्रयंक के विवेद कुछ की स्थित मानव-जीवन को दीन-होन-सीए। और लघु वनाती है। विवेक प्रकृतिक प्रवस्ता की विवेक प्रकृतिक प्रवस्ता की विवेक प्रकृतिक प्रवस्त की विवेक प्रकृतिक प्रवस्त की विवेक प्रकृतिक प्रवस्त की विवेक प्रकृतिक प्रवस्त की विविवेत से बचने का मान दिखलाता है।

मानव-प्रकृति के दो विरोधों तत्वा आदिम इच्छा और विकर्ण से संभी भूवित्तायों और भावनाएँ पैदा होती है। विवेक का भी यही स्त्रीत हैं। "विवेक हारा ही मनुष्य आरस-रेक्षा के कार्य में चुडिसत्तापूर्वक प्रवृत्त हो सकता है। विवेक की नियामक शक्ति के हारा ही मनुष्य आपनी जगती और एकाकी स्थिति से निकल कर सम्भ और सामाजिक स्थित में प्रवृत्ति हो। यह परिवर्तन ग्रेकृति में विषयी हारा होता है। ये विधिया बतलातों हैं कि यदि एक विवेकशीय प्राणी अपनता गुरक्षा के सम्बन्धित स्थापी अपनता गुरक्षा के सम्बन्धित स्थापी अपनता प्रतृत्वित हो। यह विवेकशीय अपनी सम्बन्धित आणी अपनता सम्बन्धित करा तो वह स्था करेगा (" झंडल के अनुसार, "इंसीनिए प्रकृति की विधि स्वित स्थाप आपनी सम्बन्धित हो। विधि स्वित करा आपने सम्बन्धित की विधि स्वित स्थाप स्थाप सम्भाप पर निष्यकात से विचार करे तो वह स्था करेगा (" झंडल के अनुसार, "इंसीनिए प्रकृति की विधि स्वित स्थाप तो करवा प्रति है। वह जन वस्तुमों की निरन्तर प्रस्पस्त है जिन्हें जीवन की सत्तु संग्र के जिए या तो करवा प्रहात है या खेळाता पड़ता है।

स्पट्ट है कि हॉब्स के अनुषार सकुचित और विवेकहीन स्वार्थि वर आव को उत्पंत करता है जबकि विवेकपूर्ण स्वार्थ समाज के अस्तित्व को सम्भव बनाता है। विवेक की माँग है कि व्यक्ति अपना करवाएा चाहता है तो हसरें के हितों में हस्तकीय नहीं करें। विवेक में स्वयं धान्ति स्थापित करने की सामध्य नहीं है, वह केवल मनुष्य को इतनी दूरवीवता प्रवीन करता है कि वह अपने और दूसरों के हितों में इस तरह समावय स्थापित कर सके जिसमें उनके स्वयं के हित सुरक्षित रहें।

हाँका का विचार है कि हमारी भावनाएँ विवेक की भाषा को नहीं समझती अधिकाँक मनुष्य विवेक के प्रत्यादेशों, प्राकृतिक विधियों के अनुसार काम नहीं करते । मनुष्य प्रपनी सिणक भावनाओं के उदेगी से प्रभावित होका रहता हैं । वह अपनी भावनाओं को नियन्त्रित नहीं कर सकता । अत. एक ऐसी स्विक्तिमान, प्रतुत्व-सम्पन्न और विवेक की आवश्यकता है जो मनुष्य को विवेक अथवा प्रावृतिक विधियों के उनुसार आवर्स करते को विवेक सम्बन्ध से एसा तभी हो सकता है जब एक प्रभाववाली वासन हो, स्थोकि बरका सासन पर नियंद है।

### र्राज्य की उत्पत्ति तथा उसका स्वरूप (The Origin of the State and its Nature)

हाँक्स बुद्धिवादी है। - उसके मतानुसार एक बार जब मनुष्य जान जाता है कि उसकी मृन्यू का भय पाणिवक प्रतियागिता के कारण है तो विवेक उसे मार्ग दिखलाता है,। जब वह यह सिर्द्धान्त मान लेता है कि "तू भी दूसरों के साथ वैसा न कर जो तू अपने साथ दूसरो हारा किया जाना अख्याय-पूर्ण सम सता है (Do not do that to another which thou thinketh unreasonable to be done by another- to yourself) i" हाँक्स यह भी मानता है कि यदि मनुष्य स्वभाव से ही शान्तिपूर्ण होता और यिना किमी सर्वोज्य शक्ति या सविदा के ही रह लेता तो शासन की आवश्यकता ही नहीं पढ़ती। पर मनुष्य ऐसा नहीं है। वह प्रपनी भावनाथ्रो ग्रीर अपने सबेगो को नियन्त्रए मे नही रख सकता। उसकी स्वार्थी वित्तयाँ मवर्ष के बीज बोती रहती है। अत स्वभावत एक ऐसे व्यक्ति य व्यक्ति-समदाय की ग्रावण्यकता पड़ती है जो मनुष्यों को नियन्त्रण में रख कर उनको ग्रनशासनबद्ध करे। विवेक के आदेशों का समस्त मनुष्यों से पालन कराने और उनके उल्लंघन का दण्ड देने के लिए किसी सबल शक्ति का होना जरूरी है जिसमें इतनी सामर्थ्य हो कि वह "मानव भावनाथ्रो से उस आपा मे बात कर सके जिसे वे ममझतो है, ग्रीर वह है भय तथा स्वहित की भाषा।" ऐसी सामान्य सत्ता की स्थापना के लिए यह ग्रावश्यक है कि श्रनेक इच्छाओं के स्थान पर एक इच्छा का प्रभाव स्थापित करने के लिए प्राकृतिक नियम के अनुसार सब व्यक्ति अपने अधिकारो और शक्तियों की एक व्यक्ति या व्यक्ति सभा को प्रदान करें, वे अपनी सम्पूर्ण इच्छाएँ एक व्यक्ति की इच्छा को समर्पित कर दें। हाँव्स ऐसी मत्ता ग्रथवा शक्ति राज्य मे पाता है जिसकी इच्छा समस्त व्यक्तियो की इच्छाग्रों की प्रतिनिधि होती ह श्रीर जिसमे यह सामर्थ्य होती है कि वह सबमें विवेक के श्रनुमार शाचरए कराए श्रीर ऐसा न करने न्वालों को दण्ड दे । हॉब्स के मतानुसार संज्य एक सामाजिक समभौते के फलस्वरूप ग्रस्तित्व मे श्राता 

कि नमस्त व्यक्ति उस व्यक्ति प्रथवा व्यक्ति-समूह के कार्यों को ग्रपना कार्य नमझेरे जिसे उनके ग्रधिकाँश भाग ने अपना प्रतिनिधि चुना है, चाहे जनमें से किसी ने जसके पक्ष में मत दिया हो या विरोध में इस सममीत का उद्देश्य यह है कि मनुष्य जात्तिपूर्वक और <u>इसरों के विन्द्र मुरक्षित रहें</u> । इस तरह से जो भी चीज उत्पन्न होती है वह केवल रजामन्दी से कुछ बढकर, है-यह ममस्त व्यक्तियों का वास्तविक इकाई मे एकीकरण है जिसकी सिद्धि प्रत्येक के समभौते द्वारा हुई है। यह समभौता इस प्रकार हुआ है मानो प्रत्येक व्यक्ति ने प्रत्येक व्यक्ति से यह कहा हो कि "मैं इस व्यक्ति की या व्यक्तियों के इस समझ को ग्रपना शासन स्वय कर सकने का अविकार ग्रीर शियत इस शर्त पर समर्पित करता है कि तुम भी श्रयन इस श्रीवकार की इसी तरह (इस व्यक्ति या व्यक्ति-समूह को) समीपत कर दो।"

इस तरह सारा जन तमुदाय एक व्यक्ति में मुद्रुक्त हो जाता है । उसे राज्य (Commonwealth) या लेटिन में 'सिवट्स' (Civitas) कहते, हैं। हान्म के अनुसार यही उम महान् लेवियाथान या देवता (Mortal God) का जन्म है जिसकी कृपा पर, प्रतिवाणी ईश्वर की छत्रछाया मे हमारी णाल्नि नथा न्रक्षा निर्भर है।

हॉब्स के समभौता सिद्धान्त (Social Contract Theory) से न्यप्ट है कि ध्यक्तियों ने अपने प्राकृतिक प्रधिकारो को किसी विकाद व्यक्ति या ब्यक्तियों की सभा को समिपन कर दिया जी प्रमुमता से विभूषित हुई और समर्पण करने वाले व्यक्ति उमकी प्रजा हो गए । प्रमुमता उस समस्तीन में किसी दल के रूप में नहीं थी। उसके श्रधिकार असीमित ही रहे। हाँब्स का मन या कि प्रमसत्ता ने ख्रमाघ प्रधिकार के फलम्बरप ही एक वास्तविक मृदुढ शासन (Commonwealth) की स्थापना ही सकती थी। किसी प्रकार की 'शतें' लगाने से अनिश्चय और अविश्वाम की सम्भावना हो सकती थी जिससे इस प्रकार के झगडे उत्पन्न हो जाते जिसकां निपटारां संस्थाव नहीं होता और तब पुनः प्रराजकता (Anarchy) फैल-जाती और प्राकृतिक अवस्या का दृष्य उपस्थित हो जाता । इस प्रकार सम्राट या प्रमुक्ता लाभ की स्थिति में रही क्यों कि तामाजिक सम्मति में उसने कोई जवन कि दिया। इस रियायत का फल यह हुआ के <u>प्रात्तन जराव होने पर भी पत्रा को प्राप्तन के विकर्ध वोलने का प्रविकार नहीं रहा। मासके के विकर्ध वोलने का जाता मासके के विकर्ध वोलने का अवस्था की मोर-जीटना था जो हो नहीं सकता था, अत. उसकी सत्ता और इच्छा अन्तिम रही।</u>

स्पष्ट है कि ह्रॉब्स के समभीते इन यदि विश्लेषण करें तो उसकी ये विशेषताएँ प्रकट

होती हैं 'एमस्रीया शामितिक' व साभा जिस

(1) समझोता एक साथ ही सामाजिक एवं राजनीतिक दोनो प्रकार का है। मानव हारा प्रपत्ती व्यक्तिगत प्रवृत्ति त्याग कर सामाजिक वन्धन स्वीकार कर लेते हे वह सामाजिक प्ररुप्त कर सिक्ति कर सामाजिक वन्धन स्वीकार कर लेते हे वह सामाजिक प्ररुप्त कर सिक्ति कर सामाजिक परिस्थामस्वरूप राजसत्ता की स्थापना होने से यह राजनीतिक है। স্থানি ।

(2) यह सामाजिक समझौता (Social Contract) है, सरकारी समझौता नहीं । समझौता निम्स सम्प्रमु और व्यक्तियों के मध्य न होकर केवल व्यक्तियों के ही मध्य हुया है। प्रमुखता समझौते मे

समिनित नहीं है। प्रश्नित की असीकित शिन्त

(3) सम्भीते में किसी पक्ष के रूप में सम्मिलित न होने से प्रमुसत्ता की शक्ति प्रसीमित ग्रीर उसके अधिकार निरंकुण हैं। प्रमुसत्ता किसी शत के साथ नहीं सौगी गई है। प्रमुसत्तावारी ऐसा-कोई इकरार नहीं करता कि वह अपनी शक्ति का उपयोग लोगो की उच्छा के अनुसार या उनकी सम्मर्धत से करेगा। अतु पदि वह निरकुण शावरण करता है तो उसे दीव नहीं दिया जा सकता।

से करेगा। अत यदि बहुतिरक्षा याचरण करता है तो उसे दोष नहीं दिया जा सकता। विकास करता है तो उसे दोष नहीं दिया जा सकता। विकास करता है तो उसे दोष नहीं दिया जा सकता। विकास करता है तो उसे देखा के प्रतिकृति के प्रतिकृति

(5) सम<u>भौते ये केवल एक सम्भम्</u> की स्थापना हुई है, बाहे वह कोई व्यक्ति हो या व्यक्तियों की कोई समा। ग्रह्म सम्प्रमुता प्रविभाज्य है। प्रति कि कि कि कि की की की की की की की कि विभाज्य विधि उसका ग्रावेश है। प्रमुसता के

, (6) अधुसत्ता ही विधियों की स्त्रोत है। गियम या विधि उसका आवेश है। प्रभुसता के आयेशों को अनियंसित नहीं ठहराया जा सकता क्योंकि-के विवेक ग्रीर तीक आवरण का सार है। ग्यार्थ करने का, राष्ट्रों तथा सक्तियों से युद्ध अथवा सैनिय का अधिकार पूर्णंत अभुसत्ता को प्राप्त है। राजकीय अधिकारियों को चुनते और नियुक्त करने का भी अधिकार उसी को है।

हाँच्य (शासन की आज्ञापालन के प्रजा के अपरिमित कंत्रें व्यपानने के किसिय अपन्ति का भी उल्लेख करता है। वह कुछ परिस्थितियों में प्रजा को राजा की अवहेलना का अधिकार देता है। यदिराजा व्यक्ति को 'अपने-प्रापकों मारते, घायल करने या अपने पर आंक्रमणकंची का विरोध न करने, जो आज आज करता है विरोध न करने, जो आज कि आज जीवन होते हैं विरोध न किसी अवहेलना कर सकता है न्योंकि 'अजाजन सुरक्षा के लिए ही जासन के अधीन होते हैं याँच आज साम सुरक्षा अवहेलना कर सकता की जासन का निरोध आजवश्य हो-जाता है। शासन के ज्यें में एकमान तक यह है कि उसे शासन करना चाहिए। यदि विरोध संकल हो-जाता है। शासन के जु हैं हैं से सकता विरोध आज तक यह है कि उसे शासन करना चाहिए। यदि विरोध संकल हो-जाता है और प्रमुक्त हैं हैं से उसकी आजित के जु हैं हैं से उसकी आजित के जु हैं हैं से उसकी आजित होते हैं तो अज्ञान करना चाहिए। यदि विरोध संकल हो-जाता है और प्रमुक्त हैं हैं से सकती शिक्ति होते अपने अज्ञान होते हैं हैं हैं से उसकी आजित हैं से अज्ञान अज्ञान ने हैं रहते और अवस्था में अज्ञान अपनी रक्षा के लिए विवध हो जाते हैं। वे एक नए प्रमुक्त आजागालन के लिए तैयार हो सकते हैं जो जनकी रक्षा करें। हाँ हम के सिद्धान्त में शिक्ति होन विवध (Legitimacy)

है. <u>सिंद कोई प्रवक्षाण मही है।"। हाँ</u>न्स के मतानुसार मनुष्य अपनी जीवन-रशा के प्राकृतिक यविकार' को राजा के विरुद्ध भी सुरक्षित रखतें है।

(हाँनमु के सिद्धान्त से प्रकट होता है कि रा<u>ज्य दैविक उत्पत्ति या स्वाभाविक</u> विकास का प्रिणाम नहीं है वरन मानव-निमित्त एक ऐसा छुनिम साधन है जिम अपनी निम्वित आवश्यकता की पूर्ति हेतु रचा गया है। "यह साध्य पर ले जाने के लिए एक साधन-मात्र है, स्वत साध्य नहीं है।" हाँन के प्रनुसार, "राज्य का उद्देश्य व्यक्तियों के व्यक्तिगत हिंतो का योग-मात्र है, इसके प्रतिरिक्त करका कोई सामृहिक लक्ष्य नहीं है।" हाँना का सिद्धान्त राज्यक्रिक के प्रति सम्मान एव भक्ति को कोई महत्त्व नहीं देता, वह तो राज्य को केवल उपयोगिता के स्तर-पर वे आदा-है। राज्य इसीलिए अष्ठ है कि उत्तसे हम लाभानित होते हैं प्रयया उसकी स्थित मनुष्य की सुरक्षा के एक साधन प्रवया पत्र की नी हो है। मनुष्य राजामा का पालन इस विवेकपूर्ण भय से करता है कि शरम-रक्षान के उद्देश्य की राज्य द्वारा हो सर्वाधिक मुगनता से पूर्ति हो सकती है। राज्यादेशों का पालन बुद्धिमान व्यक्ति उसलिए करता है कि राज्य सभी व्यक्तियों ना खालन बुद्धिमान व्यक्ति उसलिए करता है कि राज्य सभी व्यक्तियों ना खालन हुद्धिमान व्यक्ति उसलिए करता है कि राज्य सभी व्यक्तियों ना खालन हुद्धिमान व्यक्ति उसलिए

#### ्र प्रभुसत्ता (Sovereignty)

हाँवस प्रमुतता का प्रचण्ड समर्थक है। उसकी प्रमुतता का ग्राधार है सामाजिक संविदा। स्पष्ट या ग्रस्पष्ट किसी भी रूप मे हो, सविदा या ग्रमुतक्ष से ही प्रमुतता प्राप्त होती है।

हाँक्स का 'लेवियायान' प्रथम सम्पूर्ण प्रमुख-सम्पन्न शासक पूर्णत निरकुष है। उसका प्रायंत्र ही कानून है। उसका प्रत्येक कार्य न्यायपूर्ण है। प्रमुखता निराक्ष प्रविभाज्य, स्थाई एव प्रवेय है। राज्याता न्याय-सम्पत ग्रीर कानून-सम्भत दोनों हैं। उसका हिस्तक्षेप कार्यों और विचारों दोनों पर है। वोदों ने प्रमुखता पर जो मर्यादाएं लगाई है, हांक्स ने उन्हें हटा दिया है। प्रदल्क प्रमुखत पर जो मर्यादाएं लगाई है, हांक्स ने उन्हें हटा दिया है। प्रदल्क प्रमुखत पर जो मर्यादाएं लगाई है, हांक्स ने उन्हें हटा दिया है। प्रदल्क प्रमुखत कोई ऐसा लेखक नहीं हुआ है जिसने प्रमुखता के वरि में इतना प्रतिवादी दृष्टिकोषा प्रयुव्धाया है। प्रमुखत कोई एसा लेखक नहीं हुआ है जिसने प्रमुखता के वरि में इतना प्रतिवादी दृष्टिकोषा

सेवाइन के अनुसार हाँच्स की वृष्टि में निरकुष ग्रांकि ग्रीर पूर्ण अराजकता, सुर्वशक्ति-सम्पन्न मासक और समाजहीनता इन दोनों के बीच कोई विकल्प नहीं है। किसी भी सामाजिक सत्था का अहित्यत उसकी सांवाहित सत्ताओं के माध्यम से ही हो सकता है। उसके सदस्यों को जो भी अधिकार मिलते हैं। इस सिद्धान्त के अनुसार सम्पूर्ण सामाजिक सत्ता मासक में कैडिद्धत-होती चातिष्ठ,। विधि ग्रीर प्राचार केवल उसकी इच्छा है। उसकी सत्ता प्रसीमित होती है, तो केवल उसकी ग्रांकि के हारा। इनका कारण यह है कि उसकी सत्ता के प्रतितिक्त प्रत्य कोई भी सत्ता केवल उसकी ग्रांकि होती है। यह भी स्पष्ट है कि प्रमुत्तता विद्याई नहीं देती और उसे काटा नहीं जा सकता। इसका कारण यह है कि प्रमुत्तता विद्याई नहीं देती और उसे काटा नहीं जा सकता। इसका कारण यह है कि प्रमुत्तता विद्याई नहीं देती और उसे काटा नहीं जा सकता। इसका कारण यह है कि प्रमुत्तता कि स्वीकार किया जाता श्रीर प्रराचकता रहती है। शासला की सम्पूर्ण चिक्तमी, उदाहरणार्थ विधि-निर्माण, न्याय-व्यवस्था, ग्रिक्त-श्रीग, निम्न प्रशासनिक इकाइयों का समठन-सुम्पु में ही निहित होनी है।

() हॉन्स के ब्रनुसार सम्प्रमृता सभी विवेवान्मक कानूनों की खोत है) लोग सुरक्षा के लिए प्रपने प्राकृतिक प्रधिकारों तथा वैयक्तिक विकियों का परिस्थान कर देते हैं, प्रत स्वाभाविक रूप से उन सबकी तरफ से विधि-निर्माण की शक्ति केवन सम्प्रमु के पास रह जाती है। सम्प्रमु ही महत्त्वपूर्ण नमाज की प्रोर से यह निर्मुष करता है कि सामाजिक शास्ति भीर सुरक्षा के लिए क्या किया जाना चाहित?

<sup>1</sup> सेवाइन राजनीतिक दर्शन का इतिहास. खण्ड 1. १६० 428.

<sup>2 &</sup>quot;No writer has taken a more extreme view than Hobbes of the absolute nature of Sovereignty." —Gettle op cir, p. 220.

सम्प्रम को सर्वसाधारण पर अपितिमत प्रविकार प्राप्त हैं।) वह निरपेश है। उसकी विधि-निर्माण शिवत किसी भी मानवीय शिवत से अप्रतिबन्धित है। राज्य मे सम्प्रम की कोई भी समकक्ष अथवा प्रतिद्वन्दी नही होता । सम्प्रमु ही कानूनो का व्याख्याता भी है । प्राकृतिक कानून भी उस पर बन्धन नहीं नमा सकते अयोकि वे वस्तन कानन न होकर निवेष्ठ के आदेश होते है जिनके वीछे किसी. विविशकारी गरित का ग्रभाव होता है। देवी कानून भी सम्प्रम की प्रतिवन्धित नहीं करते क्योंकि वही जनका व्याख्याता होता है।

हॉब्स की प्रममत्ता की भारणा मे यह एक गम्भीर ग्रसगित है कि वह एक श्रीर तो सम्प्रम् की सर्वोच्चता का प्रतिपादन करता है तथा दूसरी ग्रोर सम्प्रम की ऐसी ग्राजायों के उल्लंघन की स्वीकृति देता है जिनमे त्र्यक्ति के <u>यात्म-रक्षण का उद्देश्य नष्ट</u> होता हो । राजाज्ञा-पालन के अपवाद की यह बात प्रमसत्ता के सिद्धान्त के मार्ग में गम्भीर कठिनाई है। हॉब्स यह भी स्पष्ट नहीं करता कि इस बान का निर्णय कौन करेगा कि वस्त्रन: ऐसी स्थित उत्पन्न हो गई है जिसमें राजाजा की अबहैलना करना उचित है।

हाँन्स के प्रमुता-सिद्धान्त मे यह भी प्रकट है कि राज्य-निर्मित कानुनों के प्रमुक्त सुनी बात जिनत हैं और जनके प्रतिकूल वातें अनुनित हैं। स्राशय यह हमा कि केवल राज्य में ही-नीति-के बस्तित्व की कल्पना की जा सकती है। प्राष्ट्रतिक ग्रवस्था में व्यक्ति के जी ग्रधिकार है उन्हें छीन, कर कत्तंच्यों की व्यवस्था कानून द्वारा की जानी है और यह कानून सम्प्रम् का आदेश है। अतः हम किसी भी कानून को अन्यायपूर्ण नही कह सकते । नम्प्रम ही न्याय का व्यवस्थापक है और उसके निर्देश ही नीति शास्त्रात्मक भेदो के ग्राधार है। यदि प्रत्येक व्यक्ति ग्रपनी ग्रन्तरात्मा के नाम पर सत्य-ग्रसत्य का निर्मय करने लगेगा तो अराजकता की स्थिति पैदा हो जाएगी अपूत कानून को ही सार्वजिनक भ्रन्तरात्मां की सन्त दी जा सकती है- यह स्वीकार करना होगा कि कि भ्रमुभ, न्याय-भ्रन्याय, <u>तैतिक</u>-धनितिक सभी का स्रोत केवल सम्प्रत है।

हिंद्स ने बोदों द्वारा सम्प्रमुता पर लुगाए गए सम्पत्ति सम्बन्धी बन्धन की ठुकरा दिया है। उसके अनुसार सम्प्रम ही सम्पत्ति का मुजनहार है क्योंकि वही समाज में जान्ति ग्रीर व्यवस्था स्थापित करता है जिसके फलस्वरूप लोग चनोपार्जन कर पात है। यन-संग्रह से ही सम्पत्ति का उत्पादन होता। है. अत सम्प्रमता को सम्पत्ति सम्बन्धी विधायन का अधिकार है। वह सम्पत्ति का विधाता है तथा करारोपण और प्रजा की सम्पत्ति लेंने तक का श्रविकारी है। उसके लिए श्रावश्यक नहीं है कि वहा करारोपण के बार्ज में जन-स्वीकृति ले।

पुनरके सम्प्रम ही सब अधिकारियों की सत्ता का मूल स्रोत है दूसरे देशों से युद्ध अथवा .. सन्धि करने तथा अपनी नीति के कियान्वयन के लिए लोगों के सम्पूर्ण साधनों पर नियन्त्रण रखने का

वह ग्रविकारी है। वही सेना का सर्वोच्च कमाण्डर है ग्रीर न्याय का सर्वोच्च स्रोत है। समस्त विधायिनी होर कार्यपालिका ग्राक्तियाँ सम्प्रमु मे ही केन्द्रित हैं। हाँद्रस के विन्तन मे शक्ति-विभाजन. नियन्त्रस एवं संतुलन के सिद्धान्त के लिए कोई स्थान नहीं है।

्रित्त सं (सम्प्रम के प्रथिकार श्र<u>परिवर्तनीय, अहस्तान्तरणीय</u> और अविभाज्य है) सम्प्रमृता के प्रयोग में किसी को भागीदार नहीं बनाया जा मनता। ऐसा करना सम्प्रभूना की नव्द करना है। गृह-युद्ध का उद्देश्य सम्प्रमृता पर प्रतिवन्त लगाना ग्रयका उसमे भागीदार होने का प्रयत्न करना नहीं -होता बन्कि यह निर्धारित करना होता है कि सम्प्रमुना पर किस का अधिकार हो और कीन उसका प्रयोग करें ?

बोदों की भारत ही हाँच्स ने भी जासन-प्रणानियों का अन्तर इस बात पर याबारित किया है कि प्रमुखता का निवास कहाँ है (यद प्रमुखता एक व्यक्ति में निहित है तो वासन का म्बह्प राज्ञतत्व है, हुंछ व्यक्तियों में निहित है तो कुलीनतन्त्र है ग्री र सब लोगों में निहित है तो लोकतन्त्र है। मिश्रिय

प्राप्ता भीमित ज्ञानन-प्रमाजी की शत करना <u>वर्ष है उसे हैं उसे ए प्रमुखना प्रविभाग्य ह</u>ै। लोग राजतन्त्र की पनन्द करते हैं, पन. इने ग्रन्य प्रांसन-व्यान्ताग्री ही अपन्ना प्रच्छा बन नाते हैं। जासन-व्यवस्था जो भी हो, उनमें कहीं न कही प्रमुसता प्रकाय रहती है। कोई न कोई व्यक्ति ऐसा ग्रवस्य होना चाहिए जो प्रनिम निर्णय करना हो प्रीर जो ऐना कर सहता है वही नन्यम् है। लोग जब ग्रत्याचारी पासन का विरोप करते है तो उसका प्रभिन्नाय केवल यही है कि वे सत्ता के एक विशेष प्रयोग को पसन्द नहीं करते । इसी प्रकार यदि लोगों में स्थान बता के प्रति उत्साह है तो इसक्र मनलब है कि व या तो भागास ह दूबवेग का गरिचय दे रहे है या पालग्ड रन रहे हैं। दूबन ने राजतन्त्र को सर्वश्रेष्ठ इनलिए माना ह कि कुथम तो उसमे राजा का ग्रीर राज्य हा वैयक्ति के तथा मार्वजनिक हिन एक होना है एव √र्रेजीय, इनमें बासन का स्थापिटर योधाकृत ग्रथिक पाया जाता है। यद्यपि राजतत्त्र में कृपापात्री की न्मन चीर प्रधिकार देने की प्रवृत्ति होनी है, तथापि कुतीनतना ग्रीर लोकतना मे यह प्रवृत्ति श्रयवा बुराई प्रविक बढ़ जाती है। उन गासन-व्यवह्याओं ने जासकों की सरवा प्रधिक होती है, ग्रत उसी श्रनपात में कुपा-पात्रों की मंद्या भी बढ जाती है।

हाँव्म सी प्रमुता ही घारगा से यही निष्कर्ष निकलता है कि वह इसे पूर्ण, ग्रविभाव्य और धनीम मानता है । प्रभनता पर जो बन्धन लगाए गए हैं वे बैदानित नहीं है । बोदों के समान ईरवरीय नियमी (Divine Liws), प्राकृतिक नियमी (Natural Laws), तथा राज्य के मीलिक नियमी (Fundamental Laws) के प्रतिवन्य हॉब्स स्वीकार नहीं करता। इसी प्रकार वह बोदों के समान यह भी नहीं मानना कि राजा को प्रजा की वैयक्तिक नम्पत्ति छीनने का प्रधिकार नहीं है। सारौगते. हांन्त की प्रमुक्तता बोदों की प्रमुक्ता की नुप्तन में ग्रिकि निरुक्त भीर मुक्तिकर ग्रम्पन हैंना नागरिक कानन पर हाँदस के विचार

(Hobbes on Civil Lans)

हाँदम के ग्रमुसार सामान्य नागरिक विधियाँ सम्प्रमु की उच्छा का प्रतिनिधित्व करती है। विधियो में पुरातन नियमो ग्रथवा ऐतिहासिक परम्पराग्रो का नहीं वरन् सम्प्रमु की दृढ सकल्प-किया ही प्रधान है। विधि सन्त्रमु की गत्ति की बोतक है जो प्रजाजन के लिए कत्तंच्यो की घोषणा करती है। इन विविषों से ही व्यक्ति को यह जात होना है कि किसे उनका कहें और किसे दूसरे का, त्या न्यायपूर्ण है ग्रीर क्या अन्यायपूर्ण, क्या ईमान्दारी है ग्रीर क्या वैईमानी तथा क्या ग्रुभ है ग्रीर क्या ग्रजुभ ? इस प्रकार विधियां मानव ब्यवहार को विनियमित करने के साथ ही उनका मानवण्ड भी प्रस्तुत करती ्हें - साय <u>ही ये उस सम्प्रमुक्ता आहेता है जिसमें प्र</u>पत्ते आदेशों का पा<u>रत कराने</u> की क्षमती है। प्रजा इन विथियों को नैनिक मूल्य की दृष्टिकी नहीं बल्कि इपिनुए मानशी है कि वे सम्प्रमुकी इच्छा की ग्रभिन्यक्ति हैं। हॉड्म के ग्रनुसार विश्व के दो विभाग है-वितरणात्मक या निपेशत्मक एव ग्राज्ञात्मक या दण्डात्मक । प्रथम विभाग में नागरिकों का वध-प्रवेच कार्यों का ब्योरा बतलाया जाता है ग्रीर दूसरे विभाग में राज्य के मन्त्रियों को, जनता के प्रति अपराधानुसार बना दण्डविधान है, इमकी ब्याख्या की जाती है ? सम्प्रमु ही विधि का एकमात्र जोत और ज्याख्याकार है।

हाँव्स-ने नागरिक विधि ग्रीर प्राकृतिक विधि मे ग्रन्तर किया है। सेवाइन के शब्दो में <sup>त</sup>नागरिक विधि प्रमुसत्ता का ग्रादेश है जिसे वलपूर्वक लागु किया जा सकना है जीवकि प्राकृतिक विधि विवेक का ग्रादेश है जिसका केवल ग्रालकारिक महत्व है (नागुरिक विधि का मुन तत्त्व यह है कि उसमे ग्रादेश का ग्रथना वल-प्रयोग का भाव निहित है। हॉब्न के मतानुनार समदत्ती तथा कोक जैने सामान्य विधि-वेताओं की स्थिति में यही अस है। नसदन चुमुमते हैं कि प्रतिनिधिक-नस्था की सहमति में कुछ गुण हैं और सामान्य विधि-वेत्ताक्षों का विचार है कि प्रया में कुछ वैधता है। वस्तुस्थिति यह है कि बल-प्रयोग करने वाली-जनित ही विधि को वधनकारी वनाती है। विधि उसी की है जिसके हाथ मे जनित है। सत्ता-सम्पन्न व्यक्ति प्रथा को जारी रहने दे सकता है किन्तु उसकी गिंभत स्वीकृति की प्रथा को

विधि शक्ति देती है। कोक का यह अन्धविश्वास मुखंतापूर्ण है कि सामान्यविधि का अपना विवेक होता है।"1

हाँब्स द्वारा विधियो के उचित-ग्रुत्चित होने के ग्रधिकार से जनता को वचित करें देना किसी दुष्टि से न्याय-सगत नही माना जा सकता पित्रेर यह भी समझ से परे है कि मनुष्य का वह सद्विकेक, जिसे वह प्राकृतिक अवस्था मे व्यवहार मे लाता था, राज्य की स्थापना होते ही एकाएक लुप्त कैसे हो गया ? राज्य मे तो उस सद्विवेक को अधिक प्रभावणाली होना चाहिए था वयोकि मनुष्य तब प्राकृतिक भ्रवस्था की अपरिष्कृतं भावनाभी से बहुत उपर उठ चुका था। सम्प्रमुन्नी-इच्छा की ही सर्विषेक की शुभिव्यक्ति मानना और प्रजा को इस दृष्टि से कोई महत्त्व न देना आज के प्रजातान्त्रिक शुग में स्वीक्रम्र नहीं किया जा सकता स्वीकृतिक स्वितिरक्ति यदि मान भी लिया जाए कि सम्प्रमु द्वारा निर्मित कार्त्वन उसकी इच्छा को नही वरन् उसके विवेक को प्रभिव्यक्त करते है तो इसका ग्रर्थ यह होगा कि सम्प्रमु विधि-निर्माण में पूर्ण स्वतूत्त्र नहीं है, क्योंकि उसे यह घान रखना पडता है कि निर्मत विधि सद्विके के श्रनुरूप हो। पुनर्की होंब्स ऐसे राज्यादेशों की अवहेलना का अधिकार देता है जो व्यक्ति की ग्रात्म-रक्षा के उद्देश्य का हनन करने वाले हो। हाँव्स के इस विचार में यह निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि सम्प्रमु का विवेक सद्विवेक ही हो यह प्रावयक नहीं है, वह केवल दुराग्रह हो सकता है। प्रियक्ष रूप में सम्प्रमु को विधि <u>का प्रक्तिम स्रोत</u> और व्यास्थाकार मानना तथा परीज़ रूप में विधि के ग्राचित्य-श्रनीचित्य के निर्माय का ग्रीधकार व्यक्ति की दे<u>ना</u> (वयोकितभी तो व्यक्ति राज्यादेश को ग्रमनो ग्रात्म-रक्षी के उद्देश्य के विपरीत मानते हुए इसकी अवहेलना करने का निश्चय करता है) हॉब्स के चिन्तन मे एक गम्भीर दोष्ट्र है '। -:

हाँड्स का सम्प्रमु को यह भी परामर्थ है कि उसे बहुत यशिकः विधियो का निर्माण नहीं करना चाहिए क्योंकि एक तो उन्हें लागू करना वडा कठिन हो जाता है और दूसरे जनता के हृदय मे विचियों के प्रति सम्मान में कभी या जाती है । हाँस के इन विचारों से उसका यह सन्देह छिपा नहीं रहता है कि राजकीय विधि और प्राकृतिक विधि से पूर्ण तहनुख्यता नहीं भी हो सकती है। वह इस बारे में सुनिश्चित नहीं था कि क्या प्रजा को सम्प्रमु के प्रत्येक कानून को शुभ मानना चाहिए। वस्तुत-हाँच्स का निर्मुश्वताचाव उत्तना निरपेक (Absolute) <u>और प्रणत (Unconditional) नहीं है</u> जितना रू: सामान्यत वह विजनाई उता है। "उपयोगिताचाव के ब्राधार पर निरद्धश्वताचाद का समर्थन करके वह ्र उदारबाद (Liberalism) के लिए एक ब्राधार प्रस्तुत करता है।" उसके चिन्तन से सरिवानवाद के तन्तु विद्याम हैं जिनका वह स्वयं प्रावरपूर्वक खण्डन करना बाहुता है

राज्य'तथा चर्च

(The State and the Church)

सम्प्रभुतावादी हॉब्स यह स्वीकार नहीं करता कि अन्य कोई सस्वा राज्य के समकक्ष है अववा उसके मुकावले खडी हो सकती है। हुड़, [Hood] के शब्दों में, "हाट्स ने एक ऐसे राज्य की निर्माण किया जो केवल सर्वोच्च सामाजिक शक्ति के रूप मे ही नही वरन सर्वोच्च आर्थिक शहित के रूप मे भी निर्देश भाग ।" नभी सस्थाएँ-निराम, नवास, सघ राज्य के <u>प्रात्तर्गत है. उसकी क्र</u>ण पर प्राध्यत है। हाँबस प्रत्येक क्षेत्र को सस्प्रभुता के प्रयोग लाता वाहता है, वाहे वह कोई धार्मिक सस्थान ही क्यों ग हो । सर्व-प्रभत्वपूर्ण राज्य मे स्थानीय और स्वतन्त्र चर्च के लिए जो राज्य का प्रतिद्वन्द्वी हो, कोई स्थान वा । जन्म निष्कृति । होंस्स की दृष्टि में चर्च, राज्य की समयानितमति (ममान यानितमति) सस्या न हींकि क्सके यानीनम्य एक विकास या। जिस सार्वगीसिक चर्च का स्वयन ग्रेगरी सन्तम, इस्रोसेस्ट तृतीय और बोनीफीस अप्टम देखा करते थे, हाँदम ने उसका बौद्धिक निराकरण किया। उसने कहा "पोपशाही।

सेबाइन : प्रवोक्त, पृष्ठ 429-430.

रोमन साम्राज्य का प्रेत है और उसकी कब पर बैठा है। " उसकी मान्यता थी कि यदि विभिन्न वार्मिक सम्प्राध्ये को स्वश्र्य ह्य से मत-प्रवार की खूट दी जाएगी तो राज्य की युरसा और कल्याया के प्रित सकट उरमंत्र हो जाएगा। वह इस वात से अपरिचित न था कि तत्कालीन वावरी और पीप प्रपन असीमित वावों हारा समाज मे प्रध्यवस्था फैलाएँ। धार्मिक क्षेत्र ते आगे बढकर वे शासकों को पवस्थुत करने का प्रधिकार मित्र में अपतिविच्यत विवारों और प्रयाद करने का प्रधिकार का प्रधिकार को पत्र स्वार वाहते थे। उनके ऐसे अप्रतिविच्यत विवारों और प्रयादों के प्राप्त क्षेत्र मुंद्र पूर्व में मुर्ग्य सुरोग में अरावज्ञ का भी स्थित पैवा कर वी थी। कैशीकि हो और प्रोटेटेन्टो के आपसी स्मृत्य सुरोग में अरावज्ञ का भी स्थित पैवा कर वी थी। कैशीकि हो और प्रोटेटेन्टो के आपसी सुनी-स्वयं ने सम्प्रण फांस को प्रधानत वता दियां था। इन परिस्थितियों में यह अस्वाराविक न या कि हाँ सो न चर्च पर सावज्ञप्र के कृत्य के बहुत्व के विवस्त के विवस्त के किया । उसे यह स्वीकार्य नहीं हुआ कि सम्प्रण के कानूनी पर धावज्ञप्रक के कृत्य के बहुत्व के विवस्त के स्मृत पर धावज्ञप्रक के कृत्य के सावज्ञ की सावज्ञ की है। उसने यही है। राज्य में केवल राज्योतिक प्रमृता एको वाले का ही सावत होता है। राज्य में सम्प्रम ही सर्वोच्च आधारिक काले हैं और विवाय उसकी ही हुगा से (ईक्वर की हुगा से नहीं) आधारिक सम्ता प्रहण करते हैं। जब लोग विवाय और बुद्धि की उपेक्षा करते हुग यह सायह करते हैं कि केवल खलांकिक (Supernatural) अनुभवे से ही सत्य-प्रसर्थ का वास्तविक ज्ञान प्राप्त हो सकता है, तो राज्य में प्रव्यवस्था और अराजकता का वातावरण पनवता है। हास्व ते रोधन कैशीकिक चर्च को अन्यकार का राज्य (The Kingdom of Darkness) कहा तथा रक्तिक से सिवर किशीक वर्च के अरावकार का राज्य

हाँक्स ने कहा कि धर्म का ग्राबार <u>ग्रदस्ट गणित का मय हैं</u> । मनुश्य जाण्वत नरक के भय में काँपता है और ग्राव्यास्मिक सत्ता उसकी इस कमजोरी से लाग उठाती है। ग्रत राज्य को इस खतरें से ग्रपनी तथा प्रजा को रक्षा करनी चाहिए। जो ग्रदुष्ट गिक्तमाँ राज्य द्वारा स्वीकृत हैं, उनसे भय करना धर्म है ग्रीर जो ग्रदुष्ट गक्तियाँ राज्य द्वारा स्त्रीकृत नहीं हैं उनसे भय का नाम-ग्रन्धविश्वास है।

हाँक्स के इन विचारों ने क्रान्तिकारी विस्फोटक चिंगारी छोड़ वी। हाँक्स को नास्तिक गिना जाने लगा जबकि उसका कहना कैवल यही पा कि ईंग्सर का वस्तुगत झान नहीं हो सकता, उसकी पूजा हो सकती है। वह भौतिकवादी प्रवंबा पनिवादी या किन्तु उसने खुल्लम-खुल्ला निरीश्वरवाद का समर्थन कदापि नहीं किया।

मेबाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, घण्ड 1, पृष्ठ 431.

410 पाश्चात्य राजनीतिक विचारों का इतिहास

सारीयतः हॉब्स के अनुसार, चाहे किसी भी दृष्टि से देखा जाए, धर्म पूरी तरह से विधि एवं सासन के नियन्तए में है। मार्सीलियों की भाँति वह उन्नें का काम फिक्स देना मानता है, लेकिन वह यह भी कहता है कि कोई भी शिक्षण तभी विधि-संगत है जब सम्प्रमु उसे प्रमाणित कर दे। वर्म-बहिष्कार का अथवा चर्च द्वारा दिया जाने वाला कोई अन्य दण्ड सम्प्रमु ही ब्रारोपित करता है। हाँक्स ने प्रपने प्रन्य 'लेवियायान' के लगभग आये अर्था में धर्म-बाह्य और चर्च से सम्बन्ध रखने वाले प्रशी की मीर्मीसा की है और उन्हें विश्वद तक की कसोटी पर कसा है।

हाँबन का व्यक्तिवाद (Hobbes' Individualism)

हाँच्स के राजवर्शन के आधार पर यह कहुना गलत न होगा कि निरंदेस सम्प्रमुता का कट्टर समर्थक होते हुए भी वह कई अर्थों से व्यक्तिवादी है जिसके राजवर्शन का प्रारम्भिक सूत्र व्यक्ति है, प्ररस्तु के समान समाज नहीं। "उसकी विवारवारा में व्यक्ति विवारवारा में व्यक्ति का प्रारम्भिक सूत्र व्यक्ति है। पर राज्य बाहर की एक ऐसी ग्रीकि है जो उन्हें एकता के सूत्र, ये बांचती है और उनके समान स्वार्थों में तामवस्य स्वाप्ति करती है।" प्रायः समग्रिकामान स्वार्थों विवार हुए अणुत्रत-मनुष्य हाँच्य के राजवर्शन को आर्थिभक इकाई है। उनकी जीवन-रक्षा तथा मुख-आनित को सरिभक एक्य पारस्परिक समभ्यति का परिणाम है और तक तक चलता जाता है जब तक वह अपने पूल उद्देश्य को प्रार्थ पारस्परिक समभ्यति का परिणाम है और तक तक चलता जाता है जब तक वह अपने पूल उद्देश्य को श्रीर त होता चाहिए है जून तक राज्य प्रजंति को जीवन-रक्षा के उद्देश्य को अथवा उस राजनित है आरोव-पानत है, आरोव-पानत है, आरोव-पानत है, आरोव-पानत है, आरोव-पानत है, अरोव-पानत है। पानत करने को अनुमति उसी स्थिति मे देता है जब राज्य हारा कोई ऐसा कार्य करने का आवेश दिया जाए जिससे व्यक्ति का जीवन ही स्वरंति के लिए जिससे व्यक्ति का जीवन ही स्वरंति के स्वरंति के स्वरंति के स्वरंति का अर्थन अरोव अर्थन अरोव-पानत और व्यक्ति को जीवन-रक्षा के विद्या अराव-पानत के स्वरंति की प्रवरंति के स्वरंति के स्वरंति के स्वरंति के स्वरंति के स्वरंति की स्वरंति के स्वरंति के स्वरंति के अर्य और आराव-पानक की स्वरंति की स्वरंति की स्वरंति की स्वरंति के स्वरंति के स्वरंति के स्वरंति की स्वरंति के स्वरंति के स्वरंति की अर्य के स्वरंति के स्वरं

बास्तव में हाँक्स ही पहला दार्थानक था, जिसने व्यक्ति के हिन को उसके जीवित रहने के अधिकार को सर्वापिर माना। उसकी दृष्टि में यही राज्य की सबसे के उपयोगिता है कि वह अराजकता का अस्त करके व्यक्तियों के जीवन सकट को दूर करे। राज्य का निरुक्त बांधकार इसी दृष्टि से दिए गए हैं कि वह समात्र में शानित की व्यवस्था करें तथा व्यक्तियों के जीवन और सम्पित में मुरिक्ति रहे। तद स्व तरह हाँक्स के व्यवस्था करें ने से उपयोगितावाद मी जूड़ा है। हाँक्स का विचार है कि राज्य व्यक्ति की व्यवस्थित हो। साध्य तो व्यक्ति ही अपने आप में है। किन्तु यहाँ यह विशेष रूप से व्याप्त रहने याच्य वात है कि हाँक्स व्यक्ति को साधन राज्य वात है कि हाँक्स व्यक्ति को तथा परे है। किन्तु यहाँ यह विशेष रूप से व्यक्ति हो। अपने आप में है। किन्तु यहाँ यह विशेष रूप से व्यक्ति हो। साध्य तात है कि हाँक्स व्यक्ति को तथा से विशेष हो। साध्य तात है कि हाँक्स व्यक्ति को तथा हो। कुछ वशाओं को छोड़कर (जिनका उल्लेख पहले अनेक वार किया जा चुका है), जैसे कि आत्मरास्ता की, प्रजावन को अन्य किसी भी दाशों में सासक के विरद्ध कोई अधिकार प्राप्त मही है। उनकी स्वायोगित उसी में निहत है कि अस्ति प्रथमता स्वीवित दे।

्रिहें<u>स का निरंक्</u>ष्णवास वास्तव में एकदम कट्टर नहीं है। नागरिक विवियों के सरक्षण में स्वतन्त्रता का उपयोग करते हैं। 'लेवियायान' को अनुचित हस्तक्षेप का कोई शोक नहीं है। हॉन्स के अनुचित हिस्तिम का कोई शोक नहीं है। हॉन्स के अनुचार विवियों का उद्देश्य प्रजाजन के सम्पूर्ण कार्यों पर-रोक लगाना नहीं है अपितु केवल "उनका

निर्हें<u>शन करना एव उन्हें इस तरह रखना</u> कि वे अपनी ग्रनियन्तित <u>इच्छाग्रो, जल्दवाजी अथवा अविवेक</u> के कारण स्वय को ही आधात न पहुँचा <u>लें। विधि उस बाद के समान है जिसे यात्रियों को रोकने के</u> लिए नहीं प्रत्युत सन्मार्ग पर रखने के लिए खड़ा किया जाता है ।''

हाँह्स के व्यक्तिवाद पर टिप्पणों करते हुए सेवाइन महोदय ने लिखा है—"हाँह्स के चिन्तन में व्यक्तिवाद का तरच पूर्ण इस से प्राधुनिक हैं। इस दृष्टि से हाँहस ने प्रामामी युग का सकेत खच्छी तरह से समझ लिया था। उसके दो बताविदयों वाद तक अधिकाँ ब चिनार को को स्वाई, जुडासीवाद को प्रयेक्षा कही अधिक प्रेरक तरच लगा था। वे किसी सामूहिक कार्यवाही की अपेक्षा अबुद्ध स्वार्थ के आचार पर सामाजिक बुराइयों की अधिक प्रांसानी से हूर कर सकते थे। हाँस्स का नाम प्रमू की निरकुष बक्ति है। हाँस के साथा निर्मा के साथ निर्मा की साथ क

अतः छवर से देखने में ऐसा लगता है कि <u>हाँडम पूर्ण निरक्ष सत्ता का समर्थक है</u> लेकिन

वास्तव मे व्यक्ति के हित का ममर्थक होने के कारण वह प्रवल व्यक्तिवादों भी है।

हाँब्स के विचारों की ग्रालोचना और मूल्याँकन् (The Criticism and Estimation of Hobbes' Conception)

हाँस्स के विवारों को समर्थन मिलना तो दूर रहा, सर्वन जनकी तीव आलोचना की गई-। समकालीन कोई भी पक्ष उसकी तरफ न था। राजन्यवारी, क्षिप्रहुक, धार्मिक विचारक होंगे उसके आलोचक हो गए। पिनस्क्र राजन्य के समर्थक उसके व्यक्तिन्यका के सिद्धान्त तथा देवी सिद्धान्त के निराकरण के कारण विवार के समर्थक उसके अभवित्व अनुवार राजन्यनेय निष्ठा के कारण नाया थे। सिद्धान्त के समर्थक उसकी अभवित्व अनुवार राजन्यनेय निष्ठा के कारण नाया थे। सिद्धान्त के समर्थक उसकी अभवित्व अनुवार राजन्यनेय निष्ठा के कारण नाया थे। सिद्धान्त के समर्थक विवार के सिद्धान्त के सिद्धान के सिद्धान्त के सिद्धान्त के सिद्धान्त के सिद्धान्त के सिद्धान के सिद्धान्त के सिद्धान्त के सिद्धान्त के सिद्धान्त के सिद्धान के सिद्धान

<sup>1</sup> सेवाइन ' राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 1, पृ 432.

<sup>2</sup> Dunning: Political Theories from Luther to Montesque, p. 302, 3 C. E Vaughan History of Political Philosophy, Vol. 1, p. 37.

मुरे के प्रमुक्तार "हॉब्स की जीवनी लिखने वाले को एक ही समर्थक मित्र सका जबकि उसके य भूनेक थे।"

पर कुछ विचारक ऐसे भी हुए और आज भी है जिन्होंने हाँब्स की महत्ता को स्वीकार किया सेवाइन ने हाँब्स की प्रशसा करते हुए जिखा है कि "अग्रेजी भाषा भाषी जातियों ने जितने भी राजनीतिय विजित करा कि साम करते हुए जिखा है कि "अग्रेजी भाषा भाषी जातियों ने जितने भी राजनीतिय विजित करा कि साम करते हुए जिखा है कि मान कि साम क

हारणात्रों के पक्ष में कुछ कहा जा सकता है। अल्लो-ध्रां निर्माण कि प्रस्ते में कुछ कहा जा सकता है। अल्लो-ध्रां निर्माण कि प्रस्ते के जिसका मानव-स्वभाव का वित्रण अनुचित्र अतिराजित और एकप्रकोश है। हॉक्स द्वारा मृतृष्य को अतामाजिक मीर-समाज-विरोधी कहना चरस्त्र के इस स्वाभाविक सत्य सिद्धान्त के विरुद्ध है कि मनुष्य एक सामाजिक प्राणी है जो समाज में रहना पसन्य करता है और समाज में रहना पसन्य करता है और समाज में रहनर ही अपनी उन्नति कर सकता है। मनुष्य की आत्म-भावना केवल अपने तक ही सीमित नहीं रहती। वह पत्ती, सन्तान और सजातीय मनुष्य से स्नेह, करता है, उन्हें अपना सममता है। मनुष्य से यह प्रवृत्ति होती है कि अपनी आत्मबुद्ध को अधिक्षिक विक्रित एक विस्तृत

करे । जसमे दया, सहानुभूति, सहयोग-त्रेम, त्याग-मादि देवी गुण मी-होते है ।

(2) हॉड्स की सामाजिक अनुबन्ध की कहानी नितान्त अनपूर्ण है। (मनुष्ण अपनी स्थित कि करते पर ही किसी अकर के समझीते करने की अवस्था में आता है। सामाजिक समझीते की वात तो मनुष्ण के अपेक्षाकृत विकसित होने पर ही समफ में आ सकती है। जब मनुष्ण पूर्णतः असामाजिक, स्वार्थी, फणडान्त और हिंधक हैं तो उनमें समझीते की सामाजिक भावना का उदय हैते ही गया और वे कानुना श्रिय एव विचस्त नागरिक कैसे वन गए? वाहन के जब्दों में, "हांब्सका कहना है कि प्राकृतिक अवस्था सथ्यों की वह अवस्था है विसमें प्रत्येक व्यक्ति अन्य समी व्यक्तियों के प्रति युद्धरत रहेता है। प्रवृत्व और मोंबा इस अवस्था है विकाम प्रत्येक व्यक्ति अन्य समी व्यक्तियों के प्रति युद्धरत रहेता है। प्रवृत्व और मोंबा इस अवस्था है विशेष गुण है। इस स्थित में तहीं और गवत त्याय और अन्याय की धारणाओं के लिए कोई स्थान नहीं हो सकता। इन सब में कोई पारस्परिक संगित नहीं है विकाम की धारणाओं के लिए कोई स्थान हो हो सकता। इन सब में कोई पारस्परिक संगित नहीं है विकाम की धारणाओं के लिए कोई स्थान हो हो सकता। इन सब में कोई पारस्परिक संगित नहीं है विकाम कि स्थान की वादस्था के अवस्था करें को स्थान है कि ऐसे गुणों से विभूषित वानव-छंपी क्यंतियों होती प्रवृत्व के स्थान करते हैं कि जिसमें उनसी पूर्व स्थित एकदम विपयोत हो जाए अर्थात ऐसी स्थितिया अवस्था जिसमें युद्ध की जबह आदित हो। विस्त ह्या एक्ट्र विकाम है अपेक्ष कर प्रवृत्व है अपना स्था विकाम अवस्था जिसमें सुद्ध की जबह आदित हो। विस्त ह्या एक्ट्र हम्म हम्म एक्ट्र हम्म विकाम कर दिया गया हो। वीरिक्षण पर व्यत्व परक-पिपासु व्यक्ति ज्ञानित प्रवृत्व अर्थात रहा नही विकाम कर प्रवृत्व प्रवृत्व में स्थान कर सुद्ध हो। वार्त वन में स्थान के सुद्ध वीच है। वार्तव में भी व्यव्वय मान सुद्ध में स्थान कर सुद्ध में स्थान कर सुद्ध में सुद्ध की सुद्ध हो। वार्तव में भी व्यव्वय नही हो हो। वे स्थान कर सुद्ध की कायाकर्य करने की क्योन करना निवास करना में भी सुप्यव्व नही हो हो। में सुद्ध सुद्ध में में मान सुप्यव्य नही हो हो। में सुप्येन सुद्ध में भी प्रव्यव्य नही होती।

इसमें कोई सन्देह नहीं कि <u>हाँज्य की मानव-स्वभाव से क्रायम विभाजन की ध्यवस्था</u> निताल दोपपुर्वों है । यदि मान लिया जाए कि हाँबस सबसुच से ऐसी प्राकृतिक अवस्था की ऐतिहासिकता में विश्वास करता था तो बाहन द्वारा की गई मालाचना उसके तक को खण्ड-खण्ड कर देती है। पर बास्त<sup>ब</sup> में ऐसी प्राकृतिक श्रवस्था की सत्ता को हाँबस किसी ऐतिहासिक प्रमाण से पुण्ड नहीं - करता। स्नतः

<sup>1</sup> Murray . History of Political Science, p. 216

<sup>2</sup> Vaughan : History of Political Thought, Vol. I, p 31-3

हमारे लिए यह मानना प्रावश्यक नहीं है कि हाँक्स का यह विश्वाम था कि मनुष्य कभी सचभुच ही एमी प्राकृतिक यवस्था मे रहते थे विक्तिक यवस्था सम्वन्ध स्वावस्था सम्बन्ध सिक्त कि किसी नियम्त्रक प्रति के प्रमाल मे मनुष्य का जीवन वेता ही हो सकता है जेंसा प्राकृतिक व्यवस्था सम्बन्ध सिक्त सिक्त सिक्त होता है कि किसी नियम्त्रक प्रतिक के प्रभाव मे मनुष्य का जीवन वेता ही हो सकता है जेंसा प्राकृतिक विका यथा की हो सिक्त स्वावस्था सम्बन्ध सिक्त सि

शामन-सत्ता की समक्रता है पर यह घारेणा सही नही है। उसके सामने मध्ययुगीन यूरोप का इतिहास वा जितमें शासने-सत्ता वर्ष एव राज्य के मध्य विभाजित थी। उस समय सपर्य होते थे किन्तु प्रकृतिक प्रवस्था-सी प्रराजकता नहीं थी। प्राकृतिक दशा की तुनना में दिश्ति प्रत्यन्त ही सुधरी हुई थी। उस समय प्रमुसत्ता की प्रविभाज्यता का सिडान्त विद्यमान नहीं था। यात्र प्रमेरिका में प्रभुसत्ता शासन के तीन प्रधान यागे में बँटी हुई है, किन्तु वहाँ प्रराजकता नहीं है। आधुनिक इतिहास इस बातू ह्या प्रमाण है कि मिथित तथा सांविधानिक शासनों में प्रराजकता नहीं रहती। अस्तरा राज्यनिक रिक्ति स्वापन स्वापन

(4) राजसत्ता को निरकुष एव प्रसीमित इप से पाक्तिशाली बनाए रखने हैं लिए होहस ने उस समझौत में सम्मितित पक्षी से धवन रखा है। ताक्तिक दृष्टि में ऐसा एक-प्रकार समझौता असगत है। समझौता ने सम्मितित पक्षी से धवन रखा है। समझौता मन भी नहीं किया जा सकता, यह वास मानव-पुक्ति के विपरीत है। हाँमा ने इस बात पर भी कोई विचार नहीं किया कि प्राचीन जीवन की इकाई व्यक्ति न होतर कुटुम्ब थी। उपित्र के अस्ति स्थातित के किया कि प्राचीन जीवन

(5) हॉक्स राज्य थीर सरकार के बीच कोई भेद नहीं करता जबकि ये तो फिल सत्तारें है। यदि जनता विज्ञेह हारा किसी निर्देश्व राजा का प्रत्य करने का प्रयत्न करने है तो वह राज्य सत्या की जड़ पर कुरावार नहीं करती। नह केंद्रन सरकार में परिवर्तन करती है। हॉक्स राजा है स्वेच्छावारिता और सरकार की स्वेच्छावारिता में कोई प्रस्तर नहीं देखता। अस्तर स्वेच्छावारिता और सरकार की स्वेच्छावारिता में कोई प्रस्तर नहीं देखता। अस्तर स्वेच्छावारिता और सरकार की स्वेच्छावारिता की कोई प्रस्तर नहीं देखता। अस्तर स्वेच्छावारिता की स्वेच्छावारिता की कोई प्रस्तर नहीं देखता। अस्तर स्वेच्छावारिता की स्वेच्छावारिता की की स्वेच्छावारिता की स्वेच स्वेच

(6) हास्स क अनुसार कराजक रवा कं जावन स अयमात हां कर आरान-राता एवं भारित- की स्वापना के स्वपना के स्व

व्यक्ति अपनी स्वतन्त्रता का परित्याग करता है वह अपने मनुष्यत्व को भी छोड़ देता है। उसके समक्षीते से बना हुआ समाज वस्तुतः समाज नहीं कहा जा सकता, क्यों कि उसमें सम्पूर्ण जीवन केवल एक ही व्यक्ति 'लेवियाथान' मे केन्द्रित है और शेष मभी व्यक्ति इस घरतो पर निर्यंक्त भार-मात्र है।' हॉब्स के समाज मे वे सब लेवियाथान के ममल ननमन्त्रक है, करवड दात-मात्र हैं। हॉब्स अपने राज्य में मनुष्यों को सर्वेशा अधिकार-णून्य करके निवयाथान क्षी चरवाहे द्वारा हीके जाने वाले पश्चमां की अरेणी मे ला खुडा कुरतक है। यह सुवस्था ते हॉब्स की आकृतिक अवस्था लेटी आवाक मोनहीं में निवस्ता में की स्वति के उसने मिन्हित की प्रशासित प्रवित्त अथवा नियमन पदित के तद्दल्य माना जाता था। लेकिन वाद के विकसित विचारों से यह ममाणित हो गया कि ज्योधित के नम्त पर राजव्यों का मनल बनाने का प्रयास अमम्मात्र है। जो भी हो, हम हॉब्स के इस महस्व से इस्कार नहीं कह सकते कि उसने अपने चिन्सन को एक कमबड़ और समिल्तत हम प्रवास किवा।

(8) हॉक्स के विधि मम्बन्धी विचार भी ग्रति सकीर्ग है। वह विधि के केवन <u>कपरी पालन</u> से <u>ही सन्तुष्ट प्रतीत होता है।</u> लोग चाहे विधि में विकास करें या न करें, उन्हें विधि को मौनना ही होगा पर होना यह चाहिए कि लोग विधि में <u>भी विषयन करें ग्री</u>र उसका पालन भी करें।

्रिंट्स की चाहे कितनी भी प्रालोचना की गई हो, राजनीतिक चिन्तन की, उसकी महान् देन है । ब्रह्म राजनीतिकारन की विस्तृत ब्रीर व्यवस्थित पद्धति का निर्माण करने नाला पहला अप्रेज विचारक है... प्रभुत्तिकारन की विस्तृत ब्रीर व्यवस्थित पद्धति का निर्माण करने नाला पहला अप्रेज विचारक है... प्रभुत्तता का प्रात्तवारक चाह पहले किया । अनुसत्ता ब्रीर कानून पर उसके विचार शीर्य अधिम प्रमुत्तता को राजने विचार सर्वप्रयम उसने ही विचा । अनुसत्ता ब्रीर कानून पर उसके विचार शीर्य अधि अधि विचारक जाने विचार शिवी सर्वी के महान् विचारक जाने ब्रीस्तित ने किया । वास्तव में हांच्य ने ही अनुसत्ता की वह स्वरूप विद्या जी आज तक चला था रहा है । हांच्य के ब्राव्हन मिद्यान्त हारा ही यह सुनिश्चित हुया कि राजसत्ता सुनिश्चित है । हांच्य के ब्राव्हन प्रमुत्तिक स्वरूप के स्वरूप के व्यवस्था के लिए अनुवार्य है । इस सत्त की व्यवहारिकता से किसी की अपादित नहीं हो सकती कि शानित एव व्यवस्था स्थापित करने के लिए वह तथा,शक्तिस्थल वह सामन की आवश्यकता होती है ।

<sup>1</sup> Zagorin . Political Thought in the English Revolution, p 188.

हीं ब्लु की बहुत बड़ी देन उसके व्यक्तियाद की है। सम्प्रमुतावादी हाँ इस के विचारों में हुमें व्यक्तियाद की सम्प्रचन समर्थन मिलता है। उसने व्यक्ति के कल्याए। श्रीर उसकी सुरक्षा को साध्य घोषित किया है। उसने राज्य को निरकुण अधिकार इसीलिए दिए है कि वह समाज में शानित स्थापित रहें, व्यक्तियों का जीवन और सम्प्रति सुरक्षित रहें। सेवाइन ने इसीलिए कहा है कि, "हाँबर के प्रमु की सर्वोच्च यक्ति उसके व्यक्तियाद का प्रावश्यक पुरक् (Necessary Complement) है। "उसके निर्माण का प्रावश्यक पुरक् (Necessary Complement) है। "उसके की एक्ताय उसकी उपयोगिता है। स्मरपीय है कि "हाँबर कोई जनतन्त्रवादों तहीं वार। उसके लिए जनता, सामान्य इच्छा (General Will) प्रथवा सामान्य हित जैसी किसी कीज का प्रसिदत्व नहीं है। मुस्तित्व केवल व्यक्तियों का है। उनकी रक्षा करना राज्य का कर्त्वव है। उनके निजी हितो का घोग ही सामाजिक हित है।" हांका के विचारों से उपयोगितावादियों ने वहुत कुछ प्रपत्न तिया। "राज्य को व्यक्तियों के परस्पर विदेशी हितो का मध्यस्य वना कर वह उपयोगितावादियों का पूर्व सुकक वन गया।" यो वेपर के अनुसार—"यह कोई प्राक्तिसक घटना नहीं है कि वैन्यम यहाँ भी उसका उतना ही ऋषी है जितना सुल विषयक हांक्स के विचारों का। प्राने वाली सन्तित का प्रायः उससे मतमेद रहा है किन्तु यह कहने में कोई अतिवायोक्ति न होगी कि उन्हें उससे ए एसी वान मिनी जिसका खोदना उनके लिए अयस्कर है क्योंकि उससे से एक सूल्यवान घातु सक्तिती है।"

हाँच्स का महत्त्व इस दृष्टि से भी है कि <u>जसने न्याय सम्बन्धी पूरानी मान्यता का खण्डन</u> किया और बतलाया कि <u>न्याय की रज्ञमा बिधि द्वारा होती</u> है तथा न्याय विधि का प्रतिबिम्ब नहीं है। वास्तव में जसने प्रपने प्रबल तकों द्वारा तत्कालीन राजनीतिशास्त्र वैतायों और विद्वानों को यपनी और आकृष्ट किया और उन्हें प्रपने सिद्धान्तों की तह में जाने के लिए विवश कर दिया है। जीवली, कृतियाँ एवं पद्धति (Life, Works and Method)

नोंक ने सनुबन्धवाद पर पुन िचार किया और उसे उदार. सन्तुलित तथा व्यावहारिक बनाने की वेप्टा की । लॉक का सर्वेषिक महत्त्व इस वात में हैं कि उसने श्राधुनिक स्वतन्त्रवा की घारणा का, सीमित और वैद्यानिक राजतत्त्व का तथा व<u>तमान वग</u> के प्रवातन्त्र का समर्थन किया ।

जॉन लॉक को जन्म इस्लेण्ड में तीमरितेट केरियटन नामक स्थान पर 29 असला 1632 ई. को हुया था। उसके पिता मध्यम-वर्गीय परिवार के एक वसके में, किन्तु उन्होंने पुत्र को उच्च विक्षा वितान में कसर नहीं छोड़ो। इस मेधावी छात्र ने प्रमालकों है से एम. ए की उपाधि प्राप्त की और तब वही 1659 ई. में उसे प्रध्यापन कार्य मिल गया। यध्यापन-काल में ही उसका सम्यूक्त लॉड बेसपुरदूर दें से हुआ जिससे उसे प्रथमा गुप्त सचिव बना निया। प्रव लॉक ने राजनीति का पर्याप्त ज्ञावाहारिक ज्ञान प्राप्त किया। थोड़े समय पश्चाप वह हिन्न वला (Whig Party) में, कार्य करने लगा, किन्तु अत्यधिक परिश्रम और प्रध्ययन से वह क्षय रोग से नत्त हो गया। क्षय रोग से निवृत्त होने के लिए उसे फ्रांस जाना पड़ा जहाँ उसने प्रपन्न राजनीतिक विचारों को प्रकाशन किया। 1683 ई. में कुछ राजनीतिक कारणों की वसह से वह हॉनेण्ड गया, जहाँ नन् 1688 ई. तक उने रहना पड़ा। जब इंग्लंण्ड में सारित कारणों की वसह से वह हॉनेण्ड गया, जहाँ नन् 1688 ई. तक उने रहना पड़ा। जब इंग्लंण्ड में सारित कारणों की वसह से वह हॉनेण्ड गया, जहाँ नन् 1688 ई. में कारित हुने के कारण ही ज़िस्स क्या प्राप्तिक के इस समर्थन के कारण ही उस क्रांसित का दार्शनिक कहा जाता है। लॉक प्रधिक समय तक जीवित न रह सका और 72 वर्ग की अवस्था में सन् 1704 ई में यह विद्यान सार्व किए चल बसा।

लांक के जीवन पर तत्कालीन परिस्थितियों ने बड़ा ,प्रभाव डाला । उसने अपने जीवन के प्रथम भाग में महान राजनीतिक उवल-पुथल को देखा, उदाहराएाँ अपने <u>मैं जान में ग्रेह-जूढ़ त</u>्या ग्रोवन में क्षांमवेल का शासन-भीर राजवन्य की पुनस्थिता के दर्गन किए ( दुडाबर्स्सा में उसने 1688 के की परिवृद्ध का जानित को देखा । लांक की युनर प्रारमिक अनुभवी के कारए। हिंता तथा प्रतिवाद के प्रति गम्भीर अविज उत्तर हो गई। दी<u>लंगान तक हिंग विचारक श्रेपरसवरी के आत्य रहने के कारए। उसका</u> भी उस पर विशेष प्रभाव पद्धा पहा ने कि कारए। उसका भी उस पर विशेष प्रभाव पद्धा ने कि कारए। उसका भी उस पर विशेष प्रभाव पद्धा ने कि कारए। उसका भी उस पर विशेष प्रभाव पद्धा ने कि कारए। उसका कि उत्तर हों में यूरोप में कार्य के अति विक वातावरण का पड़ा। इस नवीन ग्रुग में धार्मिक शीर राजनीतिक कहरता के स्थान पर सहिष्णुता की विशेष छाप थी। जहाँ पुराने. ग्रुग का राजनीतिक विन्तन मानव स्वभाव को युरा और उट्ट मानते हुए धारम्भ होता था, वहाँ इस नवीन ग्रुग में मानव-स्वभाव के प्रजि प्रधा प्रार पुर मानति हुए धारम्भ होता था, वहाँ इस नवीन ग्रुग में मानव-स्वभाव के प्रजि प्रधा मानव-स्वभाव की अत्रक देखने को मिलती थी और मानव-स्वभाव की अच्छाई में विश्वाद किया जाने वना था। मानव-स्वभाव सम्बन्धी मूल मान्यतायों में इस परिवर्तन का प्रभाव लॉक पर पड़ना स्वाधिक

था, गोर उमीतिए बहु एक उदारवादी विचारक यन सका । उसने ऐसी प्रध्ययन पद्धति निकाली जिसके प्राधार पर न्यान्त्र<u>ाती, प्रणोणिवानानी, प्रवास्थ्यवाती, समद्रगती प्रवन-प्रपते पक्ष</u> मजबूत करते हैं ।

रचनाएँ - लॉह ने राज गितिज्ञान्य, प्रयंजास्य, घमंज्ञान्य, जिल्ला, दर्शन, विज्ञान ग्रादि विषयो पर 30 में भी प्रधिक ग्रन्य जिमे। मभी हिनया उसरी 50 वर्ष की ग्रम्यू हो जाने के उपरान्त ही प्रकाशित हुँ । हॉनेण्ड मे नीटने के बाद ही वह सर्वप्रमा एक लेउक के रूप में प्रकट हुया । राजनीति-गास्त्र पर निने गए उसके कुछ महत्वपूर्ण बन्द निम्नलिखित हैं—

Letter on Toleration, 1689.

2. Two Treatises on Government, 1690

- Essay Concerning Human Understanding, 1690.
- Second Letter on Toleration, 1690.
  - Third Letter on Toleration, 1692
- Fourth Letter on Toleration, 1692
- The Fundamentals of Constitution of Caroline, 1692.

इन नभी यन्थों में नाँक का नवने वृत्तु प्रन्य 'Two Treatises on Government' है। ्डसके-प्रथम नण्ड में नाज ने राजा के देवी प्रधिकारों ग्रीर पदाविकारों की चण्डन किया है। दूसरे खण्ड इसक्र प्रथम लण्ड म लाक न राजा क दवा आवकारा आर प्रधायकारा का चण्डन किया है। हुमर खण्ड में उनने सरकार को उसक्ति, स्वभाव ग्रोर कार्यकोर का खिजद विवेचन निया है। गुच्छत स्य सं उसका उद्देग्य हॉम्म का मण्डन करना था, किन्तु स्लब्दाः लॉक ने 'लेवियायान' के तकों का जान-बूक्कर ' उत्तर नहीं दिया। स्मरणीय है कि लॉक प्रयने यहन में विचारों के जिल्ल "The Laws of Ecclesiasti-cal Polity' के सेराज रियाड दुकर (Richard Hooker) का ऋणी या ग्रोर वह इसे स्वीकार जी करना था। साँक हाँडम के व्यक्तिवादी दृष्टिकोए, ग्रीर सामाजिक सविदा के सिद्धान्त से सहमत वा. लेकिन होंट्न के टान के नगभग प्रत्येक प्राचार-सिद्धान्त का विरोधी या। प्रो वॉहन (Vaughan) के लोकन हास्त्र क टान क नगमग प्रत्यक प्राचार-ामद्धान्त का क्याचा था। प्रा वाहन (Vaughan) के प्रतुद्धार, "लॉक की 'टीटाइज' एक दोनाजी नदूक है जिसमें से एक फिटमर (Filmer) नदा दूसरी होस्त्र के निवह तनी हुई है.!" लॉक ने इस प्रत्य को राजा के देवी प्रधिकारों का प्रयत्न समयँग करने वाल सर रॉबर्ट फिटमर के प्रत्य 'Patriarcha' का सण्डन करने के लिए लिखा था। फिल्मर ने प्रयने ठोस तक प्रिविकतर हॉट्स से ग्रहण किए थे। लेकिन जहां लॉक ने प्रथम 'ट्रीटाइज' में फिल्मर की खुलकर ाध वक आवनगर रहरू च अरून राज्य व राज्य व स्थान है। जान पूर्व व स्थान को खुवकर प्रात्तेचना की, वृही दूसरी 'ट्रीटाइच' में उसने होंडम की बैसी प्रामोचना नहीं की । इस पर टिप्पणी करते हुए सेवाइन ने कहा है कि "यह प्रत्यन्त दुर्भाग्यपूर्ण है कि वॉक ने प्रपने उत्तरदाधित्व को पूरी तरह से नहीं समका।" यद्यपि प्रपने तकों का विकास करते समय लॉक नदेद हॉब्स पर दिट जमाए तरह च नहा चनका । <u>यूपाप अन्त पना पा प्रकात करण चन्य उपय</u> न<u>यस हान्स पर दास्ट जमारू</u> र<u>हा, लेकिन उसने डॉड्स का नाम लेकर खुल्तम-खुल्ला उसके मत का खण्डन कभी नहीं किया । सेवाइन के ही,सब्दों में, "यदि वह ब्रयने उत्तरदायित्व को पूरी तरह से समक्त लेता तो वह समाज ब्रौर कुर्सिन के सिढान्तों में गहराई से प्रवेश करता है । इससे उसके दर्शन का बहुत-सा श्रम दूर हो जाता ।"</u> पर "तरकालीन प्रभाव की दृष्टि से यह अधिक हितकर था कि वह गरीव फिल्मर का खण्डन करता।"

पर ''तत्कालान प्रभाव का दृष्ट स यह आध्यक हितकर था। क वह गराव फिल्मर का खण्डन करता।'' लॉक की इस पुन्तक का प्रकाशन यद्यपि 1640 ई. मे हुआ, लेकिन कैम्प्रिज विश्वविद्यालय के प्रो. पीटर लॉस्बेट के नवीन प्रतुख्यानों से यह सिद्ध हो। चुका है कि यह सम्पूर्ण रचना। 1683'ई. से पहले ही तैयार हो गई थी। लॉक ने इसे 7 वर्ष पश्चात्। ग्रन्थ लेखक का नाम न देते हुए इसलिए स पहल हा तथार हा पर था। पाल ग रेंच , जा जाना व का जाना के बहुर इसालएं प्रकासित किया कि उसे यह मय था कि यदि स्टुप्ट ज्ञासक पुन. सिहासनास्व हुए तो लेखक को हुए अंगाना पड़ेगा। लॉक के जीवन-काल में हो 1690, 1694 ग्रीर 1698 ई में इस ग्रन्थ के तीन संस्करण प्रकाशित हुए, यद्यपि तीनो ही में ग्रगुद्धियाँ थी। उसकी मृत्यु के बाद ही उसके द्वारा संगोधित सस्तरण अकाशाय दुर, प्रधान पाना ए न जुड़ुक्त निर्माण हुन्दु न पान ए उपके द्वारा स्थापित प्रति के प्राचार पर इस ग्रन्थ का शुद्ध सस्कर्ष्ण प्रकाशित हुआ <u>। लॉक के ग्रन्थ ने</u> (जो काफी पहले तैयार हो बुहा या) <u>1688 ई. की गौरवपूर्ण क्रान्ति के लिए सैंद्रान्तिक ग्राधार प्रस्तुत किया था । इस पुस्तक</u>

की भूमिका में ही उसने लिख दिया था कि यह पुस्तक विनियम ग्रॉफ ग्रोरेंड के विहासनाहड होने का भीचित्य चिद्ध करते के जिए भी भीचित्य अपितक के श्रान्तिकारियों के लिए भी भीचित्य प्रस्तुत किया। पुस्तक की भूमिका में लिखे गए गड़दों से यद्यि यह धामास होता है कि इसकी रचना 1688 ई के बाद हुई धौर ये शब्द बाद हो में लिखे गए, लेडिक ग्राप्तुनिक प्रनेवेपणों ने यह सिद्ध कर दिया है कि पुस्तक का लेखन 1683 ई. में ही पूरा हो-बुकाथ। वॉस्टिक के ग्रनुसार "इसमें भावी कानित की गाँग की गई है. न कि घटित कानित को जिस्त करने तह प्रयास है।"

गानव स्वभाव, प्राकृतिक श्रवस्था एवं प्राकृतिक श्रीवेकार प्रिकृति

(Human Nature, State of Nature and Natural Rights) ्यन्य दर्शन-पद्धतियों के बनुसार लॉक का दर्शन भी उसके मानव-स्वभाव सम्बन्धी दृष्टिकीए। पर आधारित है। हॉक्स और लॉक के मानव-स्वभाव सम्बन्धी विचारों मे आकाश-पाताल का अन्तर है। यचिप लॉक की भी मानव-स्वभाव के दुस्टतापूर्ण पहलू का साक्षात्कार हुआ या तथा शेषट्सवरी के पतन और द लप्रणे दिनों में एवं प्रपने देश-निर्वासन के समय उसने कृष्टमय जीवत व्यतीत किया था, फिर भी <u>मनुष्यो की स्वाभाविक अच्छाई, दया आदि गुर्लों का ही प्रभाव महत्त्वपूर्ण</u> रहा श्रीर इनका उनकी राजनीतिक विचारवारा पर गहरा प्रभाव पद्यारी एक ग्रोर तो उसके पिता के स्नेहमय व्यवहार श्रीर मित्रों की सहम्मुभूति ने उसके हृदय में मानव-स्वभाव की श्रेष्टता के प्रति निष्ठा उत्पन्न की श्रीर दूसरी और युरोर्प में छा रह नदीन वीदिक वातावरण से भी वह अप्रभावित न रहा । उस गुग में वर्म-सुवार (Reformation) एव वामिक युद्धों के चकटप्रस्त समय की वार्मिक और राजनीतिक कट्टरता कम हो गई यो तथा पुराने युग की यह मान्यता घूमिल पड़ती जा रही यो कि मनुष्य मूलतें एवं स्वभावतः बुरा होता है। उस समय मैकियावली से लेकर हॉब्स तक के राजदर्शन के भूल में मानव-स्वभाव सम्बन्धी जो धारणाएँ यी उनमे-परिवर्तन स्नाकर यह बाबावाद प्रस्कृटित हो चुका या कि मानव स्वभाव की ग्रन्छाई में विश्वास किया जा सकता है और सहिष्णुता एक ग्रनुकरसीय बात है। असिर्पर ऐसे बातावरण का प्रभाव पढ़ना अस्वाभाविक न या । जाने रक्तहीन कान्ति ने भी इस प्रभाव की और पुष्ट कर दिया । उसका यह विचार दृढ हो गया कि मनुष्य सामान्यतः शान्तिपूर्ण जीवन की उत्तमता प्राप्त करना चाहते हैं। "रक्तपात किए दिना जनता को एक राजा को विहासन से हटाते हुए और दूसरे को इस ग्रावार पर कि उनकी इच्छाग्रो की ध्यान मे रखते हुए शासन करेगा, सिहासन पर विठाते हुए उसने देखा और इस कारए। यह विश्वास उसके हृदय में घर कर गया कि जासन का आधार जनता की सहमति एव जनमत है तथा शासन का उद्देश्य जन-कल्याए। है ।" नाँक ने वारम्वार इसी वात पर आग्रह किया कि-शासन का व्येय समाज का हित है।

 स्पट है ि मान र-प्रकृति की पारणा में नहीं ब्रांचा का मनुष्य कोरा पणु है वहाँ लॉक का मनुष्य एक नेनिक क्यान्या को सीक्षार करने चाना प्राणी है। पित्रिय हों के का समान लॉक भी यह स्वीकार करना या कि सम्पूर्ण मान-र-प्रियामों का स्रोत इच्छा है सीर उच्छा की सन्तिह से सुन एवं इच्छा-पूर्व ने वापा ते हुन्य की प्रमुप्ति होती है एव मानवीय कर्म का उदेश कृत की बाल-हरना है, ने भीति वह इच्छा की मोलिक यारणा से बहुत दूर वा कि मनुष्य सर्वन करने की साम की साम की साम की साम यारणा से बहुत दूर वा कि मनुष्य सर्वन करने कि साम की साम यारणा से बहुत दूर वा कि मनुष्य सर्वन करने की साम यारणा से बहुत दूर वा कि मनुष्य सर्वन करने की साम की साम यारणा से बहुत दूर वा कि मनुष्य सर्वन करने की साम यारणा से सह करने हैं तो साम की साम यारणा से सह की साम की साम यारणा स्वाप की साम यारणा साम यारणा से सह साम की साम यारणा से साम की साम यारणा साम यारणा साम यारणा साम यारणा से साम होते हैं तथा उनमें स्ववासन की साम यारणा होते हैं तथा उनमें स्ववासन की साम होता है। तम्कृष्य को यह आन है कि सत्य बोतना चाहिए, हत्या नहीं करनी चाहिए। यह विवेक और साम ही उन्हें पत्राम मनुष्य की सिक्त पत्राम प्राण यारणा वह अपना है। की सिक्त प्रकृति सुन की सिक्त पत्राम की साम की साम की साम विकास प्रवास की वाल प्रवास की साम की साम की साम विकास की वाल की वाल की वाल की साम की साम की साम विकास की वाल की वाल की वाल की वाल की साम की साम विकास की वाल की व

हाँउस का मनुष्य चौर स्वार्यो एव सपपंत्रिय होने के कारण प्राकृतिक प्रवस्था (State of Nature) में प्रानृती गुणो को व्याप्त किए रहता था। इसी कारण प्राकृतिक प्रवस्था में 'प्रत्येक का सबके विच्छ युद्ध' की अवस्था थी। (सके विपरीत लॉक का विचार वा कि प्राकृतिक अवस्था में 'प्रत्येक का सबके विच्छ युद्ध' की अवस्था थी। (सके विपरीत लॉक का विचार वा कि प्राकृतिक अवस्था, ''आित, सद्भावना, पारस्परिक सहायता और रहता की अवस्था' थी। मनुष्य चालित के सि ता विचास करते थे। विच्छ समय पूर्णे क्या स्वेच्छाचारिता में ही थी स्थाकि आपकृतिक विधि मानवीय विक्रारों और कन्त चा कि पूरी तेरह से व्यवस्था करती थी। वृत्यर वाच्चों में प्राकृतिक व्यवस्था का नियम्बण प्राकृतिक विधि (Natural Law) द्वारा होता था। लॉक की भी यही मानवीय विच्छ नियम के अतिकृत हैं च्यापिक व्यक्ति स्वय विक्र अपने जीवन को नष्ट करने का अधिकार नहीं रखता, वैसे ही वह दूसरों के जीवन को नप्ट करने का अधिकार नहीं रखता, वैसे ही वह दूसरों के जीवन को नप्ट नहीं कर सकता। वह जो व्यवहार अपने लिए नहीं चाहता उसे वैसा व्यवहार दूसरों के साथ भी नहीं करना चाहिए। प्राकृतिक अवस्था भ "प्राकृतिक क्षेत्र अपने जीवन को नप्ट विपर ने स्था के अतिकृत हैं साथ अपने ही करना चाहिए। प्राकृतिक अवस्था भ "प्रानृत्य को अपना कार्य करने एव अपनी सम्पत्त व्याखन विक्र पर सकता। वह लो व्यवहार व्यने की अपना कार्य करने एव अपनी सम्पत्ति व्याखन विक्र पर सकता। वह लो व्यवहार विषय के अपना कार्य करने एव अपनी सम्पत्ति विवास करने विवास करने प्रावस्ति तिस्मा की

<sup>1</sup> Locke: Of Civil Government (vide supra. p. 152 note 2)

<sup>2</sup> Kant . Theory of Ethics, pp. 44-46, Translated by P. K. Abbott.

<sup>3</sup> Jones . Masters of Political Thought, p 162

सीमायों के बादर होती थी, तथापि-उसके लिए किसी दूसरे मनुष्य की ब्रनुमति, नहीं लेनी पड़ती थीं ग्रीर उसे किसी की इच्छा पर निर्भर नहीं रहना पडता था।"

इस तरह-हम देखते हैं कि प्राकृतिक नियमों से नियन्त्रित होने के कारण लॉक की प्राकृतिक ग्रवस्था हॉब्स की प्राकृतिक अवस्था की भाँति भयावह एव सवर्षमय नही थी, वरत् यह भ्रांतृत्व तथा न्याय-भावना से आच्छादित थी। हॉट्स की प्राकृतिक अवस्था , मे भय और हिंसा का साम्राज्य था तथा जीवन दीन-हीन, एकांगी, कृत्सित, पाणविक एव लघु था जबकि लॉक के मतानसार यह अवस्था न स्वार्थपूर्ण थी, न जगली और न बाकान्ता। लॉक की प्राकृतिक अवस्या वैसी ब्रन्थकारपूर्ण स्थिति वाली नहीं थी जैसी कि हाँब्स की थी । सेबाइन के अनुसार उसकी प्राकृतिक अवस्था की एकमात्र दोष यह है कि इसमें मजिस्ट्रेटो, लिखित नियमो और <u>नियव उण्डो की कोई व्यवस्था नहीं है जिस</u>से कि ग्रविकार प्रस्वत्धी नियमो को मान्यता दी जा सके । जो चीज सही है या गलत<sup>7</sup>है, वह हमेशा ही ऐसी सहती है। भावात्मक या सकारात्मक विधि ब्राचरें के विभिन्न प्रकारों में किसी नैतिक पूर्णवत्ता का समावेश नहीं करती । वह उन्हें कार्यरूप मे परिरात करने का साधनमात्र प्रस्तुत करती है । प्राकृतिक प्रवस्था में प्रत्येक मन्त्य ग्रपने स्वत्व की, जिस प्रकार भी हो सकता है, रक्षा करता है। सिकार होता है कि वह प्रथमी की जा का का का है। इस ग्रवस्था मे उसे अधिकार होता है। कि वह अपनी चीज़ की तो रक्षा करे और जसका कर्त्तंव्य होता है कि वह दूसरे की चीज, का सम्मान करे,। उसका यह अधिकार उतना ही पूर्ण होता है जितना कि किसी शासन के अन्तर्गत ।"1 र्टी (ते प्राकृतिक प्रवस्था के इस वर्षान में शुकृतिक नियम का वार-वार उल्लेख आया है, अतः-इसके बारे में भी दो शब्द लिखना आवश्यक है। लॉक के प्रपंने ही शब्दों में, ''श्राकृतिक अवस्था में उसे (मनुष्य को) शासित करने के लिए प्राकृतिक नियम होता है जो प्रत्येक को विवंश करता है और प्रज्ञा (विवेक) जी कि उस कानून का ही दूसरा नाम है, सम्पूर्ण मानव-जाति को जो उससे काम लेना चाहे, यह सिखाता है कि सब लोग समान तथा स्वतन्त्र है, इसलिए किसी की भी दूसरों के जीवन, स्वास्थ्य, स्वतन्त्रता एव सम्पत्ति को क्षति नही पहुँचानी चाहिए और समस्त, मनुष्यों की/दूसरी के अधिकारी पर आक्रमण करने और हानि पहुँचाने से रोका जाना चाहिए। उन सब को द्वस प्राकृतिक नियम को। मानना चाहिए जो शान्ति और सम्पूर्ण मानवता की सुरक्षा चाहता है । प्राकृतिक अवस्था मे प्राकृतिक कानून के कार्यान्वित होने का अर्थ यह है कि प्रत्येक मनुष्य को यह अविकार है कि वह व्यवस्था अथवा कानून का उल्लंघन करने वाला का उतना दण्ड द सके जितना उसका उल्लंघन रोकने के लिए

आव्ययक हो। " । अ लाक तिक नियम की नैतिक एवं तंकमुलक ज्याख्या उपस्थित की। प्राकृतिक अवस्था में यह नियम प्रत्येक द्व्यक्ति को बाद्य करता था और राजनीतिक समाज में "मी यह मानव-जीवन का निर्वेशन करता है। अविकृ ही शक्तिक नियम है। शोशियत ने में स्पष्ट-भोषाणा की थी कि सद्वियेक के निर्वेश ही शक्तिक नियम है। अर्थिक ने शोशियत की स्वयं के स्वाप्त है। स्वयं के स्वयं हो शाक्तिक नियम है। स्वयं के स्वयं के स्वयं हो स्वयं हो। कि किसी अकार का आधात नहीं कि किसी शकार का आधात नहीं करना चाहिए। लाक ने यह भी कहा कि प्राकृतिक नियम अथवा विवेक की जानने के लिए मनुष्यं को केवल अपनी दृष्टि को अन्तर्भुं ली करना होगा, क्यों कि ईपनर ने उसे अर्थिक के हृत्य में आरोपित कर दिया है। ईप्रवर ने मुख्य की सुप्ति करना होगा, क्यों कि स्वरंग के स्वरंग उसके प्रत्यक्त के विवेक प्रदान किया, और वह विवेक ही सुमस्त मनुष्यं को समान, स्वतन्त्र और सामाजीय नाातः है।

l सेवाइन : राजनीतिक दशन का इतिहास, खण्ड 2, g 487

<sup>2</sup> Locke Essay of Civil Government, Chapter II, Section 6 and 7:

लॉक ने यह स्पष्ट मान्यता प्रकट की कि जान्ति और मानव सनाज की रक्षा की आकांक्षा व्यक्त न रने वाले प्राकृतिक नियम शक्कितिक अवस्या मे वर्तमान थे और इन्हीं नैतिक प्राकृतिक नियमों की प्रधीनता मे व्यक्ति को प्रपन प्राकृतिक अवस्या मे वर्तमान थे प्राकृतिक नियम की उपस्थित ही प्राकृतिक अवस्या को सहनीय और सामाजिक बनाती थी। लॉक के अनुसार तीन अधिकार प्राकृतिक अवस्था मे वर्तमान थे—(1) जीवन का अधिकार, (11) स्वतन्यता का अधिकार, एव (111) सम्मत्ति का अधिकार।

सम्पत्ति का प्राकृतिक श्रविकार—लॉक ने अपने ग्रन्थ '<u>शीट'इज' में श्रा</u>द्योगान्त इस वात पर सर्वाधिक वल दिया. कि राज्य के नि<u>माँग का मुख्य उद्देश्य ही नागरिकों के जीवन, उनकी स्वतन्त्रता और सम्पत्ति के जन प्राकृतिक प्रविकारों को सुरक्षित करना है जिनका उपभोग के प्राकृतिक ग्रवस्था से करते वे । जीवन ग्रीर स्वतन्त्रता के ग्रावकारी पर प्रकाश पूर्वोक्त वर्णन में पड़ चुका है। ग्रतः हम लॉक द्वास्प्रप्राव प्रतिवादित सम्पत्ति अग्रकृतिक श्रविकार पर ही यहाँ विस्तार से चर्चा करेंगे। यही सर्वाधिक महत्त्वपूर्णक है—इतना कि ताँक ने इसमें (सम्पत्ति शब्द में) कभी कभी तो जीवन और स्वतन्त्रता को भी सम्मिलद्गः कर दिया है।</u>

. लॉक काविचार था कि प्राकृतिक ग्रवस्था में भी सम्पत्ति का ग्रधिकार सुरक्षित या फ्रीड्र कियान्वित होता या । उसे यूग में सम्पत्ति इस अर्थ में समसी जाती थी कि प्रत्येक व्यक्ति प्रकृति से प्रमुक्त जीवन-निर्वाह की सामग्री प्राप्त करता था-। सेवाइन के अनुसार, "यहाँ भी वह सुदूरभूत के विचासिन्ही ला रहा था।" मि<u>न्ययुग में</u> यह विचार ग्रसामान्य न था कि समान स्वामित्व व्यक्तिगत स्वामित्वक्की की अपेक्षा अविक पूर्ण और इसीलिए अविक स्वांभाविक होता है। व्यक्तिगत सम्पत्ति तो मनुष्य के सरजः का उसके पाप का चिह्न है। रोमन विधि में इससे विल्कुल भिन्न सिद्धान्त पाया जाता था जी यह । सार कि व्यक्तिगत सम्पत्ति का जन्म-उसी समय हुआ जब लोगो ने वस्तुओ पर अनाधिकार कब्जा कुर्नुकु श्रारम्भ करे दिया । इससे पूर्व सब लोग मिल-जून कर चीजो का इस्तेमाल करते थे यद्यपि उस सम्य-भी-सामुदीयिक स्वामित्त्र नहीं या । नांक ने इन दोनो सिद्धोन्तो से भिन्न सिद्धान्त का प्रतिपादन किया । उसने कहा कि 'अजस चीज को मनुष्य ने अपने शारीरिक श्रम द्वारा प्राप्त किया है, उस पर उसका प्राकृतिक प्रधिकार है।" लॉक ने इस तरह वैयक्तिक स्वामित्व का सिद्धान्त प्रकट किया। उसने बतुलाया कि ईश्वर ने भूमि ग्रीर उसकी सभी वस्तुएँ सव व्यक्तियों को सामूहिक रूप से प्रदान की हैं। व्यक्ति की गरीर ही उसके पास ऐसी सम्पत्ति है जिस पर एकमात्र उसका श्रविकार होता है। जुड़-व्यक्ति अपने शारीरिक श्रम को ईश्वर प्रदत्त सामृहिक वस्तुओं के साथ मिश्वित करता है तो वह उन्हें अपनी दर्शिकात सम्पत्ति वना देता है । उदाहरुए के लिए यदि व्यक्ति किसी जमीन पर चहार-दीवारी बनाता है या उसे जोतता है तो वह उसकी हो जाती है। गाँक के ही शब्दों में, "उस ईश्वर ने, जिनने विश्व को मन्ध्र को सामान्य सम्यक्ति बनाया है मनुष्यो को बुद्धि भी प्रदान की है ताकि वे जीवर्न के प्रविकाधिक लोग एवं सुविधा के लिए जसका प्रयोग कर सके।" यथपि संसार में जो फल स्वाभाविक रूप से उत्सन हैं। सीर जो पशु इसमे पाए जाते हैं, वे मानव-जाति की सामान्य तम्पत्ति होते हैं, और किसी भी व्यक्ति हैं। हो गाउँ जिल्हा जन पर एकाको नित्री प्रधिकार नहीं होता, तथासि प्रकृति की निन वन्तुमों को वह अपन कर खेता है। भीर जिनके साथ वह अपना अम मिना देता है और उनमें एक ऐसी बीज का यस्मिश्रण कर देता है औ उसकी निजी हैं: तो वे वस्तुएँ उसकी निजी सम्पत्ति वन जाती हैं। लॉक के समय मे अमेरिका जैसे नए उपनिवेशों में यही हो रहा था और उम पर वहाँ के उदाहरएों। का प्रभाव पडा था। लॉक ने यह भी कहा कि अम से ही मुल्य का निर्धारण होता है किन्तु वह अम को मुल्य का मुख्य नीते मानती था। विनियम हेटी तथा कार्ल मार्क्स की तरह उसने मुख्य का माप नहीं, उसका कहना या कि अम से सम्मिति की उत्पत्ति होती है और इसी से बस्तुओं का मूल्य निरिचन होता है। मामान्यत बस्तुओं की उपयोगिती इस बात पर निर्मर है कि उनके सम्बन्ध में कितना परिश्रम किया गया है। लॉक के विद्वाहत ते परवर्ती

्रतींक ने यह कहा कि सम्पत्ति उत्तती ही उन्तित है जितनी निसी के तिर्वाह के तिय प्रावश्यक है। जमीन की सम्पत्ति उतनी ही अपेक्षित है जितनी कोई जोत सके प्रोर जिसकी उपज नो वह अपने

उपयोग में ला सके । लॉक ग्रसीम सम्पत्ति के पक्ष में हदापि नहीं था।

लॉक के व्यक्तिगत सम्पत्ति के सिद्धास्त से स्पष्ट है कि <u>व्यक्ति का सम्पत्ति सम्बन्धी प्रधिकार</u> आसिस समाज से. जिसे लॉक ने प्राक्तिक खबस्या कहा, पहले का है । लॉक के मन्तव्य को स्पष्ट करतें हुए सेवाइक ने लिखा है, "यह एक ऐमा प्रभिक्तार है जो क्रदेक व्यक्ति अपने व्यक्तित्व के प्रभिन्न भाग के रूप में केवर समाज मे प्राता है। इस प्रकार समा<u>ज अखिकार की मूण्टि नहीं करता और कुछ सीमाया</u> को छोड़कर उसका विनिमाप भी नहीं कर सकता। इसका कारण यह है कि समाज <u>और जासन दोनों</u> का उद्देश सम्पत्ति के पूर्ववर्शी प्रविकार की रक्षा करता है।"1

सुम्पति के प्राकृतिक स्रोधकार का लांक न नीर्तक होष्ट से पोषण किया है क्यों कि उसका क्यन है कि सम्पत्तिवान ने सम्पत्ति के साथ अपना श्रम 'मिश्चित' कर निया है। सम्पत्ति के प्राकृतिक अधिकार के पोषक के रूप में ताँ के भट्टम वर्ष के हित-चिन्तकों के रूप में हमारि सामने प्राता है। लॉक के प्राकृतिक मित्रकारकार के पोषल का इन्नु लंग्ड और तत्परवात अमेरिकों में वहा प्रभाव पढ़ा व्योक्ति हस सिद्धान्त के सहारे भट्टम वर्ष ने वर्ष और तामन्तवाहों के परम्पराग्व प्रधिकारों के विरोध में सम्पत्ति प्र'प करने और बावश्यक हस्तर्केश्व उसको सुरक्तिक करने में बड़ी सहाय वादा री। आज के युग में प्रकृतिक अधिकारवाद में ही प्रभित्तिक्षित करने में बड़ी सहाय किन्तु-उस सम्पत्ति प्र'प करने और बावश्यक हस्तर्केश्व उसको सुरक्तिक करने में अभित्रकार प्रविकार हो। किन्तु-उस सम्पत्ति प्र'प करने आप सामन्तिक अधिकारवाद में ही प्रभित्तिक्षित करने में अभित्रकार प्रविकार प्रकृति हो। किन्तु-उस सम्पत्ति का प्रकृतिक करने स्थापना का मूल उद्देश्य सम्पत्ति का रक्षण बतुताकर स्थापन का मूल उद्देश्य सम्पत्ति का रक्षण बतुताकर स्थापन के प्रविकारवाद हो। किन्तु-उस सम्पत्तिक स्थापना का मूल उद्देश्य सम्पत्ति का रक्षण बतुताकर सम्पत्तिक स्थापना की प्रविकारवाद हो। किन्तु-उस सम्पत्तिक स्थापना की प्रविकार स्थापना की प्रविकारवाद हो। किन्तु-उस सम्पत्तिक सम्पत्ति का रक्षण बतुताकर स्थापना की प्रविकार स्थापना स्थापना की प्रविकार स्थापना की प्रविकार स्थापना स्थापना

अन्त में यह भी स्मर्णीय है कि प्राकृतिक अधिकारों को प्रकृत करते के लिए लॉक ते 'अधिक स्वतन्त्रता और सन्पर्या' ग्रन्थावती प्रयुक्त की है। सेवाइन जा मक है कि "उसने न तो यह कभी कहा और न उसने यह विश्वस्त ही था कि सम्मित्त के अधिकार करें आइतिक अधिकार नहीं है, किन्तु 'लॉक' वहाँ कहीं किनी अधिकार के सम्बन्ध में कुछ कहना चाहता है, यह 'सम्मित्त' सब्द का अपीम करता है चूँकि सम्मित ही एक्साब ऐसा अधिकार है 'विज्ञत विस्तार से परीक्षा की है, यह स्पत्त है कि उसने प्रयुक्त के सम्बन्ध में हिंद से प्रविद्या की उसने प्रयुक्त के सम्बन्ध स्वाद है कि उस अधिकार को सम्मित के सम्बन्ध में हिंद से प्रविद्या को उसने प्रयुक्त महिंद स्वाद प्रविद्या के स्वाद के सम्बन्ध में हिंद से प्रविद्या को उसने प्रयुक्त में हिंद से प्रविद्या के समित हो माना है। इसने प्रविद्या वह है कि उसने प्राकृतिक अधिकारों को व्यक्ति के सम्मित है। माना है। इसने प्रविद्या के अधिकार समाज तथा आतन के अपि व्यक्ति के अपुर्वचनीय दावे हैं। इसने दावों को कभी निराहत नहीं दिग्रा वा सकता क्योंकि समाज का स्टूब्य ही उसने रक्षा करता है। । माम जन पर जतना ही नियन्त्रण एस सकता है। जितना जनकी रक्षा के लिए यावश्यक है। दूनरे सब्दों में "एक क्योंक के सीवन, एनकनता और सम्पदा पर उसी सीचा तक नियन्त्रण स्वापित किया वा सकता है जिस होती है।"

प्रकृतिक ग्रविकारों, विशेषकर सम्मति के प्राकृतिक अधिकार पर चर्चा करने के उपरान्त यह स्पष्ट हो बाता है कि लॉक के अनुनार-प्राकृतिक अवस्या में भनुष्य बुद्धिपूर्वक प्राकृतिक विधान का पालन करते हुए एक दूसर के बीदन, स्वतन्त्रता और सम्मति के तीनों अधिकारों को सम्मान् करते हैं बीक इसित्य यह अवस्या हाँच्यु की प्राकृतिक अवस्या से मीविक रूप से भिन्न हो बाता है बयों कि हाँच

<sup>1</sup> सेवाइन : राजनीतिक दर्धन का इतिहास, खण्ड 2, दू. 488.

के प्रमुक्तर इस ध्वन्या में मनुष्य अपने स्वारं ये कन्या होतर युद्धि प्रीर िवित की तिलाञ्जलि देते हुए दिना, हरगुन्तीर युद्ध राज्यतावरण व्याप्त किए रहते हैं।

पुरुलांक के प्रतुनार अब प्राकृतिक ग्रन्था सुन्दर, तुग्दायक धीर शानितमय थी तो प्रथन यह उटना है कि ऐसी स्थिति का प्रथम करके राज्य का निर्माण करने तथा स्थय की प्रयन हीर साथियों के कृतुमानु के प्रभी- स्या-देने की स्वयुद्धानिक प्रभी आगत हुए (जिहा तक <u>हांदा को प्रथन है,</u> उसके द्वीरा निधिन प्राकृतिक प्रयक्ष्या से राज्य का निर्माखा करने का उद्देश्य खिमा नही है किन्तु लॉक के नगक्ष हांव्स द्वारा विश्वत प्रकृतिक प्रवस्था को समान्त करके शान्ति की छोज जैसा कोई उद्देश्य प्रतीत नहीं हीता । लाह न 'दिलीय टीटाइज' जिसे 'Essay of Civil Government' भी कहते हैं, के नव प्रध्याय में नित्ता है कि "भग्यान ने माना छ्ली एक ऐसे प्राणी की रचना करके, जिसका उसके मतानुसार प्रकेला रहना श्रेयस्कर न था, उमें आवश्यकता सुविधा ग्रीर सामाजिक जीवन-यापन करने - की प्रवृत्ति ही तीय भावनायों से घीत-घीत कर दिया घीर इसके सच्च ही साथ उसे समाज को कायम रखन तथा उसका धानन्दोपनोर्ग करने के लिए चृद्धि एवं भाषा भी प्रदान की ।" तात्पर्य यह हुमा कि लाक का विश्वास था हि प्रनृष्य का प्रान्तरिक स्थनाय उसे सामाजिक समूह बनाने की प्रेरित करता है प्रोर ऐसा प्रथम सपुर परिवार है। राज्य ग्रीर सरकार का उदय तो परिवार के बाद हुगा। यद्यपि ग्रदस्त के समान ही लॉक मनव्य को एक सामाधिक ग्रया राजनीतिक प्राणी स्वीकार करने से इन्कार नहीं करता लेकिन मुन्त्य की सामाजिकता को वह राज्य की उत्तत्ति का कारण नहीं मानता। चूँकि मनुष्य की प्राकृतिक प्रवस्था का जीवन उसके सामाजिक स्वभाव की ग्रावश्यकतात्रों को पूरा करने मे समर्थया, ग्रतः लांक ने राज्यकी उत्पत्ति के कारणो की सोज दूसरे ही क्षेत्र में की। उसने ग्रनुभव किया कि प्राकृतिक ग्रवस्था के सौम्य जीवन में भी कुछ वड़ी किमयाँ थीं जिनके कारण ग्रन्तत' <u>यह</u> ग्रवस्या ग्रसास हो गई ग्रीर ग्रनुबन्ध जनित राज्य कायम हुग्रा तो अब हमे देखना चाहिए कि प्राकृतिक ग्रवस्था की वे कौत-सी ग्रमविधाएँ भी जिनके कारण राज्य के निर्माण की ग्रावश्यकता हुई ?

प्राकृतिक श्रवस्था की असुविधाएँ-लॉक के श्रनुसार प्राकृतिक श्रवस्था का ममाज सतत् युद्धरत समाज नहीं था, फिर भी दुर्भाग्यवश वह ऐसा समाज श्रवश्य था जिसमे शा<u>दित की पूर्ण व्यवस्था नहीं</u> थी। उस समाज के कुछ <u>व्यक्ति नीच श्रीर क्षुद्ध थे</u>जो समय-समय पर उस समाज की शाहित मग कर देते थे। प्राकृतिक श्रवस्था में सभी स्वतन्त्र थे तथापि स्थित कुछ ऐसी थी कि सभी को भेय बना रहता। या। उस समय सभी की निम्नलिखित तीन प्रमुख श्रुसविधाएँ थी—

(1) प्राकृतिक नियम की कोई स्पष्ट परिभाषा नही थी,

(2) उसकी परिभाषा करने वाला कोई योग्य ग्रधिकारी नहीं था, एवं

(3) कोई भी ऐसा नहीं या जो प्रभावशाली रूप में उसे लागू करता।

सपट है कि प्राकृतिक प्रवस्था में विभिन्न व्यक्ति प्रपत्ती विभिन्न बुद्धियों और स्वायं-भावताध्रों के वशीभूत होकर प्राकृतिक नियम की विविध-रूपों में व्यावश्य करते थे. प्रत. प्राकृतिक नियम की कोई सुनिष्यत परिभाषा नहीं हो पाती थे। इसके व्यतिरक्त प्राकृतिक नियम पर इसके व्रवुरूप निर्णयों को लागू करने के विर्ध्य से किसी सीधन प्रथयों सेंचा का प्रभाव भी था। दिवति यह भी थी कि, प्रत्येक व्यक्ति प्राकृतिक नियम को लागू करने और उसे मा करने वाले को वण्ड देने का प्रविकारी था। वह स्वयं प्रपत्ने ही मामले में किसी का भी न्यायापीश वन ज़ाना था। ऐसी स्थिति में निष्यक्ष न्याय एव त्याय-पदित्य की एकस्पता सम्भव न थी। परिणामितः जीवन प्रवृत्वित एव अनिष्यता का सा होने, कृता था। इस्त्री प्रसुविवायों का ग्रवन करने के लिए, प्रिमोच्यता ग्रीर पदवडी को रोकने के लिए, निप्मो को उल्लावन करने वालों को देखने के लिए, विभिन्न परिणामितः की प्रावस्यकता हुई। इस तुरह 'लॉक को, प्राकृतिक नियम को कियाणित करने के उत्तरदायित्व को, प्रवापतपूर्ण

व्यक्तियों से हटाकर अपेक्षाकृत निष्पक्ष समाज को सीप देने का अच्छा कारण मिल गया" और सामाजिक स विदा (Social Contract) द्वारा राज्य का निर्माण किया गया।

## लॉक का सामाजिक सविदा (Locke's Social Contract)

प्राकृतिक ग्रस्विधायों से राहत पाने के लिए मन्ष्य ने न्यूनतम प्रतिरोध का मार्ग (Line of Least Resistance) प्रपनाते हए एक समन्तीते द्वारा राज्य का निर्माण किया। सब मनुष्या के समान होने के कारण यह समभौता समाज के सभी व्यक्तियों का सभी व्यक्तियों के साथ किया गया। इस प्रकार समभौते का स्वरूप सामाजिक था। अपनी वाधाप्रो से सम्बन्धित कुछ प्रधिकार व्यक्तियों ने समाज को इसलिए ग्रप्ति कर दिए ताकि उसकी सामूहिक संतुनित बुद्धि से ग्रस्विया सुविधा मे बदल जाए। दूसरे शब्दों में प्रत्येक व्यक्ति ने सम्पूर्ण समाज को, न कि हाँब्स के समान किसी व्यक्ति या व्यक्तियों की सभा को, सुपने वे प्राकृतिक ग्रविकार समापत कर दिए गए जिनके प्रकोग से प्राकृतिक ग्रवन्या म म्रव्यवस्था फैलती थी मथवा इनका भय निरन्तर बना रहता था । समुझीते का उद्देश्य जीवन, स्वनस्त्रता ग्रीन सम्पत्ति की जान्तरिक तथा वस्त्य सकटों की रक्षा करना या दिस उद्देश्य की पृति हेत जिन प्राकृतिक अधिकारी का परित्याग किया गया वे ये थे — स्वयमव प्राकृतिक कानून की व्याख्या करने, उसे क्रियान्वित करने तथा इसके उल्लघनकारी को दण्ड देने के प्रतिकार । व्यक्तियों ने कुछ प्रतिकार जो प्रदेश थे अपने पास ही रखे, यथा जीवनाधिकार, स्वतन्त्रता का ग्रीधकार, सम्पत्ति का ग्रीयकार छाँदि । ग्रपने त्याग के कारण ही प्राकृतिक ग्रवस्था के व्यक्तियों ने अधिकृतर सरक्षा तथा - सनिश्चित उपनीग्र (Greater Security and Secure Enjoyment) का लाभ पाया।

लॉक द्वारा प्रतिपादित समझौते के विश्लेपण से प्रतीत होता है

(1) व्यक्ति हॉन्स की कल्पना के अनुसार अपने सभी अधिकारो का त्याग नहीं करता । वह ' केवल प्राकृतिक कानून की व्याख्या करने, उसे कियान्वित करने और मग करने वालों को दण्ड देने के अधिकारों को छोड़ता है और शेष सब अधिकार राज्य में उसी के पास सुरक्षित रहते है और राजनीतिक नियन्त्रण को मर्यादित करते हैं। समझीते द्वारा कोई भी व्यक्ति स्वय की स्वतन्त्रता पर केवल वही बुल्यन स्त्रीकार करता है जो दसरे के ग्राकमण से सुरक्षाः की दिष्ट से ग्रावश्यक हो।

्रि (1) हांच्य के समान <u>व्यक्तियों हारा अपने प्रविकार 'वेवियायन' जैसे व्यक्ति विशेष</u> या व्यक्ति संपूर्व को न दिए बाक्तर मन्यु<u>र्ण समुदाय (Community) को समस्टि ख्</u>य से बदान किए जाते हैं।

(m) लॉक के समझौते से उत्पन्न समाज ग्रुथवा राज्य में हॉक्स के 'लेवियाथान' के समान · ग्रसीम ग्रविकार सुम्पन्न, सर्वगक्तिशाली एवं प्रगुसत्तावारी नहीं हैं श्रपित वह दोहरे नियन्त्रण से युक्त हैं। एक तो व्यक्ति ग्रपने पास जो अदेय ग्रधिकार रखता है वे राज्य-णक्ति को मर्यादित करते हैं ग्रीर दूसरे / प्रक्रितिक कानून की व्याख्या करने और उसे लागू करने वाला राज्य स्वय भी उससे वाधित है. े उसी तरह जिस तरह उससे व्यक्ति प्राकृतिक ग्रवस्था में या। लॉक के स्वय के शब्दों में, "प्राकृतिक ें कांनुन की बाध्यतीएँ समाज में समान्त नहीं होती । इस दोहरें नियन्त्रए की 'इस तरहें भी प्रकट किया जा सकता है कि राज्य 'व्यक्तियों के मन, स्त्रतन्त्रता एवं सम्पत्ति के प्राकृतिक अधिकारों का 'सम्मात ' करता है और प्रांय ही प्राकृतिक कार्तन का स्वय भी पालन करता है।" सार्यंश यह है कि लॉक के समान स्वयं भी पालन करता है।" सार्यंश यह है कि लॉक के समान स्वयं मुझी सार्यंश विकार मही - रखता। यह समान लोगों के ग्रन्थ ग्रविकारों एव प्राकृतिक कार्नन का ग्रतिकम्ण करने पर कर्त्तव्यच्यत होता है ग्रीर तव जतता उसके विद्व विद्रोह की ग्रीधकारिणी है। लॉक का समाज 'दासता का पट्टा नहीं स्वतन्त्रता का ्पत्र है।"

(1V) लॉक का समभीता सर्वसम्मत्ति से सम्मन्न हुया है। वह जन-इंच्छा पर ग्रांघारित है। रं कोई भी व्यक्ति इस नवीन समाज में सहमति (Consent) के विना प्रविद्ध नहीं हो सकता। "सहमिति , हिंधीनिम्नहर्में क्रुवेकु बेहु, मुरकार का निर्माण न्करती है।"

- ) सुनिदा की मान्य होने के खिए प्रत्येक पीड़ी हारा उसे पुन स्वीकार किया जाता आवश्यक है। राज्य के प्रत्येक नागरिक के बााक सर्वया स्वतन्त्र रूप मे जन्म लेते हे। उन पर राज्य की सदस्यता प्रनिवायतः नहीं थोपी जा सक्ती। उन्हें इस बात की पूरी स्वाधीनता है कि वे राज्य मे सिम्मिलित हो अथवां न हो, चूंकि सफझोता एक बार हो चुका है अत उसे पुन. बोहराने की आवश्यकता नहीं है। सन्तिति की सहसित पाने की समस्या का लॉक यह कहकर निवारण करता है कि यदि बड़े अर्थात परिपक्त अवस्था प्राप्त होने पर वे अपने जन्म के देश की सरकार द्वारा प्रवत्त सेवायों को स्वीकार करते हैं तो उसका यह निकल्प निकाला जाना चाहिए कि उन्होंने मूल सविदा के समर्थन में अपनी सहस्रति प्रयान करने हैं। किन्तु ऐसा न करने और राज्य से बाहर चले जाने पर वे अपनी सम्वात प्रवान कर दी है। किन्तु ऐसा न करने और राज्य से बाहर चले जाने पर वे यपनी पैतृक सम्मत्ति के उत्तराधिकारी नहीं रह सकने। वे उससे विचत हो जाते हैं। लॉक का यह वृध्दिक्षोप्तर निश्चय ही ब्यावहारिक नहीं है, चहि सद्धानिक रूप से इसमें कुछ सार भले ही हो।
- के शासन (Majority Rule) का सिद्धान्त अनिवार्येत निहित है। श्रत्पसस्यको की बहमत की डच्छा का पालन करना चाहिए, चैंकि इस सिद्धान्त को स्वीकार करना सामाजिक व्यवस्था के सचालन और सामहिक कार्यों को सम्भव बनाने के लिए नितान्त -आवश्यक है। संविदा की यह महत्त्वपूर्ण शर्त है जिसके जल्लपन पर वह सर्वया महत्त्वहीन हो जाता है। लॉक के शब्दों मे- "प्रत्येक व्यक्ति दूसरों के साथ एक सरकार की अवीनता मे एक राज्य के निर्माण करने की अनुमति देता है। इस प्रकार वह ग्रपने-आपको बहमत के निर्धय के सामने झकने तथा उससे सचालित होने के लिए बाधित करता है ग्रन्यथा वह मूल सविदा जिसके द्वारा उसने दूसरों के साथ मिलकर समाज की रचना की है. निरथंक हो जाएगी और वह सविदा ही नहीं रहेगी।" आगे एक स्थान पर वह कहता है—"कोई भी समुदाय ग्रपना कार्य ग्रपने सदस्यो की सहमति द्वारा ही कर सकता है। चूंकि यह समुदाय एक इकाई होता है, श्रत: समग्र समुदाय की एक निर्दिष्ट नीति होना ग्रावरयक है। इकाई उसी दिशा में ग्रयसर हो सकती है जिस और सर्वाधिक झकाव हो। इसी प्रकार समदाय की भी वह नीति हो सकती है, जिसको उसके ग्रधिकांग सदस्यों का अनुमोदन प्राप्त हो।" इस सम्बन्ध में सेवाइन ने भी लिखा है कि "लॉक के सिद्धान्त में एकता का भाषार यह है कि जो कार्य समुदाय के सदस्यों के बहुमत से होता है, वह समुदाय का ही कार्य माना जाता है। जब प्रत्येक व्यक्ति दूसरो की सहमित में राजनीनिक समाज का निर्माख करने के लिए तैयार होता है, तब बहु सब तात के लिए वाया हो जाता है कि वह बहुमत के निर्देश की बिरोवार्य करें। इस सम्बन्ध में पूर्वत होता के लिए वाया हो जाता है कि वह बहुमत के निर्देश की बिरोवार्य करें। इस सम्बन्ध में पूर्वत होता के ठीक ही कहा था कि ''सामानिक संविदा की कल्पना को पुष्ट करने के लिए सर्वसम्मति की कल्पना का प्रयोग किया जाना चाहिए। बहुमत का समभौता सम्प्रणं समाज का समभौता माना जा सकता है।"1

लॉक की बहुमत वाली घारणा सही है बयों कि किसी भी मानवीय समाज के निर्मायों को पूर्णत सर्वेसम्मति पर ग्राध्यित नहीं किया जा सकता। यह सर्वेद सम्भव है कि अर्वस्थता, व्यस्तता ग्रादि के कारणों से कुछ व्यक्ति किसी कार्यवाही में भाग न ले पाएँ, अथवा किसी नीति विशेष से सहमत नहीं हो अतः सामाजिक व्यवस्था के स्वस्य सवावन के लिए यह अपरिहाय है कि बहुमत ग्रद्भात अस्पता करें। लॉक यहाँ पर एक गम्भीर असर्गति का शिवार है। उनके बहुमत के सिद्धारत के विरुद्ध समान करें। लॉक यहाँ पर एक गम्भीर असर्गति का शिवार है। उनके बहुमत के सिद्धारत के विरुद्ध सहायति उठाई जा सकती है किया जाति है। किया जाति के प्राकृतिक अधिकार द्वारतिविक हैं तो-उसे उन प्राधिकारों से विचल नहीं। किया जाति पाहिए जाहें विचल करने वाला एक प्रस्थाचारी हो प्रथवा

<sup>1</sup> सेवाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 1, रूट 200.

बहुमत हो । सम्भवतः लॉक को यह नहीं सूझा कि बहुमत भी अत्यावारी हो सकता है। यह मानने का कीई कारण नहीं है कि कोई व्यक्ति अपने निजी निर्णय की इसलिए क्यों अपेक्षा करें कि जो लोग जससे सहमत नहीं है, वे बहुमत में हैं। यदि जनता अथवा समुदाय एक इकाई है, तो यह समक्त में नहीं आता कि जसका निर्णय बहुमत के आधार पर ही क्यों हो ?

लॉन के समझीते की इस व्यवस्था के बीद हम उसके सिद्धान्त की ग्रम्यव्यता पर माते हैं।
मुख्य कठिनाई यह है कि वह बार बार मूल समझीते (Original Contract) का उल्लेख करता है.
किन्तु स्पट छ्य से यह कही नहीं बतलाना कि उसका मूल-सविद्धा से प्रिश्चमा क्या है ] यह समाज है या किसे शासन ? लॉक कहता है कि रावनीतिक कालित जो शासन का विषयन कर देती है, शासन द्वारा मासित समुदाय का विषयन नहीं करती । वह यह स्वय्य तहीं करता कि—शासन प्रथवा सरकार का निर्माण मूल सविदा के अविदारक किनी प्रत्य स्वया स्

बाँहन के विषरीत अन्य लेखकों को बारखा है कि लाँक का विद्या दोहरा नहीं है न<u>योकि</u> उसके अनुसार मनुष्य प्रकृति से ही सामाजिक है। यथि वह राज्य और सरकार में विभेद करता है लिकन वह लक्षण द्वारा भी ऐसा कोई सकेत नहीं करता, कि बासन का निर्माण दूसरे-सिद्या द्वारा होता है। एक सिद्या की घारखा का समर्थन करने वालों का कहना है कि लाँक ने निश्चय ही एक भूत एवं प्रधान सीव्या को अर्ज की जी जिससे समाज व्यक्तियों ने भागिरक सम्बन्ध माण को स्थानन का ज्वस्पेष किया। सरकार के निर्माण होतु कोई दूसरा सविदा नहीं किया गया क्योंकि लाँक के अनुसार सिव्या में उत्तर्य समाज ना स्थानन का क्यानन को अर्ज सार्थ किया। सरकार के निर्माण होतु कोई दूसरा सविदा नहीं किया गया क्योंकि लाँक के अनुसार सिव्या में उत्तर्य समाजना नहीं है। सर्माज जन्म को विद्या स्थानन नहीं है। सर्माज जन्म को स्थानन नहीं है। सर्माज जन्म को अर्ज स्थानन नहीं है। सर्माज कि का स्थानक है। स्थान के स्थानक स्थानक स्थानक स्थानक स्थानक स्थानक स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान के स्थान का जन्म हुआ, अनुवन्ध के फलस्वरूप राज्य तो प्रम्यान प्रभित्त के (Trust-deed) के सम्य आया।

उल्लेखनीय है कि <u>एक राजनीतिक समाज स</u>रकार के विना न तो <u>जीवित ही रह सकता है</u> और न कार्य <u>ही कर सकता है, प्रतः</u> ऐसे समाज का प्रथम कार्य सरकार या शासन की स्थापना करना होता है ताकि वह समाज में जीवन, सम्पति आदि की रक्षा कर सके। जॉक के शब्दों में, ''कोई भी राजनीतिक समाज अपने समुस्त सब्दर्शों के दिख्य करने की शक्ति के प्रथान में न तो हो सकता है भीर न प्रपान प्रतिज्ञ ही बनाए रख सकता है। प्रतः राजनीतिक समाज केवल वही हो सकता है जी अरोक सदस्य ने अपनी प्राकृतिक शक्ति का परिस्थान क्रके उसे सम्पूर्ण समाज के हाथों से तींप दिया हो।....बो लोग एक समाज से संगठित होते हैं भीर एक सामान्य कायून तथा न्यायपालिका की स्वापना करते हैं, जिसे उनके जगरों का निर्लय करने तथा प्रपराधियों को देण्ड देने का प्रधिकार होता 2. के एक राजनीतिक नमाज में एक-इनरे के नाग समस्य हो जाने हैं।" उससे प्रभित्राय यही है कि राजनीतिक ममाज का निर्वाण नभी पूर्ण समुका जा मकता है जब यह मरकार की स्थापना करे। सरकार-निर्माण द्वारा ही समात-स्थापना के उद्देश्य की पूर्ति हो पाती है। परिणाम यही निकतता है कि समझौता एक हुम्रात्मा दो नगकीते पुर-यह विशेष महत्त्वपूर्ण नहीं है। वैसे प्रतीत नहीं होता कि समभौता एक द्वा । व्यक्तियों ने सम्य नागरिक नगान की सबसे पहुले नियम-निर्धारण का अधिकार-दिया जो विधाय ह-शक्ति कर पूर्वीभास है किए उस समाज हो अपराध-निर्णय, दण्डविधान तथा नीति-फियान्वयन के प्रधिकार भी सीपे गए । उन ममर्पण या हस्तान्तरण से न्यायपालिका तथा कार्यपालिका के रूप स्थिर किए गए। जेन प्रधिकारों में मुत्तिज्ञत हो कर समाज प्रधिक व्यवस्थावद्धें हो गया ग्रीर कानान्तर में उनने शानन की स्थापना ही जो इन शनितयों (विवायिनी, कार्यकारिसी तथा न्यायदायिनी) की सन्तित्व व्यवस्था करती। उसरे साथ ही यह भी मान लिया गया कि बहुमत का निर्णय ही सर्व-मान्य होगा । इस प्रकार व्यक्ति के प्राधिक हुम्नान्तरण द्वारा प्रमुखन्य का सत्रपात किया गया । बहले व्यक्तियों ने मिलकर नागरिक समाज बनाया, फिर समाज ने सरकार बनाई और उसे केवल वे ही ग्रीयकार दिए जो व्यक्ति ने समाज को मींपू थे.। व्यक्ति, समाज, विधानसभा, कार्यकारिसी, न्याय-पालिका इस कम ने प्रमुखन्य के परिणाम विकसित हए।

प्रक प्रश्न यह उठता है कि उपरोक्त समक्षीता एक ऐतिहासिक तथ्य है "प्रथम केवल एक वार्गनिक पारणा ? लॉक इसे वार्गनिक होने के साय-साथ ऐतिहासिक सत्य भी मानता है (शिटाइव के 14 में मं निष्य उसके गर्दा से जादिर है कि "मनुष्यों के विना न समार कभी था, न कभी होगा" सिवा को ऐतिहासिक तथ्य बनाते हैं थोर 19 में वर्ष के कि विना न समार कभी था, न कभी होगा" सिवा को ऐतिहासिक तथ्य बनाते हैं थोर 19 में वर्ष के अन्त विनो म एक्ट- "मेरा कहना है कि समस्त मनुष्य तब तक उत्त प्रवस्था में रहते हैं जब तक कि वे अपनी प्रनुसति से एक राजनीतिक समाय की रचता नहीं कर लेते" स्विदा की एक वार्णनिक वारणा सिद्ध करते हैं। किन्तु लॉक के राजदर्शन को तभी भनी प्रकार समझ जा सकता है जब हम उत्तक सम्बन्ध राजनीतिक समाय के ग्रान्तिक वारणा (Logic) से मान के निक्त रितहासिक जम्में से। लॉक स्वय कहता है कि समाज में मनुष्य के प्रान्तिक वारण को हम सर्वीत है कि समाज में मनुष्य के प्रारम्भ के ग्रान्तिक समझ को हम सर्वीतम हम से तभी समझ सकते हैं जब हम राज्य को मनुष्यों के पारस्परिक समझौत का फल एवं मरकार को जनता की ग्रीर से एक स्टर समझ ।

इनिंग (Dunning) महोदय का मत है कि "लांक के सामाजिक संविदा सम्बन्धी विचारों में ऐसी कोई बात नहीं है जो उसके पूर्ववर्ती दार्थीनको हो।ए प्रतिपादित न की गई हो।" विकिन उसकी महती विभागत गही है कि इसके दें प्रत्यधिक सुनिष्यतता प्रदान की श्रीर व्यक्तित्वादी बनाया। उसके सरकार की सद्धा पर प्रतिबन्ध लगाकर उसका प्रधान उद्देश्य व्यक्ति के भूषिकारों की सुरक्षा स्वीकार किया—

ं सरकार के कार्य और उसकी सीमाएँ (Functions of the Government and its Limits)

लॉक के मत में मुस्कार का उद्देश्य निष्यत है और इसकी शांकत सीमित है जिनता की सम्पत्ति और नागरिक हितो का पोपण करना ही सुनकार का उद्देश्य हैं। लॉक ने 'दितीय ट्रीटाइब' के 9वें प्रध्याय में लिखा है कि "मनुष्यों के राज्य में संगितित होने तथा व्यवन-प्रापको सरकार के अवीन रखने का मुख्य उद्देश्य अपनी सम्पत्ति की गया करना है।" यहां सम्पत्ति शुक्र से अर्थ केवल भौतिक सम्पद्य से वही है इसके अनुर्वित जीवन एवं स्वतन्त्रवा भी सिम्मिलत हैं। 'युर्डार का यह प्रमुख कर्त व्य है कि बहु वपद्यवियों और अपरायकत्तांमों से समाज की रखा करें लिकिन लॉक यह नहीं बाहता कि सरकार के

428 पाश्चात्य राजनीतिक वित्रारो का इतिहास

<u>पास ग्राधक सत्ता केन्द्रित हो जाय,</u> नयोकि सत्ता के ग्रत्ययिक केन्द्रीयकरण से ग्रत्याचारीतत्त्र्य या अन्यायतन्त्र्य का उदय हो सकता है।

नोंक के अनुसार व्यक्तियों के जीवन, स्वतन्त्रता एवं सम्पत्ति की रक्षा के लिए सरकार के

- त्थाय एव ग्रन्थाय तथा मम्पूर्ण विवादो के निर्णय के लिए सामान्य मापदण्ड निष्टिचत करने के व्यवस्थापिका सम्बन्धी कार्य।
- (॥) समाज एवं नागरिको के हिता की रक्षा करने, युद्ध की घोषणा करने, मान्त स्थापित, करने, प्रत्य राज्यों से सन्धि करने आदि के कार्यपालिका सम्बन्धी कार्य ।
- करने, ग्रन्थ राज्यों से सिन्ध करने भ्रादि के कार्यपालिका सम्बन्धी कार्य ।
  (III) स्थापिन कानूनों के अनुसार व्यक्तियों के पारस्परिक क्षत्रडों का निष्पक्ष निर्णय देने
  सम्बन्धी न्यायिक कार्य ।

स्पट है कि लॉक ने सरकार के व्यवस्थापिका, कार्यपालिका और न्यायपालिका सम्बन्धी तीनो कार्य वतताये हैं। उसने यह भी कहा है कि तीनो कार्य परस्पर एक-दूसरे से पृथक् हैं और इन्हें सम्पादित करने नाले व्यनितयों में विभिन्न पुणों ग्रोर शक्तियों कार्देशन प्रमेहित है। उसने व्यवस्थापिका श्री कार्यपालिका में प्रमेशन मानते हुए कार्यपालिका को व्यवस्थापिका के अधीनस्य वत्तवायों। उसने कहा "जिन व्यवस्थों के हाथ में विधि-निर्माण को शक्ति होती है उनमें विधियों को किमानित करने की श्री प्रवल इच्छा हो सकती है वर्गीक शवित हथियों को किमानित करने की श्री प्रवल इच्छा हो सकती है वर्गीक शवित हथियों का स्वानित करने की श्री प्रवल इच्छा हो सकती है वर्गीक शवित हथियों का प्रवीचन कार्यका मानुष्य की एक महान दुवंजता है। "जोक ने यह भी कहा कि कार्याविका का सत्र निरस्तर चलना पाहित, लेकिन व्यवस्थापिका के 'तिए ऐसा होना प्रावश्यक नही है। स्विधालिका पर तिप्रवर्ण का समर्थन प्रतिक निर्मत्वेह आधुनिक सविवानवाक का प्रवण्ड प्रयोग श्रीर सुगर्थक सिद्ध हुआ। समर्थन प्रतिक की किसान्वेह आधुनिक सविवानवाक का प्रवाल स्वीचार करके लॉक ने बोर्द और कार्यशालिका के स्वान के स्वान का प्रसाव स्वीकार करके लॉक ने बोर्द और होस्स हारा प्रतिवाचित श्रीर कार्यशालिक के स्वान के सम्बन्ध साम सम्बन्ध का प्रतिवाच का अध्यक्ष स्वान स्वान के स्वन के स्वान के स्वान

्तिक ने बताया कि <u>स्वाधिक कार्य</u>, व्यवस्थापन एव कार्यपालिका सम्बन्धी कार्यों से भिन्न होते हैं, अतः उन्हें दोनो ही से, अन्यया कम से कम <u>व्यवस्थापन एवं अवश्य पृथक् रखना चाहिए।</u> यह बढा अनुचित कार्य होगा कि विधि-निर्माणकर्त्ताओं को ही विधि का व्यवस्थाकार बना दिया जाए। । अक त्यायिक एव कार्यपालिका सम्बन्धी कार्यों में अन्तर स्वीकार करते हुए, भी दोनो कार्यों को एक ही प्रमा को सैंपन के तिए इसलिए तैयार था क्योंकि दोनो ही अंग अपने कर्तव्य-पालन हेतु समाज की साबस्य णित की अपना एउते हुँ।

लीन ने अवस्थापिका को सर्वोच्च माना, पर इसकी निरक्षकता का समर्थन कवापि नहीं किया। उसका कहना था कि व्यवस्थापिका से उपर जनता है। उसे भी मर्योदा के अधीन रहकर कार्य करना परता है। व्यवस्थापिका अपनी शिवस्तों को केवल उन्हीं प्रावयमताओं की पूर्ति के लिए प्रयुक्त कर सकती है जिनके लिए समाज की रचना हुई हैं। व्यवस्थापिका अपने अधिकार-क्षेत्र-में केवल उन्हीं वादों को मानं सकती है जो सरकार को समाज हारा सीमी जाती है। उमके हारा प्राकृतिक अवस्था के समान ही राजनीतिक समाज में भी मान्य प्राकृतिक कार्यन के विवद कोई विधि नहीं वनाई जा सकती। व्यवस्थापिका के लिए रोगों के अदेय प्राकृतिक अधिकारों को समान करता अनिवार्य है।

व्यवस्थापिका की शक्ति के सम्बन्ध में ताँक के बिचारों की ताँकिक मीमीसा करते हुए, सेपाइन मुझेदन ने लिया है कि — "इन्लैंग्ड की क्षान्ति के अनुभव के प्रावार पर लॉक ने यह मान लिया पा कि शासन में विधायी शिक्त सबसे ऊंची होती है तथाप वह यह भी मानता था कि कायाँग बिध-निर्माण में भाग से सकता है। लेकिन, दोनी श्वित्वती सिमत हाती हैं। विधायी शिक्त स्वेच्छाचारी नहीं हो कायाँ दिस्ति के सकता है। लेकिन, दोनी श्वित्वती सिमत हाती हैं। विधायी शिक्त स्वेच्छाचारी नहीं हो कायाँ दिस्ति के सिक्त सिम्लिक की स्वापना की

भी। जह मन-पहीं मीजिक आजित्यों दारा गांवन नहीं कर सकती। 'गका कारण गढ़ है कि मासन है स्वापन एके वाचे पहिन विधि भीर स्वापाधीय में परिचित होते हैं। बहु महमति का मर्थ बहुमत का निर्मेद । पह पत्रनी विधायी अदि। किसी पूगरे जो निष्ठी सीच सिंदती। यह भामति तो बढ़ी रहता है पत्री ममुश्य ने उसे प्रतिष्ठित िया है। सक्षेत्र में उसकी भाषत प्रधानिक की है। सर्वोच्च अभिन जाता के पास रहती है। जब दिगान मण्डन जाता की दच्छा के निश्द चलता है, तब जनता उन अधिक प्रधानिक की में कि स्वत चलता है, तब जनता उन अधिक में वाधिम ने मकती है (कार्यवाकि को अधित भीर भी सीधिन होती है—कुछ तो वह पियानमण्डन के ज्यर निर्मेद रहती है भीर मुख उनके ज्यर निर्मेद पत्री सीधिन होती है - स्वतन्त्रता में प्रधानिक है के विधायी और कार्यकारी जित्न एक ही हाओं में केन्द्रित न रहे। बाँक है (आपनण्डन कीर कार्यवाहिक) के समझनों का जो विधाय है। सु ही हा विधानिक है विधान कीर कार्यकार कीर कीर सु ही सु ही सु हो अपन करता है। सु ही किसी न किसी पढ़नू हो प्रकट करता है। है

इस सम्पूर्ण विशरण से प्रस्ट है हि वाँक उस निर्देश शासन के विरुद्ध था हाँब्स जिसका भोर समर्थक था। सर्वाधिकारी व्यक्ति को बनाहर लाँक ने क्रमण समाज, विधानमण्डल, कार्यकारिणी ता स्वायपानिका के प्राधिकार में समावित राज्य की कल्पना की किन्तु प्रधिकारों के एकप्रीकरण का विशेध पिया। उसने श्रीमृत राज्यतन्त्र का समर्थन किया। उसने राज्य की उस जन-सेवक या सरक्षक नस्या के रूप में बनायां जिताना स्वासी व्यक्ति था। अतः स्वीकृति के प्राधार पर जनसेवा का सस्य

लेकर राज्य मनुष्यो द्वारा निर्मित साधन था<u>-यह मन्तेब्य</u> उसने प्रकट किया।

जन्तिनाय है कि ममाज त्या मरकार के पारस्पारिक सम्बन्ध को बताने के लिए लॉक ने इस्ट (Trust) खब्द का प्रयोग किया यथीं कि यह सरकार की समाज के प्रधीन रखन का समयक था और उन बात पर बन देना चाहता था कि जन करपाएं के निए स्थापित सरकार इस्ट की प्रवहेलना करने पर परच्युत की जा सकती है। बॉहन (Vaughan) के खब्दों में, "सिब्ध के स्थान में दूस्ट की घारणा की प्रपत्तक लॉक न क्वंब सरकार के उपर जनता के नियन्त्रण की व्यवस्था करता है, बल्कि एक उससे भी प्रधिक महत्त्वपूर्ण बाह-की प्रस्थापना करता है और वह है अनुभवं के अनुसार उस नियन्त्रण का क्वंब स्थान प्रस्थापना करता है और वह है अनुभवं के अनुसार उस नियन्त्रण का स्थान पर स्थापना करता है और वह है अनुभवं के अनुसार उस

लॉक के कुछ श्रन्य विचार (Some Other Thoughts of Locke)

सरकार के रूप (Forms of Govt )

7000

लॉक ने उस सम्बन्ध में कुछ प्रधिक नहीं लिला है। यह प्रसमयग मरकार के तीन रूपों की चर्चा करता है। प्ररक्तार का स्वरूप इस बात पर निर्मर है कि बहुसत अथवा समुदाय प्रपनी गिक्त का किया क्रमा बात पर निर्मर है कि बहुसत अथवा समुदाय प्रपनी गिक्त का किया क्रमा बात पर निर्मर है कि बहुसत अथवा समुदाय प्रपनी गिक्त का किया है किया है सिंद विचायों शक्ति वह न्वय प्रपने हाथ में रखता है और अपने हाथा निर्मित कानूनों की क्रियान्तित के लिए कुछ अधिकारियों की नियुक्ति भर कर देवा है तो वह सरकार अपने हाथा निर्मित कानूनों की क्रियान्तित के लिए कुछ अधिकारियों की नियुक्ति भर कर देवा है तो वह सरकार अपने हाथा निर्मात क्या गिने चुने लोगों एवं उनके उत्तराधिकारों को सीप देवा है तो वह सरकार अधिकारी या कुलीनतन्त्रात्मक (Oligarchic) होती है। अपने प्रविचार्याक्त क्षेत्र एक व्यक्ति में निहित है तो वह सरकार अधिकार किया किया किया किया किया किया विचारिक स्वात कर सात है किन्तु उसका यह भी कहना है कि विद्याधिका चाहे जो इप धारण नरकार का सर्वोत्तम रहना चाहिए और जहाँ जनता ने प्रवेश रहना वाहिए और जहाँ जनता ने प्रवेश रहना चाहिए और जहाँ जनता ने प्रवेश रहना चाहिए और जहाँ जनता ने प्रवेश रहना चाहिए और जहाँ जनता ने

महिष्णुता (Tolerance) detters on Tolerations

लॉक का एक महत्त्वपूर्ण योगदान सहित्णुता के समर्थन मे है 1 17वी शताब्दी के धार्मिक सवर्षों की पृष्ठभूमि मे लॉक अत्यन्त उदार वृत्ति का या । धर्म के सम्बन्ध मे उसके पूर्व दो विचारधाराएँ प्रचलित थी। एक तो हाँस्म की भीति निरकुण राज्य का समयँक दल था जो राज्य को पूर्ए प्रभुत्व सम्पन्न बनाकर वर्म को श्रंधीनस्य बनाना चाहता था। दूसरा दल पोन, पादियो, सामन्तो, ग्रादि का था जिसके प्रनुसार धर्म राज्य-आक्ति सें परे की वस्तु भी। यह दल मानता था कि राजा को केवल प्रचासकीय प्रविकार थे, धार्मिक नहीं। "एक पुत्र के पास चासन की तलवार (Sword of the Imperum) थी जो देवी कुप्त से प्राप्त थी ग्रीर दूमरे के पास पविचता की तलवार (Sword of the Sacredotum) थी ग्रीर वह भी भगवद कुपा से प्राप्त थी। एक ऐसार्थन भी था जो दोनो तलवारों को एक ही सासक के दोनो हाथों के यस्त्र मानता था।"

धार्मिक कट्टनता का युद्ध बहुत दिनो तक चलता रहा श्रीर धर्म के नाम पर भीषण अस्याचार किए गए। अन्तत धार्मिक सहिष्णुना के विचार अस्फुटित होने लगे और जब लॉक ने अपने विचार प्रसिद्ध 'Letters<u>yon Toleration' में</u> लिखे तब तक सहिष्णुता के सिद्धान्त का काफी प्रसार हो चुका या।

्लीक ने अपने जन्म में मिद्ध किया कि <u>धुमं वैयक्तिक वस्तु है जिससे राज्य का तथं तक कोई</u> मतलव नहीं <u>जब तक धार्मिक पिरोह अव्यवस्था उटाय न कर है</u>। धमं मनुष्य को व्यक्तिगत नैतिकती का सेवल है, हुदय की पवित्र अनुभूति है। व्यक्ति के विश्वास वल-प्रयोग द्वारा परिवृत्तित नहीं किए जा सकते। धमं-परिवर्तन अन्यायपूर्ण है अत<u>्र राज्य के लिए यही उ</u>दित्त है कि वह धार्मिक <u>प्रार्थताओं</u> को विरोध न करे वर्ल उन्हें सन्तुनित और उपयुक्त बनाए रखे। यह कार्य हस्तकीय द्वारा सम्भव नहीं है। राज्य की कार्य-पदति बल-प्रयोग की है और धमं के क्षेत्र में बल प्रयोग करना ज्युं है क्योंकि इस साधन से किसी के मन और हृदय को जीता तथा बदला नहीं जा सकता। <u>धमं एक वौदिक क्रिया है जिसका यन्त्र हुदय को जीता तथा बदला नहीं जा सकता। <u>धमं एक वौदिक क्रिया है</u> जिसका <u>पत्त</u> हुदय-परिवर्तन है। दम्म से धमं का उद्देश्य ही समाध-हो-नाता है।</u>

लांक ते वर्मान्धता के कारण जनता पर किए जाने वाले प्रत्याचारों की गांथा पढ़ी सीर सुनी थी। उसने अपने समय में भी इसका अनुगव किया या अतः उसने वर्म सीर राज्य के मध्य समन्वयं का प्रकृषेत्रया किया। उसने कहा कि जहाँ स्वतन्त्र विचार-प्रदर्शन एवं सत्यान्वयस्य का का प्रयं राज्य की वर्म के असने किया ना चाहिए वर्षा होगों को प्रपत्न विचार-प्रदर्शन एवं सत्यान्वयस्य का कार्य राज्य की वर्म के असने के आप के असने विचार मार्क के असने के लिए भी राज्य की वाहिए वहीं वर्म की आप में किए जाने वाले राज्य विची कार्यों का अन्त करने के लिए भी राज्य की तैयार रहना चाहिए। यह आवच्यं की बात है कि वानिक सहिष्णुता और उत्यार वृत्ति का परिचय वेते हुए भी लॉक रोमेन कैयोज्यिकों को ना गरिकता देने के पद्ध में नहीं था। नास्तिकों को भी यह अन्तरात्मा की स्वतन्त्रता प्रदान करने का विरोधी था। कैयोज्यिकों से वह इसलिए नाराज या कि उनकी प्राप्त्या एक विदेशी विकत के प्रति पी और नास्तिकों से वह इसलिए नाराज या कि उनकी प्राप्त्या कि स्वतन्त्रता प्रदान करने का विरोधी था। कैयोजिकों से वह इसलिए नाराज या कि उनकी प्राप्त्या एक विदेशी व्यक्ति के प्रति पी और नास्तिकों से वह इसलिए कुणित या कि वे ईश्वर की सत्ता से ही इकार करने विरोधी था। के प्रति स्वाप्त के स्वर्ण स्वाप्त स्वर्ण के स्वर्ण स्वर्ण

विद्रोह या कान्ति का ग्रधिकार (Right of Revolution)

लॉक के अनुसार राज्य का निर्माण जनता के हित के लिए कुछ विशेष उद्देशों की पूर्ण के निर्मास होता है। कुछ अमुविषाओं को दूर करने के लिए क्यक्ति राज्य को सीमित अधिकार देकर अपने विरोध का अधिकार नहीं कोते। व्यक्ति के जीवन-स्वतात्त्रण और सम्मित्त-रक्षा के मीलिक उद्देश्यों की पूर्ति न कर सकने पर राज्य के विद्युक कदम उठाया जाना स्वाधिक है, हालांकि यह करने कहा विश्व कदम बहुत विभाव होना चाहिए। लॉक की दृष्टि में व्यवस्थापिका राज्य का सर्वोच्च अप है और कार्यापिक में उद्यवस्थापिक होने चहुत करने अप तो जनता को अधिकार है कि वह उसे उद्यवस्थापिक छोटे हालांकि यह करने तो जनता को अधिकार है कि वह उसे उद्यवस्थापिक छोटे हालांकि मान करने तो जनता को अधिकार है कि वह उसे उद्यवस्थापिक छोटे हालांकि का यह विश्वपता है कि सरकार के संग हान पर समाज ज्यों का त्यों वता रहता है, क्योंकि समाज का स्थान सरकार के करर है। वह सरकार के भग होने के सम्बन्ध में केवल इतना कहता है कि 'क्षेत्रकार ति मा-हो जाती है जब कानुन-निर्माण की चिक्त करने होने के सम्बन्ध में केवल इतना कहता है कि 'क्षेत्रकार ति मा-हो जाती है जब कानुन-निर्माण की चिक्त करने होने उसका अधीन ट्रस्ट की स्वाधिक करने होने यह दी बी, या उद्य जबकि कार्यानिका या व्यवस्थापिका उसका प्रयोग ट्रस्ट की स्वाधिक विपरित करते हैं।" नॉक ने यह स्वध्य हम निर्माण कि

लोग यह कार्यवाही किस प्रकार करते हैं। उसने केवन यही बतलाया कि यदि स्पष्ट हो जाए हो जनता राजनीतिक सत्ता वा विरोध कर सकती है किन्तु विद्वाह करने के इस अधिकार पर प्रतिवन्ध है जियस जब तक स्थित गम्भीर न हो जाए अथवा जब तक अस्मक अपने कर्तव्यो का पालन करता रहे तब तक जनता को अपनी शक्ति का प्रयोग नहीं करना चाहि ही दितीय, केवन बहुनस्थक लोगो को ही सरकार स्थुटने का अधिकार है। लॉक को क्रांतित विषयक इन विचारों के कारए। ही कहा गया है कि उसने "किती शासन सिद्धान्त का नहीं बत्क कान्ति के सिद्धान्त का प्रतिपादन किया है।" इस सिद्धान्त का जीकरसम एव अन्य राजनीतिज्ञो पर कार्की प्रमाच पडा था।

यक्तिवाद (Individualism)

बाहत का कथन है कि ''लॉक की व्यवस्था में हर वस्तु व्यक्ति के बारो तरफ चक्कर काटती है। प्रत्येक वस्तु को इस प्रकार सवाकर रखा गया है कि व्यक्ति की सम्प्रभुता सुरक्षित रहे। "1 वास्तव में यह वहत कुत्र सत्य है कि लॉक ने जिस राजनीतिक व्यवस्था की कल्पता की जसका केन्द्र विन्द्र व्यक्ति है, तथापि इसका आध्य यह नहीं है कि जसने व्यक्ति के प्रभुत्व का प्रतिपादन किया है।

लॉक की व्यवस्था व्यक्ति केन्द्रित है)। शाक्वितिक अवस्था, सुम्य सुमान, सिवदा, शासन-तन्त्र परि राज्य क्रान्ति—ये सभी वार्ते व्यक्ति का गोर्च वढाने वाली हैं। लॉक जीवन, स्वतन्त्रता स्रीर सम्पत्ति की रहा के अधिकार प्रत्येक व्यक्ति को देता है। इन्हें वह व्यक्ति के जन्मसिद्ध, स्वाभाविक एव प्राकृतिक प्रीवकार सम्प्रकृता है। उसका विश्वास है कि सम्पत्ति के प्रविकार मे व्यक्ति का अधिकार सम्मिलित है प्रीय यही जीवन तथा स्वतन्त्रता के अधिकार का आधार है। लॉक मानता है कि व्यक्ति की सम्पत्ति तथा अप्य प्रधिकारों के अर्जन में समाज का कोई हाथ नहीं है पर लॉक के विपरीत प्राधुनिक मत यह है कि व्यक्ति के पास जो कुछ भी है वह समाज-प्रदेत है।

(ग्रा लॉक यह भी बतलाता है कि व्यक्ति की नैतिक चेतना, न्याय-ग्रन्थाय की भावना ग्रादि प्रकृति प्रदत्त है।पर ग्राज के समाजनास्त्री मानते हैं कि मानवीय चेतना का निर्माण सामाजिक बातावरण में होता है और समाज से ही उसे नैतिक भावना मिनती है।

(III) (जॉक के अनुसार राज्य का प्राह्मतीव ही व्यक्ति के प्राकृतिक प्रयिकारों की रक्षा के लिए ही बहु राज्य की सता पर अनेक सर्पावार स्थापित करता है। मैससी के जब्दों में, "लॉक का कार्य राज्य की सता को ऊपर उठाना नहीं, बिल्क उसके प्रतिवन्धों का प्रतिपादन करना है। 'इं अनुम तो अविकत ने प्रप्रसे तिस जिस जिस का त्याग किया है वह एक व्यक्ति में नहीं अपितु समूर्य समाज में निहित है, और चितीय, ज्ञासक लेक्यायन की मंति असीमित प्रशिक्त पर निहत है, प्रतिवन्ध का त्याग किया है वह समाज स्थाप किया है। स्थित प्रश्तिक अविकार की स्थाप के स्थाप है से स्थाप के स्थाप है से स्थाप के स्थाप के स्थाप है से स्थाप के स्थाप है से स्थाप के स्थाप है से स्थाप के स्थाप के स्थाप है से स्थाप के स्थाप है से स्थाप के स्थ

(IV) वॉक ने यह भी स्पष्ट किया है कि किसी भी ख़ाबित को उसकी इच्छा के विरुद्ध राज्य का सदस्य <u>बनने के लिए खिबब नही किया</u> जा सकता पुनश्च, यदि परिपक्ष्य ध्वस्या प्राप्त कर लेने पर व्यक्ति अपने जन्म के देख की सरकार द्वारा की गई सेवाओं को स्वीकार करता रहे तभी यह समफना चाहिए कि उसने सविदा के प्रति अथवा राज्य का सदस्य होने के प्रति अपनी सहप्रति प्रकट

٠,,,

<sup>1</sup> Vaughan . Op cit p 141

<sup>2 &</sup>quot;It was not his concern to exalt political authority but to describe its limitation."

कर दी है। वह प्रपत्ती सम्मति व्यक्त यथवा मौन रूप से देसकता है। स्पष्ट है कि न्स<u>र्क व्यक्ति की</u> सम्मति को समाज का ग्राधार मानता है।

(v) लोक के धर्म-विषयक विचारों में भी व्यक्तिवाद को स्पष्ट झलक है। <u>वह धर्म के</u> व्यक्तिकात वस्तु मानता है और व्यक्ति को मन्तः करणा के अनुनार पूजा एव उपासना की स्वतन्त्रता प्रवान करता है। वह कहता है कि धर्म व्यक्तिगत नैनिकता का सबल है, विषवास-बुद्धि हृदय की पावनतम अनुभूति है। <u>वार्षेक में हर्मे</u> वस भीति व्यक्ति के सुख को भी सर्वोच्छा महस्त्र प्रवान किया है। उसने मानव विवेक और मानव-समाज की कृषिमता पर प्रावश्यकता से अधिक वल देते हुए राज्य के जैविक स्वाव की पूर्ण उपेका की है।

प्रकट है कि लॉक ने व्यक्ति को प्रपत्ती सम्पूर्ण व्यवस्था का केन्द्र विम्यु नमाम है। चार्कर के अनुसार, "लॉक मे व्यक्ति की ग्रारमा की सर्वोच्च गरिमा स्वीकार करने वाली तथा सुधार चाहने वाली महान् आवना थी, जममे यह प्यूरिटन अनुभूति थी कि ग्रारमा को परमारमा के साथ ग्रपने सम्बन्ध निष्कित करने का अधिकार है। " उसमें यह प्यूरिटन सहज बुद्धि थी कि वह राज्य की सीमा निश्चित करते का अधिकार है।" उसमें यह प्यूरिटन सहज बुद्धि थी कि वह राज्य की सीमा निश्चित करते का अधिकार है। " उसके महत्त्व करते हैं। तहें उसके व्यक्तिकारी विचारों—उसके प्रांकृतिक ग्रविकारों को राजनीतिक चिन्तन के इतिहास में महत्त्वपूर्ण देन स्वीकार किया है।"

लॉक की व्यवस्था व्यक्ति केन्द्रित है, इसेंसे सहमत होते हुए भी यह स्वीकार नहीं किया जा सकता कि उसने व्यक्ति को पूर्ण प्रमुख्यसम्भ माना हि हिंदी वात तो यह है कि वह सामानिक समफीते में बहु मत शासन का सिद्धान्त अनिवार्यंत गिहित करता है। इस क्ला ताल्यं यह हुवा कि किसी हो। यह व्यक्ति श्राम प्रत्यात प्रत्यात को बहुमत के निएंप को स्थाकार कर केना एक अपनि हार्थ प्राययम्ब हुवा कि किसी है। यदि व्यक्ति के प्रामृतिक अधिकार प्रयहरणीय हैं तो बहुमत को भी उसे उनसे वचित करने का अधिकार नहीं हो सकता। यदि व्यक्ति पूर्ण प्रमुख्यसम्पन्न है तो उसे अपने निजी निर्माय का केवल सिवार परित्योग कर। वेने को बाह्य नहीं किया जा सकता कि बहुमत उससे सहमत नहीं है। दूसरी बात यह है कि लॉक ने अध्यान भारत के किया जा सकता कि बहुमत उससे सहमत नहीं है। दूसरी बात यह है कि लॉक ने अध्यान भारत के किया विद्वार प्रित्य है वह भी बहुसख्यकों की तहीं प्रित्य है वह साम बहुसख्यकों के नहीं प्रित्य है वह साम बहुसख्यकों है कि जब तक जातन अपने कर्तिव्यो का पालन करता रहता है तब तक जातन अध्यान अधिक है अधिक प्रत्य के स्वार्य प्रदेश के स्वार्य पर भी लागू है सकता है। इस सब कारणों से यह कहा जा सकता है कि लॉक के व्यवस्था में स्वित्य प्रमुख्यमम्म नहीं हैं। इस सम कारणों से यह कहा जा सकता है के लॉक की व्यवस्था में स्वित्य प्रमुख्यमम्म नहीं हैं। इं, इसमें कोई सन्देह नहीं कि उसने व्यक्तियाव के एक अवेच राजनीतिक तिव्य की तकट लॉपटका है।

लॉक की ग्रसगतियाँ 💯 व

(Locke's Inconsistencies)

लॉक के राजनीतिक जिन्तन का उपसहार करने से पूर्व यह उचित है कि उसके दर्शन मे पाई जाने वाली प्रमुख असगतियों को स्पष्ट कर दिया जाए । वास्तव में वॉक हॉब्स की माँति सुस्पट और तर्कस्मत नहीं है । सेवाइन के अनुसार इसका प्रधान कारण यह है कि "174 सतांव्यी की राजनीति में लॉक में यनेक प्रथमों को देश या और उसने एक सांच इन समी प्रथमों का समाधान करने का प्रधान किया वा बीक उसका सिद्धान्त इतना तर्कसम्भव नहीं या कि वह ऐसी जटिल विषय-वस्तु को सम्भाव संकता", एव साथ ही वह "इस वात की कभी पूरी तरह से तहीं समक्ष स्मा कि क्या तो मुक्स है और क्या धानुस्रिक है।" उसके दर्शन की प्रमुख असगतियों सक्षेप में थे। है—

<sup>1</sup> Barker : Social Contract, p. 22

<sup>2</sup> Dunning Political Theories from Luther to Montesquieu, p. 364

(i) टाउवर के प्रवदों में, "लॉक फ़ौसीसी दार्गनिक डेकार्ट का दार्शनिक इंटिटकीए, वैज्ञानिकी री प्रयोगात्मक पद्धति तथा शेषटसबरी प्रौर व्यावहारिक राजनीति से ग्रहण किए हुए उपयोगिताबादी प्रनृभूतिवाद को एक कियापीन धारणा में समन्तित करने की चेष्टा कर रहा था।" इस प्रयत्न से दनके दर्गन में जटिनता घीर प्रवगति का समावेत हो गया। प्रपत्ती प्रवृप्त-प्रधान प्रवृत्ति के कारण एक घीर तो उत्तरे पन्तनिहित विचारों (Innate Ideas) घीर राजतन्त्र के दैविक भूत के सिदान्त को ग्रस्वीकार किया तथा दूसरी ग्रीर वृद्धिवाद से प्रेरित होकर उसने प्राकृतिक ग्रीधकार के सिद्धान्त को स्वीकार रूर लिया जिसका कि धनुमृतियाद संसुगमता से कोई मेल नही बैठता। अन्तानिहत दिचारों को ठुकराकर प्राकृतिक प्रधिकारों ने प्रास्था रखने की संगतिहीनता की मैक्सी ने इन शब्दा में व्यक्त किया है-"ताँक द्वारा अन्तर्निहत विचारों का निपेध करने पर भी प्रन्तनिहित (प्राकृतिक) क्रिकारों का इतनी तत्ररता से समर्थन करना ऐसा विलक्षण विरोधाभास है जो महानतम् वृद्धिजीवियो के.मानवीय पूर्ण की प्रमाणित करता है।" लॉक मे यह पिरोधाभास इसलिए उत्पन्न हुया नयोकि वह राजनीतिक चिन्तन ने प्राकृतिक विधि को वही स्थान देना चाहता या जो स्वय-सिद्धियां का रेखागरित में होता है। प्रान्त से होंने के ममान हो मानव-स्वभाव के एक पक्ष को ही प्रधानता देता है h

हॉब्स ने पदि मानव-स्वभाव के बूरे पक्ष को ही चित्रित किया है तो लॉक ने मनुष्य में केवल श्रच्छाइयो को ही देखा है जबकि वास्तविकता यह है कि मनुष्य ग्रन्छाइयों ग्रीर बुराइयो दोनों का सम्मिश्रण है। मानय-स्वभाव के जिस भाग्त दर्पटकांग के ग्राधार पर लॉक ने प्राकृतिक दशा का चित्रण किया है वह एक क्ल्पनारमक जवस्था ही प्रतीत होती है। रमण अवस्था ही प्रतीत होती है । (iii) लॉक एक ग्रोर हुकर से ली हुई मध्यकालीन परम्परा के इस विश्वास को ग्रपनाता हुँच

कि ममाज एक मम्पूर्ण व्यक्तित्व होता है, स्वार्थी व्यक्तिया का एक समूह नहीं तो दूसरी मोर हाँव्य से प्र टस परम्परा को ग्रहण करता है जिसके श्रनुसार समाज स्वार्थी व्यक्तियो का समूह मात्र है। लॉक इनि दोनो विरोधी दिव्हकोशों में सामञ्जस्य स्थापित करने में ग्रसफल रहा है जिसके परिस्थामस्वरूप चसके चिन्तन में एक तरफ व्यक्ति एवं व्यक्ति के प्रविकार प्रन्तिम तत्त्वों के रूप में सामने गाते हैं, तथा दूसरी तरफ व्यक्ति ग्रीर उसके ग्रधिकार समाव के बहुमत के ग्रधीन हो जाते हैं। त्र और उसके ग्रधिकार समाज के बहुमत के ग्रधीन हो जाते हैं। 2 स्पार्टि (iv) लेक का एक विश्रम प्राकृतिक ग्रधिकारो के सम्बन्ध में भी-है। एक ग्रोर को वह

इन्हें निरपेक्ष मानता है और सरकार द्वारा अनुसंस्वीय-स्वीकार करता है तथु दूसरी और वह बहुस्य के शासन के सिद्धान्त की थोपता है। बहुमद के निर्हम्य को मानने के लिए व्यक्ति तथा ब्रह्मसक्यक वर्ष बाध्य है। इस तरह वह बहुमत अथवा समाज को सर्वोच्च बना देता है। एक अन्य स्थान पर वह व्यवस्थापिका को शासन का सर्वोच्च ग्रग दनाता है और दूसरी तर्रफ समाज को एक व्यवस्थापिका समाप्त ' करके दूसरी व्यवस्थापिका बनाने का ग्रधिकार देता है। इस तरह उसका सिद्धान्त ग्रस्पब्टता से वोभिल हो जाता है + वास्तव में यह विचित्र वात है कि एक ग्रीर वह नैतिक व्यवस्थाग्रो को शाश्वत : पूर्ण ग्रीर ग्रेन्तिम जनभका है तथा दूसरी और उन्हे ग्रस्थाई एवं समान की विभिन्न स्थितियों का परिणाम मानवा है।

(v) लॉक एक सब्दें का प्रयोग निभिन्न स्वलों पर एक ही वर्ष में न करने का दोषी भी है। वह कई बार सम्पत्ति को म्राबृतिक वर्ष में अकट करता है ग्रीर कई बार इसका प्रायम, लीवन, स्वतन्त्रता ग्रीर सम्पदा से लेता है। इसके ग्राविरिक्त निकी सम्पत्ति सम्बन्धी उसकी श्रास्त बारएम से

पंजीपति वर्य को अनुचित रूप से समर्थन मिखता है।

<sup>1 &</sup>quot;That Locke the denser of innate ideas, should be the doughty champion of inherent rights is one of those curious paradoxes which attest the human quality of even the greatest -Maxey . Political Philosophies, p. 245. intellects.48

(पा) लॉक का विधि-संगत' णब्द कई बार ग्राग्वस्थक भ्रम उत्पन्न करता है। व कार्यपालिका भ्रीर व्यवस्थापिका के अवैध कार्यों की बार-बार चर्चा करता है जबिक वह यह अच्छी तर जानता है कि यह कोई सुधारात्मक उपाय नहीं है। इसी प्रकार वह अव्याचारी शासन के विधि-संग प्रतिरोध की चर्चा करता है जब कि उसका वास्तविक अभिप्राय विधि-ग्राह्म उपायों का आश्रय लेना हैं लॉक ने निर्क रूप रेजियन भीर वैधानिक रूप से व्यावहारिक के बीच कोई भेद नहीं माना है। य विचार इस परस्परा के आधार पर विकासित हुआ था कि प्राकृतिक और नैतिक विधियों एक ही वस्तु हं और इसलिए कुछ ऐसी मूल विधियों भी हैं जिनकी रचना उच्जतम विद्यान-मण्डल तक नहीं कर सकते इसलेड में इस प्रकार के नियमों की वैधवा उस क्रान्ति के साथ ही समास्त हो गई थी जिसका लॉक समर्थन करने का प्रयास कर रहा था।

(११) समाज और राज्य के बीच अन्तर स्पष्ट करने में लॉक असम्य है और तत्काली राज्मीतिक, सामाजिक संस्थाओं का उपयुक्त विश्लेषण भी वह नहीं कर पाया है। सम्बन्धा, राज्य वे सामहिक अधिकार तथा कर्त व्य और सायेक्षतापूर्ण समाज-रचना के सम्बन्ध में उसमें समुचित कल्पन की अभाव विश्लाई देता है। जाँक की व्यक्तिवादिता राज्य की इंडता पर प्रहार करके अवज्ञा-जित आग्वोतानों को आश्रय देती है और विचार-प्रोड व्यक्तियों को राज्य की नागरिकता स्थीकार या अस्थीका करने का अधिकार देकर असामाजिक प्रवृत्ति को अधिकार देकर असामाजिक प्रवृत्ति को अधिकार वितर असामाजिक प्रवृत्ति को अधिकार वितर असामाजिक प्रवृत्ति को अधिकार वितर असामाजिक प्रवृत्ति को अधिकार अधिकार वितर असामाजिक प्रवृत्ति के प्रवृत्ति की अधिकार के वितर में सिक्त की स्थान अस्थी अस्ति वितर की स्थान अस्थान अस्थान को स्थान स

ारो की वेमेल खिचडी पकाई है। लॉक का महत्त्व और प्रभाव

(Locke's Impo'rtance & Influence)

लॉक की प्रसापित थो के कारण यथिए उसके चिन्तन मे अस्पब्यता आ गई है तथि। सुसूर्य राजनीतिक चिन्तन के इतिहास मे उसके प्रभाव को कम नहीं आँका जा सकता। अपनी महत्त्वपूर्ण देनों के कारण उसका नाम राजवर्शन के इतिहास में असके प्रभाव को कम नहीं आँका जा सकता। अपनी महत्त्वपूर्ण देनों के कारण उसका नाम राजवर्शन के इतिहास में अमर है । जहीं हाँइस के सिद्धान्तों को उसके जीवन-काल में वहुत कम समर्थन मिला और गांधी राजवर्शन पर भी उसका कम प्रभाव पृथा, नहीं नर्सक के निकान की उसके जीवन-काल में दी ने के अपने कहा जीव के जीवन-काल में दी ने के अपने कहा निकान सिला अहिक जीवक में भी यो सलाव्यियों से अधि क समय तक पूरीप और अमेरिका के जन-मानसे पर उनका प्रभाव पृथा हो किस और पर्मारिका को जन-कानियों तथा बान्वीलनों पर उसके विचारों का प्रभाव पृथा (165-71) तथा अमेरिका के जन-मानसे पर उनका प्रभाव पृथा (1765-71) तथा अमेरिका के साम पर्मारिका का अमाव पृथा (1765-71) तथा अमेरिका के साम प्रमाण पृथा के ने साम प्रमाण पृथा के ने साम प्रमाण पृथा के ने साम प्रमाण पृथा के निवार आदि से अपित होत्र रही। उसके में सोम प्रभावन-विचार अमेरिका के प्रथानके साम प्रमाण के सिद्धानत आदि से अपित होत्र रही। उसके में सोम प्रभावन-विचार अमेरिका को साम प्रमाण के सिद्धानत जी से साम प्रमाण प्रमाण के साम प्रमाण प्रमाण प्रमाण प्रमाण के साम प्रमाण प्रमाण प्रमाण के साम प्रमाण प्रमाण प्रमाण के साम प्रमाण प्रमाण के साम प्रमाण प्रमाण प्रमाण के साम प्रमाण करके साम प्रमाण के साम प्रमाण के साम प्रमाण का साम प्रमाण के साम प्रमाण करके साम के साम प्रमाण के साम प्रमाण का साम प्रमाण के साम प्रमाण करके साम के साम प्रमाण का साम प्रमाण का साम प्रमाण करके साम के साम प्रमाण का साम प्रमाण का साम प्रमाण करके साम के साम प्रमाण का साम प्रमाण का साम प्रमाण करके साम के साम प्रमाण का साम प्रमाण का साम प्रमाण करके साम के साम प्रमाण का साम प्रमाण का साम प्रमाण करके साम के साम के साम प्रमाण का साम प्रमाण के साम प्रम

हमारे सामने ग्राया। उसके विचारों का प्रभाव इंग्लैण्ड में ह्विग दल के ऋिया-कलायों पर पडा। यह विस्मयजनक है कि लॉफ का महान् प्रभाव इस बात के बावजूद भी पड़ा कि वह न'तो नशीन विचारों का प्रवर्तक था और न ही उसके विचारों में संगतिवद्धता थी। सेवाइन के ग्रनुसार, "उसकी प्रतिभा की विशेषना न तो विद्वता थी और न तर्के शक्ति, यह उसकी अनुलनीय सहज बुद्धि थी जिसके प्रयोग से उसने दर्शन राजनीति, ग्राचरण शास्त्र तथा शिक्षा के क्षेत्र मे उन मुख्य विचारधाराश्रो का एक स्थान पर समूह किया, जिन्हे भूतकाल के अनुभव ने उसकी समकालीन पीढी के जो अशिक ज्ञानवान थी, मतिष्क में उत्पन्न कर दिया था। उसने उनकी एक सरल, गम्भीर किन्तु हृदयग्राही भाषा मे अभिव्यक्त

करके 18वीं शताब्दी के लोगों के सम्मुख प्रस्तुत किया, जहाँ जाकर वे ऐसी सामग्री बने जिससे इंग्लैण्ड तथा यरीप के राजदर्शन का विकास हमा।"1

"लॉक के अनुभववाद का प्रभाव वर्कले (1685-1753) और ह्यूम पर पड़ा। इन दोनों ने उसकी स्थापना ग्रीर मान्यतात्रो की पुष्टि लरके ग्रनुभववादी दर्शन का विशद् रूप कायम किया। म्रावंर कौतियर (1680-1732) तथा विशय पीटर ब्राउन के मन्तव्यो पर भी लॉक-का ग्रसर पड़ा। डेविड <u>टार्टले (1704-1757)</u> एव जासेफ प्रिस्टले ने भी लॉक की स्थापनाओं को विशेष रूप से पल्लवित किया । हार्टले की रुचि भौतिकवाद की ग्रोर यी तथा प्रिस्टले की ईसाईयत की ग्रोर । लॉक के ध्यवहीरवार और अनुभववाद से फ्रांस में माँण्टेस्क्यू प्रभावित हुआ। हुल्लेशियस भी एक प्रश्न में लॉक का ऋसी था। हुल्लेशियस की विचारधारा से वेस्थम का उपयोगितावाद प्रभावित था। हम कह सकते हैं कि 18वीं शताब्दी में लॉक के जिन विचारों का फाँस में असर हुआ था, उन विचारों को वेन्यम और उसके धनुयायी पुन: हुम्लै॰ड मे ले ग्राए ।"

अकृतिक प्रधिकारों का सिद्धान्त यद्यपि ग्राज ग्रमान्य ठहराया जा चुका है किन्तु प्रो. डिनग के मतानुसार यह सिद्धान्त राजदर्शन का लॉक की एक श्रति महत्त्वपूर्ण देत है । शीवन, स्वन वता ग्रीर सम्पत्ति को व्यक्ति के जन्मसिद्ध प्राकृतिक ग्रधिकार मानते हुए उसने कहा कि राज्य का कर्त्तव्य उनकी रक्षा करना है और वह मनुष्य को इनसे विचत नहीं कर सकता । यदि कोई राज्य ऐसा करता है तो प्रजा को उसके विकट विद्रोह करने का ग्रविकार है। ऐसी घोषणा करके लॉक ने व्यक्तियों को राज्य की मनमानी और निरक्श मित्यों के मार्ग में रेकावटों के रूप में खड़ा कर दिया। आज सभी देशों के संविधानों में नागरिकों के मौलिक अधिकारों की रक्षा को प्रयम स्थान दिया जाता है। यह वर्तमान प्रजातन्त्र ग्रीर उदारवाद (Liberalism) की आधारशिला है। इसमें कोई सन्देह नहीं कि लॉक ने अपने पूर्व नहीं विचारको की अपेक्षा प्राकृतिक अधिकारो की व्याख्या और उनके निरूपए मे निश्चित प्रगति की । प्री डिनिंग के शब्दों में "पफेन्डोर्फ द्वारा प्रतिपादित प्राकृतिक कानून एवं मिल्टन तथा स्पिनोजा द्वारा प्रशसित स्वतन्त्रता मे निरक्शाता के ऊपर वास्तविक रोग लगाने वाले लेखको के लक्ष्य होते हुए भी साधारणत ग्रन्थावहारिकता प्रतीत होती है। हमारे ऊपर उनका ग्रधिक से ग्रधिक प्रभाव पडता है कि ये लेखक ग्रत्यधिक बुद्धिमान एव प्रतिभावान व्यक्तियों की स्वतन्त्रता को सुरक्षित रखना चाहते हैं, प्रत्येक व्यक्ति की नहीं । परन्तु लॉक के समान ग्रधिकार राजनीतिक सस्याग्रों की विवेचना में इतना ग्रधिक ग्रोतत्रोत है कि ऐसा प्रतीत होता है मानो उसके विना वास्तविक राजनीतिक समाज का ग्रस्तित्व ही तही हो सकता ।"2

भार्थिक क्षेत्र में भी लॉक ने महत्त्वपूर्ण मुमिका ग्रदा की । सम्पत्ति के विषय में थम को जो महत्त्व उत्तरी प्रदान किया उसका असर दो प्रकार का हुता । एडम् हिमय और रिकार्ड ने मृत्य के अस-मृतक सिद्धान्त को पूर्वीवाद के पोषण में और कार्ल मानुसे ने अधिक वर्ग के हितो के अधिवदन में प्रयुक्त किया। निक्त के उदारवाद ने भी उसके प्रभाव की नढाते में मदद की। हाँवत ने मन्त्य की घोर स्वाधी

<sup>1</sup> Sabine : A History of Political Theory, p. 523

<sup>2</sup> Dunning . A History of Political Theories, p 364.

436 पाश्चात्य राजनीतिक विचारों का इतिहास

माना था, किन्त लॉक ने मानव-स्वमाव में कलंब्यशीलता, परमार्थ-दृति श्रीर नैतिकता के लिए की स्थान रखा । इस कारण तत्कालीन शिक्षित समाज उसके विचारो से विशेष रूप से प्रमावित इग्रामें शिक्सी-गास्त्री के रूप में लॉक का महत्त्व सामने आया । उसने स्वतन्त्रता का पोपण और परस्परायाद का सण्डन किया। शिक्षा को उसने चारिनिक विकास के लिए मावश्यक माना और संस्कृति की प्राप्ति के लिए मातभाषा द्वारा शिक्षा प्राप्ति को उचित ठहराया । विश्वविद्यालय की उच्च-शिक्षा प्राप्त करने के उपरान्त भी उसने स्वयं यह स्वीकार किया कि जीवनपापन के ऋत में जो शिक्षा मिलती है वह वौदिक शिक्षा से श्रेयस्कर है। शामिक शिक्षा का पक्ष लेने पर भी उसने अन्यविश्वासो हो प्रथय देना सर्वया मनुचित वृताया ।

, "लॉक ने व्यवस्थापिका, कार्यपालिका ग्रीर न्यायपालिका ग्रवितयो के विभागन (Separation of Powers) के सिद्धान्त का बीजारोपण किया । गॉलिबियस के बाद लॉक ने ही इसका स्पष्ट ग्रीर तकंसंगत प्रतिपादन किया या । व्यक्ति की स्वतन्त्रता को सुरक्षित रखने के रूप में इन सिद्धान्त का प्रयोग करने वाला वह सम्भवतः सर्वप्रथम आयुनिक विचारक था। मॉन्टेस्वय ने उसी के प्राधार पर अपने अवित-विभाजन तथा शासन सम्बन्धी कार्यों के त्रिवर्गीय विभाजन के सिद्धान्त का विकास किया श्रीर श्रमेरिका के सविधान-निर्माताओं ने लॉक एवं ऑक्टेस्वय के विद्यानों का श्रनसरण करते हुए ही

ध्रपने विधान की रचना की ।

सामाजिक यनुबन्ध के विचारकों में इसी का अत्यन्त महत्त्वपूर्ण स्थान है। वह एक प्रत्यात वार्मनिक एवं ऋतिकारी विचारों का प्रस्तुता था, सुनक्षा हुआ जिसा-बाहवी था, आवर्षवादी, मानवता-वादी धौर युग-निर्माता साहित्यकार था। उसके प्रत्यों ने प्राचीन शासन के सम्पूर्ण सामाजिक ढाँचे को अक्तुओर छित्रा और एक नवीन, लोकतत्त्रीय ख्युबस्था के लिए मार्ग तैयार कर दियम-। व्यक्तिवाद प्रावस्थाव प्रीर प्रदेतवादी लोकप्रिय सम्प्रमुता के विभिन्न विद्यान्त्रों को उसकी लेखनी से नया समर्थन और नया दिया निर्देशन मिला। सुबंद्यादी सामाज्य दक्का के सिद्धान्त द्वारा उसने राजनीति में स्थायी शासवय समाज की कल्पना को वल दिया। लोकप्रियता, सम्प्रमुता, विधि, सामाज्य स्थाति प्रावस्थान को अल्पना को वल दिया। लोकप्रियता, सम्प्रमुता, विधि, सामाजिक स्थोति, प्रसासन, अनित सादि विपयों पर प्रयने निर्मोक ग्रीर स्थव्य विचारों के कारए। इसी ने अमर स्थाति प्रावित की,

जीवन-परिचय, कृतियाँ एव पद्धतिः (Life, Works and Method)

स्सी का जन्म सन् 1712 में निर्धन आइजक नामक घडी-साज के यहाँ जैनेवा में हुआ। जन्म के समय ही माता कर रहान्त हो गया और पिता ने पुत्र को अपने दुर्धसनों का साथी बना दिया। इस प्रकार जन्म से ही रहा उपेक्षित और स्नेह्मिहीन रहा। लगभग। १८ वर्ष को अल्पासन्य में ही रहा को को एक कठोर सगतराथा (खुदाई का काम करने वाला) के पास काम करना पड़ा को उसके साथ बडा - ही पाश्रविक व्यवहार करता था। वहां स्त्री को पेट भरने के लिए केवल कठोर परिश्रम ही नहीं करना पश्रा बल्कि उसने मोलिक से वहां नहीं करना पश्रा बल्कि उसने मोणिक को व्यवहार करता था। वहां स्त्री को कला भी सीची। आखिर अपने मालिक से जिस करती अपने साथ उसने साल करती करता था विवार करती था साथ स्त्री का स्त्री से सी।

जीवन के अगले कुछ वर्ष रसो ने फ्राँस से आवारागर्दी में वित्राए। यह न केवल बुरी संगति में पड गया बिल्क उसका स्वभाव ऐसा वन गया कि वह हमें शा वित्रान में ही रहता था, न भूत के लिए पखताता था प्रीर न भविष्य के लिए चिनता करता था। वाजार औरतो के साथ उसके प्रेम-सम्बन्ध बले, किन्तु से सम्बन्ध स्थायों मैंत्री का रूप कभी गहीं ले सके। पेरिस में उसका जित्र-वर्ग उसे आर्थिक सहावता देता रहा। वह मजदूरों की गन्दी वित्यों में जीवनगपन करने लगा। जीवनगर वह प्रविचाहित ही रहा, किन्तु उसके अवेस सम्बन्ध सदा बने रहे। उसे विनित्र में भीनत स्वर्ण में नौकरी भी मिली किन्तु अपने सराव मिलाज के कारण उसे पदस्थुत होना पडा।

बाबारा, प्रताहित और पीडित होने पर भी <u>रूची वह</u>त करीव से जीवन के हर पहलू को देखता रहा। "भावकता की ब्रह्म-निधि लेकर प्रपनी सहमी, डरी-मूखी खाँखों से स्कृत निमाज की कुरुपता खोर व्यक्ति के कोढ़ के खब्दे देखे। खतुमन की दस बिल्हुत बहुमुखी गाठहाता में उसका अध्ययन चनता रहा। म्वाध्याय के वल पर उसने ज्ञान प्राप्त किया।" धर्म के सम्बन्ध में इसी प्रस्थिद रहा। उसने कभी कैथोलिक धर्म को अपनाया तो कभी प्रोटेस्टेन्ट मत को। इतना सब होने के बाद खाखिर उसके भाग्य ने प्लटा खाया। सन् 1749 में उसने एक प्रतियोगिता का समावाद पद्धा. अतियोगिता का विश्व वा ("Has the revival of the Sciences and the Arts helped to purify or to corrupt morals" इसी वे इस अनियोगिता में भाग लिया। उसे प्रथम पुरस्कार मिला। अपने निवन्ध में विलकुल मौलिक और समसनीक्षेत्र विचार प्रकट करते हुए उमने लिखा कि विज्ञान तथा कला की तथा कियत प्रयति से ही सम्यता का हास नैतिकता का विनाम और चित्र का का विनाम का विनाम सिका, किन्तु उसने भद्र समाज और अनाइय महिलाओं के स्वर्ग में इसीटन की कोशिया नहीं की

भव रूसी की सुप्त साहित्यिक प्रतिभां श्रीर वीदिक चेतना जाग्रत हो गई। अब लिखना ही उसका व्यवसाय श्रीर जीवन वन गया। सन्न 1754 मे उसने 'डी जॉन की व्यिक्सिन' (Academy of Dijon) की ही एक पन्य निवन्ध-प्रतियोध्तित में भाग क्रिया जिसका विषय था ''स्नु<u>क्छों में</u> विपमता उत्पन्न होने के त्या कारण है ? यथा प्रकृति कानून सक्तां समर्थन करता है।' यथाप रूसी, पुरस्कार महा जात सका, तथापि उसने निजी सम्पत्ति और तस्काजीन फाँस के छोनम जीवन पर कठीर प्रहार किये। सन् 1754 में इसी पुन. जेनगा जीट गया यहाँ वह की गिलक शोटेस्टेस्ट बन गया श्रीर

उसे फिर से जेनेवा गए।तन्त्र की नागरिकता दे दी गई।

रूसो ने 1749 में पहला लेख लिखा और 1754 में एक दूसरा निवन्स लिखा। तत्पच्चात् उसने प्रपने जीवनकाल में कुछ ऐसे प्रन्थों का प्रणयन किया जिनक कारण वह प्रमर हो गया। सन् 1758 में उसने प्रथम प्रन्थ 'An Introduction' to Political Economy' की

<sup>1</sup> Robert Ulich : History of Educational Thought, p. 211.

रचना की । उसमे पार्च राज्य के मिदानों का वर्णन किया गया । एतन् 1762, में उसका मुश्कियात पन्न 'Social Cantract' पाणिन अमिना उसके राजवर्गन सम्बन्धी गम्भीर विचारों का किया है हैं। स्थिति पर्न पिटा में पाया जिसने जिला के थेए में काहित उत्पन्न कर है। हिंगी पर्न 'The Emile यन्न अग्रवा में पाया जिसने जिला के थेए में काहित उत्पन्न कर है। हिंगी पर्न के जिला में किया है। प्रपने जीन के बहितम प्रती में उसने प्रपनी प्रात्म क्या 'Confessions' तथा 'Dialogues' ग्रीर 'Reveries' का प्रणम किया।

रुग तो पद्मयन पद्धति वद्भत हुव राइन के नमान थी । उसने दिनहास का सहारा लेकर प्रमुश्चिम् कर पद्धित (Empire...) Nethod) का अनुगमन किया । उनकी पद्धित हॉक्स ही की तरह मेही। जानवृक्त ती । मैरियाम ने व दा अन्हास्त्रमन, हांक्स लाक, ग्रेशियम, एनगर्नन, सिडमी, पुकेडन द्विक, मोजेस्स्य, वाटेयर लाहि रा उस पर्याप्त प्रभाव पद्धा । यूनानी प्रीर रोमन साहिस्य तथा । ग्राह्म के धार्मिक दिवार। में विद प्रभाव स्था ।

मानव-स्वभाव तथा प्राकृतिक श्रवस्था पर रूसो के विचार (Rousseau on Human Nature and State of Nature))-

र्मानव-स्वभाव

श्रंपने विचारों को सिद्ध करने के निए रूसी मानव स्वभाव ती दो मीलिक नियामक प्रवृत्तियाँ बतावा है। मानव-स्वभाव के निर्माण में सहायक प्रथम प्रवृत्ति हैं भारन-श्रेम प्रथ्वा श्राह्म-रक्षा जी आवना जिमके प्रथम में वह कभी का नष्ट हो गया होता स्थितन देवेशाव निर्माण में दूसरा नहायक प्रयृत्ति है सहानुभति अवशा परस्पर सहायता की भावना जो सभी मनुष्यों में पाई जाती है श्रीर जी सम्पूर्ण जीवधारी मृद्धि का सामाय्य गुण है। इसके कारण ही जीन सन्नाम इतना कठिन प्रवित्त ही होता। ये सभी भावनाएँ णुम है इसिलए स्वभावत्वा, मृत्य को अच्छा ही माना जाना चाहिए।

सेता न वहना है कि मनुष्य की उपरोक्त दोनों क्षिय होती है क्यो कभी कभी कभी अपरे होना, स्वाभाविक ही है। पारिवारिक हित की कामना कभी कभी ऐसे कार्यों की माँग करती है जो समाज के हितो से तालमेल नही दाते । ब्रिक ये दोनो भावनाएँ पूर्ण रूप से सन्तुष्ट नहीं की जा सकती, अत व्यक्ति इससे ममझीता करने के लिए विवच होता है । यात्म रक्षा. और परमार्थ के कार्यों में सबर्थ होते से पैदा होने वाली नई समस्या का समाधान वह समझीता करने प्रवृत्ति है क्यों मकरना वहता है कि प्रवृत्ति होते हैं कि मार्गवर्शन होते हैं कि मार्गवर्शन होते हैं कि मार्गवर्शन होते हैं । अत्त करएा प्रकृतिक नामक स्वयं में विक्रति होने वाली एक प्रव्यं कि परित मार्गवर्शन नहीं। मार्गवर्शन के लिए व्यक्ति के स्वयुक्त नामक स्वयं में विक्रतित होने वाली एक प्रव्यं कि परित निर्मेर रहना पड़ता है। विके व्यक्ति की यह सिखाता है कि उसे क्या करना चाहिए। सरल रूप ने उद्यहरणात्मक रूप में हम कह सकते हैं बिखाता है कि उसे क्या करना चाहिए। सरल रूप ने उद्यहरणात्मक रूप में हम कह सकते हैं बिखाता है कि उसे क्या करना चाहिए। सरल रूप ने उद्यहरणात्मक रूप में हम कह सकते हैं बिखाता है कि उसे क्या करना चाहिए। सरल रूप ने उद्यहरणात्मक रूप में हम कह सकते हैं बिखाता है कि उसे क्या करना है। होती। यह तो स्वरं कि व्यक्ति करता है होती। यह तो

एक प्रेरणा शक्ति है जो मनुष्य को यच्छाई की और ने नाती है। स्टि<u>स्य और असत्य की पहिचान</u>
सनुष्य विवेक द्वारा करता है। स्विद्धेल मनुष्य का नैतिक पय-प्रवर्धन करता है और अन्तःकरण उसकी
अस मार्ग पर प्रेरित करता के स्वित्त प्रवास का नैतिक पय-प्रवर्धन करता है और अन्तःकरण उसकी
अस मार्ग पर प्रेरित करता के स्वित्त इस तरह वतकाता है कि जित्त-रला एवं सहानुभूति इन वो
भविनाओं में सामञ्ज्यस्य और अन्य मानुनाओं के विकास करने में अन्त करें लगा विवेक (Consolvence and Reason) दोनों का योग होता है। (कृत्त करें ला में वृत्त निर्वे के स्वास से प्रमा और अस्ति से पृणा
करता है अत यह कभी भी भून नहीं करता। शक्ति यदि कुमार्ग पर बढता है तो दोप अन्तःकरण को
नहीं निक्त विवेक का, जित्त सत्य-ससस्य को पहिनानने में भून की है। स्वा ने विवेक की अपेक्षा
अन्त करण को अधिक महुस्त सम्भवन, इसिन् विचा है कि उस जुग में अन्त करण से बहुत जोशा
की जा रही थी। अन्त करण पर इतना अधिक कल देने के कारण ही उसे विवेक निवे के परिवास सिक्त निवे के परिवास करित है। अपेक करती है, जिता अपिति कि है। उनने बुद्धि एवं विज्ञान का विरोध करके इतने स्थान पर मद्भावना और
अद्धा को अतिकिक्त किया है। उसके अनुसार बुद्धि अयानक है क्योंकि वह अद्धा को कम करती है,
विज्ञान निर्माण है अयोंकि बुद्ध विवक्ष सा को निर्मेण के विवेक को कियोंकि वह अद्धा को कि करती है,
विज्ञान निर्मेण में तर्क विवक्ष को अधानता देता है। किन्त स्विक कुण है क्योंकि वह स्वाह को कम करती है,
विज्ञान निर्मेण में तर्क विवक्ष को अधानता देता है। किन्त स्वित्व के प्रवास करती है, इंग्ले
अपीस स्वास निर्मेण में तर्क विवक्ष को अधानता देता है। किन्त स्वत्व के व्हार इस्त है। विवक्ष अपीस स्वास की विरोध में तर्क विवक्ष के अधानता विवेक को अधानता अधान करता है, इंग्ले
अपीस सुक्तार नहीं देता। राइट के अव्वों में उस सुर्क्स के वत्त स्वास में दिखाई प्रवर्धी है जिसमें
भार के जाता है।

्रस्पष्ट है कि इसो के विवेचन का प्राधार मुख्यतया यह सिद्ध करना है कि <u>मनुष्य स्वभाव से</u> ही भच्छा होता है। तो फिर प्रकन उठता है कि वह पथ-अब्द क्यो हो जाता है? इसो का तक है कि मनुष्य पथ-अब्द व्यो हो जाता है? इसो का तक है कि मनुष्य पथ-अब्द व्यो हो पर होता है जब उचका आत्म-अम (Self love), रम्भ (Vanty) भे परिवर्तित हो आता है। प्रत गुन एव स्वामाधिक चने स्कृत के विद्या रम्भ का परित्याग कर नेना आवश्यक है। विवेक को रम्भ के चुगूल में नहीं इसने देना वाहिए।
आवश्यक है। विवेक को रम्भ के चुगूल में नहीं इसने देना वाहिए।

प्रभावों से सर्वेया मुक्त था। वह समाज ऐसी प्रसन्तता का इच्छुक था जिसमे सामाजिक नियम ग्रीर

सामाजिक सम्यामी का प्रभाव विलकुल न हो।

स्तो की प्राकृतिक प्रमस्था ऐसे स्वर्धिम युग-सी थी जिससे विसन्धराों से मुक्त व्यक्ति एक मोले ब्रीर निर्दोष पक्षी की तरह प्राकृतिक सीन्दर्य का उपभोग करता हुमा मस्ती से स्वरूक्तापूर्वक विस्तरता रहा। थीं प्रेच्चे जगली कहना प्रासान था, क्यों कि बह पहाडो जगली में ही अधिवास करता व्या। लेकिन जगली होते हुए भी वह सक्वन-तथा ने कथा विह हाँच्या द्वारा समिषत प्रह-प्रेरणा से परे। और लोक द्वारा प्रशसित नैतिकता की गुण-सूची से व्यपरिचित था। वस्तुएँ सर्व मुक्तम थी। श्रीर स्पर्च का वाम क्या की कहना प्रशस्त के से प्रति और तरे का कि त एको में उपने के मनुष्य को चुद्धिहीन असे ही कहे, पर वह चरित्रहीन और अंदर नहीं था सिद्मी उसका गुण था और भोलापन उसका जीवन

किन्तु स्वर्णिम यूग छिन्न-भिन्न हो गया । प्राकृतिकः दशा की ,प्रवस्थाएँ चिर्काल तक स्थिर नहीं रह सकी कि प्राकृतिक दशा की नष्ट करने के लिए दो तत्त्व उत्पन्न हुए न्हिक तो जनसंख्या की वृद्धि था मार्स्ट्रिसरा था तक का उदय । (जनसंख्या की वृद्धि से ग्राधिक विकास तेजी से होने लगा । सरलता और प्रकृतिक प्रसन्नता के प्रारम्भिक जीवन का लोप हो गया। सम्पत्ति रूपी साँप ने प्रवेश किया और मनुष्यों में परिवार एवं वैयक्तिक सम्पत्ति बनाने की इच्छा 'उत्पन्न हुई । परिवाजक की तरह स्वच्छान <u>बुपते बाते सनसारी ने भू</u>नि के हिस्से पर प्रपना ग्रधिकार सहज स्नेहवल या प्रस्थायी प्रावास की तरह जमाया। वीरे-धीरे वहाँ उसका स्यार्ड ग्रावास बन गया। ग्राने वाली सन्तानो तथा परिवार के सदस्यों के िए वह एक सुनिश्चित आश्रम तथा विश्राम-स्थल हो गया। दूसरे सदस्यों ने, जी निश्छल थे. व्यक्ति-विशेष के इस ग्राघार को नि सकीच मान-लिया,। वाद-विवाद या प्रतिरोध उनकी प्रकृति से परे था। <u>जनसङ्</u>या की वृद्धि के साथ-साथ यह प्रक्रिया बढती गर्डु। परिवार ग्रीर सम्पत्ति की व्याख्या घर कर गई। श्रव विषमता का जन्म हथा। मानवीय समातता नष्ट होने लगी। मनुष्य ने मेरे श्रीर तर के भाव से सोचना ग्रारम्भ किया जिससे निजी सम्प्रति की व्यवस्था का श्रीगरोश हुँगा। इसी के अनुसार, "वह प्रथम मनुष्य ही नागरिक समाज का वास्तविक सस्थापक या जिसने सूचि के एक टुकडे को घेर लेने के बाद यह कहा था कि यह मेरा है और उसी समय समाज का निर्माण हुआ। था जब अन्य लोगों ने उनकी देखा-देखी स्थानो ग्रीर बस्तुग्रो को प्रथना समर्भना प्रारम्भ किया।" इस विकास की सम्पूर्ण विधि को इतिए के इन शब्दों में व्यक्त किया जा सकता है कि "कृषि ग्रीर धात-विषयक कलाओ की खोज में गई और उन्हें लागू करने में ब्रादिमियों को एक दूसरे की सहायता नकी ब्रावश्यकतों थी। सहयोग का प्रादर्भाव हुआ और उसमे मनुष्यों की विभिन्न योजनायों को बेल मिला और इस प्रकार अनिवार्य परिणाम अर्थात् आधुनिक संमाज कै-निर्माण की तैयारी हो गई। अपेक्षाकृत वलवान आदुमी ग्रधिक मात्रा म काम करता था. किन्त दस्तकार को ग्रविक ग्रश मिलता था। इस तरह धनी गौर निर्धन का भेद उत्पन्न हुआ जो ग्रसमाजना के होतो का जनक है।" ग्रव एक विकृति-सी सारी दशा पर छा गई। मनुष्य सहज सूख-शान्ति से हाथ घो बैठा । जीवन कलपित हो उठा 1!

उल्लेखनीय है कि ह्यों ने प्रक्रितिक प्रवस्था के द्वित प्रकार माने हैं विवे पहुँचे वादिन प्रक्रित प्रवस्था थी। उस समय मनुष्य निषट जगनी बार्ट किर मध्यवर्गी प्राकृतिक प्रवस्था माई। तें के प्रत्मानता का प्रारम्भ हुया और सवस्यति वह गई किर मध्यवर्गी प्राकृतिक प्रवस्था माई। तें के प्रमानता का प्रारम्भ हुया और सवस्यति वह गई किर स्वस्था मुद्द की असहनीय थी और जिसमे मनुष्य की गति हुरे से सर्वनाय की शोर (From back ot worse and still worse) थी। दिस कुवक ने रोकने के लिए ही सामाजिक मदिवा की असवारणा हुई। इसी समुख मनुष्य ने 'प्रकृति की और वापिस' (Back to nature) चलने का नारा दिया। राइट महोदय के प्रनुवार, इस नार का अर्थ था—"इम दम्भ का परित्यान कर सकते हैं। इस दूसरा के साथ तुलना करना छोडकर केवल प्रयने ही कार्य में सने रह सकते हैं। हम बहुत-सी करपनात्मक

इच्छाघो का परिस्थाग करके अपने स्वरूप को पुनः प्राप्त कर सकते हैं। हम विनम्न हो सकते हैं अरेर अपनी आरमा को प्राप्त कर सकते हैं। एक शब्द में हम प्रकृति की ओर लौट सकते हैं। इस प्रधिव वावय का यही अर्थ है।" स्वय्द है कि रूसी हमें सम्यता की समस्त देनों का परिस्थाग करके पूर्व गायथ की अवस्था में नहीं ले जाना चाहता अपन्त प्राप्त के स्वयं को आवश्य अवस्था तक पहुँचाना भाहता है। वह जानता है कि समाज में आगे बढ़े हुए रूप को पिछ लौटना सम्भव नहीं है पर साथ ही नह अर्कृति सुनुअ-सौन्वर्थ, सरवात और कहानुभूति की उपासक है। 'विवेक तथा वार्षिक युव्यं को वह प्रकृति के प्रतिकृत मानता है। हसी को "Naturall-Men" वह आर्थ है जिसको विकास करते-करते हम प्राप्त करात है। इसी के प्रवृत्तार लास्की (Laski) के शब्दों में, "हमें एक ऐसे प्रतिकान की आवश्यकती है जो एक ही साथ व्यक्ति तथा उत्त सस्वाग्त करती। है

ख्सो ने प्राकृतिक दथा के बारे मे बह दावा नहीं किया है कि नियनत रूप से कमी कियी जगह वैसी दथा रही होगी। अनुमान से वह उस दया की कल्पना करता है। अपने विचारों में आणे जलकर वह समोधन-परिवर्तन करता है जिसमें कई असगतियों पैदा हो गई हैं लेकिन रूसी स्वयं कहता है, "में पक्षपात या पूर्वाग्रह की बजाय विरोधाश्रास (Paradoxes) का प्रेमी हैं।"

## रूसो की सामाजिक संविदा सम्बन्धी घारणा

(Rousseau's Conception of Social Contract)

स्थी के अनुपार प्राकृतिक सवस्या के बन्तिम चरण की प्रराजकता से जब व्यक्ति दुनी ही गए तव उन्होंने स्वय को एक ऐसी सस्था में संगठित कर तेने की प्रावश्वकता से जब व्यक्ति दुनी ही गए तव उन्होंने स्वय को एक ऐसी सस्था में संगठित कर तेने की प्रावश्वकता अनुभव की जिसके द्वारा प्रत्येक व्यक्ति की जान-माल की रक्षा हो सके ग्रीर साथ ही व्यक्तियों की स्वतन्यता भी प्रस्कृण वनी रहें । अता उन्होंने परस्पर मिलकर यह समभीता किया कि प्रश्वेक मनुष्य अपनी स्वतन्यता, प्रविकृति एवं । अता को अर्कुण कर ने । इसी के जुन्तों में ज्यक्तियों ने समभीत की प्रतों को इस प्रकृत एवं अपने सम्पत्ति की प्रतों को इस प्रकृत स्वयं समान को अर्कुण कर से प्रवृत्ति कर स्वरंग कर से स्वयं स्वयं समान कर स्वयं सामान्य इच्छा के सर्वोच्च निर्देशन पर रखते हैं और अपने सामृहिक त्वकर में दूस प्रत्येक सरस्य को समिष्ट के प्रविक्ति के व्यक्ति सके व्यक्ति से प्रत्येक स्वयं के स्वरंग के स्वरंग से एक स्वरंग की समिष्ट के प्रविक्ति के व्यक्ति से स्वरंग होते हैं । समुदाय वनाने के इस कार्य से ही निकाय को अपनी एकता, प्रविन्ति सामान्य सत्ती अपना जीवन तथा समृति इच्छा प्राप्त होती है । समस्य व्यक्ति के प्रति प्रति प्रति प्रति प्रति प्रति प्रति होते हैं । समुदाय वनाने के इस कार्य से ही निकाय को अपनी एकता, प्रविन सामान्य सत्ती अपना जीवन तथा प्रपत्ती इच्छा प्राप्त होती है । समस्य व्यक्ति के प्रति के स्वयक्ति के प्रति के प्रति के प्रति के स्वयक्ति के प्रति के प्रति के स्वयक्ति के प्रति के स्वयक्ति के प्रति के स्वयक्ति के प्रति के प्रति के स्वयक्ति के प्रति हो तो सम्प्रमु तथा ऐसे ही प्रति कर सिक्ति के स्वति है । स्वयं क्रिक्ति के स्वति है । स्वयं क्रिक्ति कर व्यक्ति के प्रति है । स्वयं क्रिक्ति कर विक्ति कर विक्ति हो तो सम्प्रमु तथा ऐसे ही प्रति कर विक्ति कर विक्ति हो । स्वयं क्रिक्ति कर विक्ति कर विक्ति से स्वति स्वयं कर सिक्ति कर सिक्ति कर विक्ति से स्वति हो । स्वयं क्रिक्ति कर सिक्ति कर विक्ति से स्वति स्वयं कर सिक्ति से सिक्ति स्वयं सिक्ति स्वयं सिक्ति स्वयं सिक्ति सिक्ति सिक्ति सिक्ति सिक्ति सिक्ति सिक्ति सिक्ति सिक्ति सिक

स्पष्ट है कि इसो के अनुसार मनुष्य अराजक दवा को हुर करने के लिए जो समभीता करते हैं, वह दो पक्षों के बीच किया जाता है। पुरू पक्ष के मनुष्य अपने व्यक्तिक इस में होते हैं जिर दूसरे पक्ष में मुनुक्य अपने व्यक्तिक इस में में होते हैं जि हैं कि ता अपने क्षारिक करने प्रवास मनुष्य अपने वेशवित के कि विश्व के साथ उस मुख्य अपने बात समाव के साथ सम्भीता करते हैं जिसका निर्माण का ता, प्र आदि अनुष्यों में मिलकर किया। इस तरह समक्षीते के परिणामक इस राज्य-संद्र्य के साथ उस सम्बद्ध के साथ उस सम्बद्ध के साथ उस सम्बद्ध के साथ उस सम्बद्ध के साथ के सम्बद्ध कर देते में वेश हो जाने पर मनुष्य अपनी स्वतंत्रता; अधिकार एवं अधिक को समयि समृत्य विश्व के स्वतंत्रता; अधिकार एवं अधिकार सम्बद्ध के समयि समृत्य विभाग हो के सारण, अब मनुष्य अपने समृत्य के सम्बद्ध के

है। राज्य-जिनत के प्रयोग का अधिकार जिस शासक वर्ग को दिया जाता है, वह जनता की प्राक्तीक्षा के अनुसार हो कार्य करता है, स्योकि वह जनता की उच्छा को फ्रिया रूप मे परिएत करने का साधन मात्र है और अपने कर्त्तंच्यों का भली-भीति पालन न करने पर जपने पद से पृथक् किया जा सकता है तथा उसके स्थान पर दूसरे शासक वर्ग की नियुक्त किया जा सकता है यदि वह जनता की ईच्छानुसार कार्य करने का बचन दे।

हमो ने समभोता <u>सिदान्त को जिस</u> हम से प्रतिपादित किया है, उनकी प्रमुख <u>सिकोपनाएँ</u> निम्निसितित हैं— निम्निपादित करने स्टिसिनिपादित करने स्टिसिनिपादित करने

- (1) ब्राकृतिक जबस्या के पहले चरण में सभी व्यक्ति निश्चल और सरल होते हैं, किन्तु कालान्तर में जनसम्बाम बृद्धि, तक के उदय और सम्पत्ति के प्रवेशन के कारण वे संवर्षरत होते हैं। इस प्रमाणकर्ता के समाप्त करने और पनः वर्षनी स्वतन्त्रता की स्वापना के लिए वे एक समम्मीता कर्ति हैं। इस सम्प्रति के प्रवेशन कर्ति हैं।
- (2) सामाजिक समझीते के त्रियाणील एव केन्द्रीय भाग का त्रर्थ है कि प्रत्येक सदस्य प्रपेन नम्पूर्ण प्रविकार एव विविद्यों समाज को समितित कर देता है। इस हुस्तान्तरण की शतं है समुता, प्रशांत सभी के साथ एक हो सी शतं प्रतु दव समझीते से प्रत्येक की वास्त्र है। इस समझीत के फूलस्वहृत्य उत्पन्न हुआ समाज कभी भी देशवकारी एवं स्वतन्त्रता-विरोधी नहीं हो सकता। अस्तिकार प्रतिकार कि
- (3) यद्यान सभी व्यक्ति प्रपन प्रधिकारों का पूर्ण समर्गण करते हैं, तथापि, जी प्रधिकार विगुद्ध का से व्यक्तित है, मनुष्य उन्हें अपने पास रख सकते हैं उदाहरणार्थ समाज का इस बात से कि साम का है से बात से कि साम कि सा
- (भ) उस समकात क फलस्वरूल हुइ एकता पूरा र, स्थाक प्रथम व्यावत सवक हाथा मू प्रमें यापको मर्माप्त करते हुए फिसी के भी हाथों में अपने का सर्माप्त नहीं करता, ' एक अर्थिक प्रयावत अपने व्यक्तित वर्षों स्थानी पूर्ण विक्त-को सामान्य प्रयोग के लिए, सामान्य इच्छा के सर्थों च निर्देशन के अधीन सर्माप्त कर देता है और एक समृद्ध के अविभाज्य अग के रूप में उन्हें प्राप्त कर लेता है। यह समाज की सामान्य इच्छा सभी व्यक्तियों के लिए सर्वोंच्य हो जाती है और प्रत्येक व्यक्ति उसके प्रधीन हो जाती है और प्रत्येक व्यक्ति उसके प्रधीन हो जाता है।' इसी के समाज में किसी सहस्य को विशेषाधिकार प्राप्त नहीं है, सबका स्थान समान है। इस तरह राज्य में नागरिक स्वतन्त्र हो तही अपित हमानती भी प्रति करते हैं।

(5) समझोता कोई ऐसी घटना नहीं है जो कभी एक बार घटी हो धिह एक निरत्तर सबने वाला कम है क्रिससे प्रत्येक व्यक्ति सामान्य इच्छा ने निरत्तर भाग नेता रहता है और इस तरह राज्य की निरत्तर सहमति प्रदान करता रहता है ध्यासिक्तिक क्षेत्रकरी राज्य अध्यक्ति प्रतान करता रहता है

ं (6) मिनिवृद्धा के कारण मनुष्य अपने सरीर को और अपने अधिकारो और अनिवृद्धा की जिल्ला की जिल्ला की जिल्ला की जान सार्वजनिक सता की समित करता है, वह सब व्यक्तियों से मिलकर ही निम्तित होती के इसी को अभिनकाल में नगर राज्य कहते थे और अब गणराज्य या राज्य सहना या राज्य तिक समाज कहते हैं। इसका निर्माण जिंत व्यक्तियों से मिलकर-होता है, जन्ही को सामूहिक रूप में जनता' कहा जाता है। जब हमें उन्हें साज्य कित की प्रीम्व्यक्ति में भाग लेते हुए देखते हैं तह हम उन्हें 'नागरिक' कहते हैं, और जब राज्य के कामूनिक के कप में देखते हैं तो उन्हें हम 'प्रचा' की सता' देते हैं। सिक्षेप में, इसो के अनुसार सामूहिक एकता 'राज्य', 'यमु' 'सचित', 'जनता', 'नागरिक' एव 'प्रचा' सब कुछ है।

(7) रुसो के प्रनुसार <u>सेमुझौना व्यक्ति के वो घ्यक्ती के मध्य होती है।</u> मनुष्य एक ही साथ निष्किय प्रजाजन भी है और क्रियाशील संस्थमु भी पूरक सम्प्रमुता पूर्ण संघ का सवस्य होने के नाते प्रत्येक व्यक्ति केवल उतना ही स्वतन्त्र नही रहता जितना वह पहले -था विलक्त सामाजिक स्थिति के अन्तर्गत जनकी स्वतत्वता और भी अधिक वह जाती है तथा सुरक्षित वन जाती है।

(8) समुद्धति के फलस्वरूप जल्पन्न समाज प्रयदा राज्य का स्वरूप सावयविक (Organic) ोता है। प्रत्येक व्यक्ति राज्य का प्रविभाज्य ग्रग होने के कारण राज्य से किसी भी प्रकार ग्रतग नहीं ो सकती और न वह राज्य के विरुद्ध ग्राचरण ही कर सकता है। ऋसी का समाज हॉब्स एव लॉक की शरणा के समान व्यक्तिवादी नहीं है । सम्मौता एक नैतिक तथा सामृहिक प्राणी का निर्माण करता जिसका अपना निजी जीवन है, अपनी निजी इच्छा है तथा सपना निजी अस्तित्व है। इसी इसे सार्वजनिक व्यक्ति (Public Person) कहकर पुकारता है। राज्य या समाज का सावयविक रूप वतलाते हुए इसो ने एक स्थान पर लिखा है कि विवि-निर्माण-शक्ति सिर के समान, कार्यकारिएी-थाहु के समान न्यायपालिका मुक्किक के समान, कृषि, उद्योग तथा वाणिजय पेट के समान और राजस्व रक्त-गचार के समान है।

(9) सम्भौते द्वारा व्यक्ति के स्थान पर समिट और व्यक्ति की इच्छा के स्थान पर सामान्य इच्छा ग्रा जाती है। सामान्य इच्छा का सिद्धान्त छसो के सामाजिक समझोते का सर्वाधिक विशिष्ट ग्रग है। सिमान्य इच्छा सर्देव न्याययुक्त होती है और जनहित इसका लक्ष्य होता है, किन्तु इसका यह अर्थ नहीं है कि जनता की राय सदैव ही ठीक होती है। मनुष्य का हित यद्यपि सामान्य इच्छा का अनुसर्ण करने मे ही है, किन्तु सामान्य इच्छा सबको नहीं होती।

(10) सामाजिक समभौते से उत्पन्न होने वाला समाज ग्रथवा राज्य ही स्वय सम्प्रमती प्रमान होता है । अपने निर्माण की प्रक्रिया में समाज स्वयं सम्प्रमुतावारी बन जाता है जीर समाज का र्तियेक सदस्य इस प्रमुता-सस्पेन्न निकाय का एक नियायिक भाग होता है। समझौते से किसी सरकार की स्थापना नही होती, ग्रपित सामान्य इच्छा पर ग्राधारित सम्पूर्ण प्रभत्व सस्पन्न समाज की स्थापना

होती है और सरकार इस प्रभुत्व शक्ति द्वारा नियुक्त यन्त्रमात्र होती है।-%

इस तरह हम देखते है कि रूसो का सामाजिक समझौता हॉन्स और लॉक के समभौते से भिन्न होते हुए भी प्रभावी ग्रवश्य है। हॉब्स की भारत रुसो ने माना है कि समझौते के लिए उत्सक व्यक्तियो ने अपने सम्पूर्ण अधिकार बिना किसी शर्त के व्यक्ति या व्यक्ति समूह को नहीं सींपे। लॉक की आंति

भिना विद्युष नावनार विना निवा है कि समभीत के वाद वस्त्राप पहुत ना गया था। का किसी निवा है कि समभीत के वाद वस्त्राप का साना की है कि तिहत रही। जी प्राकृतिक प्रवस्था और सामाजिक सविदा की आजीजना प्रकृतिक प्रवस्था और सामाजिक सविदा की आजीजना प्रकृतिक के किसी की प्रकृतिक प्रवस्था की विचा प्रकृतिक किसी है वह निवाबार प्रवृक्त कार्यों के कार्यों के हैं प्रवृक्ति सिवा है वह निवाबार प्रवृक्त कार्यों के स्वाव के स्वाव किसी है प्रवृक्ति की स्वाव किसी है प्रवृक्ति की स्वाव की की स् जीवनयापन करते थे । साथ ही रूसो की प्राकृतिक ग्रवस्था- मानव-स्वभाव की गलत धारणा पर आधारित है। यह कहना आमक है कि मनुष्य जीकिक रूप से श्रेष्ठ एव गुणी है और उसके सम्पूर्ण दोष केवल बाह्य परिस्थितियो द्वारा उत्पन्न हुए हैं। बस्तुत्, मनुष्य तो अच्छाई और बुराई दोनो का सम्मिश्रण है। उसमे पशुता का अश भी है और देवत्व का भी । पुनश्च, यदि व्यक्ति मूलत. उच्च श्रेष्ठ है तो यह उमक मे नहीं ग्रांता कि केवल सम्पत्ति के प्रवेश से ही उसके समस्त गरा क्योकर लुप्त हो गए he

(2) रूसो प्रगति के सिद्धान्त का विरोध करते हुए कहता है कि मानव समाज का निरतर हास हो रहा है किन्तु यह विचार तक-सम्मत नही है। मानव-जाति का इतिहास प्रगति का इतिहास है, अवनति का नहीं । सभ्यता और वैज्ञानिक प्रगति के पथ पर जितना मनुष्य चल चुका है, उतना प्राप ने पूर्व कभी नहीं चल पाया था। मनुष्य की जिज्ञासा वृत्ति उसे नित्य न्वीन क्षेत्रों, की प्रोर उत्मुख िं की बोर नहीं धकेलती । अपने के स्वाप्त के होता है किन्तु दूसरी सोस्त वर्णाण करती है, पीछे की ग्रोर नहीं घकेलती ।

अमझीते का परिणाम है-यह स्पष्टतः एक विरोधात्मक है और इस दृष्टिकोण से समझीता असगत

हो जाती है। इसो के वर्णन में एक अन्य प्रसगत तथ्य यह हैं कि कही तो वह समझीते को ऐतिहासिक घटना कहता है और कही उसे एक निरन्तर चलने वाला कम। र्रिएयों के प्रान्ता की र्यापियों शिक्षर

(4) इसो की <u>यह धारणा भी गंजत है कि राज्य का जन्म किसी समभ</u>ति का परिणाम है। राज्य का जन्म तो मानव के कियक विकास दारा हुआ है । ट्राट्सिस्ट केरी अब्देश केर्

- (5) इसो के अनुसार समक्रीते के द्वारा ज्यांकत अपनी स्वतन्त्रता और अपने अधिकार समाज्य को सीप देता है। इस हरह उनके पान समक्रीता हो जाते के बाद स्वतन्त्रता एव अन्य अधिकार रह ही सुंही खाते। इसी इसकी सफाई यह कहरूर देता है कि सामृहिक रूप से व्यक्ति स्वतन्त्रता एवं अधिकारों को पुन प्राप्त कर लेता है, पर अधिकारों और स्वतन्त्रता और यह पुन आपित एक सैद्धान्तिक कथन को नात है, पर अधिकारों और स्वतन्त्रता और यह पुन आपित एक सैद्धान्तिक कथन मात्र है। वास्तविकता तो यह है कि समक्रीते से निम्तं राज्य निरक्त है जिसकी हर आजा का पाल करना व्यक्ति का वर्ष है कि समक्रीत की खुषियों, कामनाओं और स्वतन्त्रता को, सामान्य इच्छा की आइ में राज्य की इच्छा पर त्योखावर कर देता है। इस्तुक्तिर्द्धीर्थी क्रियाया कि
- - (7) रूमो ने सामान्य इच्छा को जो व्याख्या की है, वह राज्य को स्वेच्छांचारी बना देती है। चूंकि विधि-निर्माण इसी सामान्य इच्छा का प्रवास अधिकार है, अर्थ यह अन्याय भी कर सकती है। इसकी आड में, निरक्कता एवं अन्याय को ओस्साहन मिल सकता है।

रूसो-की सामान्य इच्छा सम्बन्धी धारणा (Rousseau's Conception of General Will)

स्सी ने जिस डग से साम्य कि सिद्धान्त को प्रतिपादन किया है, उसमें 'सामान्य इच्छा' का बहुत अधिक महस्त है। 'सामान्य इच्छा' का सिद्धान्त राजनीतिक जिन्तन के लिए रूसो नी प्रमार देत है। के इदि विचारकों के मतानुसार तो यह जनतन्त्रवाद की प्राधारित है है। काष्ट्र, हीगल, ग्रीन, वोसीके आदि वार्शनिकों का निवारबाद (Idealism) भी इमी पर प्राधारित है लेकिन जहाँ जनतन्त्र के समर्थकों ने मुगत हृदय से इसका न्यूगित किया है वहाँ निरक्षा शासकों ने इसका दामन पर का जनता पर मनमाने प्रत्यावार भी टाए हैं। ग्रायद ही कोई निद्धान्त इतना विवादास्पद रहा है जितना कि सामान्य इच्छा को सिद्धान्त।

हसो की सामान्य इच्छा को भनी-भीति समक्षते के लिए सबने पहले हमे इच्छा के स्वरूप को समक्षता चाहिए,। इसो के ब्रनुसार प्रत्येक व्यक्ति की दो प्रमुख इच्छाएँ होती हैं—

(1) यथायं इच्छा (Actual Will), एव (2) ग्रादशं इच्छा (Real Will)।

<sup>1</sup> Jones: op cit, p 318

<u>ियवार्ष इच्छा</u> (Actual Will) वह इच्छा है जो स्वार्षेगत, सकीर्ण एव परिवर्तनशील है। जब मनुष्य केवल अपने लिए ही सोचता है तब वह प्रयार्थ इच्छा के वशीभूत होता है। इसी के अनुसार मनुष्य को यह भावना-प्रधान इच्छा होती है जिसके वशीभूत होतर मनुष्य <u>विवेत्रहीनता से</u> कार्य करता है। वह सर्व-साधारण के हित की कृष्यना नहीं करता, केवल अपने स्वार्थ में डूबा रहता है। व्यक्ति की यह आनितकारी इच्छा होती है और इसमें <u>व्यक्ति का इंट्लिकीण संशिर्ण तथा अन्तर्रुव्हमयी होता है</u>। इसके विवरत तथावार इसमें <u>व्यक्ति का इंट्लिकीण संशिर्ण तथा अन्तर्रुव्हमयी होता है</u>।

इसके विपरीत ग्राह्माँ इसका (Real Will) वह इसका है जो विवेक, ज्ञान एव सामाजिक हित पर माधारित होती है। इसो के ज़नुसार यहाँ। एकमात्र अध्य इसका है वाथा स्वतन्त्रता की जीतक, है। यह व्यक्ति की उत्तरुद्ध होती है। यह व्यक्ति की उत्तरुद्ध होती है। यह स्वत्रक्ष के उत्तरुद्ध होती है। यह इसका व्यक्ति में स्थाई रूप से निवास करती है। इस इसका के नाजर्ती होकर व्यक्ति ययाप इसका (Actual Will) की भांति अस्थाई परिशामित की और प्राक्रायत न होकर स्थाई निर्माण की और प्राक्रायत न होकर स्थाई निर्माण की की प्राप्त की इसके हारा व्यक्ति सार्वजनिक हित का चिन्तन करते हुए स्थाध की निम्म स्थान देता है। सनुष्य की इस इसका हारा व्यक्ति सार्वजनिकरण व्यक्ति और विवेक से काम लेकर समाज के मध्य होता है।

कती के अनुसार यथार्थ इच्छा व्यक्ति के 'निम्न स्व' (Lower Self) पर आधारित होती विच्या जसके 'श्रेटठ स्व' (Higher Sell') पर ग्रियार्थ और श्रादर्श इच्छा में अन्तर एक

उवाहरण द्वारा स्पष्ट किया जा सकता है। मान लीजिए एक प्रशासकीय प्रविकारी की रिश्वत देकर कोई व्यक्ति उससे प्रपना प्रवेच कार्य करवाना चाहता है। यदि वन के लोभ मे वह अधिकारी उस व्यक्ति का कार्य करने को तैयार हो जाए, तो यह उसकी यवार्य डच्छा है, किन्तु यदि प्रविकारी रिश्वत न ले तो यह उनकी प्रावक्त प्रवक्ति प्रावकारी रिश्वत

यवार्थ ग्रीर भावश इच्छा के भेद पर ही 'सागान्य इच्छा' का विचार श्रामारित है । बास्तव में सागान्य इच्छा' सागा के व्यक्तियों की आदार्थ इच्छाओं का निचोर प्रथवा उनका संगठन और सुमत्वय है । श्रीसिक के ज़ब्दों में यह 'पूर्ण समाज की इच्छा है अवश सब व्यक्तियों की इच्छा है, यदि उसका प्रयेम सीमान्य हित हो।'' यह सागान्य हित हो नामुंहिक चेतना है। वेपर के प्रदूर्मार 'तागान्य इच्छा से सागार्थित होते हैं। वेपर के प्रदूर्मार 'तागान्य इच्छा से सागार्थित होते हैं। पह सवकी भागां के इच्छा से सागार्थित होते हैं। यह सवकी भागां के लिए सवकी प्राचाज है।'' सागान्य इच्छा का ग्रसानित्व करती है। सो लोग धर्म सम्मित्वत लागों के सागान्य इच्छा के प्रति समित्व करती है। सो लोग धर्म सम्मित्वत लागों को सागान्य इच्छा के प्रति समित्व करते हैं। सागान्य इच्छा से प्रविक्त लागों को कोई स्वान नहीं है। इसका प्रयुवन्य संगी के माज का प्रयुवन्य है। मेवाइन के प्रति समित्व वहना के प्रति समित्व करती है। सागान्य इच्छा से प्रविक्त स्वान करती है। सागान्य इच्छा से प्रविक्त स्वान करती है। इसका प्रयुवन्य संगी के साग का प्रयुवन्य है। स्वाइन के प्रति समित्व करती है। इसका प्रयुवन्य संगी के साग का प्रयुवन्य है। स्वाइन के प्रवित्वा करती है। इसका प्रयुवन्य संगी के साग का प्रवास है। स्वाव उच्चेय संगी के स्वाव उच्चेय संगी के प्रवास है। सागान्य उच्छा संगा के स्वाव करती है। इसका प्रवास के हित की रक्षा करता होता है।"

सामान्य इच्छा री व्याख्या करते हुए <u>इन्सो कर</u>ता है— मेरी सामान्य इच्छा के अनुबन्ध मे सभी नोग अपना सर्वेध्व राज्य को साँप देने हैं। राज्य का हित सभी तागरिकों का सर्वेध्वेच्छ हित है। राज्य का हित सभी तागरिकों का सर्वेध्वेच्छ हित है। राज्य के का हित सभी तागरिकों का सर्वेध्वेच्छ हित है। राज्य के कल्याणार्थ की सेरी इच्छा है वह शक्तिंगत लाभे की इच्छा से या समान्य के कल्याणार्थ की सेरी इच्छा है वह शक्तिंगत लाभे की इच्छा का स्थेय ववन सकता है। सिक सामान्य हच्छा समस्त तागरिकों की सर्वेद्यंच इच्छा का स्थेय ववन सकता है। सिक सामान्य इच्छा का प्राप्त करना चाहिए। यदि मैं कित्ही स्वार्थिक सम्बन्ध के प्रता नहीं करता की समस्त समान्य इच्छा की प्रता चाहिए। यदि मैं कित्ही स्वार्थिक सम्बन्ध को पूरा नहीं करता तो समस्त समान्य इच्छा ही एक ऐनी वर्ति है जो मेरे ऊपर दवांव डान सकती है क्योंकि वह मेरी धपनी ही इच्छा है। चाह में कभी अपनी इच्छा (या सामान्य इच्छा) को न

भी पहचानूं तो भी मेरे लिए यह आवश्यक है कि मैं उत्तत सामान्य इच्छा के आवशों का पालन करूँ। के सामान्य इच्छा के मान्यों का पालन करने से स्वय अपने आवशों का ही पालन कर रहा हूँ और इस प्रकार सच्ची स्वतन्त्रता का उपभोग कर रहा हूँ भी इसी सम्बन्ध में रूसी पुनः वल देकर कहता है कि—

"पिद कोई व्यक्ति सामान्य इच्छा की अवहेलना करेगा तो समस्त समाज उत्तर करर दवाव डालेगा।'

हसों के मत में सामान्य इच्छा न तो यह सकती है ग्रीर न वह दूर की जा सकती है. ससदीय प्रवासन प्रधानी में सामान्य इच्छा का प्रतिनिधित्व सम्भव नहीं है, क्यों कि "ज्यों ही राष्ट्र प्रपने प्रतिनिधि तियुक्त कर देता है त्यों ही सामान्य इच्छा स्वतन्त्र नहीं रह जाती। सत्य यह है कि सामान्य इच्छा का फ्रिस्तित्व ही नहीं रहता।" इसी का कहना है कि निर्वाचनों के समय इक्लैंग्ड स्वतन्त्र नहीं रहना ग्रीर निर्वाचनों के समय इक्लैंग्ड स्वतन्त्र नहीं रहना ग्रीर निर्वाचनों के समय इक्लैंग्ड स्वतन्त्र नहीं रहना ग्रीर निर्वाचनों के वाद तो वह गुलाम देण हो जाता है, नयोंकि सामान्य इच्छा किसी को प्रदान नहीं की जा सकती। प्रवत्त सामान्य इच्छा का ग्रवं तो मृत सामान्य इच्छा है।

प्रमुट है कि इसो के ग्रानुसार सामान्य इच्छा व्यक्ति का ही विणिष्ट छप नही है वरन राज्य का भी है। प्रत्येक समुदाय एवं संस्थान, जिसके सदस्यों में सार्वजनिक भावना होती है, एक सामूहिक मिस्तिष्क भी विद्यमानता को इंगित बर्रहा है। यह सामूहिक मिस्तिष्क व्यक्तियों के मिस्तिष्कों के योग से उच्चतर होता है। इस प्रकार राज्य को, जो के सबसे उच्च समुदाय है, सामूहिक मिस्तिष्क भी एक नितिक ग्रास्तित्व रखता है। इसो का विचार है कि जिस ग्रानुपान में लोग सार्वजनिक हित को सामन स्था सक्तेंगे और जिस ग्रानुपात में बे ग्रापन छात्रा है। इसो का विचार है कि जिस ग्रानुपान में लोग सार्वजनिक हित को सामन स्था सक्तेंगे और जिस ग्रानुपात में वे ग्रापन व्यक्तित हितों को मूला सक्तेंगे उसी अनुपात में सामान्य इच्छा पूर्ण होगी।

सामान्य इच्छा का निर्माण

स्थी के अनुसार सामान्य इच्छा के निर्माण की प्रक्रिया 'Will of All' (सर्वसायारण की इच्छा) से प्रारम्भ होती है। व्यक्ति समस्याओं को प्रथम स्वय के, दृष्टिकोण से देखते हैं जितमें उनकी। प्रवाध पर प्रवाध के प्रकाश के प्रक

सामान्य इच्छा ग्रीर जनमत एवं समस्त की इच्छा मे ग्रन्तर

्माप्रान्य इच्छा में सामान्य हित पर्वत दिया जाता है ज्विक जनमन में सख्या वल पर । सामान्य इच्छा के पाँछ जनता का कितना माग है—इस पर महत्त्व नहीं दिया जाता । सामान्य इच्छा एक व्यक्तित्या कोइ व्यक्तियों को इच्छा भी हो तकती है, किन्तु <u>जनतत का</u> प्रावार मह है कि किस विषय पर जनता को कितना समर्थन प्राप्त है। इसके प्रतिप्तात सामान्य इच्छा में वल दिए जाने वाले के प्रतिप्तात को कितना समर्थन प्राप्त है। इसके प्रतिप्तात सामान्य इच्छा में वल दिए जाने वाले के प्रतिप्तात को कितना समर्थन प्राप्त है। इसके प्रतिप्तात सामान्य हित से प्रत्यस्वप्त एवं बहुसस्यक दोनों है। उन्हों के हित शामिल होते हैं जबकि प्रत्यसंस्थक वर्ग का स्वाधिस्ति भी !

4,48 पाँश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

'सामान्य इंच्छा' तंया 'समस्त की इंच्छा' (Will of All) में भी अन्तर है। सामान्य इंच्छ का ग्रंथ समाज के समस्त सदस्यों की इच्छाओं का कुल योग नहीं होता। रूसी के ग्रनुसार सामान्य इन्छा केवल सामान्य हितो का विचार करती है, समस्त ग्रथवा सबकी इन्छा वैयवितक हितो का विचार करती है और विशेष इच्छाओं का योग भात्र हैं। सामान्य इच्छा एक ऐसी एकता है जैसी 'समस्त की इच्छा' कभी नहीं हो सकती । सामान्य इच्छा एक 'सम्पूर्ण' के रूप में (व्यक्तियों के एक समूह-मात्र के हप में नहीं) समाज की इच्छा को ग्रभिन्यवत करती है, यह सदस्या की परस्पर विरोधी उच्छात्रों के बीच समभीता नहीं है बल्कि यह एकल तथा एकारमक इच्छा है । हॉट्स का यह कथन कि 'लेवियानाथा' की सर्वोच्च इच्छा सबकी इच्छात्रों से कही । अधिक है और वह एक ही व्यक्ति में उन सबका एकी कृत हो जाना है, रुसो की सामान्य इच्छा पर भी लागू होता है (तामान्य इच्छा एकात्मक है नयोंकि देते ग्रभिव्यक्त करने वाला सम्प्रमुताधारी निकाय एक नैतिक तथा नामुहिक निकाय-होता है, जिसका ग्रपना ु जीवन, ग्रपनी इच्छा तथा ग्रपना उद्देश्य होता है । सामान्य इच्छा एक व्यक्ति की इच्छा भी हो सकती है और अनेक व्यक्तियों की भी। यह केवल ग्रादर्श इच्छा का सार है ग्रीर सदैव सामान्य हित की ग्रीर ही सकेत करती है। सामान्य इच्छा समस्त इच्छाओं के स्वार्थपूर्ण उहे पर के निराकरण मात्र से नहीं वनती, किन्तु सम्राज के उच्चतम विचार की ग्रीभच्यांति होती है और यह आवश्यक नहीं, है कि समाज की बहुसख्या द्वारा 'यह निर्धारित हो। सामान्य इच्छा में मावना की ग्रंचानता, है जबकि सर्वसम्मित् ग्रयवा समस्त की इच्छा में सम्मति देने वाले व्यक्तियां की सस्या का महत्त्व है। इसमें आदर्श इच्छा की प्रधानता होने पर जुनहित मे वृद्धि होगी और यथार्थ इच्छा की प्रधानता होने पर केवन वर्ग विशेष की स्वार्थ-सिद्धि होगी लेकिन सामान्य इच्छा मे महित की कोई गुजाइण ही नही है। वह तो सदा शेष्ठ श्रीर गुभ है। वह एक राजनीतिक जीव रूपी सम्पूर्ण नमाज की इच्छा है, एक ऐसी सामूहिक इच्छा है , जो केवल एक सामान्य जीवन बाले निकाय की हो सकती है । हाथे विन कर इनका पता नहीं लगाया जा सकता । यह सबके निए सामान्य है और इसके निर्माण में ममाज के प्रत्येक सदस्य का योगदान होता है। भ्रष्ट व्यक्तियों के सामान्य हिन की कामना रखते हुए भी उस कार्य में बास्तविक रूप से सामान्य हित न होने के कारण उन में इच्छा सामान्य इच्छा नहीं कही जाएगी। यह समस्त की इच्छा होगी। यदि अमेरिका में सभी खेत विविध्त नीवों लोगों के साथ अपमानपूर्ण विवहार करें तो यह समस्त की इच्छा (Will of All) हो सकती है, सामान्य इच्छा (General Will) नहीं । इसो का मन है कि मनुष्य यदि वहकाया न जाए और उसकी विचार-स्वतन्त्रता मे हम्तक्षेप न हो तो वह भदा ही ग्रवने व्यक्तिगत हितों को सामाजिक हिनों के साथ ग्रभिन्न रूप से सम्बद्ध कर देशा। इस देशा में समन्त की इल्छा और सामान्य इच्छा एक ही होगी 1//

रूसो की सामान्य इच्छा की विशेषताएँ

<sup>1</sup> एकता—सामान्य इच्छा सदैव व्यक्तिसगत होती है, अत उसेमे कभी परस्पर विरोध नहीं हो सकता । विवेक्ष्युक्त एवं दुढिजन्य होने के कारए। यह आत्म-विरोधी नहीं होती । इस इच्छा का अभिप्राय ही यह है कि विभिन्नता में एकता स्थापित हो जाए । इसो के स्वय के जन्दों में ''यह राष्ट्रीन चरित्र को एकता को उत्पन्न और स्थिप करती है और उन समान गुणों में अकाशित होती है जिनके किसी राज्य के नागरिकां में होने की आचा की जाती-है-1"

<sup>2</sup> स्थापित्व सामान्य इच्छा स्वासी <u>एव जावंत्रत है</u>। यह इच्छा भविनायों की उत्तेजना में तथा वक्ताओं के भाषण में नहीं पाई जाती और इसीलिए सर्णिक प्रथवा अस्पकालीन नहीं होती। यह लोगों के स्वभाव और विश्वक एक प्रयंत्र वत जाती है। ज्ञान और विश्वक पर आधारित होने के कारण इसमें स्थिता होती है। इसी के प्रवंदी स्थापित होती है। असी स्थापित होती है। "

- 3. जीचित्य—सामान्य इच्छा सदैव युम, <u>जिंचत तथा कल्याणकारी</u> होती है और सदैव जुन-हित को लेकर चलती है। यह इच्छा सवकी श्रेव्ट इच्छा है क्यों कि यह सबकी श्रावर्ष इच्छाओं का योग है। यह हो सकता है कि जनता के निर्णय सवा जिंचत न हो क्यों कि मनुष्य सवे प्रपत्ता हित सीचता है, पर वह यह नहीं जानता कि उसका हित वास्तव में क्या है? यद्यपि जनता भ्रष्ट नहीं होती, पर उसके निर्णय अपयूर्ण हो जाते हैं और उसकी इच्छा जनत हो जाती है पर सामान्य इच्छा कभी गलत नहीं हो सकती। सामान्य इच्छा के होते हुए प्रथम तो कोई दोपपूर्ण निर्णय हो ही नहीं सकता और यदि ऐसा हो भीं,जाए तो दोष सामान्य इच्छा का नहीं बरन उसके सचालन करने वालों का है।
- 4. सम्प्रमुताथारी—सामान्य इच्छा सम्प्रमुताथारी है। सम्प्रमुता के समान ही यह श्रविभाष्य, प्रदेश है। यह श्रोटे-छोटे समृहों में विभक्त नहीं हो सकती जैसा कि आधुनिक बहुलवादी (Pluralists) जसे करता चाहते हैं। इसे सरकार के विभिन्न आपो-कार्यपालिका, न्यायपालिका ग्रादि में भी विभक्त नहीं किया-जा-सकता। इसके विभाजन का अर्थ इसे तष्ट करना है। सामान्य इच्छा का प्रसिनिमित्त भी इसके विभाजन का अर्थ इसे तष्ट करना है। सामान्य इच्छा का प्रसिनिमित्त भी इसके विभाजन का अर्थ समान ही सामान्य इच्छा का प्रसिनिमित्त भी इसके कि अर्था का अपू पूर्ण वाह्य जित्र के अर्था नहीं विक्त निकाम भावना है और समान्य सम्प्रमुता का अपू ज पूण वाह्य जित्र का अर्था नहीं विक्त निकाम भावना है और सामान्य इच्छा द्वारा प्रेरित कार्य सर्वेव निष्काम होते हैं। यह निक्काम दो प्रकार से होती है—प्रथम, इसका क्रयेय सर्वेव सामान्य हित होता है और द्वितीय, यह सामान्य हित की वातो मे जन-सेवा भाव से प्रेरित होती है।
- 5 रचना मे भी सामान्य —सामान्य इच्छा उद्देश्य की दृष्टि से ही नही विक्त रचना मे भी सामान्य होती है। प्रक्तिप्राय यह हुआ कि इसे समाज के प्रत्येक पदस्य की इच्छा की ध्यान मे रखना चाहिए। सुप्रक ही इसका पालन करने के लिए व्यक्तियों को बाधित किया जाना चाहिए।
- विश्व है। इसका पालप करता के लिए जाना का निर्माण का निर

सामान्य उच्छा का पूक महत्वपूर्ण कार्य विधि-निर्माण करना है। विधि-निर्माण कथवा
व्यवस्थापन सामाज्यक सुनिक्ष्म द्वीरिज्यन राज्यका एक महत्वपूर्ण कार्य है। इसो के ही जब्दों मे—
'मविदा राज्य की आस्तित्व एव जीवन प्रदान करता है, प्रव व्यवस्थापन द्वारा हमे उसे गति तथा
इच्छा प्रदान करनी है, क्यों कि वह मूल सविदा, जिसके द्वारा राज्य का निर्माण तथा सथकन
हो नहीं है, किसी भी प्रकार यह निर्धारित नहीं करता कि राज्य को अपने प्रतिक्षण के लिए क्या करना

विधि-निर्माण का कार्य सम्प्रमुताबारी का है ब्रीर सम्प्रमुता सामान्य इच्छा में निहिन है, ध्वा विधि-निर्माण एकमान्र सामान्य इच्छा का ही कार्य होना चाहिए। सामान्य इच्छा के प्रतिरिक्त प्रमान किसी के द्वारा विधायी कार्य नहीं किया जा सकता और चूँकि विधि सामान्य इच्छा की प्रतिरिक्त किसी कार्य करिक के द्वारा विधायी कार्य नहीं किया जा सकता और चूँकि विधि सामान्य इच्छा की प्रतिश्वात है । ताक प्रति के तिए प्रत्येक प्रयय्य अपके प्राचित कि ती कि ती कि ती कि ती कि उनको कार्य मुना क्ष्म के चान के विष् प्रत्येक प्रयय्य अपके उनको इच्छानुसार कार्य करें। विधि प्रमान स्था नहीं हो सकती नयोकि यह उम मामान्य इच्छा का धावेग्र होनो है जो समस्त ममाज की इच्छा होती है ब्रीर जिसका उद्देश्क मर्यमा नात्र कर क्यांग्य होना है जो समस्त ममाज की इच्छा होती है ब्रीर जिसका उद्देशक मर्यमा नात्र कर क्यांग्य होना है। जो भी प्रति के प्रति के प्रयोग रहने पर भी हम स्वतन रहने पर भी हम स्वतन रहने कि ती विधि स्था होने हो अधिक प्यान करती है। प्रति प्रमान स्था के प्रति हमार्य होने हो कि स्था करती है। प्रति का स्वति के निमान्य प्रति हमार्य होने हमार्य हो हो हो के सम्पर्भ के निमान्य हमार्य हो है। हमार्य के निमान्य हमार्य हमार्य हमार्य हो हमार्य हमार्

हीं समर्थक है जितना व्यक्तिगत अधिकारो का । जह स्वय कहता है, "राज्य प्रपने मदस्यो पर ऐसा कोई बन्धन नहीं लगा सकता जो समाज के लिए वैकार हो ।"

चृंकि सामान्य इच्छा सर्वय सद होती है, किन्तु उसका निर्देशन करने याती निर्णयंशुढि पूर्ण जानगुक्त नहीं होती अतः जनता को सद-यसद या गुभ-प्रश्नभ का ज्ञान करान के लिए और दूरदिशितापूर्ण एवं विविक्त समस्त निर्मिन्तिमार्स्ण करने के लिए 'व्हिपे विधि निर्माता या विद्यायक (Legislator) की श्री व्यवस्था करता है। इस विवायक को ब्रोदितीय प्रतिप्रान्ध्यक्ष्म करते हैं। इस विवायक को ब्रोदितीय प्रतिप्रान्ध्यक्ष्म करते में समर्थ होना चाहिए। 'उस एक ऐसा विद्यान वार्शनिक होना चाहिए जो जन-साधारण को भैनियिक्त ब्रावयक्षकताओं को समक्षता हो और परिस्थितियों के ब्रानुख्य विधियों को खरिखा वना सकता हो। यह विधियों की समक्षता हो और परिस्थितियों के ब्रानुख्य विधियों को खरिखा वना सकता हो। यह विधियों की समक्षता हो और निर्माण करने के कार्यों से उसका कोई सम्बन्ध नहीं है नयीकि न तो वह सम्प्रमुताधारी होता है और न ही न्याय-रक्षक। उसका कार्य तो मात्र एक विशेषक परामर्थ-दाता का है को अन-साधारण को यह वतलाए कि उनके लिए सर्वोत्तम क्या है और पर उन्हें प्रयन परामर्थ से स्वीकार करने के लिए तैयार करें।

सामान्य इच्छा के सिद्धान्त की श्रालीचना .

स्सो की सामान्य इच्छा राजदर्शन को एक अमूल्य देन है, तथापि इस सिद्धान्त की निम्न-लिखित आधारो पर कटु आलोचना की गई है—

- (1) अस्वष्ट— इसो की सामान्य इच्छा का सिद्धाःत वडा मस्यय्य अपेर-प्रदिक्त है । 1 यह सामान्य इच्छा कही है। "इसो ने भी सामान्य इच्छा का भीतिक रूप प्राप्त करने का कोई साधन नहीं बतालाया है। कही तो इसो क मत है कि सबके एकमर्त में सामान्य इच्छा निवास करती है, किन्तु अन्य स्थलो पर वहुं अद्ध-भी कहता है कि सामान्य इच्छा और सभी की इच्छा (Will of All) में बडा अन्तर है। इसी प्रकार कही तो वह यह बतुलाता है कि सामान्य इच्छा बहुमत की इच्छा है, किन्तु दूसरे स्थल पर यह भी कहता है कि ऐसा अप्र तब ही लिया जा सकता है, जब सामान्य इच्छा की सभी विश्वस्ताएं बहुमत की इच्छा में पाई जाती हो कुभी-कुभी, इसो का ऐसा, मत भी प्रतीत होता है कि सभी नागरिको के मतो की विविज्ञताओं को निकाल कर जो अप्र सामान्य इच्छा कवती है वही वास्तुक्त सामान्य इच्छा है। इस अकार सामान्य इच्छा की परिभाषा में हमको स्था किही भी स्थल्ड प्रकाश नहीं मिलता। "वेषर (Wayper) कहता है कि 'अब सामान्य इच्छा का पता ही हमको इसो मही दे सकता तो। इस सिद्धान्त के प्रतिपादन का लाग ही वया हुया-? यथिप इसो ने हमको सामान्य इच्छा के बारे में बहुत कुछ बतलावा है फिर भी जो कुछ बतलावा गया है वहु पूर्ण अपर्याप्त है। सत्य यह है कि सभी ने हमको ऐसे अध्यक्त में छोड दिया है जहाँ हम सामान्य इच्छा के बारे में बहुत कुछ बतलावा है फिर भी जो कुछ बतलावा गया है वहु की की मत्य सम्बन्ध सामान्य इच्छा के वारे में अप्रकार में छोड दिया है जहाँ हम सामान्य इच्छा के बारे में बहुत कुछ बतलावा है फिर भी जो कुछ बतलावा गया है वहु की की में अप्रकार से छोड दिया है जहाँ हम सामान्य इच्छा के बारे में अप्रकार में छोड दिया है जहाँ हम सामान्य इच्छा के बारे में अप्रकार में छोड दिया है जहाँ हम सामान्य इच्छा के बारे में अप्रकार में अप्रकार में छोड़ दिया है अप्रोत्त सम्बन्ध सामान्य इच्छा के बारों में अप्रकार में छोड़ दिया है जहाँ हम सामान्य इच्छा के वारे में अप्योत्त स्था सम्बन्ध सम्य
- ह्तों के बचाव में हम यही कह सकते हैं कि बह पूर्णत दोपी नहीं है। प्रथम तो यह विपय ही बडी बारीकी लिए हुए हैं और दूसरे कही इस किटन कार्य क्षेत्र ने प्रारम्भिक विचारक था। 'सामान्य इच्छा' कितनी भी वास्तविक क्यों न हो, वह साकार नहीं हो सकती और उसका यह निराकार स्वरूप ही उसके विश्लेषण् को वडा कठिन बना देता है।
- (2) सार्वजनिक हित की जानना कठिन सामान्य इच्छा जिस सार्वजनिक हित पर आधारित है जसे जानना कठिन है। सार्वजनिक हित की ज्याख्या शासकगए प्रपत्नी इच्छानुसार करते है। एक प्रत्याचारी ज्ञासक सार्वजनिक हित की इहाई देकर अपने किन्ही कार्यों को उचित ठहरा सकता है। तब यह कैसे कहा जा सकता है कि अमुक कार्य का परिज्ञाम सार्वजनिक हित ही होगा. स्योकि

<sup>1</sup> Maxey : Op. cit', p.-357.-

प्रत्येक कार्य का परिस्माम कार्य के पूर्ण होने पर ही ज्ञात होता है। केवल परिणाम द्वारा ही यह निश्चय किया जाता है, कि प्रमुक कार्य उचित है या अनुचित।

र्हि (१४) है इच्छा का विभाजन सम्भव नहीं — मानबीय इच्छा को यथार्थ इच्छा धौर आदर्श इच्छा में <u>बांट्रता सम्भव नहीं है</u>। यह तो मानबीय इच्छा का कृत्रिम विभाजन है। मानबीय इच्छा ऐसी जटिल, पूर्ण, प्रविभाज्य समिष्ट है कि उसके बीच विभाजन की दीवार नहीं खीची जा सकती धौर यदि ऐसे विभाजन की कल्पना कर भी लाए तो यह निर्णय करना असम्भव-सा होगा कि कौनसी इच्छा ययार्थ है और कीनसी ग्रांचर्ण।

(4) भयावह-'सामान्य इच्छा' का सिद्धान्त एक ग्रोर तो राज्य की निरकुशता की स्थापना करता है और दूसरी ओर कान्ति के ग्रीवित्य को सिद्ध करता है। रूसी के सिद्धान्त में व्यक्ति अपने समस्त अधिकार 'सामान्य इच्छा' को समपित कर देता है जो सर्वोच्च मास्ति के छप मे मासन करती हैं। इसो व्यक्ति के लिए किही की व्यवस्था नहीं करता । यसपि उसका उद्देश्य वैयक्तिक म्बर्तन्त्रता को सुरक्षित रखना है नथापि वह बहुमत से सहमत न होने वाले न्यमित को बहुमत के आगे झुकने के लिए विवश कर देता है (बहुमत ते' असहमत होने वाले व्यक्तियों के लिए वचाव के सभी मार्ग बन्द हैं) कोल (Cole) के शृंदरों में, "हमें बताया जाता है कि 'सामान्य इच्छा' में जिस स्वतंत्रता की अनुभृति होती है वह सम्पूर्ण राज्य की स्वतन्त्रता होती है, परन्तु राज्य अपने घटको को व्यक्तिगत <u>स्वतन्त्रता प्राप्त कराते के लिए कायमं है।</u> एक स्वतंत्र राज्य प्रत्याचारी हो सकता है, इसके विपरीत एक निरक्का गासक अपनी प्रजा को प्रत्येक स्वतन्त्रता प्रदान करता है। इस वात की क्या गारण्टी है कि रा<u>ज्य स्वय ग्रपने को स्वतन्त्र व</u>ताने में ग्रपने घटको (Members) को <u>दास न</u>ही बना डालेगा ।" रूसो ने व्यैक्निक हित को सार्वजनिक हित से सर्वथा-भिन्न समझते हुए- राज्य को इसका करने वाले तत्वों ने ग्रविक जैंची, पवित्र ग्रोर पुजनीय सत्ता बना दिया है जिसके लिए व्यक्तियों को ग्रपने हितरे ा विजिदान करने के - लिए प्रस्तूत रहना चाहिए। इससे सरकार के हाथ मे असाधारण सत्ता और ्रांति या जाती है। पुनश्य, इसो ने स्वयमव लिखा है कि, ''जनता सर्वव यपना हित चाहती है, किन्तु वह सर्वव <u>दमें नहीं देख सकती ।'</u>' यतः जनता को उसका हित बतलाई वाले नेता ग्रीर पब-प्रविक् सिम्पूर्ण मत्ता हथियाकर निर्कुर्श शासक वन सकते हैं । स्पार्टी में लाइकरगस एव एथेन्स में सोलन और भाष्ट्रिक जर्मनी तथा इटली में हिटलर और मुसीलिली इसी प्रकार के नेता है। जोन्स का कहना है कि 'नामान्य इच्छा की धारणा के प्रयोग में मुख्य भय यह है कि राज्य में तानाणाही की प्रवृत्ति का उदय हो जाता है।"2

्सी के विश्व ये सभी धापतियाँ उठाना इस दृष्टि से उचित नहीं है कि वह एक ऐसा प्रियास या जिसे वैयक्तिक स्वतन्त्रता से गहरा प्रेम या । "No Emile" के कुछ ध्रम निवंबाद रूप से क्षेमी के वैयक्तिक मूल्य में वृद्ध विश्वता है कि क्षेमी के वैयक्तिक मूल्य में वृद्ध विश्वता है कि क्षेमी के वैयक्तिक मूल्य में वृद्ध विश्वता है कि कि मान करते के लिए एक यन्त्र भाग नहीं वनायां जा सकता" घर एक दूसरे स्थान पर वह पीपित करता है कि "खंग की शिक्षा राज्यों के हित के निए नहीं, उनके "हंद के हित के निए वह प्रेमें प्राप्त हमें जा एक साध्य (End) समझे, एक माधन (Means) कभी नहीं ।" राज्य को साध्य मानने वाले सिद्धान्त का वण्डत करते हुए उसने यह विश्वान प्रीम्थ्यक्त किया है कि वैयक्तिक सुरक्षा के विना जन-पुरता ति र्थक है। स्पष्ट है कि इन उदरणों के किलाण में स्क्षी पर निरक्षनाता प्राप्त में विश्वाम की स्थित है। स्पष्ट है कि इन उदरणों के किलाण में स्क्षी पर निरक्षनाता प्राप्त में किलाणा जाता है कि वियक्ति के स्वापत स्वापत का व्यक्ति है। स्पष्ट है कि इन उदरणों के प्रकाण में स्क्षी पर निरक्षनाता प्राप्त में किलाणा जाता है कि विपत्त स्वापत स्वपत स्

<sup>1</sup> Cole . Introduction in Everyman's Library Series, Page 35

<sup>2</sup> ones: Op. cit, p 322

ये दोनो आरोप स्वय ही एक-दूसरे को काटने वाले हैं । तब फिर वस्तु-स्थिति क्या है—इसका उत्तर हमे राइट (Wright) के इन गब्दों में मिलता है—

"यह पुस्तक न तो व्यक्तिवादी के लिए है और न निरकुशवादी के लिए । राज्य और व्यक्ति के मध्य उस सवर्ष मे जो बरस्तू से लेकर झान तक राजदर्शन के सामने एक सकटपूर्ण समस्या के रूप मे उपस्थित रहा है, यह प्रस्य आमित का प्रस्तान प्रस्तान करता है। ""प्रगति के लिए व्यक्ति को स्वतन्त्रता मित्तनी, चाहिए किन्तु राज्य को, जो प्रगति का पोषण करता है, अपना कार्य करने के लिए सित्त भी रखनी चाहिए। स्वतन्त्रता होसित होनी चाहिए, क्योंकि सविष्य स्वतन्त्रता, कोई स्वतन्त्रता नहीं होती, किन्तु साथ ही, यित को भी सर्वोच्च होना चाहिए क्योंकि सवर्त अधित निरर्थक है प्रवत्योंने को पूर्ण रहना चाहिए, उनमें कोई संवर्ष नहीं होना चाहिए अपेर हमारा लेखक उन दोनों का एक ऐसे कानून मे साम्प्रस्त करना चाहता है जिसमें न तो सर्वोच्चता का अभाव हो और जो न ही स्वतन्त्रता को सीमित करता हो। जिस तक के हारा वह ऐसे कोनून पर सुचता है उसकी यह कहकर प्रालोचना को जा सकती है कि वह एक योधी कर्णना है, एक निरादक है अपवा वह क्रवाचित् आव्यारिमक है, किन्तु उसे न तो व्यक्तिवादी ही कहा जा सकता है और न निरकुशवादी ही।"

वह भी स्मर्राध्य है कि ब्सो व्यक्ति को अपनी अस्तियां सामान्य इच्छा के सामन सम्प्रित करने का प्राप्त इसलिए करता है कि यह अधिक (Partial) समयं एा वास्तव में कोई समयं एा नहीं है। अपने अरित और अपनी शिक्तियों को सामान्य उद्देश्य के लिए समिपत करके हुन दरअसल राज्य की ऐसे राज्य को जो हमारे अधिकारों को सर्वाधिक सुरक्षित रख सकने में समयं होता है—यितमान बनाते हैं। अपनी स्वतंत्रता और अपनी अनित्यों की रक्ता के लिए किसी सामान्य अपित को ज़म्म नता अनुचित नहीं कहा वा सकता । जब हम क्सो पर यह आरोप लगाते हैं कि उसने इस-वात की साम न्य अपनी की रक्ता के लिए किसी सामान्य अपित को ज़म्म कि साम या रक्तिए जा सकता । जब हम क्सो पर यह आरोप लगाते हैं कि उसने इस-वात का की साम या रक्तिए जहाँ किया कि स्वतंत्र उपज्ञ निरक्षु नहीं वनेपा तो हम यह भूत जाते हैं कि उसने यथाय और आरवा इच्छा में विमेद किया है और यह विमेद उसकी इस मूल भावना का धोतक है कि वह अधिनायकवादी और सर्वाधिकारवादी प्रवृत्ति का विरोधी है। इसो यह स्पष्ट बतलाता कि "सामान्य इच्छोन्से निर्वेष्ट होने वाले एक राज्य के हित व्यक्ति के ही हित होते हैं वक्ते कि व्यक्ति अपनी सच्छी इच्छा द्वारा भेरत हो, अर्थात् विवय-हित को च्यान में रखते हुए विवेकपूर्वक कोर स्वारन्य कि करे।" 2

फिर भी, रूसो ही मुल भावना का सम्मान करते हुए भी, यह अस्वीकार नहीं किया जा एकता कि समान्य पुरुष्का के फिद्धान्त की पाढ़ में बहुमन ने अल्पान का बम्म किया है। बहुमन प्रायः यह भूल जाता है कि सामान्य इच्छा का आधार न्याय और नैतिकता है। अतः यही कहना होगा कि रूसो का सिद्धान्त एक हवाई उड़ान है में यह एक ऐसी धारणा है जो तथ्यो की पहुँच से परे और परिहाम की निकता से मुझ्त रहकर, करा जून्य में उड़ान मुत्ती है।

(5) सामान्य इच्छा का सिद्धान्त छोटे राज्यो मे मक्ते ही सकत हो सके, पर आधुनिक विश्वाल और विविध हितो से परिपूर्ण जनसङ्या नाले राज्यो मे सकत नही हो सकता । आधुनिक राज्यो मे सामान्य हित का निर्धारण करना लगभग असम्भव ही है ।

(6) रूसो सामान्य इच्छा के निर्धारण के लिए राजनीतिक दलो की सत्ता और प्रतिनिर्धि मुलक शासन-स्यवस्था का विरोध करता है जबकि इनका होना आधुनिक प्रजातान्त्रिक राज्यों की सफलता के लिए-प्रनिवार्य है।

(म) (रूबो की सामान्य इल्ला न तो सामान्य है और न, इल्ला ही) वरन निराधार एव अमृत चिन्तन है

<sup>1</sup> Wright: Meaning of Rousseau, p 103.

<sup>2</sup> Cole: Op. cit, p 38.

बरनुतः रूगो को सामान्य एउटा के निदान्त की यम्भीरतम प्रासोगना यही सगती है कि न नो "बर्दु सामान्य हे गौर न उपछा हो (In so far as it is General, it is not Will, and so far as it is not General) !" एसे प्रायत्ति का प्रवं यह है कि उच्छा मानान्य होने पर इच्छा हो नरो रहा। । इसरे जन्मों के उपित विशेष की हो सकती है। व्यक्ति अपनी जन्मजात जारीरिक, मानतिक प्रीर प्राध्मायिक प्रवृत्तियों को सन्तुष्ट करने के निष् तथा प्रपत्नी जीवन की प्राव्यवस्ताओं को पूरा करने के निष् कुछ कामना करता है और कुछ बीज बाहता है भीर यही वास्तव मे उसती उच्छा है। उत प्रकार को एच्छा अत्वन-प्रस्ता व्यक्तियों में निवास करती है नयींकि अत्वन्य प्रवा व्यक्तियों का प्रपत्ना-प्रवान वीवन होता है। वास्तव मे तामान्य जीवन की तोई चीज नही है भीर ज्ञान ही नहीं है तो सामान्य उच्छा की है हो मकता है। हो मकता है कि एक व्यक्तियां प्रपत्न करता जो उच्छा कर बीर अपने हो सरीने दूनरे तोगों के कत्याण की उच्छा कर किन्तु उन विशेष्ट होती, नामान्य नहींने

हमों के राजदर्जन में इतना चिश्रम मुख्यत इसिनिए कि वह शिवत अपवा रक्त-सम्बन्ध की प्रपेक्षा सदस्यों को स्वतन्त्र अनुमति <u>राजवीतिक मगठन का स</u>च्चा आधार मानता था। राज्य की उरतित में समक्तीता-सिद्धान्त की एटम्परागत कल्पना करते हुए भी उसने मानान्य इच्छा के सिद्धान्त को महत्त्व दिया। उसने इन दोनों में समन्वय का असकन प्रयत्न किया। दो विरोधी बारणाओं को मिलान के प्रयान में उसके दर्धन ने आन्तियाँ और प्रसगितयाँ घर कर गई। सिमान्य इच्छा के सिद्धान्त का महत्त्व

्रें स्मो की सामान्य इच्छा के सिद्धान्त की जो भी ग्रालोचनाएँ की जाएँ हम इसके महस्व से इन्कार नहीं कर सन्ते । निम्नसिखित तथ्य इसकी पुष्टि करते हैं क्राट्यार्थिन दिन्दार्थ्यार्

(1) इसी की सामान्य इच्छा के सिद्धान्त ने श्विद्धनंतारी विचारधारों की नीव डाली जिसे आधार मानकर दी एवं आन ने राज्य का मुख्य आधार वन न मानकर इच्छा को माना (Will not force is the basis of State) । उसने इसी सिद्धान्त की सहायता से यह अमाणित करने का प्रयास किया कि जनतन्त्र बहुमत को बलित का परिणाम नही है वरन सिक्य नि स्वर्थ इच्छा का फल है । सिद्धान की स्वर्धन के स्वर्ध के सामान्य इच्छा का प्रवास के मानान्य इच्छा का प्रवास को सामान्य इच्छा का प्रवास की नियुक्त करने हैं। इसी के मानान्य इच्छा का प्रवृक्ष कार्य विचि-निर्माण और बासनतन्त्र की नियुक्त और उसे वर्ग करना है।

करना हैं।

अप्रितिस्य हिंदर की अस्ति अपिता स्थाप ती स्थाप ती अपेका वामान्य हित को उभारा है और वतलाया है कि वामान्य उद्देश्य की सामान्य वेतना ही वमाज को स्वस्य ग्रीर परिस्कृत वनाती है।

(4) हसो ने एक ऐसे राज्य की ट्रुझपना की-जितमे नागरिक नैतिक स्वतन्त्रता प्राप्त कर सके। हसो के अनुसार <u>व्यक्ति</u> के अधिका<u>र व्य</u>क्तन्त्रता एव नैतिकता. सामान्य रचन्ना के जारा पाटन हो सकते हैं। इसी के इस सिद्धान्त ने प्रागे चलकर कल्याएकारी राज्य-सिद्धान्त के विकास में वडा योग दिया। सामान्य इच्छा के सिद्धान्त ने इस विचार का पोपए किया। कि राज्य एक नैतिक संगठन है जो मानव की असामास्त्रिक एवं स्वार्थी ध्रवृतियों का परिकार करते हुए सामूहिक कल्याण पराध्यान देता है। कि विकार करके सानव के समितिक स्वरूप को वृद्ध करता है।

'(6) रूसो की सामान्य इच्छा स्पष्ट करती है कि राज्य एक प्राकृतिक सस्था है और हम इसका पालन इसलिए करते'हैं क्योकि सामान्य इच्छा हमारी ग्रान्तरिक इच्छा का प्रतिनिधित्व-मात्र है।

रूसो की सम्प्रभुता सम्बन्धी धारगा

(Rousseau's Conception of Sovereignty)

रूसों का सम्प्रभुता-सिद्धान्त हॉक्स, लॉक तथा वोदों के विचारों से प्रभावित है। उसने सम्प्रभुता की व्याख्या हॉक्स की पूर्णता और सिक्षम्तता के साथ तथा लॉक की विधि के आयोर पर की है।

क्सी ने नम्प्रमुता को सामान्य इच्छा मे केन्द्रित माना है) यह समाज अथवा समुदाय मे निवास करती हैं। सम्प्रमुता को जनता मे प्रतिष्ठित करके रूसी निरमुजवाद के विरुद्ध एक बहुत वडा करन प्रसुत करता है। उसके अनुसार प्रत्येक व्यक्ति प्रमुज्यित को हिस्सेदार है। चूंकि समाज स्वय सम्प्रमु है, यत वही स्रोप्त स्वयंत है ग्रीर उस शक्ति का कोई ग्रतु नहीं हो सकता। जनता स्रंकार के कार्यों पर कडी धौर सचेत निवाह रखती है। यहाँ विद्रोह का कोई ग्रशन ही नहीं उत्तां, क्यों कि जनता स्वयं सम्प्रमु है।

ि ल्यों ने सम्भूता को 'सामान्य इच्छा' से निहित करके एक - युसीम, अविभाज्य कीर अवेय साविभी मिलता का समर्थन किया है। हिंदन की भांति तिरकुवता के स्वर से उसने कहा है "विसं प्रकार प्रकृति मनुष्य को अपने अपो पर निरकुत्र सत्ता देवी है उसी प्रकार सामाजिक समझौता भी राज्य को अपने अपो पर सम्पूर्ण निरकुत सत्ता प्रवान करता है।" किन्तु हांट्स की निरकुत्रता और ख्वों की निरकुत्रता में एक सहत वड़ा अन्तर है। जुता होंट्स की निरकुत्रता आपक से सम्बद है वहां इसी की जनता में (हमों ने हांटस की निरकुत्रता प्रमुत्त और नांक की सार्ववनिक इच्छा को एक साथ मिलाकुर कोट अप प्रमुत्ता को जन्म विया है।

कि हिसों के मनतार सम्प्रमृता सम्पूर्ण जनता में सामूहिक ह्था से निवास करती है प्रेयवया यह 'सामान्य इच्छा' की प्रदक्षित करती है, यत इसका प्रतिनिधिस्त नहीं हो सकता वह सम्प्रमृता ही विधियों का मुख लोत है

ध्यक्ति के विरुद्ध हो।" स्पष्ट है कि <u>क्लो के विचारों के अनुरूप</u> निर्मित समाज में सन्त्रमुता, स्वाधीनता और समानता इन सब में समन्वय स्थापित हो जाता है। इसी का कहना है कि यदि कोई ज्यानत अपने <u>प्यम्तिनगर हित को सामान्य हित से पृथक समझे तो यह बा</u>ञ्चित है कि उसे सामान्य हित से पृथक समझे तो यह बाञ्चित है कि उसे सामान्य इच्छा की अवज्ञा का अप होगा सामाजिक समझीते का दूरना और इस प्रकार पुन पहले की प्राकृतिक अवस्था में पहुँच जाना। इसी का तक है कि इस वाध्यता में व्यक्ति की स्वतन्त्रता मिहित है क्योंकि पूरा राजनीतिक समाज उसे दूसरे व्यक्तियों के प्राकृतमा से वचाता है।

माक्रमण से बचाता है।

निक्कंष रूप में क्षेत्री लीकिप्रिय प्रमसत्ता (Popular Sovereignty) का भनत हैं। उसके राजनीतिक दर्जन का रहस्य एक राजन के स्थान को स्थापित करने में हैं सिजविक के अनुसार रूपों को लोक-सन्प्रमूल को स्थापित करने में हैं सिजविक के अनुसार रूपों को लोक-सन्प्रमूल स्थापित है—

(1) मनुष्य स्थापत स्वतन्त्र मोर समान है, (2) स्टर्कार के अविकार किसी सन्धि पर प्राधारित है—
होने चाहिए जिसे इन समान और स्वतन्त्र व्यक्तियों ने स्वतन्त्रतावृत्यंक स्वीकार किया हो, (3) यह सिध्य जो एक बार व्यक्तियों के लिए न्याय थी, किसी समाज का अविज्ञाख्य अन बन जाती है और वह समाज अपने आन्तिरिक सविधान तथा निज्य-निर्धारण को निश्चित करने का अविच्छेद अधिकार बनाए रिक्सर है। प्राथय यह हुना कि समाज ही सध्यम्बत का लोक स्वीत और स्वामी है।

## रूसो के शासन सम्बन्धी विचार

(Rousseau's Views on Government)

लांक की भाति ही इसी भी राज्य और शासन प्रयवा सरकार के मध्य प्रन्तर स्पष्ट करता है। उसके प्रवान में स्थामाजिक समक्रीतें द्वारा निर्मन सम्पूर्ण समाज जिसमे कि सामान्य इच्छा का वास हीता है राज्य है जैनविक् शासन अथवा सरकार केवल वह व्यक्ति प्रयवा व्यक्ति समुद्ध है जिसको समाज द्वारा यह प्रधिकार दिया जाता है कि वह सम्प्रम्ता की इच्छा पूर्ण करें।") स्पष्ट है कि इसो के प्रमुसार प्राप्त एक साथन है जिसके माध्यम से लोकप्रिय सम्प्रम्ता के क्विता है के स्पर्क साथन है जिसके माध्यम से लोकप्रिय सम्प्रम्ता के विदेशों की कार्य छव में परिषात किया जाता है। ख्यक्ति एक प्रदेश साथक का विरोध कर प्रकार है, राज्य का नहीं।

ह्सी के विचार से स्पष्ट है कि सु<u>र्माजिक समभीते द्वारा राज्य अथवा सम्प्रमुता.</u> का जन्म होता है, शासन या सरकार का नहीं। शासन तो एक महम् की सह्या (An Intermediate Body) है जिसकी स्थापना सम्प्रमुता और जनता के बीच की जाती है ताकि सोमों की नागरिक और राजनीतिक स्वत्यता की रक्षम होत् के हैं जासन का आरम्भ कि प्रकार हुआ, हसी का वर्णन इस सम्बन्ध में कुछ अस्पटना है। उसका विचार है कि सामाजिक समभीते द्वारा उत्पन्न सम्प्रमुको पूर्ण अधिकार या कि वह जिसी भी प्रकार का शासन स्थापित करने। अतः शासन के निर्माण के लिए उसने अर्थात् एक्जित सम्प्रमु जनता ने पहुले शासन का स्वरूप निर्माण करने। अतः सम्बन्ध कि इस प्रकार स्थापित पदी पर कित आप कि सम प्रकार स्थापित पदी पर कित सम्प्रमु जनता ने पहुले शासन का स्वरूप निर्माण की के अनुसार इन दोनो मतो में भेद था—पहुला मत्न सामान्य इच्छा को प्रश्चित करता, था जविक दूसरा मत्न केवल शासन का निर्माण करता था। यहनी सभा के सम्प्र जन-सभा के चरित्र में परिवर्तन होता था। यहनी सभा सम्प्रमुता यो जविक -दूसरी सभा जनतन्त्रीय शासन का स्वरूप घारएए कर लेती थी। हसी का विश्वास है कि प्रदेशक शासन का स्वरूप जनवन्त्र से ही आरस्भ होता है।

स्पति की विकेषना से प्रकट है कि <u>रिक्त परे समाज</u> का सूचक है जो अनुबन्ध द्वारा बना है और सामूहिक बच्छा को <u>प्रिप्त्यान्य कर</u>ता है दिसके विषयी बासन केवल <u>जीतत या व्यक्ति समूह का</u> सूचक है जो समाज द्वारा आदेश पांकर सामान्य इच्छा को कार्योग्वत करने से तत्पर है हो ते सुरक्तार को साज उत्पाद के (Magistracy) <u>सम्बत राजा (</u>Prince) नहकर पुजारा है। सरकार या शावत सम्भन्न सम्मन्न जनता जी नीकर मात्र है और सम्भन्न जनता द्वारा दी गई पत्तित्यों को प्रयोग ही कर सकता है। जनता श्रपनी इच्छानुसार सरकार की आनित को सीमित या सशोधित कर सकती हैं भीर उसे बापिस भी से सकती हैं। यहाँ हांबस और रूसो की बारणा में स्पष्ट प्रस्तर हैं (हांबस के अनुसार शासन को न तो बदला जा सकता है श्रीर न उसके विकेद्ध विद्रोह ही हा सकता है बसीकि जनता और णासन के सम्बन्ध का श्राधार सविदा है। इसके खिपरीत इसी के शासन या सरकार का निर्माण किसी

सीवदा द्वारा नही बिल्क सम्प्रमु सम्पन्न जनता के पत्यावेश द्वारा होता है।

हसी ने जायन का व्यक्तिरण भी किया है, पर यह उनके वर्णन का सबसे निरावाजनक भाग है। उसने मण्डित्स्यू की भाँति जलवायु, जमीन ग्रीर भीगीलिक परिस्थितियो, के महंच्य को स्वीकार कृत्ते हुए यह माना है कि हन्ही बातों को ध्यान में रखकर यह बताया जा सकता है कि किसी प्रदेग के लिए कीन सी सरकार सर्वोत्तम है। सरकार की अच्छाई या बुराई उसके रूप से नहीं बिल्क परिखामों से मानी जाती है। इसो के अनुसार खाँसनों के में इप हो सकते है—

(1) राजतन्य (Monarchy)

(1) राजतन्त्र (Monarchy) (3) जनतन्त्र (Democracy)

(4) मिश्रित (Mixed)

जिस सरकार की वागडोर एक व्यक्ति के हाथ में होती है तो उसे राजतन्त, कुछ व्यक्तियों के हाथ में होती है तो उसे भूलीनतन्त्र धी है समस्त जनता या उसके बहुमत के हाथ में होती है उसे जनतन्त्र कहा गया है। सरकार के इन तीनो प्रकारों की ह्यरिक्षा बदगती रहती है जिशा वर्ग मिक्षित सरकार कहा गया है। सरकार के इन ह्यों में सर्वोत्तम कोन-सां हे, सैद्धान्तिक रूप से यह बताना असम्भव है। पिरित्वियों धीर देशकाल के घनुसार कोई भी शासन सर्वोत्तम या फिक्टद्रतम हो। सकार है। ही यह अवस्थ है कि शासन की प्रगति का निष्कत लिल्ल जनसम्बद्धा है। जिस राज्य में उनसक्या बद्धी जाएगी, समझता चाहिए कि वह प्रगति की ओर बढ रहा है। इसो की यह बात आज के युग में निष्यय ही विचित्र केनती है।

व्स्तेशनीय है कि क्रिसन् के विविध प्रकारों से ससो का ख़ुर्बिद वृनानी नगर राज्यों के प्रत्यक्ष प्रजातन्य की प्रीर है। वह प्रतिनिधित संप्रामों को राजनीतिक प्रसन का चिह्न मानता है। प्रतिनिधित्व की न्यां के विविध में उसका मत था कि वहां नागरिक केवल निजीवन काल में ही स्वतन्त्र होते हैं, इसके बाद दास उन जाते हैं। इसो ने देखा था कि सरकारों में लोक नियन्त्रण से वचने और खपनी शक्तियों का प्रसार करने की प्रकृति होति है। कर्त जसने यह मत प्रतुर्व किया कि छोटे राज्यों में प्रीर सरल जीवन के बीच ही स्वान्य इच्छा प्रपत्ती सर्वाञ्य वा कि सरकारों के किया कि छोटे राज्यों में प्रीर सरल जीवन के बीच ही स्वान्य इच्छा प्रपत्ती सर्वाञ्य वा कि किया प्रति के अपहरण को रोकने के लिए यह धावश्यक है कि प्रमूल सप्पन्न जनता की सम्य-समय पर समाए हुआ करें जो यह निध्यत करें कि वर्तमान शासन व्यवस्ता योर प्रविक्ति सर्वाञ्च में सरकार हारा प्रामु इच्छा अपनी सर्वाञ की स्वय हो। उसका यह भी कहना था कि जब जनता प्रमुख-सम्पन्न स्वा के हुआ प्रकृति होती है तो सरकार को स्वाधि पर संविधान की जाता है। इसे स्वयं ने ही। उसका यह भी कहना था कि जब जनता प्रमुख-सम्पन्न स्वा के हुआ प्रकृति होती है तो सरकार को स्वाधि पर संविधान की तथा साता है। इसे स्वयं पर संविधान की तथा सरकारों की स्वयं के सर्वो के सार्वो की समीका की जाती चाहिए। इस धावार पर जेक्स में कहा था कि प्रवेक रोखी के अपने सविधान की पुन प्रशिक्ष करने जब प्रविच ते विधान की पुन प्रशिक्ष करने जब प्रविच ने सिवान की पुन प्रशिक्ष करने अपन सविधान की पुन प्रशिक्ष करने अपने सविधान की पुन प्रशिक्ष करने स्ववा की सिवान की पुन प्रशिक्ष करने स्ववानों में स्वान विधा है।

रूसो के कुछ ग्रन्य प्रमुख विचार

(Some Other Important Thoughts of Rousseau)

हानून सम्बन्धी विचार (Relicion) Economy) हो। विकास सहस्य वर्धाया है। अनुवर्धी की प्राकृतिक समानता को कानून द्वारा नागरिक को कप प्राप्त होता है। अनुवर्धी की प्राकृतिक समानता को कानून द्वारा नागरिक को कप प्राप्त होता है। अनुवर्धी से प्रत्येक व्यक्ति की

पद जिल्ला मिनती है कि वह प्रपने निर्धारित विचारों के अनुरूप कार्य करे श्रीर प्रपने से असनत रूप के कार्य से वचे । यदि कानून का पानन नहीं किया जाएगा सी नागरिक समाज की व्यवस्था समान्त हो जाएगी धीर मनुष्ण की पुन: श्राकृतिक व्रवस्था में नीट जाना पृत्रेगा । अपने सुप्रसिद्ध ग्रन्थ सामाजिक सनुवन्त (Social Contract) में रूसी न पार प्रकार के कानूनी का न्यांच किया है—(1) राजनीतिक या साधारभूत कानून जिनके दारा सन्प्रमुना का राज्य के साथ सम्बन्ध निर्वारण होता है, (2) विधानी कानून जिनसे नागरिकों के पारस्परिक सम्बन्ध निर्धारण होता है, (2) की वानि कानून जिनसे नागरिकों के पारस्परिक सम्बन्ध निर्धारण होता है। (3) को जानून की सात के उल्लान का दश्व निर्धनत करते हैं, श्रीर (1) जनमत नैतिकता तथा रीति-रिवान । स्थाने के मानूनार ये ही राज्य के पास्तिक सर्विधान है और नागरिकों के हृदय पटन पर स्थित हैं।

प्रकार है! स्वार्ग के जिए प्रस्ताव है जिसे हा सम्बन्ध रुखा की ख्रिध्यक्ति है। 'एक कानून सम्पूर्ण जनवा का सम्पूर्ण - जनता के जिए प्रस्ताव है जिसे हा सम्बन्ध ऐसे विषय से होता है जिसका सम्बन्ध सूचते होता है। 'कानून का सम्बन्ध सामान्य हित से होता है जोर उसका कोत समस्त समाज होता चाहिए कानून का निर्माण न तो व्यक्ति पिगेष के जिए है, न कार्य विशेष के लिए । व्यक्ति की सत्ता, पक्षपात, सकीर्णता आदि को कोई गुँबाइव इसमें नहीं है। ज्याप कता के प्राचार पर हो कानून नता है समस्या बहु कोन्य प्राचेश है। कानून की मर्यादा केवल व्यापक स्वक्त यत्ति की है, उसके वाहूर वह नहीं जा सकता। सरकार या नोई राजकुमार किती भी अर्थ में कानून के अपर नहीं माना जा सकता। समान्य इच्छा सर्वेय जनता के कल्याण को कामना करती है, प्रतः यह कभी भी कानून हारा अन्याय करने की इच्छा हों। कर सन्ती। ''कानून हमार्ट आविद्यक मकल्य की प्राविद्यक्ति है प्रतः खतदावता और कानूनों की मानाव्यक करने की इच्छा हों। कर सन्ती। ''कानून हमार्ट अवव्यवहारिक मकल्य की कि सामान्य इच्छा या सकत्य ही कानून का निर्माण करता है, व्यवहारिक परिणाम भी निकला। सन्त 1795 ई में फ्रांचीसी सिवधान ही सानून का निर्माण करता है, कानून का निर्माण करता है, कानून सामान्य सकल्य है और नागरिकों के बहुमत सथवा जनके प्रतिनिधियों द्वारा यह प्रकट होता है।

स्थी क्रम निषयाय है कि कातून ही समाज में समानता स्थापित करता है और क्रोई भी राज्य केवल तभी तक बैब है जब तक बढ़ कातून के प्रमुखार कार्य करता है। स्पन्ट है कि रुसी भी कातून को उसी प्रकार सेवार सार्य केवल यही है कि रुसी प्रपन्त कातून की असीर कर देता है। सेवार केवल यही है कि रुसी प्रपन्त कातून स्थी प्रमु की सामान्य इन्छा के प्रधीन कर देता है। कर्तक और अधिकार का योग भी कातूनों द्वारा ही सम्भव है और कातून ह्यारा ही स्थाय प्रपन्त लक्ष्य की यूर्ति कर सकता है। जब मागरिक समाज की

व्यवस्था होती है तब समस्त ग्रविकारों का निर्धारण कानून द्वारा ही हो सकता है।

कानून पर विचार करते समय इसो ने <u>विधि-निर्माता की आयययवक्ता को नहीं मु</u>लाया है। सही इप मे कानून की व्यापकता का उद्दाटन करने के लिए विधि-निर्माता तथा विचायक का हूोना जरूरी है। इसो के अनुसार स्थूमा, लाइकरमस, सोलेन मोखेस, काल्विन ग्रादि की उरह प्रस्थात दाशनिक ही कानून का सही अर्थ मे निर्माण कर सकते हैं क्योंकि सामान्य इच्छा पहिचानने की अदितीय बौदिक केमता तथा प्रतिमा ऐसे व्यक्तियों में ही हो सकती है।

हो कार्य प्रतिमा ऐसे व्यक्तिमा में ही हो सकती है। स्वतन्त्रता सम्झूनची निवार पि प्रिटिंग्ड क्या प्रियम स्वतन्त्रता का महत्त्व स्वतन्त्रता का महत्त्व विधार पि प्रिटिंग्ड क्या प्रतिमा पि उत्तर स्वतन्त्रता का महत्त्व वोधित किया है उसका विक्षित वर्ष पर सर्वत प्रभाव वना रहेगा। 'Social Contract' मे उसने लिखा है—"स्वतन्त्रता मानवता का परम् प्रान्तरिक तत्त्व है।" स्वतन्त्रता मानवता का माण् है जिसके प्रपहरण का प्रकृष्ट है मानवता का विलोप होगा। स्वतन्त्रता ही नैतिकता का प्राचार है। स्वतन्त्रता की काम क्ये है मानवता का विलोप होगा। स्वतन्त्रता ही नैतिकता का प्राचार है। स्वतन्त्र ता क्षा प्राचिक काम करने पर उत्तर होता है। ज्यवंत् काम करने मे नैतिकता की प्राधिक सत्या की हो सकती। व्यक्ति व्यविष्ठ प्रामाणिक प्रमुवन्त्र करते हुए प्रमुव प्रविकार प्रमुवन्त्र सत्या की हो सकती। व्यक्ति व्यविष्ठ प्रामाणिक प्रमुवन्त्र करते हुए प्रमुव प्रविकार एक प्रामुविक सत्या की

श्रपित कर देते हैं किन्तु यह सामाजिक संस्था कोई बाह्य सत्ता न होकर श्रेनवरध-कराशों का समुदाय मात्र होती है जिसके द्वारा व्यक्ति की स्वतन्त्रता पर लगाए गए प्रतिवन्य वास्त्रविक नहीं होते । इनसे व्यक्ति की स्वतन्त्रता को कोई क्षति नहीं पहुँचती, त्यों कि जिस कानून को हम स्वय ही बनाते हैं उसके पालन से हमारी स्वतन्त्रतों को हनन नहीं होता। इसका पालन करते हुए तो हुन स्वयं की इच्छा का पालन करते हैं चित्री उल्लेखनीय है कि रूसी सम्प्रमु प्रोरे सरकार में विभेद करता है। यदि सरकार सम्प्रमु की शक्ति का अपहरण करले तो सामाजिक अनुवन्य दूट जाता है और समस्त नागरिक अपनी उस नैसर्गिक स्वतन्त्रता को प्राप्त कर लेते हैं जिसे नागरिक समाज मे आने पर उन्होंने त्याग दिया था। पर चैकि यनवन्य सहमति पर ग्राधित है ग्रतः यनवन्धश्रद का समर्थन वैयक्तिक स्वतन्त्रता का ग्रनुमोदन है**′**।

(हसो स्वतन्त्रता का गर्थ स्वच्छन्दता या मनमाना कार्य करने की ग्राजादी से नहीं लेता। समाज द्वारी सामान्य हित की द्रष्टि से बनाए गए नियमों का पालन व्यक्ति की ग्रवश्य करना चाहिए। यदि यातायार्त मे व्यवस्था स्थापित करने के लिए और सम्भावित ; दुर्घटनाओं को रोकने के लिए सड़क पर वाई ओर चलने का नियम बनाया जाता है तो इस नियम का पालन करने से व्यक्ति की स्वतुन्त्रता का हनन नही होता। यदि व्यक्ति स्वतन्त्रता का ग्रनुवित ग्रंथ लेते हुए ग्रपनी गाडी सड़क, पर इधर-उघर घुमाते हुए चले तो इस आचरण से न केवल वह स्वय को ही सतरे मे-डाल देगा अपितु दूसरों के जीवन को भी खतरा पैदा कर देगा। उसका यह ग्राचरण सामान्य इच्छा की , ग्रवहेलना करने वाला होगा । यह स्वतन्त्रता नही उच्छ खलता होंगी । समरणीय है कि रूसी लॉक की भांति स्वतन्त्रता, जीवन . श्रीर सम्पति के श्रविकार को मनुष्य के प्राकृतिक नहीं श्रपित राज्य-प्रदेश नागरिक (Civil) अधिकार मीनता है.।

Views on Equality समानता विषयक् विचार

<u>इसी</u> की मान्यता है कि सुमान<del>ता के अभाव में स्वतन्त्रता नहीं दिक सकती</del> । प्रकृति में सर्वत्र ग्रसमानता है और रूसो इस प्राकृतिक ग्रसमानता के बदले हमें सामाजिक ग्रनुबन्ध-जतितः नैतिक एवं विहित समानता के दर्शन कराता है। यद्यपि भौतिक असमानताएँ नण्ट नहीं हो संकती किन्तु- मनुख्य कानुनी दिप्ट से समान बनाए जा सकते हैं। इसो यह भी नहीं चाहता कि किसी को इतनी शवित प्राप्त हो जाए कि वह उसका निरकृश प्रयोग कर सके । शबित का प्रयोग तो कानून ग्रीर पद के धनरूप ही कुरना होगा। घनिको के लिए अपेक्षित है, कि वे अपने घन और पद का प्रयोग-स्थम और समभाव से करें। इसी तरह सामात्य जन-समूह को भी चाहिए कि वह तृष्णा श्रीर लोलुपता के मार्ग पर न चलें। राज्य का ग्रायिक स्वास्थ्य तभी बना रह सकता है जब न कोई- नागरिक इतना धन-सम्पन्न हो कि वह दूसरे को खरीद ले ग्रीर न गरीव एव साधनहीत हो कि वह स्वयं को विक जाते है । रूसो के इन विचारो से धन की भयावह द्विसमतायों के प्रति उसकी घुणा प्रकट होती है। हमे यह मानने मे द्विधा नही होती कि वह ग्राधिक समानताग्रों का ग्रन्त चाहता था।

्षमं एवं शिक्षा सम्बन्धी विचार \Lews on

रूसो के धर्म सम्बन्धी विचार क्रान्तिकारी हैं। वह हॉब्स की तरह धर्म को राज्याधीन मानुता ां उसने धर्म के तीन प्रकार बनाए हैं (1) वैयिवतुक धर्म, (2) नागरिक धर्म, एव (3) प्रोहित वर्म ।

वियुक्तिक धर्म-मनुष्य की ग्रपनी सस्यायो ग्रीर ग्रपने ग्रान्तरिक विश्वासी पर आधारित है। यह वर्म सर्वेश्रेट्ठ है किन्तु सांसारिक डिंट्ट से ग्रव्यावहारिक है, ग्रतः इसमें व्यक्ति अपने नागरिक कर्त्तव्यी का दुर्लक्य करता है। वैगियतक वर्म ईश्वरीय नियमो पर आधारित आउम्बरहीन सहज वर्म है।

नागरिक धर्म राष्ट्रीय तथा वाह्य है और संस्कारों, रुढियो तथा विधियों से निश्चित है। नागरिक वर्म इसी की एक निराली कल्पना है जो सम्भवत उसके मस्तिष्क मे प्लेटी के 'लॉज' एवं अन्य

यूनाती विचारको के चिन्तन में आई है। यूनानियों का विश्वास था। क स्मृहिक चेतना की पुष्टि एव के प्रतिकृति के लिए कुछ मौजिक अवस्थाओं का होना आवृत्यक है और हम देखते हैं कि रूसो ने भी समाज को वृढ करने के लिए नागरिक धर्म की कल्पना की है \ क्सा ने रूप धर्म के पांच विवेयालाक सुत्र उताए
को वृढ करने के लिए नागरिक धर्म की कल्पना की है \ क्सा ने रूप धर्म के पांच विवेयालाक सुत्र उताए
है—(1) ईवनर की सत्ता में विधवास करना और यह मोनना की वह परम ज्ञानी, दूरदर्शी और देगालु-है, (2) पुनर्जन्मवाद में विश्वास, (3) पुन्यातमा सुन्त पायेंगे, (4) पापात्मा वण्यामीगेंगे, तथा (5) सामाजिक अनुबन्ध और विधियो की पवित्रता की रक्षा करना गहुत् कत्तंव्य है । स्थित ने नागरिक पूर्ण का केवल एक निवेद्यात्मक सूत्र वतलामा है जोर वह है ससिहत्त्वता । इसका शैनिप्राम है कि असहिष्णु व्यक्तियो के लिए राज्य में स्थान नहीं होना चाहिए । यह ग्राम्चय की बात है कि रूसी नागरिक वमें पर पूर्व सम्मति देकर फिर उसके प्रतिकृत आचरण करने वाली का वध करने का समर्थन करती है ि 'स्वतत्त्रता के महान् पंतम्बर का धर्मान्यता के नाम पर यह कहना कि जो व्यक्ति नागरिक धर्म की ्र इसिक्विति वेकर उसके विरोध में ग्राचरण करे उसकी हरेंगा उचित हैं, सर्वया असगत ग्रीर निन्दनीय है। पह तानाशाही और सर्वाधिकारताद का सूचक है। यह ठीक है कि रूसो का उद्देश्य पवित्र है ग्रीर वह न् आयाजात । प्रमुख्य करना चाहता है किन्तु सामाजिक सगठन के नाम पर नागरिक वर्म नामक समाज के आधार को मजबूत करना चाहता है किन्तु सामाजिक सगठन के नाम पर नागरिक वर्म नामक विषवास की प्रथम देने वाले मन्तव्यो की मजबूत करना सर्वेश क्रित्रम और उपहासस्पद मालूम पडता है। ऐसा प्रतीत होता है कि विधिष्ट संकल्पों (इच्छाप्रों) के तामान्य संकल्प द्वारा दमन का प्रस्ताव उपस्थित कर तथा नागरिक धर्म का सदेव बोषित कर रूसी उदारवाद का सर्वथा नाग कर रहा है।" पुरोहित धर्म बहु धर्म है जो पुरोहितो-पादियो द्वारा दिया जाता है। यह धर्म सबसे निकष्ट है

क्योंकि यह दो तरह के प्रधानो अथवा दो सत्ताजी को जन्म देता है और जनसांभारण की परस्पर विरोधी नगान पर पर है। फुलस्वरूप संघर्ष ग्रीर कलह का वातावरण जुल्पन्न होत<u>ा है ग्रीर</u> राज्य की

प्रगृति को बाधा पहुँचती हैं।)

हसों के प्रमुसार इन सब घमों में दोष हैं ब्रतः राज्य को नागरिक विश्वासों का घम (Civil

/ religion) पर जो सामाजिकता ग्रीर सञ्जनता पर बना है चलना चाहिए

हिसो के विक्षा सम्बन्धी विचार उसके 'Bmilo' नामक ग्रन्थ में है जिसमे विक्षा का उद्देश्य 'मनुष्य की निर्वासित प्रकृति का पुनस्यपिन Effectual rehabilitation of human nature बतनामा गमानी । इस मन्य के कारण जसे प्रगतिवादी बिह्मा (Progressive Education) का जनक अवस्थान प्रमान । स्वर्ती ने ऐसी विक्षा का समर्थन किया है जो मनुब्ध की श्रान्तरिक प्रकृति को सर्वार कर उसे वैतवसाली वर्ताएँ अनुका प्राप्तह है कि वचपन से प्रवावस्था तक ग्रह-शिक्षा और नागरिक शिक्षा ही जाती चाहिए। इसो ने 'एमिल' (Emile) नामक व्यक्ति के शिक्षण का रूपक लेकर प्रपने प्रत्य दे शिक्षा-दर्शन व्यक्त, किया हैन एमिल को पठन, लेखन, गायन, गिशात, राब्द्रीय इतिहास ग्रादि की शिक्षा दी जाती है। उसे भारोरिक एव तकनीकी विक्षा भी मिनती है। इसी ने मिसा-योजना और विक्षण विधि सम्बन्धी जो विचार दिए हैं, वे ब्राज भी शिक्षा के क्षेत्र में पय-प्रदर्शन कर रहे है। उल्लेखनीय है कि प्रपने समय की पिक्षा-व्यवस्था का विरोधी होने के कारण इसी की कठोर प्रतिरोध का सामना र करनापडा। इसके प्रनेक यात्रु हो गए। इसने लिखाया कि तत्कालीन शिक्षा ऐसे ब्यक्तियो का निर्माण करती है जिनके पास न प्राकृतिक स्वाधीनता है, न पूर्ण नागरिक ग्राश्रय । बाल-शिला को पादियों के हुछ से निकाल लेने तथा कियोरावस्था तक वर्ष-शिक्षा का निषेध करने की उसकी प्रस्थापनाथ्रों से पादरी वर्ग बहुत कोचित हो गया है, उसके ग्रन्थ 'एमिल' को अपन के भेंट चढा दिया गया और फॉस की संसद तथा जैनेवा की सरकार ने भी उसकी निन्दा की। इसी कारण उमे फ्राँम छोड़कर भी रूसो का मूल्यॉकन एव प्रभाव भागना पड़ा।

(Rousseau's Estimate and Influence)

हसों के मूर्त्यांकन के विषय में आलोचकों में घोर मनभेद है। जहाँ वेपर, लैमन ग्रादि ने रुसो

460 पाश्चात्य राजनीतिक विचारी का इतिहास

की खुलकर प्रवसा की है वहाँ वाल्टेयर, मार्ले आदि इसरी को अपने <u>व्यग-वायों का</u> नियाना बनाया है प्रक ओर इसरों को महान दार्यनिक पुकारा गया है और इसरी ओर उसे मिन्ध्यानादी तथा सम्यताहीन कुद्य-मम्म है (जी डी. एज. कोल ने इसो को राज-दर्यन का पिता कहा है और उसके 'सोशियव कॉन्ट्रेन्ट' को राज-दर्यन के ऊपर महानतम ग्रन्थ बताया तो कॉन्सटेन्ट ने इसो हो अरथेक प्रकार के अधिनतायकवाद को सबसे स्थानक मित्र कहा है। इसी तरह कुछ विद्वानों ने इसो को व्यक्ति के लिए प्रथिकतम स्वतन्त्रता चाइने वाला व्यक्तिवादी माना है तो कुछ ने उसे सर्वाधिकारवाद का प्रोपक वर्तनाया है।

इत परस्पर विचारों के लिए क्यों स्वय उत्तरवागी है। उसने विरोधाभास समुत (Paradoxial) वाक्यों का प्रस्मेग इतनी प्राधकता से किया है कि वे पाठक के मित्तक में भ्रम उत्तर कर देते हैं। साथ ही उसने प्रपन्न होरा प्रमुक्त शब्दों को कोई सनि-िचत परिभागा-भी-नहीं दी है उसे किसी-किसी शब्दों को उसने प्रमेक स्थानों पर विभिन्न प्रस्तें के लिए प्रस्तुत किया है। वह बहुधा प्रस्तर पर बात करते-करते, पाठक को विना कोई पूर्व-सुचना विष् हुए ही दूसरे स्तर पर पहुँच कर भिन्न सिन्न बातों करते समत है अपेत तब पाठक के लिए उन परस्य प्रसम्बन्द वातों से समति स्थापित कर्मा वबा कठिन हो जाता है। पृथ्या उक्तियों तथु 'वान्योरता' ने जनता को जितना यिक्क प्रभावित क्रिया है उत्तना माण्डेस्क्यू की 'सुत्तित तक्षेता', और उसके गरभीर व्यवस्था प्रकृत नहीं किया।

जो भी हो, इससे इन्कार नहीं किया जा सकता कि ब्रिप्टेशाभासी विचारों को प्रकट करते हुए भी इसो ने राजवर्शन के इतिहास पर गहरा प्रभाव डाला है / उसके सामान्य इच्छा के सिद्धान्त द्वारा हगारे सम्मुख एक ऐसा राजनीतिक श्रादश उपस्थित किया है जिसकी प्राप्ति में हमें सलग्त होना चाहिए। वह इस सिद्धान्त द्वारा प्रमुसत्ता और स्वाधीनता मे समन्वय स्थापित करता है और इस प्रकार प्रजातन्त्र के लिए बहुत बड़ा नैतिक आधार प्रदान करता है'। उसका यह सिद्धान्त कितना भी अस्पष्ट क्यों न हो, इसमें सन्देह नहीं कि जो चीज समाज को सम्भव बनाती है वह सामान्य इच्छा ही है जिसे हम 'सामान्य उद्थ्यो की दामान्य चेतना' भी कह सकते हैं। उम्रक्रुपूर्दी, चिद्धान्त 'इस मूल सत्य का उद्घाटन करता हैं कि 'गक्ति नहीं, इच्छा राज्य का बांघार है। इसे ने लोकप्रिय सम्प्रमता की तीव डाली है। हमें यह नहीं भूलना चाहिए कि एक के वाद एक सम्प्रमुता सम्बन्धी विभिन्न विचार खण्डित होते गए किन्तु राजनीतिक सत्ता को ग्रपने बचाय के लिए इसी ती सोमान्य इच्छा द्वारा च्यक्त, लोकप्रिय संम्प्रभूता से ग्रविक शक्तिशाली विचार नहीं मिला है (स्सीप्त ही यह स्पष्ट घोषिड्र किया कि चाहे राजनीतिक संस्था का स्वरूप कुछ ही हो, उसमे जनता की सम्प्रमुता एक तथ्य है किती ने राज्य और शासन के मध्य तथा सम्प्रभू कानून (Sovereign Law) एव सरकारी कानून (Government-Decree) के बीच भेद स्पब्ट किया किया है। उसका सम्प्रम् कानून ही ब्राधुनिक मौलिक अथवा साविधानिक कानून का स्रोत है। उसके प्रभाव के परिएामस्वरूप ही ब्राधुनिक युग मे इस बात पर वल दिया जाता है कि शासन के विधेयात्मक कानन (Positive Law) देश के मौलिक कानून के यनुकूल होने चाहिए-ध्यह ठीक है कि रूसों के विचार मौलिक नहीं है किन्तु उसका विशेष महत्त्व इस बात मे है कि वह पुराने विचारों का नया प्रयोग करता है। रूसो के प्रमुता ग्रीर कानून सम्बन्धी विचारो का सयुक्त राज्य ग्रमेरिका की 'राजनीतिक सस्थाओं पर जो प्रभाव पडा उसे हमें नजरंग्रन्दाज नहीं कर सकते; फिर यह भी नही मुलाया जा सकता कि रुसो के ग्रन्य फाँस की कान्ति की पाठ्य-पुस्तक वन गई। उसके वाक्य 'भावनाग्री को गुदगुदाने वाले गुँजारमय वाक्य थे जिनसे जनसाधारण को प्रभावित करना कोई कठिन कार्य न था। फोंच कान्ति के समय रूसो के प्रभाव की तुलना उस प्रभाव से की जा सकती है जो धर्म-सुधार ग्रुग मे बाइबिल का जनता पर पडा था ग्रथवा 20वी शताब्दी में रूसी जनता पर मार्क्स की पुस्तक 'दास कैपिटल' (Das Capital) ने डाला या [डाँग्रल (Doyle) ने ठीक ही लिखा है- रूसो ने घीर

दुविधा एव असन्तोप के समय में यूरोप के सामने एक प्राचीन और जर्जर दौंचे को तोड डालने का

ग्रीवित्य प्रदक्षित किया तथा एक ऐसे ग्रादर्श को उसके सामने रखा जिसे वह विनाश के पश्चात् प्राप्त कर सकता था।

रूसी यद्यपि राष्ट्रवाद का समयंक नहीं या किन्तु समूह की एकता और रहता की भावना पर वल देकर उसने राष्ट्र-भक्ति की एक आदर्श रूप दिया । सेवाइन के शब्दों में, "रूसो स्वय राष्ट्रवादी नहीं या किन्तु उसने नागरिकता के प्राचीन आदर्श को एक ऐसा रूप प्रदान किया जिससे राष्ट्रीय भावनाओं के लिए उसे-अमनाना सम्भव हो सका।"

स्तो के विचारों का जुमैन विज्ञानवाद पर भी गहरा असर हुआ। वह मानव की नैतिकता का समर्थक था। स्वतन्त्रता को वह जीवन का परम तत्त्व मानता था और इस कारण नीतिज्ञास्त्र के क्षेत्र मे भी उसका कान्तिकारी असर रहा। कोट (Kant) कहता था कि सरका मानव की नैतिक दृत्तियों का महत्त्व उसे स्था के ग्रन्थों से ही विदित हुँया। तार्किक वाग्वाल के बवले हुवय की सरकता पर जो प्रधान स्तों ने विया वही मानववादी नीति-ज्ञास्त्र का प्राधार हो सकता है। स्वतन्त्रता की विराट उद्द्रिपणा इस्से ने की और नैतिकता का इसे प्राधार व्याणा । इस प्रस्ताव का ग्रह्मरा असर जर्मनी के वार्वीनिको पर पदा। इस कारण हुँगाल (Hegel) ने कहा था कि स्त्यों ने कुँग्यों में ही स्वतन्त्रता की बुद्धिमूर्वक प्रभिव्यक्ति हुँ । स्वतन्त्रता की साथ ही समानता पर स्त्रों ने जो बल दिया है, इस कारण कहा जा सकता है कि न केवल लोकतन्त्र का ही प्रपित्त समाजवाद का बीज भी स्त्री के प्रन्यों में निहित है। यह घोषणा कर कि प्रधिकार सहमति से प्राप्त होता है और निरा सैन्य वल किसी एक विश्वकालीन महत्त्व का स्थान वना लिया है। इस प्रकार हम हम हम हे हिक इसो की विज्ञारवारा से तीन वृण्ड-विन्दुको व्यक्तिवाद, समहत्रात की से तीन वृण्ड-विन्दुको की कियार समर्त हमा दिता की सहरा प्रथय प्राप्त हमा।

## ऑण्टेस्क्यू

(Montesquieu)

18वीं जाताब्दी से फ्राँस में जिनने भी दाशीनिक हुए, जनमें स्त्री को छोड़कर मॉण्टेस्स्यू सुवर्षे महुस्वयूर्ण या। जिसे सामाजिक वर्शन की बटिवतायों का ग्रन्थं वार्शीनिकों की ग्रंपेक्षा गिंव ह रपष्ट जात या। युविप जसने समाज एवं शासन पर विस्तार से ब्यावहारिक प्रध्यमा किया, तथापि उत्तर्कों अधिकाँ या राज्यापि ऐसी जिनके लिए प्रभारण एकष-करते का जसने प्रधन्त नहीं किया। ''उसने पर पर प्रान्नीतिक वर्शन का निक्ष्म का निक्ष्म को ब्यावक से ब्यापक परिस्थितियों पर लागू हो सकता था, जेकिन उसका सम्पूर्ण साहित्य कांस की परिस्थितियों को ब्यावक से ब्यापक विद्या गया था। कलस्वरूप मॉण्टेस्त्रमू अपने गुन की वैज्ञानिक आकांबायों को और अपिह्मूर्य सभा को व्यह्म बच्ची तरह 'ब्यक्त करता हैं। उसने तथाप, प्राकृतिक विद्या और सर्विदा जैसे तक-सम्मत सिद्धान्तों की विल्कुल नहीं त्यागा, लेकिन सिद्धा की उपेक्षा की और उसके स्थान पर एक एक ऐसे समाजवास्थीय सामेक्षवाद (Relativista) का सुक्ताब विद्या जो स्वतः स्पष्ट नैतिक विद्या से असगत था। उसके मोतिक तथा सामाजिक तथ्म से सासन के ग्रव्यत्व की योजना प्रस्तुत की। इसके लिए ब्यायक पैमाने पर सस्वाग्नों की तुलना करने की जरूरत थी। लेकिन, न तो उससे इतना परिद्युद्ध ज्ञान ही था और न इतनी तदस्थता ही थी वह ग्रपनी योजना को कारगर कर मकता। उसका राजनीतिक स्वतन्त्रमा के प्रति प्रेम और प्रपूर्व उत्तर्भ प्रत्री वाला हो। किया के स्वतन्त्रमा के प्रति प्रेम और प्रपूर्व उत्तराह राजनीतिक स्वतन्त्रमा के प्रति प्रेम और प्रपूर्व उत्तराह राजनीतिक स्वतन्त्रमा के प्रति प्रेम और प्रपूर्व उत्तराह

#### जीवनी, कृतियाँ एवं पद्धति (His Life, Works and Method)

माँण्टेस्बयू का जन्म एक विख्यात कांसीसी वकील के घर मे सन् 1689 मे हुआ था। 66 वर्ष की अवस्था मे 10 फरवरी, 1755 ई को वह इस असार ससार से विदा हो गया। उसके जीवन में इसो के समान विलक्षणता का अस्तित्व नहीं था, किन्तु अपनी रचनायो, विशेषकर 'The Spinit of Law' के कारण वह शिक्षत समाज मे सदा के लिए अमर हो गया। उसके देहान्त पर यह वडी सुन्दर टिप्पणी है कि "यदि हम उसकी जीवन-गाया मे से उसकी साहित्यिक कृतियो को निकाल दें और उसकी रचनायों से अलग उसके जीवन-चरित्र को लें तो वह वहाँ समाप्त हो जाता है और उसके वारे मे यह कहा जा सकता है, जैसा कि कुछ राजाओं के बारे मे ठीक ही कहा गया है कि उसने जन्म निया, वह जीवित रहा और वह मर गया।"2

मॉण्टेस्क्यू को ग्रपने जीवन में रूसी की भाँति ग्रभाव के दिन नही देखने पड़े । उसे ग्रपनी माता से ग्रीर तत्पत्रवात ग्रपने ताळ से विरासत में विशाल सम्पत्ति मिली, ग्रीर जिस महिला से उसने

<sup>1</sup> सेवाइन : राजनीतिक वर्शन का इतिहास, खण्ड 2, पू. 512

<sup>2</sup> The Spirit of Laws, Worlds' Great Classics Series, Special Introduction, Page III.

िन र हिया यह भी प्रशां पैनृत सन्धति नाई। यही हारण माहि मह मुख एम जानित की जिन्दती अनर र रने दृत् सामाहित एवं मीदिक कार्यों की करते दुए विधिनन्त रूप में मन सका। उसने सन् 1728 में प्राहित्वा, निर्देश रूपी है। इसने प्रता है। इसने प्य

माँग्टेस्थ्यू को क्रील की दुर्दना देराकर वडा दुन होता था। वास्तव मे उसका ग्राविभवि एक ऐमे नाम हमा था वब कोतीमी जनता करों के बोक से पित रही थी। जनता के पास तन ढकने को धन्य हों। ये ने से के पूरा भोजन न था। राजा एवं उसके सामन्तों का जीवन ऐक्वर्य और विलास से परिपूर्ण था। हाजक पर्य नामन्त्रों को दमनकारों नीति से ग्रीर मध्यम वर्ण करों के बोक से पीड़ित था। माँग्टेस्ट्रायू तस्कागीन राजनीतिक ध्यवस्था का ग्रान्त करके कोन में एक मुख्यवस्थित जातन-प्रणाणी की स्थापना करना चाहता था। ग्राप्त अभि प्रमुख्य प्राप्त से लोटकर उसने शासन-व्यवस्था के बारे ने ग्रपने विचारों को जनता के मामने राता। ग्रासन-सत्ता के विकेन्द्रीकरण ग्रथवा विचारन का नमर्थन करते हुए उसने जिल्ला के परिभाषा एवं उत्पत्ति, सरकार की प्रकृति एवं उसका वर्गाकरन, राजस्थ, नीनक ध्यवस्था ग्रादि विभिन्न विचारों पर विचार प्रकट किए। उसके राजनीतिक विचारों को प्रमाव विदेशों पर ब्यापक रूप से पड़ा किन्तु स्वयं क्रीस के निवासियों ने उनसे कोई लाभ नहीं उठाया।

कतियाँ

मांण्टेल्बयू के समस्त महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ उसके विदेश अम्मण से लौटने के बाद ही लिखे गए, त्याणि तन् 1721 ई. मे जब कि बह केवल 32 वर्ष का था, उसकी एक कृति 'Persian Letters' प्रकाशित हो चुकी थी जिसमें कुछ ऐसे कल्पित पत्नों का सब्रह था जिसके हारा फ्रांस के सामाजिक, राजनीतित एव धार्मिक जीवन की स्वतन्त्र धान्योचना की गई थी। चर्च, राज्य, राजा एवं देश की प्रत्य सस्याओं पर ब्या कैसे गए थे और फर्च समाज की मूर्चताक्षों तया अन्यविश्वासों का मजाक उद्याया ग्या-या। यद्यपि यह पुस्तक विना लेखक का नाम विए ही प्रकाशित कराई गई थी, किन्तु यह वाव विक्षी नहीं-रह सकी थी कि इसका लेखक मांग्टेस्क्यू ही था। फ्रांस की पीडित सामान्य जनता मांग्टेस्क्यू के इस वित्रण से मीडित हो उठी थी।

सन् 1734 ई में मॉण्डेन्यमू ने प्रपत्ता ग्रन्थ 'Reflection on the Causes of the Greatness and Decline of the Romans' प्रनाधित कराया जिसमें उसने उन प्रतिक्रियाओं का वर्णन किया जो विभिन्न देशों के इतिहासों के प्रध्यम के कारए। उस एत हुई थी। यह प्रम्य उसके उर्थन के कारए। उस एत हुई थी। यह प्रम्य उसके उर्थन के कारए। उस एत हुई थी। यह प्रम्य उसके उर्थन के कारए। उस प्रम्य प्रमुख्य अपने उसके यह विश्वास झलकता है कि सामान्य कारए। में से घटनाओं का उदय होता है और ऐतिहासिक घटनाएँ एवं प्रक्रियाएं सयोग से नहीं प्रमुख्य कुछ निश्चित सिद्धान्तों द्वारा प्रनुशासिन होती हैं। मॉण्डेस्त्यमू ने रोमन इतिहास का प्रध्ययन रोम के पत्त के कारए। को जात करके पविष्य के लिए सकक सीखने की धिष्ट से किया था और इसलिए यह मानने में कोई प्रस्तित प्रतीत नहीं होती कि उसके राजवर्यन के सामान्य स्वरूप को निर्धारित करने वाले प्रपृत्व तरवों में रोमन इतिहास प्रोर ब्रिटिंग सस्थानों का स्थान प्रप्रपूर्ण था।

सन् 1748 में मॉण्टेस्क्यू का प्रनर ग्रन्थ "The Spirit of Laws" प्रकाशित हुआ। इस यान्य में उसने सरकार के भेद, विधि, आधिक एवं सैनिक व्यवस्था, सामीजिक एरम्पराझो एव नागरिक चरित्र; वामिक समस्याओं प्रारं पर प्रपने विचार प्रकट किए। मॉण्टेस्क्यू का यह प्रक्य 18वी शताब्दी के गर्थ की सम्बद्धिक समस्याओं प्रारं पर प्रपने विचार प्रकट किए। मॉण्टेस्क्यू का यह प्रक्य 18वी शताब्दी के गर्थ की सम्बद्धित की स्वर्थिक की सम्बद्धित की सम्बद्धित की स्वर्थिक की सम्बद्धित की सम्बद्धित की स्वर्थिक सम्बद्धित की सम्वद्धित की सम्बद्धित की समस्य की समस्वद्धित की सम्बद्धित की सम्बद्धित की समस्य की सम्बद्धित की समस्य की समस्य

मैक्सी के अनुसार "यह कहने में कोई अविषयोक्ति नहीं कि राजनीतिक विज्ञान को उन पुस्तकों में जो कभी भी लिखी गई हैं 'स्थिट आँफ लॉब' सबसे विधिक पठनीय अन्य है ।" उत्तिय ने लिखा है कि इस 'पुस्तक का सेव इसना ब्यापक है कि यह विगुद्ध राजनीति की बजाय समाजवास्त्र की पुस्तक वन गई है 12 'स्थिट ऑफ लॉज' 31 अध्यायों में विभक्त है । विचारों की इंग्टि-सी सोट तौर रह आगों में विभाजित किया जा सकता है—पहले भाग में कानून और सरकार का चित्रण है, दूसरे भाग में राजस्व तथा सीनक व्यवस्था आदि पर विचार किया गया है, तीसरा भाग सामाजिक परम्पराधी की व्याख्य करता है और वतलाता है कि एक देश के नागरिका के चरित्र-निर्माण में वहाँ के भीगोतिक वातावरण का क्या प्रभाव पड़ता है, चौथे भाग में आधिक विषयों की, पौचवें माग में धर्म सन्वन्धी समस्यास्त्रों की और छठे भाग में विभिन्न देशों के कानूनों की चर्चों की, पौचवें माग में धर्म अकार के पाठने के पाठने के पाठने के पाठने के साम में अवाख्य समस्यास्त्रों की और छठे भाग में विभिन्न देशों के कानूनों की चर्चों की, पौचवें में विभिन्न की कुछ न कुछ सामग्री अदान करता है। इसीलिए, मॉण्टेस्क्यू का यह ग्रन्थ सक्ती सत्त्रवाल किप्रिय हुमा कि दो वर्ष में ही इसके 22 सस्करण छुपे और यूरोप की विभिन्न भाषाओं में उसके अञ्चलवाद हुए।

मॉण्टेस्क्यू की पद्धित

मॉण्टेस्क्यू समाजज्ञास्त्रीय और ऐतिहासक पद्धित का समर्थंक था। ग्रनेक समालोचको की दृष्टि मे उसकी देन पद्धति के क्षेत्र में है, सैद्धान्तिक क्षेत्र मे नहीं ! 'The Spirit of Laws' की अभूतपूर्व सफलता का एक प्रवान कारए। उसकी यह पद्धति ही थी जो समकालीन लेखकों से सर्वेशा भिन्न थी। उसने प्लेटो, हॉब्स ग्रीर रूसो के समान बुद्धिवादियो द्वारा अपनाई गई उस पद्धति का तिरस्कार निया जिसके अनुसार वे मानव-स्वभाव के संस्वत्य में कुछ मान्यताओं को लेकर चले और इन पूर्व निर्धारित मान्यताग्रो के ग्राधार पर उन्होंने एक ग्रादर्श राज्य का ढाँचा खड़ा करने का प्रयत्न किया। मॉण्टेस्क्यू ने ग्रनुभृतिभुलक (Empirical) दृष्टिकोण तथा निरीक्षण (Observation) पर ग्राचारित वैज्ञानिक ऐतिहासिक पद्धति को ग्रपनाया । वह ऐतिहासिक घटनाओं के विश्लेषण के द्वारा 'निष्कर्ण निकालकर इतिहास से जनको पुष्ट करता था । उसने राजनीतिक प्रश्नो का निरपेक्ष राजनीतिक सिद्धान्तों के आधार पर नहीं, बल्कि वास्तविक परिस्थितियों को ध्यान में रखकर विवेचन किया । उसने वैज्ञानिक अनुशीलन द्वारों अपने मार्गों को पृष्ट किया और तुलनारमक पद्धति द्वारा उनके अपेक्षित महत्त्व का पता लगाया। उस संमय के अधिकाँश लेखको की भाँति उसका भी विश्वास था कि विधि-न्याय के आधारमृत सिद्धान्त प्रकृति में विद्यमान हैं, परन्तु उसका कहना या कि प्रकृति के सिद्धान्तों को हम विवेक पर आधारित अधिकारणाओं का सहारा लेकर नहीं निकाल सकते, उसके लिए हमें इतिहासों के तथ्यों और राजनीतिक अभिवारणाओं का सहारा लेकर नहीं निकाल सकते, उसके लिए हमें इतिहासों के तथ्यों और राजनीतिक जीवन को वास्तविकता का अनुनमन करना होगा। मुण्टेस्त्रमू की पद्धति के स्वरूप को 'Persian Letters' से उद्धृत उसके इस कथन से बहुत कुछ जाना जा सकता है-"मैंने इस बात पर प्राय विचार किया कि सरकार के विभिन्त रूपों में से कौन सा रूप बुद्धि के सबसे अधिक अनुकूल है और मुझे यह प्रतीत होता है कि सर्वोत्तम सरकार वह होती है जो जनता की स्वाभाविक प्रवृत्तियों के अधिकाधिक म्रमुकूल उसका पथ प्रदर्शन करे।" इस कथन का मित्राय यही है कि वह मागमन तर्कशास्त्रीय विद्वानी द्वारा ग्रपनाई गई पढ़ित का विरोध था और सरकार की किसी ऐसी अमूर्त योजना की रचना मे विश्वास नहीं करता था जो समस्त देश और काल के लिए अनुकूत हो । वह समकाजीन प्रवाह के प्रविक् प्रस्तु का अनुसरण करते हुए प्राचीन और समकाजीन मानव-समाब के इतिहास के श्रव्यवन और अनुभव की नीव पर अपने राजनीतिक सिद्धान्तों का महल खंडा करने को प्रयत्नशील हुआ था। डॉनिंग के शब्दों में "राजनीतिक समस्यात्रो का समाधान की दृष्टि से उसकी पढ़ित अरस्तु की है, प्लेटो, बोदौ, हाँब्स या

<sup>1</sup> Maxey: Op cit., p. 306. 2 Dunning: Op. cit., p. 394.

लॉक की नही अपने समकालीन सब विचारको की भाँति वह अपने न्याय के लिए विचार की कसौटी के लिए प्रकृति की ग्रोर देखता है, किन्तु उसकी प्रकृति की शिक्षाएँ अथवा नियम विशुद्ध तक की अमूर्त करवाओं पर आधारित नहीं हैं, अपितु वर्तमान और प्रतीत के जीवन के ठोस तथ्यो पर, अवलम्वित है। "1 अरस्तु की खुन्तप्राय पद्धित को पुन. जीवनदान करने के कारण ही उसे 18वी खताब्दी का अरस्तु तक कहा जाता है। मॉण्टेस्स्यू के विषय में यह अवश्य उल्लेखनीय है कि इतिहास की घटनाओं का वैज्ञानिक सक्षाता-रिहंत अयोग करने में वह पूर्णत समर्थ नहीं रहा, क्योंकि वह एक निष्णात तटस्थ इतिहासकेता नहीं था। फिर भी इससे इन्कार नहीं किया जा सकता कि उसकी पद्धित हित्तस की घटनाओं के अत्यधिक उल्लेख पर ही प्राक्षित है इसलिए हम उसे ऐतिहासिकतावादी मानते हैं। माइन्के ने तो उसे ऐतिहासिकतावादा का एक सस्थापक ही माना है। दुर्खीम ने मॉण्टेस्स्यू के दर्धन पर लिखे गये अपने शोध प्रक्ष में बतलाया है कि वह विध्यात्मवादी नमाजशास्त्र का एक मुल प्रवर्तक था और कोन-सी राज्यदित सर्वेशक है। इस प्रथन की कालिनक मीमांसा में प्रवृत्त नहीं होता था। इसमें कोई सर्वेह नहीं कि सामाजिक घटनाओं श्रीर इन्हें सर्वालित करने वाले नियमों की खोज उसने इतिहास के निरीक्षण और पर्यवेदारा के प्रधार पर ही की। रोमन इतिहास और व्रिटंश सस्थान वे मुख्य तव थे जिन्होंने उसके राजवर्षों के सामान्य सर्वष्ट को निर्वासिक पद्धित कि स्था। इनके अध्ययन और अनुभव से उसने निगमनात्मक (Inductive) प्रणाली की ऐतिहासिक पद्धित से अपने राजनीतिक निष्कर्ष निकाले।

माँग्टेस्क्यू का विश्वास था कि मानवीय परम्परायो एव सस्थाओं मे जलवायु, यूमि की भौगोलिक दबाओं तथा भौतिक, सामाजिक, धार्मिक ग्रीर प्रायिक पिरिस्थितियो के कारण बहुत भेद पाया जाता है और इस विभिन्तता के मूल मे कुछ निश्चित मार्बभीमिक सिद्धान्त एव आचरण के सामान्य आदर्श मिलते हैं जिन्हे जाना जा सकता है। इसलिए श्रो जोन्स (Jones) का कथन है कि, "माँग्टेस्क्यू जो कार्य चाहता था, उसके दो पहलू थे। प्रथम, वह यह निर्वारित करना चाहता था कि ये आवारभूत एव मूल सामान्य सिद्धान्त क्या हैं? हितीय, यह जात करना चाहता था कि यथार्य जगत् मे पाई जाने वाली विविधता को जाने वाले कौन से तत्व हैं? प्रस्त में, उसकी यह जानने की भी इच्छा थी कि वास्तव में इन विभिन्तताओं का जवय क्यो होता है, ताकि राजनीविज्ञ और विधि निर्माताग्य प्रयोक प्रकार की सरकार को प्रधिक्षिक प्रादर्श के निकट जाने हेतु उन विभिन्तताओं को नियन्त्रिय कर सकें।"

मॉण्टेस्स्यू का विश्वास था कि मानसीय सस्याम्रो, परम्यराम्नो ग्रोर कानूनो का उद्भव एकदम किसी दैविक लोत से नही होता बिक पेड-पौर्यो की माँति अनुकूल स्थितियो मे इनका शनै -शनै-विकास होता है और उद्यक्तिए राजनीतियास्य का उसका सम्पूर्ण मानसीय सम्बन्धों के साथ अध्ययन किया जाना चाहिए, जिनमे वर्ग, अर्थास्त्र इतिहास, सूगील, मनीविज्ञान, मानवशास्य प्रादि सती विज्ञानों का अध्ययन सिम्मलित है। सरल रूप में यह कहना चाहिए कि मॉण्टेस्स्यू ने उन सभी विज्ञानों को अध्ययन सिम्मलित है। सरल रूप में यह कहना चाहिए कि मॉण्टेस्स्यू ने उन सभी विज्ञानों को राजनीति-शास्य के अन्तर्गत समका था जिन्हे याजकल समाजशास्त्र के अन्तर्गत सामाज वाता है।

वास्तव मे माँण्टेस्क्यू द्वारा प्रयुक्त ऐतिहासिक पढ़ित अरस्तू, मैिकयावली आदि पूर्ववर्ती विचारको की अपेक्षा उत्कृष्ट कोटि की थी क्यों कि जहाँ उनकी दृष्टि यूरोप के सम्य राज्यो तक ही सीमित थी वहाँ माँण्टेस्क्यू का अध्ययन और ज्ञान बहुत प्रविक व्यापक था। जोन्स के इस कवन मे कोई अरपुर्तिक प्रतीत नहीं हीती कि "माण्टेस्क्यू का विधेप महत्त्व राजनीतिक सिद्धान्तों मे नई देन के कारण इत्तान नहीं है जितना राजनीतिक और सामाजिक प्रध्ययन के पद्धति-जास्त्र (Methodology) का विकास करने मे है। "2

<sup>1</sup> Dunning : A History of Political Theories from Luther to Montesquieu, p. 395.

<sup>2</sup> Jones Masters of Political Thought, Part II D 218

466 पाण्चात्य राजनीतिक विचारी का इतिहास

#### राज्य की उत्पत्ति सम्बन्धी विचार (Ideas about the Origin of the State)

मॉर्ण्टेस्क्यू ने राज्यं की उत्पत्ति के सम्बन्ध में सामाजिक अनुबन्ध के सिद्धान्त की श्रस्वीकार करते हए राज्य की उत्पत्ति का कारण उपयुक्त वातावरण एव परिस्थितियो को माना है। उसका विचार था कि प्रत्येक सामाजिक एवं राजनीतिक संस्थान के निए व्यक्तियों की सदस्यता अनिवाय होती हैं। सामाजिक एवं राजनीतिक संस्थान परस्पर एक-दूसरे से, स्वाभाविक रूप से इसी प्रकार सम्बन्धित होते है जिस प्रकार एक व्यक्ति का अस्तित्व अन्य व्यक्तियों से उसके सम्बन्धों पर आधारित है। माँग्टेस्बर्य के अनुसार मानव का आरम्भिक अवस्था मे निवास राज्यहीन वातावरण मे था। अन्य विचारको की भाति माँग्टेस्क्यू भी प्राकृतिक अवस्था की संज्ञा देता है । वह यह भी मत प्रकट करता है कि मनुष्य की यह प्रोकृतिक ग्रवस्था शान्त एवं उत्तम न थी। मनुष्य इस ग्रवस्था मे सदैव भयभीत रहता था किन्तु शनै -शनै परिस्थितियाँ वदली, मनुष्य में वृद्धि एव ज्ञान का विकास हथा और भय की अवस्था से वह मुक्त होने लंगा । उसमे ऐसी भावनाएँ जायत होने लगी कि अपने से निवंत व्यक्तियों नो दवाकर अपने नियन्त्रम मे रखा जाए । दूसरे शब्दो में मनुष्यों में अपने से निवंतो पर शासन करने की भावना का उदय हुआ। इम प्रवृत्ति का स्वाभाविक परिखाम यह निकला कि युद्ध और संवर्ष की भावनाएँ उत्तरोत्तर बढती गई क्योंकि सभी लोग एक-दूसरे को दंशकर उन पर शासन करने की दिशा में सोचने लगे। मनुष्य की शासन की प्रवृत्ति अब प्रवृत्ति-मात्र न रहकर कार्य रूप मे परिश्त होने लंगी और कालान्तर में स्थिति यह आई कि कुछ बलवान लोगों ने निर्वलों को दवाकर उन पर अपना अधिकार स्थापिते कर लिया। इस तरह मानव-इतिहास मे एक ऐसी ग्रवस्था ग्राई जिसमे शासक ग्रीरे शासितं इन दो वर्गों का बारम्भ हुया। इस प्रकार, शासन करने की बढती हुई प्रवृत्ति, विशेष परिस्थितियों और उपयुक्त वातावरण के कारण ही राज्य की उत्पत्ति हुई।

मॉक्टेस्क्यू ने मानवं-स्वभाव, प्राकृतिक ग्रवस्था ग्रीर राजकीय उत्पृत्ति-का जो चित्रण किया है, वह हाँब्स और लॉक के विचारों से सर्वथा भिन्न है। हाँब्स जहाँ प्राकृतिक अवस्था के मानय जो जगनी, स्वाधी और निदंधी बतलाता है वहाँ लॉक ने व्यक्ति की शान्ति-प्रिय एव बुद्धिमान माना है पर मॉण्टेस्वयू ने प्राकृतिक अवस्था में मनुष्य को भीरु एव मुखे स्वीकार किया है। हॉब्स एव लॉक मानव-स्वभाव तथा प्राकृतिक अवस्था के अपने चित्रण के आधार पर सामाजिक सविदा द्वारा राज्य की स्थापना की बात कहते हैं जबकि मॉण्टेस्क्यू सामाजिक सर्विदा के सिद्धान्त को पूर्णतया ' ठुकरांकर राज्य की एक सावयविक कल्पना प्रस्तुत करता है और राज्य को वातावरण की उपज तथा स्वत विकसित होने वाली सस्या मानता है। डॉयल ने लिखा है कि "मॉण्टेस्बयू के लिए राज्य, उसके सदस्यों में सर्विदा प्रथवा समभौते का परिसाम नहीं या अपितु अपने वातावरण की उपज या और प्रकृति के कानून से अनुशासित था। इस प्रकार, मॉण्टेस्क्यू के लिए राज्य का स्वरूप सावयविक था।"1

मॉण्टेस्वयु के विधि सम्बन्धी विचार

(Montesquieu's Conception of Law)

मॉण्टेस्थ्यू के कातून अथवा विधि की धारणा ही वास्तव मे वह सूत्र है जो शिक्षा, फाँसीसी राजतन्त्र के इतिहास, प्रवेशास्त्र, जलवायु, मुगोल, ब्लिटिश सुविधान एव. बहुत से श्रेन्य विषयो पर प्रकट किए गए ग्रसम्बद्ध विचारो को एकता के बन्धन मे बाँघता है । माँग्टेस्नयु को विद्या सम्बन्धी 'धारणा उसकी ग्रन्य सभी धारणाओं में सबसे ग्रधिक कठिन किन्तु सबसे ग्रधिक रोचक ग्रीर महत्त्वपूर्ण है ।"2

I "The State was not, to Montesquieu, the result of a contract between its members. It was the product of its environment and obeyed the law of nature. So, the nature of the State became Phyllis Doyle : Op cit., p. 204. in his eyes organic "

<sup>2</sup> Jones : Op. cit., p. 220.

मांग्टेरनमू से पहले कानून के स्त्रहम के सम्बन्ध में विभिन्न धारणाएँ प्रचित्त थी। कुछ विचारक इसे विवेक-बुद्धि का प्रप्येश (Dictate of Reason) समझते थे, जैसे कि क्लेटो एव प्ररस्तू तो दूसरे विवारक इसे उच्चतर शक्ति का प्रारंग (Command of the Superior) मानते थे, जैसे कि वोदों एव हाँचा। मांग्टेरनमू ने इन दोनों ही मतो से समझति प्रकृट करते हुए कानून का प्रपना प्रकार ही सहाय माना। उसने कहा कि कानून प्रपने किस्तुत प्रथं में 'वस्तुतों भी प्रकृति या स्वरूप से उपकृति होने वाले मानयम सम्बन्ध हैं।ने वाले मावस्थक सम्बन्ध हैं (Laws are the necessary relations arising from the nature of things) कानून को इसना व्यापक रूप देकर गीर कारण तथा कार्य के सामान्य मम्बन्ध (Genetal relationship of cause and effect) को उसके धन्तर्गत समाविष्ट करके मांग्टेस्क्यू ने वस्तुत, प्रयने प्रत्य अर्थ कि क्षांक्षों में कानून के एक नए दर्शन का निर्माण किया। यही कारण है कि कित्यम समानिक के नहा है कि 'ऐतिहासिक विध्व-शास्त्र का प्रव्ययन 'स्त्रिट प्रॉफ लॉज' से प्रारम्भ होता है।'

मॉण्टेस्स्यू द्वारा कानून का उपरोक्त लक्षण बहुत ब्यापक है ग्रीर विश्व की समस्त जब-मेतन वस्तुकों के सम्बन्ध में हैं। इस लक्षण के प्रमुक्तार प्रत्येक वस्तु का दूसरी वस्तु से किसी न किसी प्रकार का सम्बन्ध होता है ग्रीर प्रत्येक वस्तु के प्रकान-प्रकाण नियम प्रयवा कानून होते है जैसे ई्यवरीय कानून, प्रयुद्धों के कानून, भीतिक कानून, सानवीय कानून ग्रादि । वस्तु के सम्बन्ध ही उसके स्वस्प को बतात हैं ग्रीर ये सम्बन्ध ही वे कानून हिलाके ग्रधीन वह वस्तु होती है। उवाहरपाणं भाग और कागज का एक निश्चित सम्बन्ध है। ग्राम के सम्बन्ध में ग्राने पर कागज अवश्य जलता है। इसका स्थव्ट अर्थ यह है कि प्राग का स्वभाव जलाता है। ग्राम के सम्बन्ध में ग्राने पर कागज अवश्य जलता है। इसका स्थव्ट अर्थ यह है कि प्राग का स्वभाव जलाता है और इसी से यह कानून या नियम वन गया है कि प्राग प्रत्येक वस्तु का जलाती है। मॉण्टेस्त्यू यह मानता है कि प्रकृति-जगत बुद्धिहीन है क्योंकि उससे सोचने-समफने की बक्ति नही है। यह युगयुगान्तर से चला ग्रा रहा या तथा उसे प्रतुशासित करने वाले नियम स्थापी, प्रविकारी ग्रीर प्रपर्वित नी, है। प्रानि सदैव वस्तुओं को जलाएगी और पृथ्वी की गुक्तकप्रण-वाक्ति वस्तुओं को ग्रपनी ग्रोर प्राण्टक करेगी। कहने का ताल्प है कि प्रकृति की विविधता एव निरस्तर उथल पुथल के मूल में एक निर्विद एक्सित ग्रीर स्थिता रहती है और-इसीलिए प्रकृति कानुनों के ग्रधीन एक व्यवस्तित इकाई है।

प्रकृति-ज्ञात के सार्वभीम और प्रपरिवर्तनशील नियमों के सर्वथा विपरीत मनुष्य सम्बन्धी नियम परिवर्तन्त्रणील होते हैं। वे ग्रायवत एव प्रिक्तिगों नहीं होते । इसका कारण यह है कि मनुष्य बुद्धियुक्त प्राय्यों है जिसको प्रपत्त स्वतंत्र इच्छा और कर्तव्य-वाकि होती है। उसमें न्यह सामध्ये है कि मनोबाज्ञित उद्देश चुने धीर उस उद्देश्य की प्रार्थित हेतु मनवाहे साधन प्रप्ताए। वह इस्ता शक्ति-सम्भ है कि प्रकृति के कानूनों के द्वारा प्रपत्त पर लादे गए माचरण के तरीको का जुआ उतार फैंके और उसके सर्वथा विपरीत बाचरण करने तने। इन वातों के होने से मानवीय नियमों में समानता, सार्वभीमता और प्रपरिवर्तनशीलता नहीं था सकती। माध्येस्त्यू यह प्रवश्य मानता है कि भौतिक नियम ग्राचरण को प्रभावित करूर करते है, उदाहरणार्थ ग्राम के ग्रांनी बालने से वह जलेगी और विषयान करने से, उपचार न हो सकने की सुरत में, मनुष्य को मृत्यु होंगी।

मॉण्टेर्स्यू मनुष्य को अज्ञानी धौर काम, क्रोध, मोह श्रादि भावनात्रो के मेंबर में फैंसे जाने बाला प्राण्णी स्वीकार करते हुए कहता है कि वह ईश्वर द्वारा प्रदान की गई वाक् शक्ति एव घन्य शक्तियो का दुरुपयोग करता है। वह घपनी प्रजनन-शक्ति का दुरुपयोग ग्रुपनी कामुकता को सन्तुर्ध्व करने के लिए करता है। मनुष्यो के लिए यह स्वांमानिक है कि वह घावेगो में बहकर ईश्वर के प्रति ग्रुपने

<sup>1 &</sup>quot;Montesqueu's formulation of a philosophy of law has led one analyst to state that the study of historical jurispiudence begins with The Spirit of Laws." — Harmon Op cit, p. 271

सम्बन्धों को विस्मृत कर दे यतः उसे इनका स्मरण कराने हेतु. धमें के कानून हैं। उसी के शब्दों में, "ऐसा प्राणी प्रत्येक क्षण यपने रचियता को विस्मृत कर सक्ता है यतः धमों के कानूनो द्वारा ईश्वर ने मनुष्य को प्राने कंत्तंत्र्य की याद दिलाई है। ऐसा प्राणी स्वय अपने आपको भूल सकता है, दर्शनंत्रास्त्र प्राचार के नियमो द्वारा उसे ऐसा करने से रोकता है। उसे समाज मे रहने के निए बनाया गया है किन्तु वह अपने साथियों को भूल सकता है इसीसिए विधिन्तर्माताओं ने नागरिक तथा राज्नीतिक कानून बनाकर उसे अपने कर्तव्य-पालन के लिए आस्व किया है।" अधिग्राय यह है कि जहाँ मुझित-वगत एक ही प्रकार के कानूनों से अनुसादित है जिन्हों के प्रकृतिक कानून कहा जा सकता है, बहाँ मनुष्य यो विभिन्न प्रकार के कानूनों के अधीन है—ईथनर-निमित्त कानूनों और स्वनिमित्त कानूनों के।

मांण्टेस्वयू का कहुना है कि अन्य सव नियमों के बनने से पहले मनुष्य प्राकृतिक दशा के प्राकृतिक नियमों से अनुकासित होता था। उसके विचार से प्रकृति का प्रयम नियम आरम-रक्षा, शान्ति एव सुरक्षा की आकृतिक होता था। उसके विचार से प्रकृति का प्रयम नियम आरम-रक्षा, शान्ति एव सुरक्षा की आकृतिक है। प्राकृतिक विचार से प्रकृति के लिए सानव-स्वाधाव ने उसे सम्भवतः श्रीष्ठ ही अग्व साथ साठित होने के लिए उत्पेरित किया। यह स्वाधाव ने उसे सम्भवतः श्रीष्ठ ही अग्व साथ साठित होने के लिए उत्पेरित किया। यह स्वपंत्र सुत्र हुसरे लिंग के प्रति आकर्षण यह है कि "जीवन-निवांह और सुरक्षा के लिए सनुष्य भी अपने अन्य साथियों के सोथ संविद्य होना चाहिए।" मांण्टेस्वयू के मतानुसार, मनुष्य परस्पर दुसरे व्यक्तियों के साथ मिलकर अपनी शक्ति वदाने लगे और इस प्रकार समाज से श्रुढ की स्थिति उद्यक्ष हो गई। मानवीय आचरपा केवत प्रकृति के नियमों से अनुशासित नहीं रह संका। तब इस अवस्था मे प्राकृतिक नियमों की पूर्ति मानव-कृत कानूनों (Positive Laws) द्वारा करनी पड़ी। स्पण्ट है कि माण्टेस्वयू के मतुसार अतिन्यान्त में केवल एक ही 'प्रकार के कानून होते हैं व्यक्ति मानव-जात ने यी प्रकार के कानून होते हैं व्यक्ति मानव-जात ने यी प्रकार के कानून होते हैं व्यक्ति मानव-जात ने यी प्रकार के कानून होते हैं व्यक्ति मानव-जात ने यी प्रकार के कानून होते हैं व्यक्ति मानव-जात ने यी प्रकार के कानून होते हैं व्यक्ति मानव-जात के स्वाधा एक प्रकार का कानून श्रीर होता है, जिसे माण्टेस्वयू विचेयांत्मक अयवा मानव-ज्ञत कानून के स्वाधा एक प्रकार का कानून और होता है, जिसे माण्टेस्वयू विचेयांत्मक अयवा मानव-ज्ञत कानून कहता है।"

मोण्टेस्वयू इन मानवीय कानूनो की प्रकृति को वतलाते हुए प्राकृतिक कानूनो से इनके ग्रन्तर को प्रकट करता है। उसके अनुसार—

(1) मानव-कृत कानून "विद्यायक द्वारा बनाए हुए विशिष्ट और सुनिश्चित संस्थान होते है।"2

(11) ये कानून सार्वभीम नहीं होते और न ही यह आवश्यक है कि ने अविकारी हो।

 (iii) ये कानून पिन्वतंनशील होते हैं, इन पर समाज के स्वरूप, जलवायु, घर्म नैतिक नियमो ग्रादि का प्रभाव पढता है।

(1v) समाज में होने वाले परिवर्तनो और विकास से मानव सम्बन्धी कानून प्रभावित होते रहते हैं। देख, काल और समाज विशेष के 'चरिच इनके स्वरूप में परिवर्तन लाते रहते हैं।

स्पष्ट है कि माण्टेरन्यू समाज-विशेष के कानून को बाहर से थोपा गया कोई कृतिम कानून नहीं मानता । उसकी वृष्टि में तो यह बहुत से जटिल, विकासशील और परिवर्तनशील सम्बन्धों का समूह है जो एक समाज में विभिन्न घटकों में परस्पर सम्बन्ध पाए जाते हैं। अपने सम्पूर्ण रूप में कानून वह चीज है जो समाज को उसका विशिष्ट और श्रद्धितीय चरित्र प्रवान करता है।

> मानवीय ग्रयवा सामाजिक कानूनों को माँण्टेस्क्यू ने तीन वर्गों में विभाजित किया है— (क) ग्रन्तर्राष्ट्रीय कानन जो एक राज्य तथा दसरे राज्य के सम्बन्ध में होते हैं। इनकी-

<sup>1</sup> Jones Masters of Political Thought, Vol II.
2 "In the sphere of human affairs, we have resides natural law, what Montesquieu calls 'positive' or man-made-Law," —Jones: Op. cit., p. 225

समीक्षा करने मे मॉटेस्बयू ने गोगियस का धनुकरण किया है, तथापि दोनो मे प्रन्तर यह है कि मॉण्टेस्बयू ने युद्ध के कानन की प्रपेक्षा शान्ति-धर्म पर घ्रधिक बल दिया है।

(छ) राजनीतिक कानून जो जासक तथा जासित वर्ग के बीच होते हैं; इनके द्वारा प्रत्येक व्यक्ति का राज्य और सरकार से सम्बन्ध निश्चित होता है। ये कानून सरकार की शक्तियो को सीमित करके नागरिक-विधकारो की रक्षा करते हैं।

(ग) नागरिक कानून जो एक नागरिक का दूसरे नागरिक, के साथ सम्बन्ध बताते हैं।

मांग्टेस्स्यू के अनुसार इन तीनो प्रकार के कानूनो में अन्तरां ष्ट्रीय कानून सब देवो और समाज के लिए एक सा होता है किन्तु राजनीतिक धौर दीवानी कानून सब देवो में वहीं की विणिष्ट गिरिस्तियों के अनुसार विभिन्न कार के होते हैं । उसका मत या कि कानून सायेक होते हैं और पावयकतानुसार उनमें परिवर्तन भी होता है तथा होना भी चाहिए। कल्पना की अपेक्षा व्यावहारिकता में अधिक विश्वास करने वाले मांग्टेस्स्यू का चहुना था कि कानून उन सम्बन्धी का प्रतिनिधित्व कंपते हैं जो एक-दूसरे के लिए स्वाभाविक रूप संवर्षन होता है। आकृतिक, नागरिक, अन्तराष्ट्रीय एव राजकीय सभी प्रकार के कानून वस्ता है। कानूनों में मित्रता इसिल्ए आती है न्योंकि देव, काल, मोगोविक स्वयं पाये प्रवाद प्रवाद करते हैं। वे भावन से सम्बन्धित आवास्यक नियम है जिनके अनुकूत मनुष्य को चलना होता है। कानूनों का सम्बन्ध, विशेषकर राजनीतिक कानूनों का, नागरिकों की चारितिक उच्चता से होता है। कानूनों का सम्बन्ध, विशेषकर राजनीतिक कानूनों का, नागरिकों की चारितिक उच्चता से होता है। यदि कानून के पालन में व्यक्ति असमर्थता प्रकट करते हैं तो यह अवैधानिक जीवन है जो सबंधा प्रतृत्तित है। गांष्टेस्स्यू ने कहा कि सभी प्रकार के राजकीय कानूनों को राष्ट्रीय प्रयाओं रप प्राचारित होना चाहिए। राजकीय कानून ऐसे होने चाहिए जिनसे भीगोलिक एव सामाजिक आवास्य जी जी पृति हो।

## सरकारों का वर्गीकरण

### (Classification of Government)

मॉण्टेस्वयू ने यूनानी दार्शनिकों का अनुसरंग करते हुए सरकारों का वर्गीकरण किया है, किन्तु वह राजतन्त्र, कुलीनतन्त्र और जनतन्त्र के परम्परागत वर्गीकरण के स्थान पर एक नवीन योजना प्रस्तुत करता है जिसके अनुसार सरकार के तीन मूल रूप हैं—गणतान्त्रिक (Republic), राजतन्त्रात्मक (Monarchic) एव निरकुशतन्त्र (Despotic)। गणतान्त्रिक सरकार के उसने पुनः दो भेद किए हैं—

लोकतन्त्र (Democracy) ग्रीर कुलीनतन्त्र (Aristocracy)। गणतन्त्र वह राज्य होता है जिसमे सर्वोत्तम प्रक्ति समस्त नागरिको प्रथवा उनके एकं भाग में निहित होती है। राजतन्त्रादमक राज्य वह है जिसमे राज्य पर एक ही व्यक्ति कुछ मुनिष्मत कानूनो द्वारा शासन करता है। यदि वह व्यक्ति स्वेच्छावारी रूप में गर्मनानूनी प्राचरण करते हुए शासन करने लगता है तो वह राज्य निरकुष्म वादी हो जाता है। गणतन्त्र-राज्य में जब राजनीतिक सत्ता असूची बनता में होती है तो वह राज्य निरकुष्म होता है किन्तु जब सता कुछ व्यक्तियों के प्रत्यस्थक वर्ष में होती है तो शासन कुलीनतन्त्र कहलाता है।

मॉण्टेस्वयू के अनुसार प्रत्येक प्रकार की शासन-पद्धति का प्रपना मौलिक सिद्धान्त (Principle) होता है। 'सिद्धान्त' से उसका आश्रय है सरकार को गित प्रदान करने वाली मानव-भावना अथवा एक विशेष प्रेरक शक्ति (Motive Force)। यहानक में वह गील या सवाचार (Virtue) के सिद्धान्त की प्रधानता वत्ताता है। 'श्रील' (Virtue) से उसका तात्त्यं किसी आध्यात्मिक विराट् नियम से नही है वदत्त् वेय-प्रेम, राजनीतिक ईमानवारी बोर समानता की भावना से है। दूबरी शब्दों में शील प्रजोभन एव स्वार्थी महत्त्वाकांक्षा से विव्युत्त की उत्पत्ति नहीं है स्वर्ण श्रीर स्वया की उत्पत्ति नहीं है प्रयुत्त तुरन्त और स्वर्ण ही उत्पत्ति नहीं है प्रयुत्त तुरन्त और स्वर्ण ही उत्पत्ति होने सान ही से प्राव्यक्ति किसी भी निम्म स्तर के या उच्च स्तर के व्यक्ति में उदिव हो सकती है। 'शील' की भावना से अनुशासित व्यक्ति शिव्यता

श्रीर सत्नन के उदाहरण होते हैं। न उनमें अभिमान की विशेषता होती है श्रीर न ही मिश्याचार की।
चूँकि लोकतन्त्र और कुलीनतन्त्र गंगतन्त्र के ही उपविभाग हैं, यत. उनमें भी यही 'मिद्धान्त' पाया जाता है। गोकतन्त्र का 'सिद्धान्त' है 'शील' का पूर्णे इल से सस्थापन और पालन । कुलीननंत्र में 'शील' संयम (Moderation) की भावना में क्यन्त होता है। मॉक्टेस्ट्यू के अनुमार राजतन्त्र का सिद्धान्त है 'सम्मान' (Honour) अयवा गौरत की भावना । यही भावना राज्य के प्रत्येक वर्ग को गौति प्रत्य करती है और उन्हें परस्पर सम्बद्ध रखती है। 'सम्मान' (Honour) औं यह वृत्ति वर्ग के गौति प्रत्य करती है और उन्हें परस्पर सम्बद्ध रखती है। 'सम्मान' (Honour) को यह वृत्ति वर्ग के 'प्रतिकार' की रक्षा के प्रति जागरूककता में व्यक्त होती है, लेकिन प्रत्येक व्यक्ति अपने हितों के बारे में सोचते हुए भी समस्त के कल्यार्थ के 'निए कार्य करता है। कहना चाहिए' कि यह राज्य के प्रमुख कार्तियों और वृत्ते बारा भीगी जाने वाली अधिकारों एवं विद्याधिकारों की वह उत्कुष्ट भावना है जिससे स्वयं के 'सिंद के सार्थ ही समिष्ट के कल्यार्थ की भावना व्याप्त रहती है। 'निरकुष शावना है जिससे स्वयं के हित्ते के सार्थ ही समिष्ट के कल्यार्थ की भावना व्याप्त उत्ति है। 'तिरकुष वात्र आति निरकुष्ठ वात्र में मूल स्कूतर यह है कि कहाँ राजतन्त्र कार्तन्त्र सम्बन्ध का तार्व ही जाता है जिता है। उत्ति वात्र के स्वति होता है वहाँ निरकुष्ठ वात्र आति निरक्ष करित होता है। कि स्वत्र होता है। अपने कि स्वत्र होता है। अपने कार्य के स्वत्र होता है। अपने कि स्वत्र होता है। अपने कि स्वत्र होता है। अपने कि स्वत्र करते हैं कि मॉक्ट क्यू होता के प्रति स्वान्त करार परिचालित है। सरकार के 'सिद्धान्तो' की विवेचना में 'शील' पर वस प्रवान करना मॉक्ट क्यू की जूनानी-रोमन विवार सरकार के 'सिद्धान्तो' की विवेचना में 'शील' पर वस प्रवान करना मॉक्ट क्यू की जूनानी-रोमन विवार आर की निष्ठ वात्र हो मुला मीर प्रान परान प्रति की महत्त्व की सुनानी सेर प्रानी रोमन परानन करना मॉक्ट के बी सुनानी सेर प्रानी रोमन परानन सेर स्वार की सिद्ध की सुनानी रोमन परानी की स्वर्त की अपनीन सेर प्रानी रोमन परान की सिद्ध कर हो है। सुना मीर प्रानी रोमन परान सेर सेर स्वर्त की सुनानी सेर प्रानी रोमन परान की सिद्ध की सुनानी सेर प्रानी रोमन परान की सिद्ध कर करता है।

्विस प्रकार सर्कार के 'सिद्धान्त' की विवेचना -माण्टेस्सू ने की है उसी प्रकार दरकार के 'स्वरूप' की भी की है। तिद्धान्त से उसका ताल्य मनीवैज्ञानिक वाह्ननाओं से है, स्वरूप से वह सरकार की बनावट का अभियाय प्रहुण करना है। माण्टेस्सू ने किसी भी जासन को आवण नहीं माना है। उसने बावण कर्म सर्वोत्तम राज्य की बांदरा को प्रमुक्त को प्रमुक्त के कहकर दुकरा दिया है। किसी भी प्रकार की विविधा सार्वोभी मक जाबार पर अच्छी नहीं मानी जा सकती। इसका निश्चय तो ऐतिहासिक एव सापेक्षिक प्रावार, पर किया जा, सकता है। मानी जा सकती। इसका निश्चय तो ऐतिहासिक एव सापेक्षिक प्रावार, पर किया जा, सकता है। मानी-स्वा स्वा विवाय का उपासक है और यह विवयास करता है कि विवाय विरिक्तियों में तथा विवाय सिद्धानतों का अनुसरण करने वाली प्रणाली ही सर्वोत्तम होती है और उनके वदल जाने, पर यह निष्यायों हो आती है। जवाहरणार्थ लोकतन्त्र की मीलिक मावना समानता है, यदि वह जुप्त हो, आप तो दुक्त अदिस्त कि लाए गा। इस विवाय से स्वात के स्वत्य स्वात स्वात स्वात है। अवता है से सावक वर्ष द्वारा उसका पालन न होने पर इस प्रणाली का अन्त हो जाएगा। वासन का क्य मीलिक परिक्त पर निर्वर करता है जो देशने के मुक्त कि मिल्क होता है। कानूनों में भी इसीलिए विविधतों होती है। "यदि यह सत्य है कि मनुत्य का स्वात और उसकी प्रानिक प्रवृत्तियाँ भिन्त मन्त्र जन्म मानिक प्रवृत्तियाँ मिल्क प्रवृत्ति होती है। "प्रविद्य है कि मनुत्य का स्वात और उसकी प्रानिक प्रवृत्तियाँ भिन्त मन्त्र जन्म मानिक प्रवृत्ति हो। कानूनों को भी भावनाओं तथा स्वभाव के विवधता के बनुकल हो सकते है, उनका माम प्रवेश के निवासियों के स्वकृत हो सकते है, उनका माम प्रवेश के निवासियों के लिए उपभुत्त होना अपिका सम्व नहीं है।

्रमाण्टरस्यू ने गणतन्त्र, राजतन्त्र एव तिरक्षुश्वतन्त्र क्रो क्रमशः 'प्रकाश, गोधूलि एव अन्यकार' (Light, Twilight and Darkness) वतलाया है। गणतन्त्र 'प्रकाश' इंसलिए है कि इसमे व्यक्ति के मानसिक विकास पर वन दिया जाता है। गणतन्त्रीय शासन व्यावहारिक नहीं है क्योंकि ब्राधुनिक विद्याल राज्यों में उनका प्रयोग नहीं हो सक्ता यह केवल यूनान के नगर-राज्यों या कम क्षेक्र वाले राज्यों में

<sup>1</sup> Sidgewick E M Lectures on the Development of European Polity, p 372

ही सम्प्रव था । माँण्टेस्क्यू का राजतन्त्र आधुनिक वहे राज्यों में भली भाँति हो सकता है। इसके प्रतिरिक्त वह फाँसीसी राज़तन्त्र से प्रेम करता था। राजतन्त्र के समर्थन का एक वहा कारएए यह भी था कि माँण्टेस्क्यू यथार्थवादी था और यह जानता था कि राजतन्त्र की जहां को उखाड फ़्रीकृना सरल कार्य नहीं है। निरकुशतन्त्र का माँण्टेस्क्यू कट्टर विरोधी था क्योंकि इस शासन में धन, वाणिज्य, उद्योग सभी कुछ खतरे में पढ़े रहते हैं और प्रजा की स्थिति दास जैसी होती है।

मॉण्टेस्क्यू के स्वतन्त्रता सम्बन्धी विचार (Montesquiev's; Conception of Liberty)

मॉण्टेन्स्यू पर इन्लैण्ड के सिवधान का व्यापक प्रभाव पडा था। स्रिधकारी-वर्ग की सत्ताल्डता के वदले त्रिटेन में स्वतन्त्रता पर अधिक वल दिया जाता था। सत्ता का मद पतन का निष्णित मार्ग है इसका मॉल्टेस्स्यू को विश्वास हो गया था। यही कारण था कि 'Spint of Laws' में स्वतन्त्रता की झाएणा को अधिक 'महत्त्वपूर्ण स्थान दिया या। अञ्जेजो के स्वतन्त्रता सन्वन्धी विचारों की प्रमुभूति वह कार्यस में देखना चाहता था। उसने निष्ठिया ज्ञासन्त्रणाली का विश्लेषरात्रास्य अध्ययन करके स्वतन्त्रता की व्यापक अर्थ में परिभाषा करते हुए कहा--- "यह व्यक्ति का ऐसा विश्वास था कि वह अपनी इच्छानुसार कार्य कर रहा है। " जब व्यक्ति अपनी इच्छानुसार कार्य करता है तो वह स्वतन्त्र नहीं रह जाता।

मॉण्टेस्क्यू ने स्वतन्त्रता के दो स्वरूप वतलाए हैं-

- . 1. राजनोतिक स्वतन्त्रता (Political Liberty), एवं
  - . 2 नागरिक या व्यक्तिगत स्वतन्त्रता (Civil Liberty):।

राजनीतिक स्वतन्त्रता राजकीय कानून द्वारा प्रतुमीदित कोई भी कार्य करने की स्वाधीनता है। राजनीतिक स्वतन्त्रता में राज्य और प्रजा का सम्बन्ध स्थल्ट होता है। जहाँ मतुष्य विधियों के अनुकूल आवरण नहीं करते वृहों किसी की भी, चाहे वह व्यक्ति हो या सस्थान, स्वतन्त्रता प्रतिवित नहीं रहती। राजनीतिक स्वतन्त्रता प्रतिवत्त स्वाधीनता कभी नहीं हो सकती। मॉण्टेस्सू के ही खब्दों में "राज्य में, प्रवांत् कानून द्वारा निर्देशित समाज में स्वतन्त्रता का अर्थ है कि एक व्यक्ति को उन कामों के करने की स्थाधीनता हो जो करने योग्य हैं और जो काम नहीं करने चाहिए, उन्कों कृष्टे के लिए असे विवय न किया जाए।" व्यक्ति को रया इच्छा करनी चाहिए इसके सर्थअंट सूचक राजकीय कानून है, और इसीनिए "स्वतन्त्रता वह कार्य करने का प्रधिकार है जिसकी कानून इजाजत देते हैं और यदि नागरिक ऐसे कार्य कर सकता है जिनका कानून विरोध करते हैं तो उसके पास स्वतन्त्रता नहीं रह पाएगी, क्योंक अन्य सब नागरिकों को भी बैसी ही शक्ति प्राप्त होगी।" स्पर्यतः मॉण्टेस्सू के सिद्धान्त को केट-विन्तु यह है कि स्वतन्त्रता कानूनों के प्रति प्रधीनता में है मनुष्य के प्रति प्रधीनता में है मनुष्प के प्रधीनता में है मनुष्प के सिंद स्वतन्त्रता नहीं है सकती। यही कारएए है कि निरकृत्ववाद मे व्यक्ति को राजनीतिक स्वतन्त्रता नहीं रह स्वतन्त्रता नहीं हो सकती। यही कारएए है कि निरकृत्ववाद में व्यक्ति थाति।

मॉण्टेस्स्यू के इस विचार ने कि जब मनुष्य को अपनी इच्छा के विकड कार्य करना पड़ता है तो वह स्वतन्त्र नहीं रहता, एक कठिन समस्या तब खड़ी हो जाती है जब राज्य के कानून और व्यक्ति के नैतिक विण्यास से सथ्यं उठ जाता है। मॉण्टेस्स्यू प्रम कठिनाई से परिचित था। ग्रत उसने स्पष्ट कर दिया कि स्वतन्त्रता प्राप्त करने के निएयह बावस्यक नहीं है कि राजश्रीय कानून, जो हमारे बायरण को विनियमित करते हो, 'मद्' के मोलिक सिद्धान्तो पर श्राध्तित रहने वाने और जनता के

<sup>1 &</sup>quot;In its broadest sense, Liberty consists in the belief that one has that he is acting according to his own will "

---Montesquieu

नैतिक विश्वासो से सामजस्य किए जा सकने वाले हो, प्रत्युत् आयश्यक यह है कि नागरिक कानूनों से परिचित्त हो और कानून का उल्लंघन करने पर दण्डनीय हो। नागरिको द्वारा उपभोग को दुई स्वतन्त्रता की मात्रा और स्वरूप कानून के स्वरूप के प्रतुनार विभिन्न हो सकते हैं किन्तु कानून के अनुनार विभिन्न हो सकते हैं किन्तु कानून के अभाव मे तो किसी भी प्रकार की कोई सुरक्षा और स्वतन्त्रता नहीं रह आएगी, व्यक्ति अपने की एक अधाह सागर में पाएगा।

मॉण्टेस्वयू द्वारा प्रतिपादित राजनीतिक स्वतन्त्रता के विश्लेषण् से उसकी निम्मितिखित

विशेषताएँ स्पष्ट हैं---

(1) राजनीतिक स्वतन्त्रता मे शासक एव शासितों के सम्बन्तों का स्थायिता अभिहित है।

(2) राजनीतिक स्वतन्त्रता की सुरक्षा विधि-सम्मत-णासन में निहित है।

(3) इस स्वतन्त्रता मे विधि का उल्लंधन नही किया जा सकता। (4) राजनीतिक स्वतन्त्रता विधि द्वारा श्रनुमोदित व्यवहार का ही नाम है।

माण्डेस्बयू ने नागरिक स्वतन्त्रता को ठीक प्रकार से परिभाषित नहीं किया है'। डार्न । के अनुसार, "माण्डेस्बयू ने नागरिक स्वतन्त्रता की परिभाषा स्पष्ट रूप से नहीं की है, किन्तु उसके विचारों, से यह स्पष्ट है कि बासनतन्त्र ऐसा होना चाहिए जिसमें व्यक्तिगत तथा राजनीतिक स्वतन्त्रता व्यक्तियों को पूर्णरूपेण प्राप्त हो सके । यूणे स्वतन्त्रता व्यक्तियों को तभी मिल सन्तरी है जब बासनतन्त्र असीमित आक्तिस्परण्य या निरकुश न हो।" मांन्टेस्बयू के मत मे नागरिक स्वतन्त्रता एक जो निरकुशवाद का उक्ति साथ सम्बन्ध के परिणाम है। वासता के साथ सम्बन्ध के बात निरकुशवाद का राजनीतिक स्वतन्त्रता के साथ । एक व्यक्ति जब दूसरे व्यक्ति की वास वान तेता है तो उसनी नागरिक स्वतन्त्रता के साथ । एक व्यक्ति जब दूसरे व्यक्ति की वास वान तेता है तो उसनी नागरिक स्वतन्त्रता समाप्त हो जाती है। नागरिक स्वतन्त्रता के सिद्धान्त द्वारा मांन्टेस्बयू ने वास-प्रथा पर कठोर प्रहार किया है और दुनै नितान्त ग्रमानगीय, प्रप्राक्तिक एव ईसाई धर्म विरोधी मान। है।

मॉण्टेस्क्यू का शक्ति-विभाजन का सिद्धान्त (Montesquieu's Theory of Separation of Powers)

सेवाइन ने लिखा है, "मॉण्टेस्बर्यू के समलामिका विचार से उसके महत्त्व का कारण यह या कि त्सने बिदिय सस्याओं को राजनीतिक स्वतन्त्रता प्राप्त करने का एक साधन बतलाया और इस रूप में प्रका प्रचार किया। मॉण्टेस्स्यू जुख समय इगलेण्ड रहा था। वहाँ रहने से उसकी यह पूर्वधारणा दूर हो गई थी कि राजनीतिक स्वतन्त्रता एक उच्चतर सहगुण के करन आधारित है। यह सहगुण केवल रोमनों को ही बात था और इसे केवल नगर-राज्य में ही सिद्ध किया गया था। 'उसने तिरकुखता के प्रति उसको बढ प्रविच को सार प्रदान किया और एक ऐसे उपाय का निर्देश किया जिसके द्वारा फ्रांस के निरकुखताबाद से दुष्परिणामों को दूर किया जा सकता है। यह कहंता सही नहीं है कि मॉण्टेस्बर्य फ्रांस में इगलेण्ड के बासन का अनुकरण सम्भव मानता था। 'तथापि इसमे कोई सन्देह नहीं है कि 'स्टियट ऑफ दो लॉण' की पुत्रसिद ग्यारहवी पुत्तक ने उदार सिवधान निर्माण के सिद्धानों का प्रतिवादन किया। इन सिद्धान्तों ने प्रागे चलकर रुदियों का रूप द्वारण किया। इस पुरत्तक में आसल की विच यी, कार्यकारों और न्यायिक प्रतिवाद्धी का पृथनकरण, का और एक दूसरे के विरोध में इन सित्धानों के सत्तुलन का निरूपण किया गया । 'ग्य

शक्ति-पृथवकरण् के सिद्धान्त की प्रथम सुन्दर और वैज्ञानिक व्यास्थां माँग्टेस्न्यू द्वारां की माई। इस फ्रांसीसी विचारक ने कहा कि सत्ता का मद पतन का निष्चित मार्ग हे अतः इसके लिए रोक और समतीलन प्रावस्थक है। स्वतन्त्रता तभी बनी रह संकती है जब कार्यपालिका, और व्यवस्थापिका अलग-अलग अपना कार्य सम्मादन करें तथा एक इसरे के क्षेत्र पर हाबी न हो।

<sup>1</sup> सेवाइन : राजनीतिक वर्षन का इतिहास, खण्ड 2, पृष्ठ 519.

गिर्क का एक अग यदि दूनरे अन के कार्य में ह्यस्तिन न करें तो विकि का समतीवन रह सकता है।

मांच्टेस्सू ने यह मत प्रकट किया कि जहां विधि-निर्माण धोर कार्य कारी विकियों एक ही व्यक्ति के केहित होगी वहीं किसी भी प्रकार को स्वतन्त्रता नहीं रह सकती नेगी कि एक ही व्यक्ति कानून-निर्माता भी होगा और कारून की कियानिक करने वाता भी । इसी प्रकार यदि विधायी और त्यायिक बिक्तियों का सच्य भी एक ही व्यक्ति के हाथों में कर दिया जाएगा तो प्रना प्रयंग जीवन यौर स्वतन्त्रता को सुरक्षित नहीं रह सकेवी नेथों कि विधियों का निर्माण करने बाता ही विधियों की व्यक्ति करने न्याय का निर्माणक वन जाएगा।। इसी तरह यदि कार्यपालिक हा सम्बन्ध का कियों का भी एक ही व्यक्ति स्वाप ते विधियों का भी कार्यों का सर्मण एक ही व्यक्ति स्वाप से स्वाप का में होगी प्रीर न्यायाधीन भी। पुनश्च, यदि विधायों, कार्यकारी और न्यायिक सभी कार्यों का सर्मण एक व्यक्ति के हाथों में होगा तो विनाश प्रवश्यक्ता की एकमान व्यक्ति प्रवश्च का मूत्र यह वा कि कानून-निर्माण, प्रवन्यकारी तथा वाया विनाशीय क्रत्यों का एकमान व्यक्ति वया व्यक्तियों के समूह में केन्द्रीकरण का प्रविकार इर्पयोग करने वाना होता है और नरकार का इस प्रकार का स्वतन्त्र मुनक्त्र वुतार यह परम प्रावश्यक है कि नरकार के विभिन्न प्रण प्रवक्त्य के है कि नरकार के विभिन्न प्रण प्रवक्त्य के है कि नरकार के विभिन्न प्रण प्रवक्त्य के है कि नरकार के विभिन्न प्रण प्रवक्त्य करें।

मॉण्टेस्स्यू पूर्ण १२४० करणा का पश्चातो या व्यवा ग्रांकिक पृथ्यकरणा का, इस सम्बन्ध में मही कहना उचित होगा कि वह 'त्रक्ति-त्रक्ति का विरोध करती है' में विश्यास करता था। वह चाहता या कि सरनार के तीनों प्रयों की शक्तियों इस प्रकार रखीं जाएँ कि एक शक्ति दूसरी याति के मुकावले सन्तुनन और प्रितिशेष उत्पन्न करती रहे। भाइनर के प्रनुसार, "मॉण्टेस्स्यू की इच्छा थी कि कावन वी शक्तियों तीनित रहें और सिवधान ऐसा साधन वने जिसके माध्यम ते शक्ति का स्रोत वह । पर ये स्रोत व्यवती सीमाएँ पार न कर पाएँ, ग्रन्यया लोगों में प्राहु-वाहि मच सकती है। वस्तुत माण्टेस्स्यू चाहुता या कि ऐसे ग्रन्तवर्ती निकाय वनें जो एक ग्रोर तो स्वेच्छाचारी कार्यपालिका को सयमित रखें तथा दूसरी ग्रोर न्यायपालिका एवं व्यवस्यापिका भी ग्रपनी सीमाग्रों में रहें। परन्तु प्रवनी इन मान्यताथों के वायजूद भी माण्टेस्स्यू पूर्ण लोकतन्त्र की मान्यताथों से दूर न रहने का प्रयास कर रहा था।"

माँण्टेस्थ्यू चाहता या कि कार्यपालिका व्यवस्थापिका को ब्राहृत करे, उसका कार्यकाल निष्वत करे ग्रीर व्यवस्थापन को व्यवस्था करें। वह इस पक्ष में भी था कि व्यवस्थापिका कार्यपालिका पर महाभियोग लगा सकती है। शांचे चलकर उसने कहा कि चाहे व्यवस्थापिका कार्यपालिका-प्रधान पर दोपारोपण न कर सके, वर चूँकि समस्त कार्यपालिका-शक्ति का प्रयोग केवल कार्यपालिका पर या पर दोष केवल कार्यपालिका स्थान ही विना प्रयोग केवल कार्यपालिका का प्रयोग केवल कार्यपालिका का प्रयोग केवल कार्यपालिका को श्वास त्र विना प्रयोग सहयोगियों की मदद के प्रकेला नहीं कर सकता, ग्रत जिन सहयोगियों को विविचन सन्त्री कहा कार्ता है जन अर व्यवस्थापिका हारा मुकदमा चलाया जा सकता है, चाहे विचिया उसकी प्रया होने के नाते वचाने वाली ही क्यों न हों।

र्णाक्त-विभाजन सिद्धान्त की ग्रालोचना

(1) ज्याबहारिक दृष्टि से शक्तियों का पूर्ण पृथकरुए। सम्भव नहीं है। सरकार के तीनों अग पृथक रहने पर भी परस्पर एक-इसरे के सहयोग पर आधित हैं। पूर्ण पृथकरुए। का अर्थ होता है प्रत्येक अग को निरकुष बना बेता। बासत इस प्रकार के तीन सम्प्रमु शक्तियों के रहते हुए चल ही नहीं सकता। बार्कर के अनुसार 'बासक के तीन विभाग खादि तीन विभिन्न क्रियाओं के परिवायक है, किन्तु वे अपने कार्य करने में पूर्ण प्रशिक्षित नहीं होते। अत स्थाभविक है कि वे एक-इसरे के अधिकार-सेत्र का खाकि है। किन्तु के स्वर्ण के उसके विकार को उसके विकार के साम के स्था के साम के स्था के साम के साम के साम के साम के साम के साम के विश्वात को उसके विश्वात की साम के साम का साम के सा

नियन्त्रण और सन्तुलन की पद्धति सहित शक्ति-पृथक्करण के सिद्धान्त को व्यावहारिक रूप दिया गया है।

- (2) शासन के तीनो अगो में इतनी व्यापक घनिल्टता पाई जाती है कि उनका पूर्ण विभाजन अध्यावहारिक है। सरकार के विभिन्न अगो द्वारा, शासन का चाहे जो भी स्वरूप हो, मिश्रित प्रकार के कार्यों का सम्पादन होता है। त्यायाधीश कानून की व्याख्या करते समय स्व-विवेक से कुछ ऐसे निर्माण के ति हैं और ऐसे नियमों का निष्पादन करते हैं जो आगे चलकर कानून यन जाते हैं। कार्यपालिकाध्यक्ष सकटकालीन परिस्थितियों का सामना करने के लिए चाहे जो अध्यावश निकालते हैं वे भी व्यवहार में कानून के समान ही प्रभावी होते हैं। व्यवस्था मि तो कार्यपालिका ही व्यवस्थापन के क्षेत्र ने नेतृत्व प्रहुण किए रहती है। वस्तुतः राजनीति का कोई भी महत्त्वपूर्ण प्रमन कार्यपालिका और व्यवस्थापिक के साथ से अध्याव होते हैं। वस्तुतः राजनीति का कोई भी महत्त्वपूर्ण प्रमन कार्यपालिका और व्यवस्थापिक के साथ से अध्यान हो होता। फाइनर के अनुसार ''पृथवकरण का सिद्धान्य शासन को काभी प्रवाप की और तथा कभी वेहींगी को और (Into alternating conditions of comia and convulsions) वेकेसता रहता है।'
- (3) मॉण्टेस्क्यू ने शक्ति-नृथक्करण के सिद्धान्त की व्याख्या आमक आघार पर प्रस्तुत की थी। स्ट्रॉग के शब्दों में ''श्राक्तियों के नृथकरण के सिद्धान्त के प्रायुभाव के स्ववन्य में सबसे विचित्र वात यह है कि प्रारम्भ में इसे ब्रिटिण सिंवधान की स्थिरता के विशेष आघार के रूप में प्रस्तुत किया गया या जो विज्ञुल ही असत्य है और जो उस पर विज्ञुल भी लागू नहीं होता।'' ब्रिटिश ससवीय प्रणाली का अवलोकन करके मॉण्टेस्क्यू ने अनुभव किया था कि ब्रिटिंग में व्यक्तिगत स्वतन्त्रता का मूल कारण शक्तियों का पृथक्करण है। पर आज इस में सत से कोई असहमति प्रकट करना कठिन है कि मॉण्टेस्क्यू ब्रिटिश सविधान की आरमा का पर्यवेक्षण करने में असफल रहा था।
- (4) शक्ति-पृथवकरए। का सिद्धान्त ग्रंपने विशुद्ध ग्रंथवा पूर्ण रूप में सरकार की कार्य-क्षमता को नव्द करने वाला है। फाइनर (Funer) ने लिखा है कि "यह शांसन को निद्धित एव ऍडने वाली अवस्था में बाल देता है।" सरकार के अंगो के पारस्परिक सन्देहों और आन्तरिक सवर्थ के कारए। प्रशासकीय योग्यता कुण्ठित ही कर मर जाएगी और प्रत्येक विभाग में स्वानीय स्वार्थ का बोल-बाला हो जाएगा। जे पस. मिल ने 'प्रतिनिधि सरकार' में इसी तथ्य की और 'सकेत किया है कि करोत्ता से लागू किया गया शक्ति-पृथवकरणं सवर्थ को प्रोत्साहन देगा और जनमानस पर विपरीत प्रभाव बालेगा।
- (5) इस सिद्धान्त को अधिनायकवादी शक्तियों ने भी अपनी प्रवृत्तियों के अनुकूल नहीं माना है शक्तियों के पृथवकरण के माध्यम से उन्हें वीखित योग्यता और कार्यकुशलता उपलब्ध नहीं हो सकती । अधिनायकवादी 'शासन'व्यवस्थाएँ तो शक्तियों के केन्द्रीकरण की ही उपयुक्त समऋती हैं। 'इसमें आक्तियुक्करण के सिद्धान्त को पूजीवादी धारणा कहकर ठुंकरा दिया गया है। 'विशिक्षकी के कथनानुसार, 'अखिल साम्यवादी दल का कार्यक्रम पूजीपतियों के शक्ति पृथवकरण के सिद्धान्त को अस्वीकार करता है।"
- (6) नागरिक स्वतन्त्रता के विचार से भी अधिकारो का पूर्ण विभाजन आवश्यक नहीं है स्थोकि व्यक्तिगत स्वतन्त्रता प्रधिकारों के विभाजन पर इतनी आश्रित ,नहीं, रहती जितनी सविधान की प्रात्मा पर । इगलैण्ड में पृथक्करण, का सिद्धान्त ,न होते हुए भी अमेरिका से कम स्वतन्त्रता, नहीं है।
- (7) यह घारणा भ्रामक है कि सरकार 'के सब अंग समान है और अपने क्षेत्र में स्वतन्त्र हैं। वास्तव में व्यवस्थापिका तीनो अगो में अधिक शक्तिशाली 'और महत्त्वपूर्ण है क्योंकि यह जनता का प्रतिनिधित्व करती है तथा विधायी और वित्तीय शक्तियो द्वारा दुवरे अगो पर नियन्त्रण करती है।

(8) प्राच के युग मे पृथक्करण के सिद्धान्त का कोई वास्तविक मूल्य नही रहता है क्योंकि दलवन्त्री की भावना ने मन्त्रिमण्डल ग्रीर व्यवस्थापिका को जोड दिया है।

(9) मॉण्टेस्क्यू ने ग्रपने सिद्धान्त को शक्तियों का विभाजन कहा है। किन्तु वास्तव में 'शक्ति' के स्थान पर कार्य का प्रयोग किया जाना चाहिए या क्यों कि प्रजातन्त्रीय राज्य में शक्ति तो जनता के पास होती है। सरकार तो वहीं कार्य करती है जो जनता उसे करने के लिए कहती है।

(10) यह सिद्धान्त असामयिक है जिन परिस्थितियों में इसका जन्म हुग्रा है वे ग्राज वदल गई हैं। ग्राज राष्ट्र गिक्त के लिए शासन में विभाजन की नहीं, एकता की श्रावश्यकता है। इसके ग्रितिरिक्त आज के लोक-कल्याएकारी राज्य का विचार भी शिक्त-विभाजन सिद्धान्त के अनुस्प प्रतीत नहीं होता।

(11) पूर्ण पृथक्करण के लिए न्यायाधीशो का चुनाव करना पडेगा, जो न्याय की दृष्टि से इड़ी खतरनाक पढिति होगी। ऐसी स्थिति से न्यायाधीश प्रपने सतदाताओं के इशारो की कुठपुतली वन

नाएँगे और न्याय की निष्पृक्षता तथा गम्भीरता मिट जाएगी।

मांप्टेस्वयू के शक्ति-विभाजन के सिद्धान्त का ब्यावहारिक प्रभाव और सून्यांकन—मांप्टेस्वयू के शक्ति-विभाजन के सिद्धान्त में एक महान् जनतान्त्रिक आकर्षण था जिसने कांसीसी कान्ति को श्रोसाहन प्रदान किया और कान्तिकारी काल की प्राय: सभी सरकार शक्ति-विभाजन के सिद्धान्त पर नायित की गई। नेपोलियन के शासन में इस सिद्धान्त की प्रवत्ता की गई, किन्तु सर्वसाधारण के स्वयं मं यह सिद्धान्त अपना घर किए रहा और सौविद्यानिक सूत्र के रूप में श्राज भी इसकी प्रणाम भी जाती है।

यमेरिका मे मॉण्टेस्स्यू के इस सिद्धान्त का प्रभाव निर्णायक सिद्ध हुया। डॉ फाइनर का बन है कि "हम नहीं कह सकते कि यमेरिकन सिवधान के निर्माताओं ने सिवधान में प्रक्तियों से व्यवकरएए मॉण्टेस्स्यू के सिद्धान्त से प्रभावित होकर किया था, या उनका उद्देश यह या कि नागरिकों ने सम्पत्ति एवं स्वतन्त्रता की रक्षा के लिए शक्तियों से पृथवकरएए का आश्रय लेना ही चाहिए। फिर मो इसमें कोई सन्देह नहीं कि प्रमेरिकावासी एवं अमेरिकन सिवधान-निर्माता मॉण्टेस्स्यू द्वारा प्रतिपादित वत्तन्त्रता के पक्षपाती थे यद्यपि साय ही वे स्वैच्छांचारिता को भी सीमित करना चाहते थे। बाद के निहास ने भी प्रमेरिकन सिवधान में हिस वंदाया वर फिर भी इससे इन्कार नहीं किया जा सकता कि यमेरिकन सिवधान पर मॉण्टेस्स्यू की स्वष्ट छाप पड़ी थे। इससे इन्कार नहीं किया जा सकता कि यमेरिकन सिवधान पर मॉण्टेस्स्यू की स्ववृत्य छाया से के उपा अस्त कर रहे है।"

ब्यावहारिक दृष्टि से हम यह स्वीकार नहीं कर सकते कि विधान-निर्माण एक यन्तु है, गामन दूमरी चीज है और त्याय करना तीसरी चीज है। शक्तियों का विभाजन कृत्यों को शासन के ने न विभिन्न विभागों को सीप दें तो उससे शक्तियों का विभाजन प्राप्त हो जाएगा। इस मिद्रान्त की उप्पोषिता यह वज देने में है कि शासन के तीन अगों के बीच अधिकार-विभाजन शामन की अच्छाई वो नगाय रजने के निए आवश्यक है। किन्तु यह विभाजन उमी मीमा तक करना चाहिए जहाँ तक उन अगों में सहयोग के लिए पूरा अवसर मिलता रहे। शक्तियों के विभाजन पर सी एक स्ट्रांग (C F. Strong) का यह विचार उचित ही है के आवश्यिक ज्यान्या के अनुतार उस निद्धान्त का तान्य में तीनो विभागों का एक दूसरे में पूर्ण मुक्करण है, परन्तु व्यापक कर के इनका तास्य केवन यही है कि ये तीनो शक्तियों पुष्क पुषक् अधिकारियों के पान होगी। आधुनिक उत्पानों में इनके गा कित कर्म केवा व्यावहारिक रूप देनों अधिकारियों के पान होगी। आधुनिक उत्पानों में इनके गा कित अपने केवा व्यावहारिक रूप देनों अधिकारियों के पान होगी। साधुनिक उत्पानों में इनके गा कित अपने केवा व्यावहारिक रूप देनों अधिकारियों के पान होगी। साधुनिक उत्पानों के उत्पान केवा विधानों के ति स्राप्त केवा व्यावहारिक रूप देनों अधिन में निक्षण नहीं हो सकता कि प्रत्येक विभाग के सेव का ऐसी रीति ने निक्षण नहीं हो सकता कि प्रत्येक विभाग के सेव का ऐसी रीति ने निक्षण नहीं हो सकता कि प्रत्येक विभाग

ग्रपनी निर्दिष्ट सीमा मे स्वतन्त्र तथा सर्वोच्च रह सके, तथोकि जैसा कि एच जै लास्की का कथन है। "शक्तियों के पृश्वकरण का तात्पर्य शक्तियों का समान, सन्तुलन नहीं है। एक सच्चे सांविधानिक राज्य में अससदीय, होते हुए भी कार्यपालिका विधानमण्डल को यह सुनिश्चित कर लेना चाहिए तथा वह ऐसा सुनिश्चित करता भी है कि कार्यपालिका के कार्य मोटे तौर पर उसकी इच्छा को कार्यान्वित करें।"" इसके ग्रतिरिक्त, सरकार की एक ग्रच्छी प्रणाली में कार्यपालिका के पास क्षमा ग्रथवा प्रविलम्बन के विशेषाधिकार होने जाहिए तथा होते हैं जिससे कार्यपालिका न्यायपालिका के ग्रत्यून कठोर निर्णयों की रोक सके अथवा निष्फल कर मके । इसके अलावा, अपनी क्षमता की सीमाओं के भीतर विधानमण्डल का यह सुनिश्चित करना हमेशा ही एक कार्य कर रहा है कि यदि न्यायपालिका की प्रवृत्ति ग्रच्छी नीति के विरुद्ध मालूम हो तो वह विधान द्वारा उलट दी जाए। "अपने व्यापक ग्रथं में कि, तीन शक्तियाँ पथक् ग्रधिकारियों के पास होगी, समस्त पायुनिक साँविवानिक राज्य-शक्तियों के पृथकरण के ग्रनुकूल हैं, क्योंकि ग्राज कही भी इनमें से एक कृत्य का सम्पादन करने वाला निकाय ग्रन्य दो कृत्यों का सम्पादन करने वाले निकायों से अभिन्न नहीं है।"

स्मर्खीय है कि मॉण्टेस्क्यू ने अपने सिद्धान्त का अधिकाँश विचार लॉक की पुस्तक 'Treatise on Civil Government' से लिया था। लॉक ने अपनी पुस्तक में सरकार की शक्तियों को व्यवस्था-पिका सचकारी और कार्यपालिका मे विभाजित किया था, जबकि माण्टेस्क्यू ने इन नामो को वदल्कर इन्हें व्यवस्थापिका, कार्यपालिका एवं न्यायपालिका कहकर पुकारा है, और ये नाम आज मी प्रचलित है। सेवाइन का कथन है कि शक्ति-विभाजन का यह विचार राजनीतिक दर्शन में बहुत पुराना था। प्लेटो ने लॉज' मे मिश्रित राज्य के विचार का प्रतिपादन किया था। पातिवियस ने रोमन-शासन की कथित स्थिरता का यही कारए। बतलाया था । मर्यादित अथवा मिश्रित राजतन्त्र मध्यपुग की एक सुपरिचित् सकल्पना थी । मध्ययुग का सविधान शक्तियों के विभाजन पर आधारित था . ' शक्ति-विभाजन के प्राचीन सिद्धान्त को माँण्टेस्क्यूकी देन यह थी कि उसने इस सविधान के विभिन्न भागों के वीच वैधानिक प्रतिबन्धो ग्रीर सन्तुलनो की व्यवस्था का रूप दिया।1

#### . . मॉण्टेस्क्यु के कुछ ग्रन्य विचार (Some Other Thoughts of Montesquieu)

मॉण्टेस्वयू के ग्रत्यन्त महत्त्वपूर्ण सिद्धान्तो पर विचार कर लेने के बाद प्रसगवश उसके कुछ

श्रन्य कम महत्त्वपूर्ण विचारों को भी सौकेतिक रूप में जान लेना उपयोगी है।

सबसे पहले हम भौतिक परिस्थितियों के प्रभाव के बारे में मॉण्टेस्वयू के विचारों को लेते हैं। उसका विश्वास था कि किसी देश की राजनीतिक, सामाजिक, ग्राधिक एव धार्मिक संस्थाओं पर भौतिक परिस्थितियों का बड़ा प्रभाव पड़ता..है। जिम देश की जलवायू गर्म होती है उस देश के निवासियों मे . ग्रालस्य-वृत्ति ग्रधिक होती है। शीत-प्रधान देशों के निवासियों में कियाशीलता, स्फूर्ति ग्रीर मद्यपान की प्रवृत्ति ग्राधिक रहती है। जिस देग की जैसी जलवायु होती है वैसी ही वहाँ के मनुष्यो की प्रावश्यकताएँ श्रीर जीवन-पद्धतियाँ होती है। स्वतन्त्रता श्रीर जलवायु मे घनिष्ठ सम्बन्ध है। उदाहरणार्थ गर्म जलवायु एशियायी देशों में निरक्श शासन सुस्थाओं को पुष्ट करती है जबकि यूरोप की ठण्डी जलवाय निरक्श शासन को सहन नहीं कर सकती श्रीर इसी कारए। वहाँ स्वतन्त्रता एवं धारमनि मेरता की भावनाएँ अधिक विकसित होती हैं। मॉण्टेस्क्यूका मत्या कि विटेन का सर्विधान वहाँ की जलवायु और लन्दन के कहरे का परिणाम है। माण्टेस्क्यू के अनुसारे भूतल की रचना भी राष्ट्रीय सैस्थाओं को प्रभावित करती है। वर्ततीय प्रदेश स्वतन्त्र सरकार के लिए तथा तमत्त्र मैदान निरक्षा शासन के लिए प्रच्छा प्राधार प्रस्तुत करते है। गहरी निर्वयो प्रीर ऊची वर्तत श्रीणियो से रहित प्रदेशों, में निरकृष शासने, इसलिए पनपते है नयोकि ऐसे प्रदेशों को अर्थात् मैदानों को विजय करना आसान होता है। प्रवेतीय प्रदेशों की

विजय करना प्रपेक्षाकृत कठिन होता है, इसलिए वहाँ स्वतन्त्र राजनीतिक जीवन विकास पाता है। चूँकि पर्वतीय प्रदेशों में लेती करना कठिन होता है यत लोग पुरुषायाँ होते हैं। मांग्टेस्क्यू के अनुसार महाद्वीगों के निवासियों की अपेक्षा द्वीपवासियों में लोकतन्त्रात्मक भावनाएँ अधिक होती हैं। महाद्वीपों में आफ्रमणों का भय सदैव विद्यमान रहता है। वैधानिक आसन और प्रजातन्त्र छोटे राज्यों में उपयुक्त एवं सम्भव है जबकि विद्याल राज्यों का शासन निरकुश नरेश ही अच्छी तरह कर सकते हैं।

इस बात से इन्कार नहीं किया जा सकता कि मानव-स्वभाव एव प्रवृत्ति के तिर्माण मे भौतिक परिस्थितियों का विशेष प्रभाव होता है, लेकिन इन्हें इतना महत्त्व नहीं दिया जा सकता जितना माण्टेस्क्यू ने दिया है। यदि माण्टेस्क्यू की जनवायु और भू-रवना सम्बन्धी धारणा को सही मान लिया जाए तो फिर क्या, कारणा है कि भारत और प्रम्य गर्म जलवायु वाले मैदानी देतो मे स्वतन्त्र, सस्याएँ सफलता-पूर्वक कार्य, कर रही हैं। अमेरिका और प्रास्ट्रेलिया जैसे विशाल देशों मे लोकतन्त्रीय सरकारों की सफलता मी गाँग्टेस्क्यू की वारणाध्यो का खण्डन करती है। जो भी हो माण्टेस्क्यू के मौतिक परिस्थितियों के प्रमाव के विवारों की हो उसके मस्तिब्क की कियाशीलता और विवारों की प्रौढ उडान की सुन्दर झलक मिलती है।

मॉण्टेस्क्यू ने सामाजिक परिवेश के प्रभाव की भी चर्चा की है। सामाजिक रीतियाँ, व्यवहार, ग्राचार. विश्वास ग्रादि मिलकर सामाजिक परिवेश का निर्माण करते हैं और एक देश के कानूनो तथा राजनीतिक सस्थानो पर इसका वड़ा प्रभाव पड़ता है। जन-रीतियो ग्रीर जन-ग्राचरण . (Folkways and Mores) के विषयीत जाने वाले राजकीय कानूनो का न तो समान ही हो सकता है ग्रीर न प्रजा जन स स्वेच्छा से पालन ही करती है। ग्रत विधि-निर्माताग्री चाहिए कि वे सामाजिक परिवेश को व्यात में रखते हुए विधियो का निर्माण करें। यदि विधियों राष्ट्रीय जन-रीतियों पर प्रहार करने वाली होंगी तो यह ग्रानार होगा। जन-रीतियों को वदलता यदि ग्रावश्यक ही हो तो सर्वोत्तम जपाय यह है कि पहले से ग्राधक श्रेष्ठ ग्रीर व्यावहारिक रीति-रिक्षाओं का प्रचलन कर दिया जाए।

मांण्टेस्स्यू ने घमं को ब्यक्तिगत विश्वास की वस्तु माना है। राज्य को घमं के क्षेत्र मे कोई हस्तक्षेप नहीं करना चाहिए, तभी ब्यक्ति की स्वतन्त्रता सुरक्षित रहेगी और राज्य के स्थापित्व मे भी वृद्धि हो सकेगी। किसी समाज मे कीनसा धमं प्रचित्त हो, इसका निर्धारण उस समाज की विधिष्ट स्थितियो द्वारा ही होना चाहिए। मांण्टेस्स्यू ने घमं पर विचार करते समय अपना यह रोचक विश्वास अपनेत किया है कि सीमित सरकार वाले देश मे ईसाई घमं, निरकुशवादी राज्य मे इस्लाम धमं, राजतन्त्र मे कैशीलक धमं और गणतन्त्र मे अपेटस्टेन्ट घमं सर्वाथिक उपयुक्त है। मांण्टेस्स्यू रोमन कैशीलक सम्प्रवाय की प्रसूच्याणी तथा पादरियो द्वारा विवाह न करने सम्बन्धी नियम का भी कठोर आलोचक था।

#### मॉण्टेस्क्यू का मूल्यॉकन एव प्रभाव (Estimate and Influence of Montesquieu)

मॉण्टेस्वयू के सभी प्रमुख सिद्धान्तों की आलोचना यथा-स्थान पूर्व पृष्ठों में की जा चुकी है। प्रायः कहा जाता है कि उसका राजनीतिक दर्शन अस्पष्ट धौर उलझा हुया है। यद्यपि उसने व्यथ्टिमूलक एवं ऐतिहासिक शद्धित का, प्रमुसरण किया है तया व्यावहारिक राजनीतिक प्रश्तों की समीक्षा की है तयापि राज्य की उत्पत्ति और स्वभाव के सम्बन्ध में उसकी व्याच्या सन्तीपजनक नहीं है। उसके निष्कर्ष प्रप्रमाणित और सिव्ध सूचनाधों पर आधारित है। विचार-व्यवस्था की जैली भी विवत्ती धौर उलझो हुई है। ये दोष सम्भवत: इसीकिए रह गए हैं क्योंकि मॉण्टेस्वयू का प्रतिपाद्य विषय वडां व्यापक पा। जिसे स्पष्ट करने में वह समुचित सन्तुलन और अनुवासन नहीं निभा पाया। इस कारण मॉण्टेस्वयू की प्रतिपाद को 'Genious of hasty generalisation' कहा गया है।

#### 478 पाश्चात्य राजनीतिक विचारी का इतिहास

मॉण्टेस्वयु के दर्शन मे मौलिक प्रतिभा की कमी भी खटकती है। ग्रपनी स्वतन्त्रता सम्बन्धी घारणा मे उसने विवेक, परम्परा, वर्म, मानव-प्रवृत्ति आदि का इस तरह एकीकरण कर दिया है कि स्वतन्त्रता सम्बन्धी विचार शिथिल हो गया है। सरकारों के वर्गीकरण में भी मौलिकता का स्रभाव है। राधारामा पार्चित । माण्टेस्स्यू यह भी नहीं बतलाता कि फ्रास्ट शासन द्वारा उत्पन्न अराजकता से बचने के क्या उपाय हैं। उसने राज्य-कान्तियों के किसी सिद्धान्त का प्रतिपादन नहीं किया है और न ही निरंकुशतन्त्र को सुधारने के उपाए बतलाए हैं।

किन्तु इन सब कमियों के बावजूद मॉण्टेस्वयू के महान् अनुदान और प्रभाव की उपेका नहीं की जा सकती । उसके ग्रन्थ 'The Spirit of Laws' ने बाहे अठारहवी और प्रारम्भिक उन्नीसवी शताब्दी के राजदर्शन पर विशेष प्रभाव नहीं ढाला, किन्तु वाद के राजनीतिक विचारको ने उसके महत्व को समभा । माँग्टेस्क्य के दर्शन को उसके समकालीन समय में सम्भवत इसलिए नहीं समभा जा सका कि वह राजनीति-बारत के अध्ययन को त्यायशास्त्र, अर्थशास्त्र, भूगोन आदि सामान्य सामाजिक शास्त्रो से मिलाना चाहता था जबकि उसके समकालीन और कुछ परवर्ती विचारक राजनीति शास्त्र को अन्य शास्त्रों से सर्वया प्रथक रखना चाहते थे। समकालीन चिन्तन से मांग्टेस्नय का एक ग्रन्तर यह या कि वह फोंच राजतन्त्र को स्वारने का बाकांक्षी था, वाल्टेयर तथा ह्या की भौति उन पर न्याक्षेप करने वाला नहीं। जहाँ उसके समकालीन विद्वानों ने नागरिक-पश्चिकारों तथा राजा के विशेषाधिकारों पर वल दिया वहाँ मॉण्टेस्क्यू ने त्याय, स्वतत्त्रता, राज्य की कार्गक्षमता ग्रादि व्यावहारिक प्रश्नो पर ग्रधिक विचार किया ।

मॉण्टेस्क्यू ने राजदर्शन के क्षेत्र मे ग्रनेक प्रकार से ग्रमूल्य योग दिया। उसका मबसे महान् अनुदाय 'स्वतन्त्रता का सिद्धान्त' है। स्वतन्त्रता की सुरक्षा के निए ही उसने ग्राक्ति-विभाजन के सिद्धान्त का प्रतिपादन किया जिसका विश्व की ग्रनेक शासन-व्यवस्थाओं पर प्रभात पडा । माँग्डेस्क्यू ने व्यक्ति की स्वतन्त्रता का रहस्य शक्ति-प्रथमकरण मे पाया, प्राकृतिक ग्रियकारों मे नही। पर हमें यह नही भूलना चाहिए कि स्वतन्त्रता का महान् समर्थक होते हुए भी माँग्टेस्क्य् लोकतन्त्रवादी ' नहीं था । ग्रपने स्वभाव और विचार से वह सविधानवादी था। जनता की भी भारता को उत्तेजना देना उमे एकदम ग्रहिन कर था। स्वतस्त्रता का समर्थन करते हुए भी वह सम्पूर्ण जनता को राजनीतिक और साम्पत्तिक

समानता देते की उदारता प्रदक्षित न कर सका ।

भाष्टेस्वयू ने ग्ररस्त् ग्रीर मैकियावली से वढकर अधिक व्यवस्थित ग्रीर विकसित .रूप में ' ऐतिहासिक पद्धति का अनुसरण किया, यद्यपि साथ ही वैज्ञानिक और पर्यवेक्षणात्मक प्रणाली का सहारा लिया । उसने भौगोलिक वाता्वरए को राजनीति का अग मानकर मानसिक व्यक्तित्व का गौरव प्रदान किया। उसने केवल उन्हीं विचारों को प्रयुनाया जो उसकी दिन्द में व्यावहारिक उपयोगिता की कसौटी पर खरे उतरे । मॉटेस्वय ने कानून की महत्ता स्थापित करते हुए स्पष्ट रूप से कहा कि कानून द्वारा ही शासन सुचार रूप से चलाया जा सकता है। उसने विधियों के आन्तरिक तत्त्व की विवेचना की तथा कहा कि विधि-निर्माण प्राकृतिक और सामाजिक वातावरण तथा ऐतिहासिक गीति-रिवाजो और घामिक मान्यताओं को ब्यान में रखकर किया जाना चाहिए। विधियों की यह समाजवास्त्रीय सीमासा निषयप ही महत्त्वपूर्ण है। माँग्टेरवयू का महत्त्व इस वात में भी है कि निरक्कृतता का खण्डन करके उनने प्रतिनिधिक सत्तदीय शासन का अनुमोदन किया तथा राजा पर संविधोनिक रोकशाम का समर्थन किया। उसके प्रभाव का मुल्याँकन करते हुए मैक्सी ने ठीक ही लिखा है कि राजनीतिक चिन्तन के क्षेत्र मे मांग्टेन्नयू प्लेटो, प्ररस्तू, मैकियावली सीर बोर्बों के समान विशिष्ट महत्त्व रखता है। वह यद्यपि !8श्री शताब्दी का फ्रांसीसी या किन्तु उसके विद्वान्तो और अध्ययन पद्धति का सार्वभीमिक महत्त्व है। उपयोगितावादियों ने उसके विचारों को बहुत हद तक ग्रहण किया। वेग्यम तो उसकी अनुभूतिमूलक पद्धति से बडा प्रभावित था।

21

# र्विहासिक अनुभववादी : ह्यू म और बर्क

(The Historical Empiricists : Hume and Burke)

1.8वी सत्तावदी में, जो ज्ञान का युग कहा जाता है, पश्चिमी मूरोप में अनेक महान विचारक पैदा हुए जिनके उपदेशों से सामाजिक एव राजनीतिक सस्थाओं में कीई सुभ परिवर्तन होने की बजाए क्लान्त के लिए मार्ग प्रशस्त हुआ । फलस्वरूप इस बात्यानन के विच्छ एक प्रतिक्तिमा उपपन्न हुई जिसकी चरम सीमा <u>बेक्ट सुभ में देखने को मित्री</u> उसके अबब्ध सन्देहवादी दर्शन ने 18वी सबी में प्रचलित अनेक निरपेक्ष विख्वासों को समान्त कर दिया । सुभ और स्त्री समानामिक ये और मित्र-भी । स्त्री अवनावादी और उस्ताहवादी या किन्तु सुभ विज्ञासों के सामानिक या जिसने अपनी विचारवार से उपयोगिताबाद की पृष्ट किया । कहा जा सकता है कि 17वी शताब्दी के हाँक्स और लांक की व्यक्तिवासी विकारकाम-वर्शन-19वी सदी के रिकार्ड एक बात्तिवासी किया । स्त्री एक स्त्री स्त्री है कि 17वी शताब्दी के हाँक्स और लांक की व्यक्तिवासी विकारकाम-वर्शन-19वी सदी के रिकार्ड एक वर्णन स्त्री स्त्री की विचारवार से वर्णन स्त्री स्त्री सिकार्ड एक वर्णन की विचारवार से वर्णन सामान स्त्री स्त्री स्त्री के स्त्री स्त्री के स्त्री स्त्री के रिकार्ड एक अकार का अन्ववर्ती सकर्मणकाल उपस्थित किया ।

डेविड ह्यूम की जीवनी और कृतियाँ (David Hume : Life and Works)

हेविड खुम का जन्म 1711 ई. में, प्रशीत रूसी से एक वर्ष पूर्व स्कॉटलेंग्ड में हुमा। 1776 ई में, ग्रयांत रूसी से तो वर्ष पूर्व, वह संसार से विदा हो ग्रया। कानून और तरपश्चात व्यापार में असफल होने पर उसने साहित्य की ओर व्यान दिया जिसकी वह कुछ वर्ष तक रहा और उसके समय घर पर व्यतीत करने के बाद उसने कांग्य की यात्रा की जहां वह कुछ वर्ष तक रहा और उसके समय घर पर व्यतीत करने के बाद उसने कांग्य की दियात प्रत्य की रचना की। इस प्रत्य का प्रकाशन 1737 हैं, जब वह केवल 26 वर्ष का ता, हुआ। प्राप्त तो पर हुम का सर्वश्रेष्ठ प्रा-निर्माता प्रत्य समक्ष जाता है, किन्तु प्रकाशन के समय देसे बहुत कम व्यक्तियों ने वर्ष प्रदा प्रकाशन के समय देसे बहुत कम व्यक्तियों ने वर्ष प्रदा प्रकाशन के समय देसे बहुत कम व्यक्तियों ने वर्ष प्रता प्रत्य का प्रकाशन के समय देसे बहुत कम व्यक्तियों ने वर्ष प्रता का ति हुआ। वर्ष 1771 में दूसरा प्रत्य 'Essays Moral and Political' प्रकाशित हुआ। हुम ने तिवन्यों का उसकी पूर्व पुस्त की प्रवा कुछ प्रिक स्वानत हुआ धीर उसे चन तथा सम्मातः औं मिला। कुछ समय बाद हुम ने अपने विकल पूर्व प्रत्य को 'Enquiry Concerning Human Understanding' शोर्षक से प्रकाशित करवायां। इस पुस्तक के क्ष्ययन ने काण्ट-(Kant), के उस-समय के प्रवत्ति विववाल को प्राचात पर्व विकत के अस्मान के स्वत्त के ब्रेटिंग की प्रवा विकत से नित्व विवा हुम ने कुछ और भीन प्रति विवे ब्रेटिंग

History of England, Enquiry Concerning the Principles of Morals, Political Discourses Original Contract, and A Natural History of Religion.

म के लेख आलोचनात्मक है, रचनात्मक नहीं । उसके सभी ग्रन्थों में, विशेषकर धर्म ग्रीर मीन म्पननी ग्रन्थों में, वह एक विध्वसक आलोचक के रूप में प्रकट हुआ है। लोकप्रिय सिद्धान्तों पर 480 पाश्चात्य राजनीतिक विचारों का इतिहास

कुठाराशात करने के फतस्वरून ही उने <u>राज्योंतिक कलावान</u>, य<mark>में निर्दाशी ग्रा</mark>वि तिन्दासुचक उपाधियों से मलकुत किया गया है। अपने विरोध<sup>क</sup>ि देखकर ही उसने अपनी स्थिति एडम् स्मिथ के तामने इन मन्दों में रखी थी, "मैं ही एक ऐसा व्यक्ति हूँ जिसने सब विषयों पर, जिन पर समाज में कुछ विवाद उठ सकता है, लिखा है। नेरे, सारे टोरियो, ह्विगो और ईसाइयों के म्रतिरिक्त भौर कोई सन्नु नहीं हैं।"। ह्याम का संशयवाद

(Hame's · Scepticism)

हा मुश्यंत्ववादी (Sceptic) या धर्यात् वह प्रत्येक कल्पनीय बात के वारे में संवयपूर्ण प्रक्त पूछता था 12 उनकी प्रवृत्ति खण्डनात्मक और आलीचनात्मक थी 13 उत्तन माज्यात्म, वर्म, राजनीति आदि तभी क्षेत्रों में अन्ता के दांचकालीन विद्याती और विचारों पर प्रहार किया, प्रतः चारा और उत्तनी कड़ आलीचना हुई। उत्तने तत्कालीन आलात्वादी वर्धन थीर धर्म-जात्म में कोई आत्था प्रकट-नहीं की, प्रतः वर्म-विरोधी कहकर उसकी भन्तिन की गई। उस छल्डन निया तथा भृति प्राकृतिक प्रदनाक्री, त्वर्ग, नरक आदि वे सम्बन्धित विचारों का उपदास चहाया।

"चमन्त दावा का खरका कर देता है। नीतिवान्त, वर्ष बीर राजनीति ने प्रकृतिक विधि को निस प्रकार प्रयोग होता था, खूप ने उसकी भी कालोजना को 1'3 इस पुस्तक का आधुनिक दर्शन के इतिहास में नहत्त्वपूर्ण स्थान हैं किन्तु राजनीतिक निदान्त से उसका अधिक सम्बन्ध नहीं है। इत पुस्तक ने बृद्धि के स्वरूप के सम्बन्ध ने जो आरखाएँ विकसित की हैं उनका सभी सामाजिक जास्त्री

से प्रतिष्ठ नन्दन्य है 🎁

हू में ने बुद्धि के स्वरूप तन्माची तिस नेवीन विद्यालय में आस्था रखी उसी के फलस्वरूप उसमें गाइम्प्रस्वाद कीर वर्गवालत के श्रि अनास्था पेटा हो गई। ईश्वर भीर ईश्वर प्रवत्त वर्म में उपका विक्वस जाता रहा तथा वर्म को भी उसने उपयोगितावाद पर आवारित कर दिया। इतना हो नहीं, उनने आधार-पाल्य के केल में उस वस्तु अधान तथा पार्वभीविक नेतिक कानूम की ग्रारखों हो नहीं, उनने आधार-पाल्य के केल में उसका हुए जो प्रविद्या में निवार के पित केल पार्वभीविक नेतिक कानूम की ग्रारखों हुए हों है निवार ब्रह्म का वर्ष भी निरस्त किया जो अवस्थ कर ब्रह्म को प्रविद्या में निवार अधान मानना चाहिए। हा म का तर्क था कि नैतिक अनुभव के स्वरूप भागती हैं आवश्य क्यों पर नेही वरण भागताथा पर आधारित करना चाहिए। मानव स्थान के मुख्य भाग को हैं आवश्य एवं इदि । ब्रह्म होती है और आवश्य में मानव प्रवास के हैं। भागताथा पर आवश्य एवं इति । सानव के ब्रह्म भागती हैं आवश्य हें हैं। सानव होती है होर्ग के विचार में स्थान के उद्देशों की प्राप्ति के वाचनों पर ध्यान देती है। मानव होता है होर्ग के विचार में स्थान के स्वरूप में मानव में हैं। मानव में हिए को विचार पर ध्यान देती है। मानव होरा है मानव होरा है स्थान के स्वरूप में मानव स्थान के स्वरूप में मानव स्थान के मानव स्थान के सार बुद्धि की ब्रह्मिय होता है होरा के सारवार स्थान के सारवार होरा है स्थान के सारवार होरा है स्थान के सारवार सारवार होरा है सारवार सा

<sup>1</sup> Maxey: Political Philosophies, p. 327.

<sup>2 &</sup>quot;Hume was a sceptic, which meant that he asked doubting questions about every thing imaginable."

—MeDonald: Western Point cal Theory, p. 401.

<sup>3</sup> हेवाइन : पूर्वोस्त, पृष्ठ 561.

एक विशेष प्रकार के सुदा या दुःग की उत्पत्ति होती है-। ह्यू म के इस विचार का राजनीति-शास्त्र के क्षेत्र मे यह अर्थ या कि सामाजिक सविदा और दैविक मूत्र के <u>सिद्धान्तो को अ</u>मान्य ठहरा कर राजनीतिक कत्तंव्य को उपयोगिता पर ग्राचारित किया जाए ।

ह्म ने मानव-बृद्धि के स्वरूप का जो विश्लेषण- किया उसके मुत्य परिणामो पर विचार करते से हम यह पाने हैं कि उनके 'विचारों के सम्बन्धे' (Relations of Ideas) तथा 'तथ्यों के विषयों (Matters of Fact) में ब्रम्सर वया है विचारों के सम्बन्धों का सर्वोत्तम उराहरण गणित शास्त्र में मिलता है और 'तऱ्यों के विषयों' के उदाहरण भीतिक-शास्त्रों में । जब हम यह कहते हैं कि एक वृत्त के सभी अर्ड-व्यास वरावर होते हैं तो हम केवल एक 'सम्बन्ध' ही स्थापित करते है जो वृद्धि हारा दी विचारो-वृन तथा अर्द-व्यास-मे बतलाया गया है इसी तरह जब हम यह कहते हैं कि दो ग्रीर दो चार होते हैं तो हम दो निश्चित इकाइयों में 'समानता का सम्बन्ध' सिद्ध करते हैं। स्पष्ट है कि इन सभी उदाहरणों में 'सम्बन्ध' सम्बन्धित विचारों से उत्पन्न होता है और प्रतिस्थापित तथ्य एक ग्रनिवार तथा प्रपरिवर्तनीय नत्य को प्रकट करता है जिसके विपरीत कल्पना ही नहीं की जा सकती। हम यह सोच ही नहीं सकते कि किमी वृत्त के अर्द्धव्यास वरावर नही होगे अथवा दो और दो चार नहीं होने । यहाँ जो भी प्रतिस्थापनाएँ हैं वे तदयो पर निर्मर नहीं हैं और न ही उनका स्वरूप अनुभव-प्रधान है। हा म की मान्यता है कि प्रतुभव-सिद्ध सामग्री से हम 'विचारों का सम्बन्ध' कभी प्रमाणक मुही कर सकते। इसी तरह विचारों की तुलना से कीई 'तथ्य' सिद्ध नहीं किया जा सकता। हा म का यह भी तर्क है कि "विचारों के मध्य ताकिक सम्बन्ध जितना प्रपर्वितर्तनीय और आवश्यक होता है उतना 'तथ्यो' का मध्य 'सम्बन्ध' नहीं हो सकता ।"

ह्य म का विख्वास है कि चूंकि गणितशास्त्रों में ही 'विचार सम्बन्व' (Relations of Ideas) पाए जाते हैं, अत ग्रावश्यक एवं सार्वभीमिक सत्य इसी क्षेत्र तक सीमित हैं। हम भीतिक पदायों के सम्बन्ध में सार्वभौमिक ग्रयवा विश्व-व्यापक सत्य नहीं पा सकते । भौतिक विज्ञान, ग्राचार-शास्त्र, राजनीतिक शास्त्र, धर्म एव ब्राध्यात्म शास्त्र, ब्रथंशास्त्र ब्रादि जो भी सामाजिक विज्ञान है उनमे

हम केवल सम्भावनाओं अर्थात् अनुभव सिद्ध सत्य को ही ढूँड सकते हैं।

ह्म म के राजनीतिक विचार (Hume's Political Ideas)

 अनुभववादी घीर संग्रववादी होने के वावजूद छु म का दूढ मत या कि दुरिक्मीतिग्रास्त्र को एक गणितशास्त्रात्मक विद्यान का रूप दिया जा सकता है तथा उनके ऐसे व्यापक स्वयसिद्ध सिद्धान्त ही सकते हैं जिनको तुलना गिएतशास्त्रीय सिद्धान्तों से की जा सके हिं म ने राजनीति को वैज्ञानिक हुए इन का समयन करते हुए भी प्राकृतिक नियमों के उस सिद्धान्त का कट्टर विरोध किया जो सत्रहवी शताब्दी मे मान्य या ।

2. 17वां और 18वीं शताब्दी के बुद्धिवादियों का विश्ववास या कि प्रज्ञा' मानव-चरित्र तथा साध्य और उसके साथनों का निर्धारण करती है। सिक्र विपरीत ह्यू म की मान्यता थी कि प्रज्ञा साध्य को निर्धारित नहीं करती, वह भावनाओं का आजा पालन मात्र करती है, उसका निर्धारण भावनाम्नी बीर प्रवृत्तियाँ द्वारा होता है; फलस्वरूप वीद्विक मुल्य वापेक्ष होत है। ब्रत एक्वीनाम, प्रीष्ठायम, बाइको ब्रादि द्वारा कस्पित प्राकृतिक कानून और प्रकृत की <u>घारव्या निर</u>्यंक है। मानव-चरित्र का निर्धारण ग्रभिसमयो द्वारा होता है। ग्रपनी इसी धारए। को राजनीति ज्ञास्त्र के क्षेत्र स वार्य का गितार शाया है। कि प्रमान का कोई बोर्डिक ग्रावार नहीं होता है। हमारे समाज के अर्था में प्रमान के अर्था है। हमारे साम के इसिंह हमारे हिंद के स्वाक्त प्रमान के हिंद हमारे आदि सहज प्रवृत्ति हमें ऐसा करने के सिए प्रेरित करती है। इसके मूल में किसी देविक स्वीकृति प्रवृत्ता सिवदातमक आवार की कल्पना करना व्यर्थ है।

3 सूम अनुभववादी या स्रितः उसके चिन्तन में अनुभन, ऐतिहासिक परस्परा, अग्याय या आडन, सहज प्रवृत्ति, रीति-रिवाज शादि को स्थाम सिना । 18वीं अतान्त्री के अतिजय तर्जनाद प्रीर बृद्धिवाद के विरोध में उसने ऐतिहासिकवाद का अनुमोदन किया । उसने कहा कि सरतार का आधार पेत स्थवा अभिप्राय (Opmon) है । मुस्कार नीन प्रकार के मत पर आधारित होती है — (1) जन-इत सम्बन्धी मत, (1) असा का आवकीर सम्बन्धी मत। (1) असा का आवकीर सम्बन्धी मत। (1) असा का आवकीर सम्बन्धी मत। असे प्रवृत्ति होना है । मनुष्य परिवार में जन्म लेना है और इन तत्वों के उन तीन "आधार सुत मतो को दबता प्रायत होती है । मनुष्य परिवार में जन्म लेना है और इन तत्वों के कारण समाज को बनाए रखने को वाब्य होता है । आवस्थकता, सहज प्रवृत्ति और आदत —इन तत्त्वों डारा समाज व्यवस्थत और संचानित होता है । मानव-स्वभाव के प्रत्य तत्वों के आखार पर जिस व्यवस्था में कसावट रहती है प्रवा कमजोरी रहती है उसे आयत सम्बन्ध का नाति है । आदत ही के कारण व्यवस्था में असावट मजबूत वनाती है। आदत ही के कारण व्यवस्था में आजा-पालन को भावना आती है, और क्लास्वरूप बहु सपने पूर्वजों की सीम-से-प्रयम नहीं हुटना चाहता। सामाजिक प्रविद्या के प्रध्यान में अस्था मही हुटी । हुते सामाजिक सविद्या के सिद्धान्तों में आस्था नहीं हुई। हुते सामाजिक स्विद्या के सिद्धान्तों में आस्था नहीं हुई। हुते सामाजिक स्विद्या के निर्माण का सिद्धान्तों में आस्था नहीं हुई। हुते सामाजिक स्विद्या के निर्माण स्विद्यानिक और कृतिम स्वी

स्वयवादी प्रवृत्ति के कारण ह्या म ने सर्वेड आको बना सौर व्यवना का सहारा निया। उसने राजवर्णन को कोई विकास्ट देन प्रदान नहीं की, किन्तु एक नवीन दिया प्रवक्ष दी। राज्य के ग्रारम्भ के विषय में (चत्ते देवी सिद्धान्त (Divine Théory) और सविदा सिद्धान्त (Contract Theory) की कर्दु ग्राह्मोद्भाना की ) हुवी सिद्धान्त का उसने निम्मलिखित तर्कों के श्राधार पर

खण्डन किया-

(क) ईश्वर के ग्रस्तित्व को बौद्धिक ग्राधारों से प्रमाणित किया जा सकता है।

 (ख) ईश्वर राज्य के प्रपहुता, वशानुगत शासक, एक सामान्य सिपाही और गौरवपूर्ण नरेश को—प्रयात् सबको ईश्वरीय कार्य सोपता हे एवं उनकी रक्षा करता है ।

(ग) देवी सिद्धान्त शासक को इतना पवित्र बना देता है कि वह आलोचना और आपत्ति से

परे हो जाता है, ऋहे वह ग्रनाचारी ग्रीर ग्रत्याचारी ही क्यो न हो ?

संबद्धि सिद्धान्त पर ह्यम ने ऐतिहासिक और दार्शनिक दोनो ही दृष्टिकोणो से आक्रमरा किया ऐतिहासिक रूप से प्राचीन मनुष्य मे सविदा सम्भव नहीं वी वयोकि उनमें इतनी योग्यता नहीं बी कि वे सैविदा के महत्त्व पर विचार कर सकते और एक वार समसीता करने के बाद उस पर स्थिर रहते । ऐसे किसी भी समझौते का इतिहास मे प्रमाण नही मिलता । इसके प्रतिरिक्त यदि यह स्वीकार भी कर लिया जाए कि कुछ मनुष्यो ने समसीता किया तो उनके उत्तराधिकारी उस समसीते की मानने के लिए बाध्य नही हो सकते । इस विषय मे ह्याम के ये जब्द निश्चय ही वडे तर्कपूर्ण हैं कि-"विश्व के ग्राधिकांश भागों में यदि ग्राप यह उपदेश दें कि राजनीतिक सम्बन्धों का ग्राधार पूर्णतया स्वेच्छाचारी सम्मित या पारंस्परिक-समभौता है तो न्यायकर्ता त्रन्त ही आपको राजाज्ञा के आधार को हिलाने. वाले राजद्रीह के अपराध मे बन्दी बना लेगा, यदि आपके मित्रो ने उसके पूर्व ही असंग्रत वाती-पर या ऐसी ऊटपटाँग वातें करने पर. दीवाना समक्तर - ग्रापको बन्द न कर लिया हो 🕻 ह्य स ने संविदा-सिद्धान्त का अन्य आवार पर भी खण्डन किया उसने <u>कहा कि यह सिद्धान्त राजनीतिक कर्त्तन्य पालन</u> नी कोई समुनित व्यांस्था प्रस्तुत नहीं करता । उसी के शब्दों में - "सरकार की आजाओं का हमे जो पालन करना पडता है, उसका यदि मुक्त से कारए। पूछा जाए तो मैं यह उत्तर दूंगा कि 'क्योकि समाज इसके बिना जीवित नहीं रह सकता, और भेरा यह उत्तर इतना ,स्पष्ट है- कि सम्पूर्ण मानव-जाति इसे समक्त सकती है। तुम्हारा उत्तर यह है कि हम को अपने वचन का पालन करना चाहिए। लेकिन इस उत्तर को केवल दार्गनिक शिक्षा प्राप्त व्यक्ति को छोडकर ग्रन्य कोई न तो समक्त सकता है ग्रीर न ही

पमन्द कर सकता है। इसके ग्रतिरिक्त मेरा तो यह भी कहना है कि ग्राप उस समय चाकर मे पड जाएँगे जब ग्रापसे यह प्रश्न किया जाएगा कि हम ग्रपने बचन का पालन करने के लिए विवश क्यो हैं ? वास्तव में कोई भी व्यक्ति ऐसा उत्तर नहीं दे सकता जो सीधे तौर से हमारे राजनिक के कर्त्तव्य की व्याख्या कर दे।" राजनीतिक कर्त्तव्य-पालन ग्रीर राज्य के स्वरूप के सिद्वान्त के रूप मे सिवदा-निद्धान्त की ग्रपूर्णता बतलाने हुए ह्यूम ने. लिवा है—"यह कहना व्यर्थ है कि समस्त सरकार जनस ग्रनुमति के ऊपर ग्राचारित <u>होती है अयवा होनी नाहिए।" उनका यह स्पट्ट ग्रीर वास्तव में सही</u> विरवास है कि यथाये जीवन में इस जन-प्रतुमति का कोई महत्त्वपूर्ण स्थान नहीं है। ह्यूम का कहना है कि यदि राज्य सविदा पर ग्राधारित होता तो मनुष्य कभी भी उस सविदा को मग कर सकते थे। परन्तु ऐमा सम्भव नहीं है। "प्रत्येक वर्तमान सरकार, वह सरकार जिसका इतिहास में कोई चिह्न शेय रह गया है, म्ल रूप में शक्ति-प्रयहरण प्रवता विजय या दोनो का परिणाम है जिसमे शामित की स्वेच्छापुर्ण ग्रनुमति का वहाना तक नहीं किया गया ।" मनुष्य राज्ञा का पायन इसलिए करते हैं कि ऐमा करने में वे ग्रपनी भलाई देतते हैं । नृप तथा ज्ञान्ति की <u>व्यवस्था बनाए रखने के</u> लिए मनुष्य राज्य की ग्राज्ञा मानना ग्रावश्यक समक्ष्ते हैं। मरकार ग्रथवा राज्य के लिए मनुष्य भनित रखते हैं। यह उनके अभ्यास की वात है। राजा मनुष्यों की उन आवश्यकताथों की पूर्ति करता है जिनकी वह भूतकाल मे अनुभूति रुरता रहा है। स्पष्ट है कि राजनीति मे खूम ने अस्थास एव उपयोगिता के महत्त्व को स्वीकार करके राज्य की समाजवादी व्याख्या प्रस्तुत की है।

हिं म जननन्त्र वामन-प्रणाली के विरुद्ध यो स्थानि उसके विचार में स्वतन्त्र वासन ववृत प्रधिक मोमा में प्रान्नों को नष्ट करने वाना होती है। गणतन्त्र-वासन में विज्ञान को प्रोत्साहन मिलता है तथा राजतुर्ज-वासन में कला को ह्यू में छापेखानों की स्वतन्त्रता तथा धार्मिक सहनवीलता के पक्ष में था। गई नागरिक स्वतन्त्रता का पीषक था। कि चुन समाज की पूर्णता के लिए स्वतन्त्रता प्रभिवाधित है, यह मानत हुए प्रधिकार के साथ राजगित को नी समाज की रक्षा के लिए आवश्यक समस्त्रता था। उनका यह भी विश्वास था कि घामन यन्त्र को व्यवस्थित रखने के लिए राज्य को मितव्ययो होना चाहिए। जनता के धन का अपस्थय करने से अन्ततः जनता पर गुजामी लादनी पड़ती है। उल्लेखनीय है कि स्वतन्त्रता का समर्थक होते हुए भी ग्रु म अनुवारतादी परम्परा का हिमाधती था। सामाजिक व्यवस्था और स्वाधित्व का बीज ऐतिहासिक परम्परा ग्रीर अन्यास में होना मानकर उसने उस प्राकृतिक नीतियास्त्र के लिएमात का उन्हाम उडाया वो मानती थी कि गानवता के लिए सनावन साधवत प्राचारणास्त्र के नियम बनाए गए हैं। मनावन नीति-वास्त्र के बदले समाज-विवेध के लिए रियुक्क नीति-वास्त्र सिद्धान्त का उसने समर्थन किया

त्रिक्ष हिमान्य प्राप्तिक निजानों पर सो कुछ महत्वपूर्ण निवन्य ति । उसने व्यापार, वाणिक्य, इब्य, सूर-बोरी प्रांदि पर प्रपन्न मीलिक विचार अस्तुत किए उन्नने कहा कि मुद्रा की मात्रा से वाहर विजार-दर का निर्वारण होता है। विनिम्य के लिए जितनी मुद्रो वाजार मे उपलब्ध है, उमकी मात्रा में परिवर्तन होने पर वस्तुयों ही दर पर प्रभाव अववय पड़ता है। ह्यूम ने वतलाया कि मुत्राका में परिवर्तन होने पर वस्तुयों ही दर पर प्रभाव अववय पड़ता है। ह्यूम ने वतलाया कि मुत्राका को स्थावित हैं। उसने व्यापार-स्वातन्यों का पुत्र प्रिया विज्ञ होरा सूर्व कि वे प्रमुख को विश्व कि के प्रमुख को विश्व कि स्वातन्यों का पूर्ण जिल्हा करते हैं और सूद की दर भी घटाते हैं। अववाद की हिमायत करते हुए स्वातन्यों ने कहा कि इससे आरिक और नैतिक गुण उत्सव होते हैं। व्यापार-वाणिज्य से धन ब्राता है, प्रजासकर्य पूर्णी-सचय सुगमतापूर्वक हो पाता है। विग्व-समाज में मितव्यिता का गुण-पाया जाता है अवकि भू-स्वामियों में ब्रावस्य और अपब्यय के अवयुण होते हैं। ह्यूम ने न्याय और सम्पत्ति में गईरी अस्व माता है। च्यूम ने न्याय और सम्पत्ति में गईरी अस्व माता है। च्यूम व व्याप्त होते हैं। ह्यूम ने न्याय और सम्पत्ति में गईरी अस्व माता है। च्यूम व व्याप्त होते हो । च्यूम ने न्याय और सम्पत्ति में गईरी अस्व माता है। च्यूम व वाता है। च्यूम व वाता है। च्यूम ने न्याय बीर होते हो स्व वाता है। व्यापार-वाता को प्रयाप होता है।

484 पाश्चात्य राजनीतिक विचारों का इतिहास

है। सम्पत्ति के बाधार के प्रति श्रवमानना से न्याय की प्राप्ति नहीं हो सकती। यह तो ग्रन्याय है। लॉक के विपरीत ह्यम न्याय की शब्दाववीं में सम्पत्ति को परिभाषित करता है।

#### সাকৃনিক বিঘি কা বিনায় (The Destruction of Natural Law)

हाम ने अपनी प्रालीचना को प्राकृतिक विधि अथवा कानून (Natural Law) की विविध अथवा कानून (Natural Law) की विविध अथवा कानून (Natural Law) की विविध आखाओं के ऊपर लागू किया। उसके प्रकृति का किया । उसके प्रकृति के पूरे निक्कर्ष बाद में सामने आए। तेकिन, उसने इस-प्रखाली की कम से कम तीन शासाओं पर आक्षेप किया—

(1) प्राकृतिक ग्रथवा विवेकपूर्ण धर्म,

(2) विवेकपूर्णं नीतिशास्त्र,

(3) राजनीति का सविदागत ग्रथवा सम्मतिगत सिद्धान्त ।

सेवाइन ने उपरोक्त शाखाओं पर ह्यूम के आक्षेपों का वडा तर्क-सगत विश्लेपण किया जिसे

उन्हीं के शब्दों में प्रस्तुत करना उपयुक्त होगा।

विके क्रन तर्क था कि विवेकपूर्ण यमं का विदार ही झूंठा होता है नयों कि तथ्य के किसी मामले का नियमगारमक प्रभारा असम्भव होता है । इसी प्राधार पर उत्तका कथ्म था कि ईस्वर के प्रस्तित्व को सिद्ध नही किया जा सकता । वस्तुत इसका निकत्यं अधिक सामान्य है । किसी भी वस्तु के प्रीत्यत्वक अस्तित्व को सिद्ध करने वाली सविवेक तत्व मीमांसा सम्भव है । धमं के त्याकथित सत्यों में वैज्ञानिक सामान्योकरण की व्यावहारिक निमंदता भी नहीं होती । वे गुद्ध के से— मावना के क्षेत्र से सम्बन्ध रखते हैं । इसलिए, प्रमं का एक प्राकृतिक होतहात हो सकता है । इस कथन का आयाय पह है कि धमं के बहुत से विश्वसों और प्रयाभों को मचोविज्ञान्ति स्थाना नामवाश्यीय व्यावसाएँ की जा सकती हैं । वेकिन, उत्तकों सच्चाई का कोई प्रभन ही नहीं उत्तता । इसी प्रकार प्रावारों और प्राजीति के क्षेत्र में मूल्य मनुष्य की कार्य-विधयक प्रवृत्तियों पर निमंद रहते है । ग्रतः यह ग्रसम्भव है कि विवेक खुद ही किसी वाधित्व का निर्माण करें । फलत सद्गुण केवल मस्तिक्क की एक विशेषता अथवा कार्य है और वह भी ऐसा जो कि सामान्य रूप के प्रमुनीदित हो । धमं की भीति ही उत्तका मी एक प्राकृतिक दिवहात हो सकता है । लेकिन, नैतिक वाधित्व का वस प्रमृत्तियों, आवश्यस्तातो तया कार्य की प्रराणाओं की स्वीकृति पर निभंद है । इसका विके वही भीवत्व है से कुछ नहीं ।

सुम की नैतिक प्रालोचना का बहुत-सा अंब तत्कालीर्न उपुरोगितासम् के निरुद्ध-प्रा।

उपुरोगितावाद के अनुसार मनुष्य के समस्त कार्यों, का अरक तत्व सुख को प्राप्त करने और दुःल के निवारण की वेच्टा थी। हुं म ने उपयोगितावाद का व्यानहारिक आधार पर विरोध किया है। हुं में के निवारण की वेच्टा थी। हुं म ने उपयोगितावाद का व्यानहारिक आधार पर विरोध किया है। हुं में के वह व्याख्या सूठी मालूम पढ़ने कार्यो है। हुं म के विचार से आता के अकृत सरता हैं, इतृनी सरता कि वह व्याख्या सूठी मालूम पढ़ने कार्यो है। हुं म के विचार से आता अपने के सकत एक प्रवृत्ति से ही अवृत्तारिक हो। मनुष्य की व्याहरण के लिए हम एक सीमित केत्र में माता-पिता का-प्रेम के सकते हैं। यह भी सम्भव है कि वे प्रवृत्तिन ने न्याण्या हो योर न उदार। मनुष्य अकृति की से हमें वह उसी ही ख़ा में महण्य करती चाहिए। यह प्रचित्ति सारणा है कि व्याप्त पर्योगित के अकृति की से मालूप के प्रकृति की सम्भव है कि वे प्रवृत्ति के अधार पर विवेक्तायों यह सोचने को पे कि क्याय विवेकपूर्ण होती हैं। उस समय के सभी अधियोग के नीतिवादी मनुष्य की प्रकृति की अन्तर्द कि और बुद्धिनसा से परिष्णुण मानते वे किन सुन्य को सकृति के अमन्तर्द कि और बुद्धिनसा से परिष्णुण मानते वे किन सुन्य की सकृति के अस्त कहा सुन्य का सकृति के अस्त कहा सुन्य की सकृति के अस्त कहा सुन्य के सक्ति है कि सुन्य करती चाहिए और सुन्य से स्वाप्त नहीं करते। वे उसी समय इरविक से अन्तर्भ के सी विवादी सनुष्य की प्रकृति की सन्युष्ण से सिंदि के का सुने कहा विविद्य से साम से विद्या नहीं होती!

ले किन मुनु<u>ष्य की प्रमृति स्वार्थ में भी जताना हो हस्तक्षेप करती है जितना कि जवारता से</u>। ह्यूम के ब् जपमोगिताबाद ने महेकारिता को निशेष महत्त्व नही दिया था। उसने मानवीय बुद्धि को भी बहुत ऊँचा वर्जा नहीं दिया। इस दृष्टि से वह वेश्यम की अपेक्षा जांत स्टुमर्ट मिल के प्रयिक नजदीक था। जांत स्टुमर्ट मिल ने मानव प्रकृति को प्रयिक सरल माना था। फ्रांस के उपयोगिताबादियों का भी बहुत-कुछ ऐसा ही दिचार था।

हा म ने महमति के सिद्धान्त की भी कठोर आलोचना की और कहा कि राजनीतिक दायित्व केवल इसलिए बन्धनकारी होता है कि वह ऐच्छिक रूप से स्वीकृत हो जाता है। यद्यपि हाम वर्क की भौति यह स्वीकार करने को तैयार था कि सम्भवत, सदरभत-काल में पहला आदिम-कालीन समाज समभौते द्वारा बना हो. पर उसका तर्क था कि वर्तमान समाजो मे ऐसे समभौते का कोई सम्बन्ध नही होता। हाम का कहना था कि कोई भी सरकार अपने प्रजाजनों से यह नहीं कहती कि वे सहमति दें। सरकार राजनीतिक अधीनता और सविदा की अधीनता में भी कोई भेद स्थापित नहीं करती। मनध्य की प्रेरागाओं में जासन के प्रति निष्ठा अथवा भक्ति भावना उतनी ही पाई जाती है जितनी कि यह प्रवित्त की समभौतों का पालन होना चाहिए । सम्पूर्ण राजनीतिक ससार में वे निरक्श सरकारें जो सहमति के सिद्धान्त को रच मात्र भी नहीं मानती, स्वतन्त्र सरकारों की ग्रंपेक्षा ग्राधिक पाई जाती हैं। उनके प्रजाजन ग्रंपनी सरकारों के ग्रंधिकार की ग्रालोचना भी नहीं करते। यदि वे ग्रालोचना करते हैं तो केवल उसी समय जबकि ग्रत्याचारी शासन बहुत दमन करने लगता है। ग्रन्ततः इन दोनो चीजो का जहेश्य भिन्न-भिन्न है। राजनीतिक निष्ठा व्यवस्था कायम स्खती है और शान्ति तथा सरक्षा को बनाए रखती है। सविदाओं की पवित्रता प्राईवेट व्यक्तियों के बीच पारस्परिक विश्वास को जन्म देती है। हा म का निष्कर्ष था कि नागरिक ग्रादेश पालन का कर्तव्य और समझौते को कायम रखने का कर्तव्य ये दो भिन्न चीजें है। एक को दूसरे पर ग्राधारित नहीं किया जा सकता । यदि ऐसा किया भी जाए. तो एक दसरे की अपेक्षा अधिक बन्धनकारी नहीं है। तब फिर कोई भी क्यों बन्धनकारी हो ? वह इसलिए बन्धनकारी होना चाहिए नयोकि उसके बिना एक ऐसे शान्तिपूर्ण तथा व्यवस्थापूर्ण समाज का निर्माण नहीं हो सकता जिसमे ग्रमन-चैन रहे. सम्पत्ति की रक्षा हो और पदार्थों का विनिमय किया जा सके । दोनो प्रकार के दायित्व इस एक मूल से आगे बढते है। यदि प्रश्न पूछा जाए कि मनुष्य व्यवस्था कायम रावते और सम्पत्ति की रक्षा करने के लिए क्यो तैयार होते है तो इसके दो उत्तर है-कुछ तो वे इसलिए होते है क्योंकि इससे मन्ष्य की स्वार्थ-पृति में सहायता मिलती है और कछ इसलिए कि निष्ठा एक ऐसी ग्रादत है जो जिल्ला के द्वारा लाग की जाती हैं और इसलिए वह अन्य किसी प्रेरक उद्देश्य की भाँति ही मनुष्य की प्रकृति का एक अग वन जाती है।

> ह्यूम का प्रभाव (Influence of Hume)

राजनीतिक चिन्तन को धुम का कोई विषिष्ट अनुदाय नहीं है तथा। राजनीतिक कर्त्रच्य की विश्व क्ष से मानवीय एव सार्धित व्याख्या करके उसने राज-दर्शन को एक नवीन विश्वा प्रविषय प्रवास की विश्व क्ष को एक नवीन विश्वा प्रविषय प्रवास की विश्व क्ष को भावना के पीपए में अन्यास पीर उपयोगिता पर वल देकर उसने राजनीतिक समस्याधों के प्रति समाजशास्त्रीय दिष्टकीण की नीव रखीं। इस प्रकार वह उपयोगिताबादी विवास्त्रार का पूर्व-सुचक वन गया। सेवाइन के शब्दों में "यदि सुम के तक की बुदियादी बातों को स्वीकार किया जा सकता है कि उसने प्राक्षतिक अधिकार, स्वतः स्पष्ट शक्तियों आपित साथ की मृश्विकार, स्वतः स्पष्ट शक्तियों और शायवत तथा अविनाशी नीतिकता के नियमों के सम्पूर्ण विवेकत्वादी दर्शन की नव्य का प्रति स्वतन्त्रता के स्वान पर प्रव वर्शन की नव्य का प्रति स्वतन्त्रता के स्वान पर प्रव वर्शन की नव्य की स्वास के स्वान पर प्रव केवल उपयोगिता रह जानी है। यह उपयोगिता या तो स्वायं के के रूप में अथवा सामाजिक स्थित के कुछ पेसे रहिए की जा सकती है और प्रावरण के कुछ ऐसे रहिएत मानकों के रूप में व्यक्त होती है

 जो मानवीय प्रयोजनी को सिद्ध करते हैं।" सामाजिक अर्मुबन्ध श्रीर नेर्मामक अधिनारवाद का खण्डन करके ह्यूम ने तत्कालीन राजनीतिक विचारधारा के सन्पूर्ण धरातल को ही हिला दिया ग्रीर विचारको को नए सिरे से सोचने के लिए मजबर कर दिया।

यथि राज-वर्णन में ह्याम का योगदान विदेवास्तक न हो हर वण्डनात्मक है थोर हॉस्स, लॉक तथा इसी के समान उसने कोई स्वतन्त मीलिक प्रस्थ नहीं दिया है, तथापि जनके कुछ निवन्य निस्पन्देह वह जनकोटि के और मीलिक सिद्ध हुए हुँ। ब्रिटिय अनुगवधादी दोष्टीनको में उसका स्थान वीपस्थ है। ब्रिक्टिया बक्कें ने जिस अनुगवधाद की पुष्टि की थी, उसकी परिणात ह्यू म में देखने को मिलती है। ब्रिक्टिया बक्कें ने जिस अनुभवधाद की पुष्टि की थी, उसकी परिणात ह्यू म में देखने को मिलती है (ब्रिक्टिया बक्कें ने जिस अनुभवधाद और सम्बात्सक परिणानों ने व्यविष् आध्यातम्वाद, आत्मवाद और वाइविलवाद को खतरे में डाल दिया; तथापि एक गुभ परिणाम यह निकला कि विचारक इन समस्यामी पर अधिक गहराई से सोचने को विवार हो गए। स्वय काण्ड ने यह स्वीकार किया था कि ह्यू ने चित्तन ने उसे (काण्ड को) अन्यविष्यास की निवा ने जाया। यदि ह्यू म घर्म पर आक्रमण न करता तो उसकालिक प्रथात कम नहीं होता। पर तत्कालीन लोकप्रिय धार्मिक विश्वारों थीर ईसाईयत के सिद्धान्तों में उसने इतनी अनास्था प्रकट को कि बुद्धिजीयों वर्ग उसके विचारों से सहमति व्यक्त करने में मबराता रहा होते।

प्रहमण्ड वकं (1729-1797) (Edmund Burke)

एड्सण्डे वर्क अपने समय की ख़िटश राजनीति में भाग लेने वाला महान विचारक था। उसके महत्त्व को हैंगित करते हुए सेवाइन ने लिखा है, "दर्जन की भारी भरकम किन्तु भन्य ख़द्दालिका को हिंगित करते हुए सेवाइन ने लिखा है, "दर्जन की भारी भरकम किन्तु भन्य ख़द्दालिका को हिंगित के माद्रखंदाद में परिणति को पहुँची और जिसने 18वी शताब्दी में प्राकृतिक विधि का स्थान प्रहुण किया. बकें की महत्त्वपूर्ण देन है। 18वी शताब्दी का वही एकमान ऐसा विचारक था जिसने राजनीतिक परम्पराधों को धमं को आस्था से ख़त्रण किया तथा उसे (राजनीतिक परम्पराधों को ख़र्म के अपने के से जी जीवनी आरंक तियाँ

वक कव जन्मा, यह विश्वास्पद है। पर अधिकांबातः उसका जन्म आयरलेंड से 12 जनवरी, सन् 1729 को उदाहित से हुआ माना जाता है। वक का पिता गोटेस्टेन्ट या और मैं किंगीलिक। उस पर मी का ही-स्पन्ट प्रभाव पहार अस्ति सिंतिक हो स्थान पर मी का ही-स्पन्ट प्रभाव पहार अस्ति सिंतिक हो स्थान पर मी का ही-स्पन्ट प्रभाव पहार अस्ति सिंतिक हो सिंति हो हिस्सा से विश्वास में मिले। दिनिटी किंतिक से स्नातक होंने के बाद उसे बकाकत की सिंता पाने के लिए 1750 है, से लन्दन भेजों गया किन्तु वक की विश्वासिय में थी। अतः नाराज हो हर विता ने उसे आर्थिक सहायता बन्द कर दी और वक लेखन तथा पत्रकारिता से अपनी आजीविका चलाने लगा। सन् 1756 में उसके दो निवन्ध 'A Vindication of Natural Society' तथा 'Philosophical Inquiry into the origin of our Ideas on the Sublime and Beautiful' गुमनाम प्रकाशित हुए। उसने राजनीतिक और आर्थिक घटनाओं का सिंपित वार्षिक विवर्ष देने वाले 'Annua Register' गामक नाव्यकों का प्रकाशन आरम्भ का स्थान आरम्भ का अजीविक। तथा समुहिरियक स्थाति प्राप्त हुई और सांथ ही राजनीतिक क्षेत्र में उसका सम्मक वार को आजीविक। तथा समुहिरियक स्थाति प्राप्त हुई और सांथ ही राजनीतिक क्षेत्र में उसका सम्मक वार को आजीविक। तथा समुहिरियक स्थाति प्राप्त हुई और सांथ ही राजनीतिक क्षेत्र में उसका सम्पन्ध बढ़ा।

सन् 1759 के शास-पास कह आयरलैण्ड के मन्त्री विलियम हेमिलटन का अग्रेर सन् 1765 मे प्रवानमन्त्री लॉर्ड रार्कियम का निजी सचिव बना । 1765 ई. मे ही वह ब्रिटिंग लोकसभा का सदस्य चुन लिया गया और अग्रेल 30 न्यों तक ह्लिंग पार्टी का नेतृत्व करता रहा । जबरदस्त भाषण-कर्ती

<sup>ी</sup> डॉ. वर्मा: पूर्वोक्त, पृष्ठ 301-302

<sup>2</sup> सेबाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास,खण्ड 2, पृष्ठ 569.

भीर गपने दल के 'महितब्क' के रूप मे उसने भारी ख्याति र्याजत की । पुत्र की मृत्यु और-पारिवारिक अमान्ति के कारण 1794 ई मे जुसने ससद की सदस्यता से त्यागपत्र दे दिया। जीवन के शेष तीन वप उसने जान्तिपूर्वक व्यतीत किए, किन्तु फ्रेंच राज्य-कान्ति की बंदनाओं से वह प्रश्नमावित न रह सका त्रीर 8 जुलाई सन् 1797 को मृत्यू तक उसकी लेखनी क्रान्ति के विरुद्ध लिखती रही।

वकं एक तेखक के रूप में उतना सफन नहीं दुया जिनना व्याख्यान-दाता के रूप में । उसने. जो कछ भी लिखा, उनमे ग्रधिकाँग उनके भाषण ही है। इन्हीं से हमें उसके राजनीतिक विचारों का ग्राभास होता है। उसके भाषणो और कृतियों में निम्नलिखित उल्लेखनीय है-

(1) Speech on Conciliation with America, 1775.

(2) Speech on American Taxation.

(3) Vindication on Natural Society, 1756.

(4) Causes of our Present Discontents, 1770.

(5) Reflections on the Revolution in France, 1790.

(6) Appeal from Old to New Whigs, 1791. (7) Thoughts on French Affairs, 1791

वर्क ने ऐतिहासिक एवं ग्रागमनात्मक ग्रव्ययन पढितयो को ग्राश्रय लिया । ग्रनेक समस्याग्री के समाधान के लिए उसने इतिहास के पृष्ठों का निरीक्षण किया। उसका विश्वास था कि ऐतिहासिक ्यं ध्ययन द्वारा सम्पूर्ण समस्याओं को सुलकाया जा सकता है। वर्क अनुभूतिवाद मे-भी विश्वास करता या और इस तरह वह उपयो<u>गिताबादी भी</u> या। irian .

बर्क की समकालीन परिस्थितियाँ और उनका-प्रभाव (Burke's Contemporary Conditions & Their Influence)

वके पर ग्रपनी समकालीन परिस्थितियों का वड़ा प्रभाव पड़ा । विशेष छन से निम्नलिखित वातो ने उसके राजनीतिक चिन्तन को प्रभावित किया-भित्रयम, जिस समय वर्क <u>विटिश लोकसभा</u> का सदस्य वना, संसद् श्रीर राजा के सम्बन्ध मधुर

नहीं थे। राजा समद् को प्रभावभून्य वनाना चाहता या ग्रीर विरोधी समद्रे सदस्य राजा की इस प्रवृत्ति म अन्य थे। जनकी माँग थी कि मताधिकार विस्तृत किया जाए और राजा अपने समर्थको को पद लाम पहुँचाने के अधिकार का दुरुपयोग न करे। दुभाग्यवश इस समय ह्विंग दल की नई पीढी के युवको में पुरानी पीढी की-सी नैतिकता नहीं रही थीं। राजा ने मुंस और लालच देकर ससद में अपने समर्थको का बहुमत स्थापित कर लिया था । वर्क इस सम्पूर्ण बातावरण से बहुत ही दु.सी हुआ। एक और उसके लिए राजा का ग्राचरण ग्रापत्तिजनक था तो दूसरी श्रोर उसे यह भी विश्वास था कि संसद सदस्य देश ग्रीर जनता के प्रति हृदय से अपना कर्त्तच्य नही निभा रहे हैं। वर्क का विचार था कि विरोधी पक्ष की माँगें भी बहुत-कुछ उतनी ही घातक थी जितनी राजा की इच्छाएँ। वह राजतन्त्र ग्रीर लोकतन्त्र दोनो के ग्रतिवादी विचार के खिलाफ या ग्रीर मध्यम मार्ग का Korcelo

• समर्वक था । D) दितीय, तिल्लालीन विटिश नीति ग्रमेरिकन उपनिवेशो के प्रति वडी ग्रन्यायपूर्ण थी । विटिश ग्रनाचार के कारण ही उपनिवेशो से विद्रोहः भड़क उठा या। वर्क को ग्रन्याय ग्रीर ग्रत्याचार से घुगाथी, ग्रतः उसने चपनिवेशो का पक्ष लिया तथा ब्रिटिश सरकार को नीति की ग्रालोचना की।

 तिवीय, भारत में ईस्ट इण्डिया कम्पनी निरक्श आवरण पर चल रही थी। वर्क की ग्रन्तरात्मा कम्पनी के काले कारखामा के विरुद्ध विद्रोह कर वैठी। उतने ब्रिटिश ससद् मे कम्पेनी. की कठोर आलोचना की श्रीर भारत के तत्कालीन गवर्नर जनरल वारेन हैस्टिंग्ज के ब्रिटेन लीटने

पर उसके विरुद्ध ससद में चलाए गए ग्रिमियोग में प्रमुख भाग लिया ।

ग्रन्त में, फ्र<u>ुप्सासा</u> क्रान्ति के <u>प्रातक और हत्याकाण्ड ने वर्क के वर्म-प्रा</u>ण हृदय को जवरदल ठेस पहुँचाई । उमे इस वात से ग्रीर भी ग्रधिक श्राघात पहुँचा कि ब्रिटिश ह्निंग पार्टी के कुछ सदस्य कार्तिकारियों से महानुभूति रुखने तमें थे। वर्क ने वडे प्रभावपूर्ण शब्दों में फाँस की हिंसक कार्ति का विरोध किया और घोषणा की कि फाँसीसी जिस स्वतन्त्रता प्राप्ति के लिए पागल हैं, वह स्वतन्त्रता का । पराव । कथा आर पापका का निकास को पापक राजा का उन्हें पापक हु पह स्थानक है। वर्क का स्पष्ट मृत था कि सामाजिक सस्थाएँ सुवीर्ष ऐतिहासिक विकास का परिसास होती हैं जिनका व्यवहार जुन्य घादर्शवादियों को कल्पनामुकक सीजनाओं द्वारों सहसा विच्छेद या विघ्यस नहीं किया जा सकता।

वर्क के राज्य ग्रथवा समाज ग्रौर सामाजिक संविदा सम्बन्धी विचार (Burke's Ideas about the State or the Society and Social Contract)

वर्फ के राजनीतिक चिन्तन पर टिप्पसी करते हुए सेवाइन ने <u>लिखा</u> है कि "वस्तुत. वर्फ का अपना कोई राजनीतिक दर्शन नहीं था। उसके अपने विचार विभिन्न भाषणो और पैम्फलेटो मे विखरे मिलते हैं। इन विचारों को उसने कुछ विशिष्ट घटनाओं के प्रसग में व्यक्त किया था। तथापि, इन विचारों में एक संगति है। यह संगति इसे वात का परिचय देती है कि वर्क की निष्ठा वडी प्रवल थी ग्रीर उसके कुछ निश्चित नैतिक विश्वास थे। वर्क के दर्शन का ग्राघार सिर्फ यह या कि उसने ग्रपने समय की कुछ प्रमुख घटनाओं में भाग लिया था और इनके वारे में उसके ग्रपने कुछ विचार थे।"

वर्क के राज्य सम्बन्धी विचारी का अध्ययन करते सप्तय हमें यह घ्यान रखना चाहिए कि "उसने राज्य और समाज के बीच कोई विभाजन-रेखा नहीं. बीची है।" दूबरे शब्दों में इसका अभिनाय गह है कि बकें ने 'राज्य' और रामाज' सब्दी का प्रयोग सामान्यतः एक ही अर्थ से किया है।

राज्य का उदय, उसका सावयविक स्वरूप, संविदा-सिद्धान्त का खप्रधन अपने ऐतिहासिक ब्रध्ययन से वर्क ने यह निकल्प निकाला कि राज्य की उत्पत्ति किरी ब्रामिक ब्रध्ययन से वर्क ने यह निकल्प निकाला कि राज्य की उत्पत्ति किरी ब्रामिक ब्रह्मात्र प्रथवा समक्षीते द्वारा नहीं हुई ब्रह्मिक उसका क्रीमिक विकास द्वारा है। राज्य सावयविक रूप से विकास करते हुए अपने <u>बतुमान</u> स्तर को पहुँचा है। इसकी जड़ें सुदूर रूत में पाई जाती हूँ और शाखाएँ प्रसीम मिन्यू में फैली हुई हैं। चुँकि राज्य की उत्पत्ति कृतिक विकृत द्वारा भाता ह भार साखाए अधान मानुष्य म भवा। हुइ ह । चुक्कि राज्य का उत्पात अभाग प्रकृत का कि ठीक उसी प्रकार हुई है - जिस प्रकार मानुष्य न्यारोर का विकास होता है, यदा राज्य की संद्रवाद मुन् वर्तमान मोर भविष्य तीनो कालो से है। मनुष्य स्वभाव से सामाजिक और राज्यति आणी हैं। मानुष्य प्रवास को से भी वह समाज और राज्य में सगठित रहा। हुम राज्य प्रयास समाज के वाहर उसके प्रस्तित्व की सम्भावना स्वीकार नहीं कर सकते। वर्क ने राज्य और समाज के क्षेत्र कोई विभावक रेखा नहीं खीची। व्यक्ति समाज में रहकर ही प्रयाने उत्तरदावित्वों का निर्वाह करता है। वर्ष के ही शब्दों में, "समाज प्रथवा राज्य एक साझेदारी है जो सभी विज्ञानों में, सभी कलाओं में, प्रत्येक सदगुण में और समस्त पूर्णस्व में होती है। इस प्रकार की साझेदारी के लक्ष्यों की प्राप्ति एक तो क्या अनेक पीढ़ियों में भी नहीं की जा सक्ती, अतः राज्य <u>केवल कींग्रिल आ</u>त्तिकों के बीच की ही नहीं। बरिक मुत्रकों और आगे आगे <u>वालों के बीच की भी एक साम्रेदारी हो जाती है।'</u> वर्क राज्य और <u>व्यक्ति</u> अथवा समाज और व्यक्ति के सम्बन्ध को अति प्राचीन काल से चनता

भ्रा रहा मानता है। समाज अथवा राज्य एक जाश्वत सस्या है तथा व्यक्ति की समस्य माध्यातिक कस्पवाएँ संगठित समाज की सदस्यता से ही प्राप्त होती हैं। जाति ने अव तक जो कुछ प्रजित किया है, जहिं वह नितिक श्रादशें हो या कला हो या ज्ञान-विज्ञान हो, जस सबका रक्षण समार्व भी सामाजिक परम्परा द्वारा होता है। सुमाज की सदस्यता का आश्रय है कि "मनुष्य संस्कृति के समस् कोषो तक पहुँच जाए। यही सम्यता और वर्षस्ता के बीच का अन्तर है। यह कोई भार बा बीक नहीं है वरन् मानव-मुक्ति का खुला द्वार है।"1

सेवाइन: राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 2, पृष्ठ 577,

क के राज्य के सावयविक विकास की धारएण उसु सविदा सिदान्त से मेल नही खाती थी जिसे ह्विग वेल राजा के दैविक अधिकार की टोरी-धारएण के उत्तर में प्रस्तुत करते थे। ह्वि<u>ग होने के</u> नाते वर्क ने यद्यपि सिदान्त को पूरी तरह नहीं ठुकरा<u>या तथापि अपने विचार इस ढग सें</u> प्रस्तुत किए कि वह सिदान्त निरंथक और महत्वहीन हो गया। इस सम्बन्ध में स्<u>वाग बर्क के ही</u> शब्द उल्लेखनीय हैं—

"समाज वास्तव मे एक समफौता है । सामाजिक स्वार्य की पूर्ति के लिए किए जाने वाले छोटे मोटे समफौता को इच्छानुसार मग किया जा सकता है । लेकिन, राज्य को काली मिर्च प्रीरकहवा, वस्त्र या तन्त्राकू प्रवत्रा ऐगे ही प्रन्य घटिया कारीबार के हिस्सेवारी को समफौत के समान नहीं समफना चाहिए जिसे लोग प्रस्वाई स्वार्थ के लिए कर लेते हैं और जब दोनो पत्नो में से कोई वाहता है तो मंग कर देते हैं । इसे पवित्रता की वृष्टि से देखना चाहिए । इसका कारण यह है कि यह प्रस्वाई और प्रस्त्रिय पशु जीवन के लिए प्रयोग रहने वाली वस्तुयों में हिस्सेवारी नहों है । यह हिस्सेवारी पूर्ण वंशानिक है। यह हिस्सेवारी है। वृष्टि कर प्रकार के श्रीर हर उपाय से पूर्ण हिस्सेवारी है। वृष्टि कर प्रकार के हिस्सेवारी का लक्ष्य कई पीड़ियों से भी प्रस्त नहीं किया जा सकता इसलिए यह हिस्सेवारी में केवल जन लोगो मे ही की बाती है वो और है हॉ बल्क जनमे भी की जाती है जो मर चुके है अववा जिन्हें जन्म लेता है। प्रत्येक विधिष्ट राज्य का प्रत्येक समफौता शायवत समाज के महान् भाविकालीन समफौत में एक घारा-मात्र है। एक स्विय समफौत के प्रमुत्तार यह निम्म प्रकृति को उपमान जंगत के अवव्या पर देश है वाह है। यह स्वय समझौता एक ऐसी फ्रांक्य अपय हारा स्वीकृत होता है जो समस्त मीविक तथा समस्त नैतिक प्रकृति को अपने-अपने नियत स्वान पर खती है। "

हमेंने देखा है कि प्राच्य को एक अवयव की भीति मानता है। उसके अनुसार राज्य का विकास भी अवयव की भाँति ही होता है और उसमें एक प्रकार का जीवन होता है जो समयानुसार एवं परिस्थितयों के अनुरूप विकास एवं परिस्थितयों के अनुरूप विकास एवं परिस्थितयों के अनुरूप विकास को सार्व्याप अपितान काल की सार्व्याप अपितान काल होता चाहिए। उनमें नवीव बातान्वरण, नवीन समस्यामों एवं नवीन परिस्थितियों के अनुरूप होना चाहिए। उनमें नवीव बातान्वरण, नवीन समस्यामों एवं नवीन परिस्थितियों के बनुसार सुधार की परिस्थितियों के ही अनुरूप परिवर्तन हो जाना आवश्यक है। सभी सस्यामों, कानूनों और मनुष्यों के अधिकारों में वर्तमान काल की परिस्थितियों के ही अनुरूप परिवर्तन किए जाने चाहिए। किन्तु ये परिवर्तन अपस्थान कालिकारों डेंग से न हाकर घरिन्धीर होने चाहिए। वर्क आयुन परिवर्तन से सहमति प्रकट नहीं करता। वह आवश्यकतानुसार से उद्यो है देन के प्रसुप परिवर्तन करना देने आवश्यक से हो हो लोए। इसी दृष्टि से उनमें आपून एवं कुछ तथ्य अवश्य हुआ करता है, चाहे, वे विक्रंत भे हो हो लाए। इसी दृष्टि से उनमें आपून एवं प्रान्तिकारी परिवर्तन करना देनी आवश्यक के विरोध से जाना है। चुनत व्याचायों एवं प्रवासों के स्थान स्थान के स्थान सिर्स्थित करना देनी आवश्यक विवर्तन नहीं है। उनमें तो धावश्यकतानुसार धीरिधी के सिर्म विरस्थत कर देना किसी प्रकार भी-जिन्दी नहीं है। उनमें तो धावश्यकतानुसार धीरिधी के स्थान सिर्म विरस्थत कर देना किसी प्रकार भी-जिन्दी नहीं है। उनमें तो धावश्यकतानुसार धीरिधी के स्थान विरस्थत कर देना किसी प्रकार भी-जिन्दी नहीं है। उनमें तो धावश्यकतानुसार धीरिधी के स्थान विरस्थत विरस्थत कर देना किसी प्रकार भी-जिन्दी नहीं है। उनमें तो धावश्यकतानुसार धीरिधी के स्थान विरस्थत विरस्थत कर देना किसी प्रकार भी-जिन्दी नहीं से उनमें तो धावश्यकतानुसार धीरिधी के स्थान विरस्थत कर देना स्थानिय स्थान स्थान स्थान स्थान से स्थान स्थान स्थान से सिर्म सिर्म

सेपाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 2, पृष्ठ 578.

सुवार करने का प्रयक्त करना चाहिए। विक के इन विचारों से हम उद्योधनवारकारी सुवारकों को अर्थों में वह सकते हैं। इन विचारों के कारता ही उनने डाँडे इतीय द्वारा की गई सबवीय साइन के स्वाधारिक विकास की रह करने की नीति का विरोध किया और प्रांतीती आनिकारियों के उन अपलों की पानप्पन वरतार्थी विनके हारा से प्रांतीत का विरोध किया को नट करके एक सुवारा नहींने सरकार और समाज का निर्माण करना बहुते थें। वर्ष के सहुवार रावनीतिक कना तो इस कर ने हैं कि एक स्वाधार परिवर्गन करके स्वाधार स्व

वर्क ने सनाव प्रथमा वासन को एक दिव्य <u>नैतिक व्यवस्था का आग सप्ता और इस प्रकार</u> हितिहास की <u>देवी ओड़ना'</u> (The Divine Tactics of History) प्रस्तुत की । इस सन्वन्य में वर्क के विचारों का संस्टीकरण नानते हंग सेवाइन ने <u>ति</u>त्वः है कि—

"वर्क राज्य के प्रति श्रद्धाप्री दृष्टिकोय के कारन छून तथा उपनोधितावादिनों से बिल्कुड अलग श्रेणी में प्रि । उसके होठों पर नार्य-सायनता शब्द अवस्य रहेता था लेकिन इसको अर्थ उपमारिता नहीं या । वर्क ने व्यवहारत: राजनीति का पर्न के जान समन्दय कर दिया था । यह बात केवज इसी अपं में सही नहीं थी कि वह बुद एक शामिक अिक्त या, उसका विस्वास था कि श्रेष्ठ नागरिकता भारतक पवित्रता से मिनव है। उसने अंग्रेजी वर्ष की त्यापना को राष्ट्र के लिए अस्पन्त हितकारी नाना या । यह बात इन - सर्च में ज्यादा सही थी - कि वह कानाविक संगठन, उसके इविहास, उत्तरी संत्याओं, उसके वहमूली कर्तांच्यो और निष्ठाओं को खानिक श्रद्धा के साव से देखता या 1 उसमें बहु श्वना केवल इंग्लैंन्ड के प्रति ही नहीं थी, प्रत्युत् किसी भी प्राचीन सन्यता के प्रति भी ।√उतन इती विस्तात के जारण ईस्ट इंग्डिया क्लानी और वारेन हैस्टिंग्ड की कठोर आयोजना की। वर्क के नव में भारत.को.प्राचीत. सन्यता के यति सादर का साव-ण और वह चाहता था कि नारतीयीं ना तावन उनके सपने विद्यान्ती के बनुसार होना चाहिर, बर्दकी के दिखानों के बनुसार नही। देने का यह सी विश्वास या कि इंस्ट इण्डिया कम्पनी ने केवल कोषए किया है और प्राचीन संस्थाओं को नष्ट किया है। फांस की संस्कृति के प्रति भी वर्क में यही बास्या भाव या । प्रविध कांस कैयोनिक धनविनान्त्री पा धीर क्रहें में यह कभी नहीं माना कि कोई भी बनाव-धयवा\_ उत्तरन केवल- मानवीय विन्ता री ही विषय है। यह रुसे एक ऐसी दिव्या नैतिक व्यवस्था का भाग मानता था विक्रण अधिकादा-ईक्वर है। ब्रेह पह भी नहीं समस्ता था कि प्रत्येक राष्ट्र परी तरह स्वतन्त्र है। जिस प्रकार परनेक नतुन्त्र : का प्रयुत्ते राष्ट्र की त्यायी और धनवरत् प्रवस्था में स्थान होना-वाहिए, उसी प्रकार प्रत्येक राष्ट्र की उन विश्व-ब्यापी सन्यता में एक स्थान होना चाहिए दो देवी योजना' के अनुनार प्रपता उद्वादन करती है। इतिहास की इस देवी योजन में वर्क की यह आस्या वही पहरी थी। जब वह मौसीओ क्रांलि की बालोचना करते-करते यक नया. चव एक स्थल पर इतिहास की देवी योजना में उनकी यह. मास्या जान्ति के प्रति उसके मदस्य-पृशा-भाव है भी मागे दुइ गई और उसने बड़ी दिस्ति के साम लिला, "यदि कोई नहान् परिवर्तन आने को-ही है-तो-कोप-मानव-कार्य व्यापारों की इस सक्तियारी वारा को रोकने की वेष्ट्रा करते हैं, वे केवल ननुष्य की योजनाओं का ही नहीं. अस्त्रत साम ली बाजरियों का भी विरोध करते हैं।" सामाजिक व्यवस्था और उसके विकास में देवी भूमिका के बारे में बर्क के विचार हीगत के विचारों से बहुत नितने जुलते थे।"1

ब्रास्तव म वर्ष ऐसा दवार बड़िवादी विचारक या विसके हुद्दर में भूतकात के प्रति अहा के माव ये और वो इस बिह्म प्रशासी मा सन्तक प्रा विसम साल प्रमित्रास मुनों के बहिनात. मुक्तियों के हावों में विहित भी विहित हो स्मार्थ ही वितता की स्वतन्त्रता हा हिमानदी या और प्रकार

<sup>1</sup> देवाइन : पुबत्तन, वृ. 579.

अनाचार तथा भण्टाचार का जार्चा । विकंति दिवान और विनागक की कान्तिकारियों की जिन कठोर जब्दों में अस्तिना को, जनमें हमें उसके लिहिनार के सुन्दरतम दर्जन होते है और ब्रिटिण मनाचारी नीति के प्रतिनिधास्त्रकण जन्म हमें सुन्दरतम प्रतिनिधासक किया तथा भारत में ईस्ट रिण्या कप्पनी के बाले कारनामी पर जो जसने करारे प्रहार किए, जनमें हम उसके जबारबाद की साकार कर पाते हैं।

संविधान, स्ंसवीय प्रतिनिधित्व ग्रीर राजनीतिक दल

(Constitution, Parliamentary Representation and Political Parties) वर्क ने सविधान के स्वरूप, ससदीय प्रतिनिधित्व और राजनीतिक दलो के महत्त्व के बारे मे भी विचार प्रकट किए हैं। उसका कहना या कि संविधान तथा समाज की परम्परा की धर्म-भावना से देखना चाहिए वयोकि उनमें सामुदायिक बुद्धि और सम्पता निहित है। ब्रिटिश सविधान के विषय में वह लॉक से सहमत था कि यह सविधान काउन, लॉर्ड सभा ग्रीर लोकसभा का सन्तुलन है। उसीं के जब्दों में "हमारा सविधान प्रयोग-सिद्ध (Prescriptive) है। यह ऐसा सविधान है जिसका एकमात्र प्रमाण यह है कि यह चिरका । से हमारे मस्तिक में रहा है । ग्रापके नरेश, लॉर्ड, न्यायांगींस. ज्युरी-छोटे-ग्रीर वडे ये सब परम्परा पर आधौरित हैं। (चिर-भोगाधिकार समस्त अधिकारों में महत्वपूर्ण है। बह बात केवल सम्पत्ति के सम्बन्ध में ही नहीं है विलक्त शासन के सम्बन्ध में भी सही है। यदि कोई वासन-प्रणाली स्थिर है तो उसके सम्बन्ध में यह धारणा की जा सकती है कि उसके ग्रधीन राष्ट काकी दीर्घकाल में रहा है ग्रीर उसने उन्नति की है। यह बात उस गासन-प्रणाली के विरोध में विशेष रूप से लागू होती है जिसकी आजमाइश न की गई हो। आकस्मिक निर्वाचनो द्वारा केवल स्थायी जाननो का निर्माण होता है। ग्रत राज्यू भी प्रयोग-सिद्ध सविधान को ही पसन्द करता है। इसका कारण यह है कि राष्ट्र केवल स्थानीय महत्त्व का ही विचार नहीं है। उसमे व्यक्तियों के जिल्पकालिक समुख्वय का भाव नहीं है। राष्ट्र में निरन्तरता का भाव होता है। राष्ट्र समय, सख्या ग्रीर स्थान इन तीनों में फैला होता है। वह एक दिन अथवा एक तरह के लोगों की पसन्द नहीं है। वह किसी अनवासनहीन और चचल पसन्द के परिणामस्वरूप नही-वनता । सुविधान ऐसी-चीजो से मिनकर बनता है जो पसन्द से 10 हजार गुनी बेहतर होती हैं। वह कुछ विशिष्ट परिस्थितियों, ग्रॅम्सरों, स्वमायों, ग्रद्युत्तियों और जनता की नैतिक, नागरिक तथा सामाजिक प्रादतों के फलस्वछ्व बनता है। ये सारी चीज दीर्घकालाविध में ही अपने विचार व्यक्त कर पाती है। जब व्यक्ति श्रीर नमुदाय दोनो ही बिना सोच-विचार के कार्य करते हैं तो मूर्ख होते हैं। लेकिन जाति सर्देव बुद्धिमान होती है। जब उसे समय मिल जाता है और वह जाति के रूप में कार्य करती है जी सर्वेव ही मही होती है।" वक के सविधान सम्बन्धी विचार, उस परम्परा में ये जो लॉक ने हकर से ग्रहण की थी।

वर्क संविधानिक विकास की स्वाभाविक प्रक्रिया को अवस्व करने का प्रक्षाती नहीं था । इसिनए उसने वार्ष करने के प्रवास करने के प्रवास का विरोध किया। अपने प्रतिरोध में वर्क ने जो शहद कहे वे निश्चय ही महत्वपूर्ण है— "कृमारा संविधान एक ऐसे सुक्स सन्तुकन पर खड़ा हुआ है शिर कारो प्रोर आप चहुन हैं और बगाव सागर है। यदि हम इसे एक और कुछ प्रविक्त कुछ के खतरे से वचाते हैं तो इसके दूसरी और शुरू काने का खतरा पैदा हो जाता है। हमारी जीती लिटन सानन व्यवस्था में कोई माझारपूत परिवर्तन करना ऐसी किनाइयों से परिष्ण है-किनसे कोई. विवारणील व्यक्ति त्वसका निर्णय करने को और कोई दूरवर्णी व्यक्ति उसका निर्णय करने को और कोई दूरवर्णी व्यक्ति हो सकता।" युरे (Murray) का

<sup>1</sup> सेवाइन . राजनीतिक दर्मन का इतिहास, खण्ड 1, पृ. 570-571.

कहता है कि "इन शब्दों में बक ने अपने इस मीलिक विश्वास को प्रस्तुत किया है कि राज्य में कोई मानव-कत यन्त्र न होकर एक अहि-जिटल ऐसा सावयब है जिसके स्वरूप को निर्धारित करने में व्यक्तियों के प्रत्याने ने निर्धार्थ है सहस्पता पहुँचाई है किन्तु जिसके विकास एवं लक्ष्य को कोई व्यक्ति पूर्णेत नहीं समझ सरूता । बक का विश्वास या कि राज्य के विकास का उन एक वडी सीमा तंक ऐसी शक्तियों द्वारा निर्धार्थ है जिस समझ सरूता और जब व्यक्ति किसी परिवर्तन के इच्छुंक होते हैं तो उन्हें चाहिए कि से ऐसा कार्य बड़े सोच-विचार कर तथा समम के साथ कर व्यक्ति किसी परिवर्तन के इच्छुंक होते हैं तो उन्हें चाहिए कि से ऐसा कार्य बड़े सोच-विचार कर तथा समम के साथ कर व्यक्ति किसी परिवर्तन के इच्छुंक होते हैं तो उन्हें चाहिए कि वे ऐसा कार्य बड़े सोच-विचार कर तथा है कि उनके परिवाम समयूर्ण समाज के अध्यन्त आधारपत हितों के विचढ़ हो.।"

जनहिंद्र का अनुमोदन करने के वावजूद भी वर्क मानता था कि निर्वाचक-मण्डल का विस्तार नहीं होनां चाहिए। विरोधियों को मखील का मसाला देते हुए भी उसका विचार था कि संसद में मौलिक सुधारी की आवश्यकता नहीं है। उसने बिटिंग सविधान में मौलिक परिवर्तन करने वाले ऐसे सभी प्रस्तावी का विरोध किया जिनमें मताधिकार को व्यापक बनाने, गामीशा क्षेत्रों का प्रतिनिधित्व वहाने और जज़ड़ी वस्तियों (Rotten Boroughs) में संसद में दो प्रतिनिधित्व भेजने की व्यवस्था बी समान्त करते पर वल दिया-गया-था । ससद मे एक भाषण देते हुए उसने ये शब्द कहे थे- 'न ती इस समय और न किसी समय में यह बात दूरदिशतापुर्ण होगी कि हम ग्रपने सविधान के मौलिक सिद्धान्तो ग्रीर प्राचीनकाल से सुपरीक्षित परम्पराग्रो में कोई हस्तक्षेप करें। हमारे प्रतिनिधित्व की व्यवस्था लगभग उतनी ही पूर्ण है जितनी मानवीय मामलो मे गावध्यक अपूर्णता के साथ सम्भव है। $^{19}$  वर्क के अनुसार प्रतिनिधित्व का अर्थ यह कभी नहीं होता कि जनत<u>ा के अधिकांज</u> भाग की प्रतिनिधियों का निर्वाचन करने के लिए मतदान- का अधिकार प्राप्त हो। "व्यक्तिगत नागरिकों का प्रतिनिधित्व नहीं हो सकता और देश के परिपक्व लोकमत में संख्या सम्बन्धी बहमत का कोई स्थान नहीं होता । उसका कहना था कि वास्तविक प्रतिनिधित्व वह है जिसमे हितों की एकता हो आँउ-भावनात्रो तथा इच्छात्रो की सहानुभृति हो । ""सक्षेप मे वकुँ ने एक ऐसी ससदीय शासन की कल्पना की थी जो एक सुसंगठित जिंकन मार्वजनिक भावना से अनुप्राणित अल्पसंख्यक वर्ग के नेतृत्व में सचालित हो। ""वर्क ने बिस्टल के निर्वाचकों के सामने जो भाषण दिया था उसमें उसने वतलाया कि निर्वाचित सदस्य श्रपने निर्णेय तथा कार्य में ग्राजाद होता है। जब प्रतिनिधि एक आर निर्वाचित हो जाता है तो वह सम्पूर्ण राष्ट्र और साम्राज्य के हितो के प्रति उत्तरदायी होता है। उसका यह अधिकार होता है कि वह अपनी दुद्धि का स्वतन्त्रतापूर्ण प्रयोग करे, चाहे यह उसके निर्वाचको, की इच्छा के ग्रनुकुल हो या न हो । सदस्य अपने निर्वाचको के पास विधि तथा शासन के सिद्धारतो को सीखने के लिए बदी जाता । सदस्य का निर्वाचन क्षेत्र उसके लिए पाठणाला नही है ।"3

राजनीतिक दलो के बारे में वर्क के विचारों का इतना ही। उल्लेख कर देना पर्याप्त है कि उसने संबदीय बासन-प्रणाली में राजनीतिक दलों के महस्त को पहचाना और जॉर्ज द्वितीय की वन योजनाओं का इट कर विरोध किया. जिनसे बहु ब्रद्ध-प्रणाली पर चातक चीट करता चहिता था। वह ब्रिह्म वल का मीचित्त वल की संगठित किया। वर्क ने दलीय सरकार का जिय सम्पूर्ण राष्ट्र का कल्याण वरलाया। उसने राजनीतिक दल के यह सुर्विच्यात परिभाषा दी— 'पहल उन व्यक्तियों का एक समुवाय है जो प्रपत्न सुर्विच्यात परिभाषा दी— 'पहल उन व्यक्तियों का एक समुवाय है जो प्रपत्न सुर्विच्यात पर एकमत होकर राजनीतिक दल की यह सुर्विच्यात पर एकमत होकर राजनीतिक दल की यह सुर्विच्यात पर एकमत

3 सेवाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 2, पुष्ठ 573

Murray 'Introduction of Political Philosophy, p. 143,
 Murray . The History of Political Science from Plato to the Present, p. 295.

वकं ने दलीय प्रणानी के इस ग्राधारभूत सिद्धान्त को प्रस्थापित - किया कि दल के सभी सुरस्यों को एक इकाई के रूप में कार्य करना चाहिए तथा ऐसे किसी गठवन्धन एव नेतृत्व की स्वीकार नहीं करना चाहिए को दलीय सिद्धान्तों के विपरीत हों ग्रीक्ष प्रदेत के प्रांत प्रवाद के नाम में विपरीत के नाम चाहिए जो दलीय सिद्धान्तों के विपरीत के नाम चाहिए जो दलीय हों हों ए वर्ष के कहा कि अवस्थापित के साम चहु वाले चाहिए। राज्ञीतिक दलों की प्रावश्यकता पर दल देते हुए वर्ष के हा कि अवस्थापित के साम चाहिए लागे हों राज्ञीतिक दलों की प्रावश्यकता पर दल देते हुए वर्ष के हा कि अवस्थापित के साम विचार वाले चाहि परस्पर मिल जाते हैं तो वे राष्ट्रीय समस्यायों पर प्रभावपूर्य हम हिंदी की प्राप्त हों के साम प्रवाद के स्वाद के साम प्रवाद के स्वाद के साम विद्धानते के स्वाद के स्व

श्रधिकार, सम्पत्ति, क्रान्ति श्रादि पर वर्क के विचार (Burke on Rights, Property, Revolution etc.)

अधिकार

१ वर्क के प्रमुसार मानव स्वभाव से राजनीतिक होता है और राज्य से बाहर रहकर ग्रपना <u>बीबन व्यनीत नहीं कर सकता कि</u> हिसति में उसके सभी प्रधिकार राज्य हारा सीमित है । हम ऐसे किन्ही प्राकृतिक ग्रधिकारों की कल्पना नहीं कर सकते हैं जो राज्य की परिधि से बाहर हो। प्रधिकार वे ही जैय है जो राज्य की श्रोर से प्राप्त होते हो। केवल वातुँ यह है कि राजकीय नियम इंक्वरीय नियमों के विरुद्ध नहीं होने चाहिए इंक्वरीय नियम मुद्रश्रेष्ठ और सर्वाच्च होते है।

वकं ने कहा कि व्यक्ति को प्राकृतिक प्रधिकौर प्रीर सम्प राज्य के अधिकार दोनो प्राप्त नहीं हो सकते स्योकि प्राकृतिक प्रधिकारों का आधार हो राज्य को अभाव था। बहु राज्य की स्वाप्ता में पूर्व मनुष्य के जो कोई भी प्राकृतिक प्रधिकारों हो चर्चा प्रशिव होता सम्बद्धा है। मनुष्य के जो कोई भी प्राकृतिक प्रधिकार है वे राज्य में ही निहित हैं। वह इस विचार को भी स्वीकार नहीं करता कि प्राप्य के निर्माण से पूर्व मनुष्य को जो प्राकृतिक अधिकार प्राप्त थे उन्हें राज्य के रचना द्वारा आये वनाए रखने की स्वीकृति प्रदान की पृष्ट प्राकृतिक अधिकार प्राप्त जो किसी भी अधिकार का अधिकार प्राप्त की अधिकार का अधिकार का अधिकार की अधिकार का का का अधिकार का अधिकार का का का अधिकार का अ

वर्क व्यक्ति के अधिकारों का सम्बन्ध परिस्थितियों से मानता है। परिस्थितियों के अनुक्त ही व्यक्ति को अधिकार प्रवान किए जाते हैं। राजकीय विधियों पर निर्मर स्तृते वाले अधिकार ही हैं हैं। राजकीय विधियों, देवी विधियों के अनुरूप हैं।

हैं - हैं । राजकीय विधियाँ, देंगी विधियों के अनुरुप हैं ।

वर्क में दी प्रकार के अधिकारों की चर्चा की है (1) नागरिक सुधिकार (Civil Rights)
तथा (2) अर्जनीनिक अधिकार (Political Rights) कियारिक स्थितायों को समान
रूप से मिलने चाहिए। राज्य को ऐसी-व्यवस्था करती चाहिए जिसमें प्रत्येक व्यक्ति इन अधिकारों को

जपभोग कर सके। राज्य को यह भी देखना 'चाहिए कि व्यक्ति हुन प्रविकारों के उपभोग के प्रति जवासीन तो नही है पराजनीतिक प्रधिकार बहुत ही प्रभावशानी और महत्त्वपूर्ण होते हैं ब्रत. ये कुछ ही व्यक्तियों को तिए जाने चाहिए। प्रयोग्य व्यक्तियों के हाथों में इन प्रधिकारों के चले जाने से समाज और राज्य को हानि पहुँचने का उर'है। वर्ज ने प्रधिकारों के स्थायत्व का भी विदोध किया है। प्रधिकार समय ब्रीर परिस्थिति के ब्रनुसार परिवित्त तथा संशोधित होते रहने चाहिए।

वर्ष वर्म-प्राण् व्यक्ति था जिसका इगलैण्ड के चर्च में पूर्ण, विश्वास था। वृक्त प्रदेक क्षेत्र में धार्मिक भावना का महत्त्व स्वीकार करता था। राजनीति को भी वह वर्म से मिलाता था। उसकी मान्यता थी कि घार्मिक भावना से ही कोई व्यक्ति अच्छा नागरिक नहीं वन मकता। धर्म-भावना समाज के लिए उसी प्रकार भावस्थक है जिस प्रकार त्याय थीर व्यवहार-कुणता। घर्म का भावनात्मक, श्रुराण, मानवीय व्यापारों को सीम्यता भी प्रकार प्रस्तिय करता करता है। ममाज समाजिक सस्थानों, सामाजिक क्ष्याकलापो ब्रावि के प्रति हो धर्मिक व्यवस्था प्रवा विष्कृति । वर्ष ने कहा कि प्रत्येक सरकार सम्बाधो और परिभाषों का उन्मूलन करने की चेष्टा प्रधानिक वृत्ति है। वर्ष ने कहा कि प्रत्येक सरकार और समाज विश्व की देविक नैतिक व्यवस्था का प्रमाह है। अगते धार्मिक हरिटकोण के कारण ही वर्ष उपयोगितावादियों से बहुत भिन्न हो गया।

)कान्ति

बक के कान्ति सम्बंग्धी विचार 1790 से प्रकाशित उसके प्रन्य <u>'Reflections on the Revolution in Erance</u> में मिनते हैं। इसमें उसने के कान्ति का विरोध किया है। बागिक भावनाणों से आंत-भीत वर्क <u>शानितार का विरोध</u> था और सुता की तुष्णा का दमन चाहती था। बहाँ उसके अनेक दनीय साथियों ने के च राज्य और समाज दीनों तो सकट में डाल दिया पात्या सम्पूर्ण राष्ट्र के जीवन की गोचनीय बना दियाँ था। दह कान्ति-विरोधी विचारों के कारण ही वर्क को उसके साथी प्रसिद्धियावादी समझते होते के

वर्क का विश्वास वा कि प्रमुख-शान्ति की उद्दाम लालसा और प्रनियम्बित प्रयोग पर रोक स्वाना प्रतिवाद हैं। क्रिंस की राज्य-कारित उसे एक विनाशकारी बान्त के समान प्रतीत हुई भी चारी, अप प्रावकता तथा प्रमानवीयता का प्रसार कर रही थी। यह क्रान्ति राज्यन्त्र और अपिजातनंत्र के नाम पर तुली हुई थी और इस प्रकार समस्त मुद्राक्षणी संस्कृति से संघर्ष कर रही थी। वस्त, न कि निर्माण ही, इसका मूल उद्देश्य हो गया था। वर्ष के साथ नी क्रान्ति ने छेड़ खाड़ की थी। इस प्रकार कार्ति कार्य हो साथ कर कार्य के साथ कार्य के साथ कार्य के कार्य कार्य कार्य के साथ कार्य के साथ कार्य के कार्य कार्य के साथ कार्य के कार्य कार्य के साथ कार्य के कार्य कार्य के साथ कार्य के कार्य के कार्य कार्य के कार्य के कार्य कार्य के कार्य कार्य के कार्य के कार्य के कार्य के कार्य कार्य के कार्य कार्य के कार्य कार कार्य कार्य के कार्य कार्य के कार्य कार्य के कार्य कार्य कार्य के कार्य कार कार्य कार

यदि हम यहराई से वर्क के विचारों का अध्ययन करें तो स्पष्ट है कि <u>उसे अधिकारों</u> विचारों से खुणा नहीं थीं बहित हिसाहमक सहव-सहतो के प्रयोग से खुणा थीं। वह सामूंल परिवर्तन का विरोधी या। वह नहीं चतुत्वा वा कि किसी भी परिदिश्यति अथवा अवस्ता का समूल नाम करके नए सिरे से प्रारम्भ किसा वाए। पुरातन को एकड़म उताह फैंकते के प्रयत्न न्यायोधित नहीं कहें ता सकते। स्विरे से प्रारम्भ किसा वह परिवर्ग को एकड़म उताह फैंकते के प्रयत्न न्यायोधित नहीं कहें ता सकते। स्विरे से प्रयादम व्याविधा की साम न्यायोधित नहीं कहें ता सकते। स्विरोधित किसा का स्वर्ध के स्वर्य के स्वर्य के स्वर्ध के स्वर्ध के

#### बर्क का मूल्यांकन एव प्रभाव (Estimate and influence of Burke)

ोवकों के अनुसार वर्ण के राजनीतिक विचार. युह बताते हैं कि उसमें राजदर्शन को सुख्यवित्त रूप से प्रस्तुत करने की कुमी थी। सेवाइन ने गिरा। है कि "वर्ण के राजनीतिक दर्शन की मुस्यवृत्त के वर्ष में प्रस्तुत करने की कुमी थी। सेवाइन ने गिरा। है कि "वर्ण के राजनीतिक दर्शन की मुस्यवृत्त के वारे में माने वाला था लिक इसके साथ ही उसने कांस की कान्ति का विरोध किया था। उसके इन दो प्रवृत्तियों में भया समाति थी, इस प्रवृत्त को लेकर भी कांसी वाद-विवाद हुया है। वर्ण के कांसीती कार्मित के सम्वय्य में इस प्रतिक्रिया ने उसके जिन्दा भारत के ममनामधिक यह न समक्त सके जिन्दा भारत के ममनामधिक यह न समक्त सके जिन्दा भारत के ममनामधिक यह न समक्त सके जिन्दा भारत को समाताभिक यह न समक्त सके जिन्दा भारत को समाताभिक यह न समक्त सके प्रतिक्रिया ने की किया की थी। प्रति हैंसर शिष्टा क्रम्पनी के विदित्त प्रधिकारों को समात्त करने की कोशिया की थी। प्रति हैंसर शिष्टा का कोसीती कृति के की विवाद क्रम्पनी के विदित प्रधिकारों को समात्त करने की कोशिया की थी। प्रति हैंसर हैंसर का की कीशिया की थी। प्रति हैंसर का कीसीती कृति के की विवाद हो। उसी मिहानत थे। उसने जिन सिद्धानतों से प्रेरित हीकर कालि को की विवाद से प्रति हो कि स्वाद की सिद्धान के पहिला का स्वति का सिद्धान के पहिला का सिद्धान के पहिला सर कार्य का से प्रति हो कि उसने की प्रति के कीशिया की थी। उसने कि अपस्ति लिक से सिद्धान की प्रति हो कि उसने की स्वति का रोप से सिद्धान की में ऐसा प्रमानवस्थक प्रवक्तार वा गया वा जिसने निर्मालता, इनिहास वोध और इसके का राण विवाद में की स्वति की में ऐसा प्रमानवस्थक प्रवक्तार वा गया वा जिसने निर्मालता, इनिहास वोध और इसके का राण विवाद में की स्वता । उसके मुख्य राजनीतिक विवाद हमें या एक में हिंदा हमा वीध और वसने वारा विवाद के सिद्धान की स्वता । उसके मुख्य राजनीतिक विवाद हमें या एक में हिंदा हमा वीध और वसने प्रवृत्ति के कि एक की स्वता । उसके मुख्य राजनीतिक विवाद हमें या एक कि कि एक विवाद विवाद हमा की की साथ की स्वता । उसके मुख्य राजनीतिक विवाद हमें की कि हमा विवाद की स्वता । उसके मुख्य राजनीतिक विवाद हमें की कि हमा की की साथ की स्वता । उसके मुख्य राजनीतिक विवाद हमें की कि हमा की स्वता । उसके मुख्य राजनीतिक विवाद हमें की कि हमा की स्वता । उसके सुख्य राजनीतिक विवाद हमें की कि हमा

्यो प्रीस्टियेन परिवर्तनों का समर्थेक न था जिनमें पुरातन परन्य हों कि वह परम्परार्थी का पुजारों व्याप्तिस्टियेन परिवर्तनों का समर्थेक न था जिनमें पुरातन परन्य हों एवं मान्यताओं को ठेस पहुँचे। विक्त इस सम्बन्ध में हमें उसके ये बब्द नहीं भूतने वाहिए कि 'मेरे मापदण्ड से पूरे उत्तरने वाले राजनीतिक में प्राप्त ने को सुरि तर वह की भूवनित तथा साथ ही सुधार करने की योग्यता होनी वाहिए। '' पुरावन, उसने यह मी कहा था कि यदि किसी प्राचीन सस्या का विवेक नष्ट हो जाता. है तो उनके षायनात्र को बनाए राजना मूर्वता है। बास्तव में वर्क ठेठ लिखादी नहीं था बिल्क उदार स्टिबारी हा।

ि हुई ने राजनीतिक और सम्मिकि अधिकारों का वो विभाजन किया वह त्यासगत नहीं कहा जा सकता पर साथ ही यह भी है कि सम्पत्ति सम्बन्धी उसके विचार यथायें की भूमि पर टिके थे। सम्यत्ति के क्षेत्र में समानता का इतिहास मनुष्य ने यभी तक हुर्माणवल साकार रूप में नहीं देखा है । कि ने नहीं देखा है । कि ने नहीं देखा है । कि ने मन्द्री स्वानिक के क्षेत्र में समानता का अस्वीकार्य करके अपने असमाज को उस पहुँचाई है। अपने इन विचारों से उसने वर्तमात जनतन्त्रीय मुग के लोगों की अपने विचारों के वर्तमात जनतन्त्रीय मुग के लोगों की अपने विचारों से यहर दिया कि उसने इन वात को कभी नहीं समामा कि वह किस थुग में रहता है। वर्क के यूगे में अजतन्त्रिय-विचार विन-प्रतिविन तीन्न होते जा रहे थे किन्तु वह किर भी राजतन्त्र और अभिजात्यतन्त्र के प्रति गा रहा था।

्यिद वर्के में ये कमियां न होती तो निसदेह उसका स्थान प्रत्यन्त ही श्रेष्ठ होता। वर्क में यद्याप दोधों की कमी न थी किन्तु राजदर्णन के क्षेत्र में उसका अनुदाय <u>और प्रभाव कम महत्त्वपूर्ण नहीं</u> है। उसकी कृतियों और उसके विचारों से प्रभावित होकर ही <u>कौरान ने दुर्गलेण्ड के जार्सन में</u> व्यवस्था <u>व्याने का प्रमास किया और डिकर्रेली ने उसके अनुदारवादी विचारों से प्रदेशा प्रदूरम-की वर्क ने ऐतिहामिक प्रदात को ज्ञयन जिल्हा और प्रावृत्त कर कुन प्रमास कर कर होता और प्रावृत्त के ज्ञयन प्रमास कर कर होता और प्रावृत्त के काल की महान सेवा की। उसने <u>ज्ञामिक समझौते के</u> विदारण का खण्डन करके राज्य के स्वरूप की</u>

मेवाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 2, पृष्ठ 570.

सावयिक विवेचना की। उसने विकास नायी और उपयोगितायादी निवारप्रार्थ का साथ प्रणस्त किया। उसने क्ष्य सार्थ सीर सिंहणुता वे समस का प्रतिप्रासन किया पीर बनाया कि सुधार करते समय कहरता की तथा उदारता की दोनो अतियो (Extremes) से वचले हुए मध्यवर्ती मार्ग का अवस्वस्वन करना चाहिए। वर्क का अन्य प्रसस्तीय कार्य अनुविक्त तथा जटिन अधिकारी के सिद्धान का लण्डन करना था। उसने कहा कि उन्हीं अधिकारों के महित्व है जो ठीस हो और जो समाज के प्राणसमयों से उत्पन्त हो। सेवाइन ने वर्क की एक अन्य देन की और सकेत करते हुंए जिसा है कि ''क्रांस की क्रांनित के विवह्य उसने जिस प्रतिक्रिया का अध्या खड़ा किया उससे एक नवीन परिवर्तन का सुत्रपात हुआ जिसके कारए। तरकालीन प्रचलित सामाजिक वर्षन की आक्रमए। छोडकर अपना बचाय करने के लिए विवध होना पड़ा और इसीलिए स्थिरता, के मृत्य तथा परस्परा को आक्रि पर, जिसके ऊपर स्थिरता निर्मर करती है, एक नया वल वियागया।"

वकं के सुधारवादी विचारों से जिस नवीन सुधारवादी भावना का श्रीगरोश, हुआ, उसका प्रभाव जॉनसन पर भी पड़ा । वर्डस्वयं श्रीर कॉलरिज जैसे साहित्यकार वर्क से प्रभावित हुए । फलस्वरूप साहित्य में 'Romantic Reaction' की धारा का शिलान्यास हुआ । जॉनसन ने तो यहाँ - तक -कह विया है कि. "उसकी मानसिक घारा जाश्यत है।" वर्क से प्रभावित होकर लाई मैकाले ने कहा या-"मिल्टन के बाद वही हमारे देश का महानतम पुरुप है और लॉर्ट मोर्ले के पश्चात वही हमारे देश का प्रथम श्रेणी का निर्माता है "" मैक्सी ने लिखा है-"यह उन्नीसनी ग्रीर बीसनी ग्रेताब्दी के ग्रनुदारवादी तथा ऐतिहासिक सम्प्रदाय का मुख्य प्रेरणा-सोत है । मेन, फीमैन, सीले, सिजविक, नीत्थे जैसे भनुदारवादी विचारको की कृतियो पर उसका गहरा प्रभाव पडा ।" लॉस्की ने बक के महत्त्व को इन शब्दों में व्यक्त किया है- 'बंक की प्रशासा करना सरल है और उसके प्रथम्स के महत्त्व को समझ पाना भीर भी सरल है। उसके पूर्ण मूल्यांकन को छोड़ भी दिया जाए तो भी-वतना निष्विन है कि एक विचार-पद्धति के जनक की अपेक्षा उमे कुछ ऐसी लोकशक्तियों के रचयिता के रूप में अधिक याद किया जाएगा जिन्हें भूला देने का साहस बहुत कम राजनीतिज्ञो को होगा १ उसकी विचार-पद्धनि अपनी श्रपूर्ण अधिव्यजनायों में भी हॉब्स एव वेन्यम की प्रणालियों से कुछ कम महाकाव्य नहीं है. श्चामे लिखा है-"वर्क के दोष भी हमे सबक सिखाते है। उसका यह न देख पाना कि सम्पत्ति का कुछ हाथों में केन्द्रीकरण इतना खतरनाक होता है, इस बात का स्पष्ट प्रमाण है कि अह मनुष्य ससद का निर्शिय अपनी निजी इच्छाओं के मापदण्ड के करने के लिए कितना उत्सुक रहता है। " " जन-इच्छा का जो उसने निरादर किया है वह उस घातक उपेक्षा की ग्रीर सेकेत करता है जिसके साथ हम उन लोगो की उच्छा की अवहेलना कर देते हैं जो राजनीतिक सवर्ष के सिक्य केन्द्र से बाहर खड़े हैं।" लॉस्की की मान्यता है कि इन सब किमयों के बावजूद इग्लैण्ड के राजदर्शन के इतिहास में वर्क से महान व्यक्ति ग्रीर कोई नहीं दिखाई पडता। अपने समकाजीन राजदर्शन को उसने ऐसी दिशा भावना तथा। ग्रोजिंस्वता प्रदान की जैसी किसी भी राजनीतिज ने नहीं की 12 शक्तिवाद पर नैतिक श्रतिबन्ध लगाने की ग्राजीवन समर्थन करते रह कर वर्क ने उदारवाद के नैतिक ग्राधकार को वहत संबल प्रदान किया । यह ग्रनुदारवादी वर्क की बहत वडी देन है।

L Maxey : Political Phylosophies, page 384.

<sup>2</sup> Lasks: Political Thought from Locke to Bentham, page 213-14

उपयोगितावादी : जॅमी बेन्थम

22

(The Utilitarians : Jeremy Bentham) (1748–1832)

प्रपने मोलिक रूप में उपयोगिताबाद ब्रिटिश राजनीतिक दार्णनिकता की उपज है। इसके सभी मूल लेखक इंगलेण्ड के निवासी थे। 19यी शताब्दी के पूर्वार्द में इस दर्णन की इतनी महत्त्वपूर्ण भूमिका रही कि इस युग को उपयोगिताबादी युग (The Utilitarian Age) कहा जाता है। इनलेण्ड में 19यी शताब्दी के घिकांच भाग में उपयोगिताबादी निक्तन की प्रधानती रहने से मनौवैज्ञानिक समुत्रस्थान ग्रोर नेतिक तर्क-वितर्क में लोगों की रुचि वर्डी तथा व्यावहारिक राजनीति के क्षेत्र में सामाजिक सुवार-कार्य ग्रोर कव्यायाकारी विधायन इतने वर्ड पैमाने पर हुमा जितना पहले कभी सोचा भी नहीं गया था। इर्जे वेपर के अनुसार, 'उपयोगिताबाद के प्रवर्धक डेविड सुप्त प्रीस्टर्क ग्रोर हुक्सित वे। येने ने इसका प्रतिपादन किया वया हैतिबिटियस ग्रीर वर्किया के विदेशी विचार-क्षोतों से इसका पीपण हुमा।" किन्तु इसको शास्त्रीय और व्यवस्थित रूप देने तथा राजनीति के क्षेत्र में इस लाजू करने का श्रीय स्थी-देश को शास्त्रीय भीर व्यवस्थित में सर्वाधिक विलक्षण ग्रीर प्रतिभा-सप्ता के स्थान ने ही राज्य हार्रो 'प्रधिकतम सख्या के प्रधिकतम में सर्वाधिक विनयम ने ही राज्य हार्रो 'प्रधिकतम सख्या के प्रधिकतम हैत' के प्ररान सिद्धान्त को लोकप्रिय ग्रीर शिक्षाली वनाया। यही कारण है कि इसे कई बार वेन्थम के नाम से 'वेन्यमवाद' की भी सजा दी जाती है।

# उपयोगितावाद का विकास · (Development of Utilitarianism)

उपयोगितावाद प्रुपने तृतन रूप मे 19वी शताब्दी का ही दश्चेन है तथाप प्राचारणास्त्र के एक सिद्धान्त के रूप में (इसका सम्बन्ध प्राचीन यूनान के ऐपीवयूरियन सम्प्रदाय (Epicurian-School) से माना जा सकता है। एपीवयूरियन चिन्तन के अद्गुतार मंगुष्य पूर्णतया मुखवादी है, वह सुत को प्रोचे दौडता है तथा दु ख से वचना पाहता है (यूनानियों ने राज्य को एक नितिक सस्या मान कर भी उसने उपयोगी रूप को प्रस्तिक सिद्धा साम कर भी उसने उपयोगी रूप को प्रस्तिक के लिल मानव अपना प्राचित के लिए आवश्यक माना। (रित्री अताब्ध में सामाणिक-अपनुवन्धवादियों ने उपयोगितावादी परम्परा का कुछ विकास किया। होन्द्र में मनीवेज्ञानिक भीतिकनाद के आधार पर मनुष्य को पश्चवत् प्राचरण करने वाला एक सुखवादी प्राणी (Hedonistic Being) वताया जिसमें नितिक भावनाग्रो का अभाव पाया जाता है। सुक्त से भी राज्य के अस्तित्व को मानव्यक वताया, नयोंकि उसके विना प्राकृतिक प्रवद्धा के कर नहीं मिट सकते। (पाश्चास्य-दर्शन के सिर्टनायक वर्ग के प्रचारक (Cyranaics School) ने भी जययोगितावाद का प्रचार किया। 18वी शताब्दी के एक प्रमुख विचारक का स्वरंगे रूप अपने वितिक श्वतिक (Moral Existence वर्ग से तिक प्रस्तित्व (Moral Existence वर्ग र विकन्न स्वरंग के नितक श्वतिक वर्ग के नितक श्वतिक वर्ग में नितक श्वतिक वर्ग में नितक श्वतिक वर्ग में नितक श्वतिक वर्ग में स्वरंग के प्रमुख विचारक का स्वरंग स्वरंग में स्वरंग के प्रचार का स्वरंग स्वरंग स्वरंग के स्वरंग को गोण वर्गाया। स्वरंग स्वरंग के स्वरंग के गोण वर्गाया। स्वरंग से स्वरंग को गोण वर्गाया। स्वरंग से सिद्धान्तो को गोण वर्गाया। स्वरंग से सिद्धान्तो को गोण वर्गाया। स्वरंग से सिद्धान्तो को गोण वर्गाया। स्वरंग से सिद्धान्ति के सिद्धान्तो को गोण वर्गाया। सिद्धान्ती सिंतने स्वरंग को गोण वर्गाया। सिद्धान सिंतने सिंतने स्वरंग को गोण वर्गाया। सिद्धाने के स्वरंग को गोण वर्गाया। सिंती

स्टीफेन के अनुसार, उपयोगिताबाद का जैसा युक्तिसगत रूप डेविड ज्या से प्रस्तुत किया वैसा 19वी सताब्दी का सन्य कोई विचारक नहीं कर सका। उसके द्वारा प्रस्तुत सिद्धान्तों में स्टुप्रट मिल तक कोई साधारभूत परिवर्तन नहीं हुए । १२ में सताब्दी के इंग्लैंग्ड-की-मार्थिक और सामाजिक परिस्थितयों ने इस सिद्धान्त को बहुत कुछ निष्कत स्वरूप प्रवान किया तथा मिल, वेश्यम, मार्रिह्ट मादि के हार्यो यह 19वी भताब्दी का एक महत्त्वपूर्ण दर्शन वन गया। वर्तमानका में बुद्धिवादी विकास के साथ-साथ भीतिक सुखवाद का दर्शन राजनीति के क्षेत्र में पुनः प्रवेश करने लगा है।

# उपयोगितावाद के सिद्धान्त

## (Principles of Utilitarianism)

चपयोगिताबाद से सार्वजनिक कल्याण की भावना निहित है। यह कोई दार्थनिक सिद्धान्त न होकर अपने समय का एक प्रकार का व्यावहारिक आन्दोलन या जिसमें सप्ताज और राज्य की परिस्थितियों के अनुसार समय-समय पर सयोधन होते रहे। यही कारण है कि इसकी कोई एक सुनिधियत परिभाषा करना कठिन है, तथापि सुख-दुंख की मूल विचारधारा वहीं है। उपयोगिताबाद प्रधिकाधिक व्यक्तियों को सुख पहुँचाने मे रुचि रखता है तथा व्यावहारिक कार्यों हारा बीदिक प्राधार एर लोगों की दवा सुधारने एव सिक्त्य राजकीय कानुनों हारा जन-समूह के स्तर को उँचा द्वारों के विचायम-करता है। प्रपादकार पर सार्वा है का प्रधारने एक सिक्ता निवायम-करता है। प्रपादकारी पर सार्वा होते हैं जिया अमेरिकाना (Encyclopaedia Americanna) के अनुसार, "उपयोगिताबाद आचारधारण का एक सिद्धान्त है, जो यह प्रतिपादित करता है कि जो कुछ जुपगिणी है, वही अब्द है और उपयोगिता विवेकपूर्वक निर्धारित की जा सकती है। सामाजिक, आर्थिक एव राजनीतिक सिद्धान्त और नीतियाँ उपयोगिता के सिद्धान्त पर ही आधारित होंनी चाहिए।" उपयोगिताबाद दार्थनिक जगत स्रवा करना है। हैलोवेल (Liallowall) ने इसे "नीति-यास्त्र और राजनीत-यास्त्र को एक व्यापक वैज्ञानिक अनुभववाद के अधार पर प्रतिब्दित-करने का एक प्रयास अर राजनीत-यास्त्र को एक व्यापक वैज्ञानिक अनुभववाद के अधार पर प्रतिब्दित-करने का एक प्रयास अर राजनीत-यास्त्र को प्रकारित नहीं होता अपितु ऐसे डोस सुवारों का समर्थक है जिससे मानव-करवाए की अभिवृद्धि हो, मानव के भाष्य-निर्माण में सहायता मिले।

जपयोगितावाद के बाधारभूत सिद्धान्त बहुत सरल और स्पष्ट हैं नुख्यादियार्दी देशे नि

1. उपयोगिताबाद एक ऐसा, दर्शन, है जो किसी वस्तु के नैतिक और भावात्मक पक्ष पर ध्यान न देकर उसके यवार्यवादी पक्ष को ही खेलता है। इसमें सुखबाद (Hedonism) से प्रेरणा ली है जिसका आधार है - न्यांक व्यक्ति अधिकाधिक सुख प्राप्त करने का प्रयत्न करता है और दुख से सदेव बचना चाहता है। उपयोगिता को सुख-दुख को मात्रा से औंका जाता है। किसी क्यांक अध्ये मा दुरे होने की परीक्षा उससे प्राप्त होने वाले सुख या दुख की मात्रा से को जाती है। दुरा काम वह है जिसके करने से दुख होता है और प्रत्ये काम वह है जिसके करने से दुख मिलता है। उपयोगितावादी सिद्धान्त 'खुक्ति के प्रान्त को मान्य से के जाति है। दुरा काम वह है जिसके करने से दुख मिलता है। उपयोगितावादी सिद्धान्त 'खुक्ति के प्रानन्द' के प्राप्त करना है। ज्यां प्रत्ये किता को सुख पहुँच की मान्य करना है। व्यवस्थापकों और राजनीतिजों का कर्सव्य ऐसे नियमों का निम्मिता करना है जिसके प्रयुक्ति के प्रान्य करना है जिसके प्रदेश किस हो। स्पष्ट है कि उपयोगितावाद 'आदिताविक खेतिका) को सुख पहुँच और उनके दुख कम हो। स्पष्ट है कि उपयोगितावाद 'आदिताविक (Intutionism) से निय हैं, जिसके अनुसार कुछ कार्य अपने परिणामों से प्रत्ये भी स्वमावतः अन्छ प्रयव्य दे होते हैं।

<sup>1</sup> Davidson Political Thought in England, p 2. 2 Encyclopaedia Americanna, Vol 27, p 620.

<sup>3</sup> Hallowell: Main Currents in Modern Political Thought, p. 215.

- उपयोगिताबाद, प्रयोगातमक प्रौर व्यवहार-प्रधान (Pragmatic) है। इसनी पर्वात कल्पनाबादियों की नियमनात्मक पर्वात (Deductive Method) ने होकर (Inductive) ग्रीर अनुभूतिमूलक (Empirical) है । अनुभव ही इसका मुख्य आधार है । उपयोगितावाद का सम्बन्ध जीते-जागते व्यक्तियो और जीवन की ठोस वास्तविकताओं से है, काल्पनिक व्यक्तियो तथा अमूर्त सिद्धान्तों से नही । यह जीवन-सूधर्प और कमंगीलता का प्रतीक है, जो प्रत्येक वस्त को वास्तविक उपयोगिता की कसीटी पर कसता है और प्रत्येक विचार अथवा सिद्धान्त को व्यावहारिकता की तराज में तोलता है। इसका व्यावहारिक नीति-जास्य श्रीर राजनीति से वनिष्ठ सम्बन्ध है। शुंहरी रूपने सान्धनि 3 ज्यमेगितावादी सिद्धान्त को मानने बाले सभी लोग व्यक्तिवादी हैं जो यह मानते हैं कि

'राज्य व्यक्ति के लिए है, व कि व्यक्ति राज्य के लिए।' उनके मतानुसेर सन्य का ग्रीचित्य इसी में है कि वह ग्रपने नानरिकों को गान्ति और सरक्षा प्रदान करता है तथा इच्छाओं की तृष्टि में उनका

सहायक होता है । मानव की आफाँवाओं और उसके अन्तिम लक्ष्य 'आनन्द' का राज्य के किया-कलापो से घनिष्ट सम्बन्ध है। किसी राजनीतिक कार्य का महत्त्व तभी हे जब उससे जन-कल्याग होता हो। उपयोगिताबाद के व्यक्तिवादी दिष्टिकोस के अनुसार सामाजिक कल्यास लोगों के वैयक्तिक सुलो का सगह-मात्र है । उपयोगितावादी दर्शन मे व्यक्तिगत स्वतन्त्रता पर केवल सार्वजनिक व्यवस्था श्रीर शान्ति असंगाला दारा मधारिकी हम विन्दा विभाग की सीमा है। 4 (उपयोगिताबाद की माँग है कि राज्य नागरिकों के विकास के मार्ग में ग्राने वाली वाघाओं के निराकरण के लिए विधि-निर्माण करें उस विधि का सु कोई मूल्य नहीं है जिससे राज्य के अधिकतम लोगों का कल्याए न होता हो । उपयोगिताबादियों के अनुसार विधियों के दो पक्ष है-<u>- निपेधारमक ग्रीर विधेयारमक जिन</u> विवियो से बुरी परिस्थितियो ग्रीर विपानत वानावरण का अन्त हो

रचनात्मक (Positive) हैं। (Positive) हैं। अस्ति पर असे 5 जिपयोगिताबाद की मान्यता है कि व्यक्ति दूसरों से सर्वया स्वतन्त्र रहकर सुखी नहीं रह सकता वह ग्रावश्यक है कि प्रत्येक व्यक्ति दूसरों के साथ मानव-प्रमुग्रीर सह-ग्रस्तित्व के बन्धनों से वेंचा रहे। व्यक्ति के विकास के लिए समाज का ग्रस्तित्व आवश्यक है। स्पष्ट है कि उपयोगितावाद का सघवाद (Associationism) पर बल है। मानुव के सर्वांगीण विकास के लिए सघवाद की धारणा वहत महत्त्वपूर्ण है।

वे निपेधात्मक (Negative) हे ग्रीरें जिनसे निर्माण-कार्य सम्बन्न होते हो, वे विवेधात्मक ग्रथवा

प्युर्वे है।

प्रिलीक्कारिने के विस्तानिक विश्व से मानव मस्तिक कियानिक विश्व से मानव मस्तिक के तत्वों का विश्लेषणा करता है। इसके अनुसार मनुष्य को वाहरी वस्तुयों का जान मस्तिष्क मे जल्मन अनक प्रकार की सुवेदनाओं (Sensations) द्वारा होता है । ये सवेदनाएँ या तो सुखदायक होती है यो दु खदायक ग्रीर स्वभावत मनुष्य सुखदायक वस्तुग्रो को पसन्द करता है तथा दु खदायक वस्तुग्रो से घुणा। चूँकि कोई भी व्यक्ति पुर्णं रूप से दुख-मुक्त नहीं हो सकता, अतः हमे सदैव यही प्रयत्न करना चाहिए कि ग्रधिक मात्रा में सुख ग्रीर कम से कम द.ख मिले।

सामान्यत सभी उपयोगितानादी यह मानते हैं कि लोग सुख की ग्राकांक्षा रखते है तथा सुख

अपने में ही एकमात्र वाँछनीय वस्तु है। बुद्धि जीवन के साध्य का निर्धारण न कर् उन साधनी का निरूपए। करती है जिन्हें अपनाकर हम साध्य की प्राप्ति कर सकते हैं। वह कार्य सद है जो दूख की ग्रपेक्षा ग्राचिक सूख देने वाला है ग्रीर वह असर है जो दूख की इदि करता है। सार्वजनिक नीतियो एव प्रशासकीय विधियों के ग्रीचित्य की कसीटी उपयोगिता ग्रयवा 'याधिकतम व्यक्तियों का ग्रधिकतम सुख' (Greatest good of the greatest number) का सिद्धान्त है। राज्य स्वय साह्य (End) न होकर नागरिको के कल्याए। मे सहायक में होने वाला साघन (Means) है।

500 पांग्चात्य राजनीतिक विचारों का इतिहास

वेपर (Wayper) के अनुसार, "उपयोगितावादी सदैव अल्पमत मे रहते थे और वे कभी भी लोकपिय नहीं हुए । वे बहुत ही भाग्यहीन, बुद्धिवादी, अल्पनत कठोर और विद्यतावादी थे तथा मानव-स्वभाव सम्बन्धी उनकी धारणा लोगो को आकर्षित करते वाली नहीं थी, पर काफी समय तक उनका कोई गम्भीर प्रतिद्वन्दी पैदा नहीं हुआ । उनके समकालीन महान विचारको—स्क्री, काण्ट, सन्त साइमन, मानवं को इंग्लैण्ड मे कोई बादर नहीं मिला । इंग्लैण्ड मे ही इसके ग्रालोचक प्रपनी किसी वात को अपने विस्वास मे न ले सके । इसके परिणामस्वरूप उनका प्रभाव उनकी सस्या के अनुपात में कहीं अविषक रहा।"

उपयोगिताबाद के प्रतिपादन और विकास में जिन प्रमुख निचारको का योगदान रही ग्रीर जिनका इस पुस्तकु मे ग्रध्ययन किया गया है, वे हैं—

(1) जमीं वेन्यम (Jeremy 1 entham, 1748-1832)

(2) जेम्स मिल (James Mill, 1773-1836)

(3) जॉन ऑस्टिन (John Austin, 1790-1859)

(4) जॉर्ज ग्रोट (George Grote, 1794-1871)

(5) जॉन स्टुग्रर्ट मिल (John Stuart Mill, 1806-1873)

(6) एलेक्जेण्टर नेन (Alexander Bain, 1818-1903) . . '(

uction to the जमीं वेन्थम

Jeremy Bentham

जावन-पारचय

जर्मी वेन्थम का जन्म 15 फरवरी, 1748 को अन्त्रन के पुक्र प्रतिष्ठित वकील परिवार मे हुआ था। परिवार की परस्परा के अनुसार वेन्थम ने उच्चे शिक्षा प्राप्त की। 15 वर्ष की अरुलापु मे हो सन् 1763 मे उसने स्नातक की उपाधि प्राप्त कर ते और तत्यव्यात् 'निकन्स इन' (Lincoln's Inn) में कानून का प्रध्यमन करने के निष् प्रवेश लिया। वैरिस्ट्री पास करने के उपरान्त उसने सन् 1772 में वकालत शुरू कर थी। परीक्षाभी में प्राप्त करने के स्वर्ण करने के स्वर्ण करने पर्द भी उसने होके ही कुरना स्वीकार नहीं किया।

बेन्यम प्रपने युग को एक वीदिक आघवर्य या जो बकालत करने के कुछ ही समय बाद इस निकल पर पहुँच गया कि प्रचलित कानूनों में सारी तृद्धियाँ हुनीर उनके रहते तत्कालीन न्याय-ध्यवत्थीं निर्धक है। सन् 1776 में प्रकाणित उसकी पुस्तकर प्रिवृद्धालां का Government. ते, लिग दे व्यक्ति स्वान का निर्धाण कानून की 'टीकाथों' (Commebliatios) में प्रतिवादित सिद्धान्तों की विच्ये उद्यक्ति सुधा के सुधा का का निर्धाण का निर्धाण का निर्धाण के सिद्धाण के स

<sup>1</sup> Wayper : Political Thought, p. 83.

<sup>2</sup> Mary P. Mack : Jeremy Bentham, p 5.

उपयोगितात्रादी: जर्मी बेन्थम 501

अपने लेखों के लिपिबद्ध संकलन और उनकी उपयोगिता के प्रति वह उदासीन रहा। प्रतिदिन लिस्' जाने वाले पृष्ठों का स्थान वह अपनी योजना से इगित कर देता था और फिर उन्हें उठा कर एक औ रख देता था। उसके लेखों के चयन, पुनरावलोकन, प्रकाशन ग्रादि का कार्य उसके कुछ घनिष्ठ मेघार्ष व्यक्तियो, शिष्यों ग्रादि द्वारा किया गया।

वेत्यम ने यूरोप का अमण तथा कींस के उपयोगिताबादियों से प्रभावित हो कर अपने विचार में सुधार किया। जातीय और वर्गीय विकेशे में अर्थियता स्वनं वाले इस विद्यान ने इस्लैण्ड, फॉस, भारत, मैक्सिको, चिलो आदि के लिए एक विधि-सृहिता (Legal-Code) निर्माण करने का अयवा संकलित करने का प्रयास किया। वेत्यम के विचार किया किया। किया। वेत्यम के विचार किया किया गया और प्रत्येक क्षेत्र में उपे समर्थेन तथा सहयोग प्राप्त हुआ। सन् 1792 में फ्रांस की राष्ट्रीय सबद ने उसे 'क्रांसीशी नागरिक' की उपाधि से विश्वयित किया। विद्या (कान्त) और कारागारों के सुधार सम्बन्धी अनेक यन्य लिखने के कारण वह यूरोप से ही नहीं, अन्य देशों में भी प्रसिद्ध हो गया। सन् 1820-21 में पुतेगाल के विधायक दल ने वैधानिक समस्याओं पर उसके सुद्धाव आमन्त्रित किए। सन् 1828 में उसने मिल की स्वेज नद्वर के निर्माण का सुकाव दिया। उसने जार द्वारा रूस के लिए विधि-नियमावली बनाने की इच्छा व्यक्त की।

वेल्यम स्वय प्रपने लेखों के प्रति वेपरवाह या, किन्दु उसके योग्य सहकारियों ग्रीर शिष्यों ने उसनी शिक्षाओं का पूर्ण प्रध्यम और प्रवार किया विस्ति प्रमुखन शिष्य जुन्स मिन (Junes Mill) था। प्रविद्ध कर्मने लेखन है। सेवा की । महान् अर्थेग्रास्थी रिकाशी भी उसके स्रमुयायी था। रिकाशों के बारे में वेल्यम ने लिखा है, "में मिन का आस्थारिमक पिता था। और मिल रिकाशों का आध्याहिमक पिता था। देन्यम के उत्साही शिष्यों भे क्रिक्स नागरिक उपमीष्ट (Dumont) का नाम भी उल्लेखनीय है जिसने वेल्यम की पुस्तकों का अनुवाद क्रोसीसी भाषा में किया, उन्हें सिल्द कर दिया और उनमें रह जाने वात्री आवश्यक बातों की पूर्ति की। इयुमीष्ट ने वेल्यम के यश को सम्पूर्ण यूरोप मे फीताय। विस्ति की। इयुमीष्ट ने वेल्यम के यश को सम्पूर्ण यूरोप मे फीताय। विस्ति की। इयुमीष्ट ने वेल्यम के यश को सम्पूर्ण यूरोप मे फीताय।

ं वेत्रया 18वी बताच्या के प्रपत जावनकाल में उपयोगितावादा विचारधारी पर प्राधारित प्रपत्ने नवीन दर्शन के प्रकाण में प्रचलित विचारों से जूमता रहा श्रीर रुटिवादी बना रहा, किन्तु 19वी शताब्दी के पूर्वार्ड में बहु ननीनतावादी वन गया। उसकी न्यायिक सुधार-योजनाश्री और प्रादर्श कारागार की स्थापना के विचारों का विरोध किया गया जिससे उसके हुदय को बड़ी ठेस पहुँची प्रीर वह इस परिसाम पर पहुँचा कि ब्रिटेन का सासक-वर्ग सासितों के हितों का व्यान न रसकर स्वितों का ध्यान रखता है। वेन्थम ग्रीर जेम्स मिल के सहयोग से <u>'दार्शनिक नवीनतावादी' नामक एक नवीन</u> सगठन का जहय हुआ जिसके मध्यम से वेन्थम मे उन सुधारों को, जिनका वह प्रचार कर रहा था, क्षियानित रूप देने का प्रयत्न किया। प्रयन्ते जीवन के उत्तराई में इंडिवादी होन्थम जनतन्त्रवादी वन गया ग्रीर देश के राज्यमितिक जीवन मे अधिकायिक ग्राम ने नवा। 6 जुन, 1832 म जब इस महान् राग्नित विचारक की मृत्यु हुई तो डॉयल (Doyle) के खब्दों में, "इमके खिध्य-समूह ने एक पितामह भीर एक शाध्यात्मिक नेता के रूप में उत्तरका सम्मान किया। उसकी एक देवता के रूप में प्रतिष्ठा हुई।" वेन्थम की रचनाएँ (Works of Bentham)

वेन्थम एक महान् लेखक था, जिसने अपनी मृत्यू से पूर्व तक लेखन कार्य जारी रखा। उसने सबसे पहलें सामयिक पत्र-पत्रिकायो (यथा 'लन्दन रिव्यु', 'बेस्ट मिनस्टर रिन्य' ग्रादि) मे निवन्ध लिखे जिनमें उसका ग्रम्यास वढा और उसे स्वाति प्राप्त हुई । 1776 ई. से 1824 ई तक उसकी लगभग सभी महत्त्वपूर्ण रचनाएँ प्रकाशित हो गईँ। उसके मूल ग्रन्थों के प्रशार के साथ ही उनका विभिन्न भाषाओं में अनुवाद भी हुया और बहुत-सी प्रकाशनीय साम री उसकी मृत्यू के बाद प्राप्त हुई। लन्दीन के युनिवर्सिटी कॉलेज मे बहुत सी मजूषाएँ उसकी पाण्डुलिपियो से भरी हुई मुरक्षित हैं, जिनमें से ग्रेनेक ग्रभी तक प्रकाशित नहीं हो पाई हैं। ब्रिटिश संग्रहालय में भी उसके अवकाशित ग्रन्थों की पाण्ड्रलिपियाँ स्रक्षित हैं। उसके प्रत्य विधि, प्रयंशास्त्र, शिक्षाशास्त्र, धर्म, वैक-प्रशासन, जनगणना, समाजसेवा, श्रान्तरिक शासन ग्रादि विविध विषयो पर हैं। उसके प्रमुख ग्रन्थों में इनकी गणना की जानी है-(1) Fragments on Government, 1776, (2) A Defence of Usury, 1787 (3) An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, 1789, (4: Discources on Civil and Penal Legislation. 1802, (5) A Theory of Punishments and Rewards, 1801, (6) A Treatise on Judicial Evidence, 1813. (7) Papers Upon Codification of Public Instruction, 1817, (8). The Book of Fallacies, 1824, (9) Rationale of Evidence, 1827 (10) Constitutional Code, 1830, (11) Essay on Political Tactics, 1791, 712) Catechism of Parliamentary Reforms, 1809 (13) Radicalism not Dangerous, 1819, (15) A Table of Springs of Action, (15; Manual of Political Economy, (16) Principles of International Law

क्रम 'An Introduction to the Principles of Morairs and Legislation' वेन्त्रम की सर्वोत्केच्ट कृति मानी जाती है। वेन्यम ने अपनी कृतियों में कानून, सम्प्रभूता, न्यायिक प्रक्रिया, दण्ड, प्रधिकार, संबदीय सरकार प्रांति पर उपयोगितावाद पर प्रांतापित विभिन्न रोचक सुभाव प्रस्तुत किए। वेपर के अनुसार 'वेन्यम की कृतियों महत्त्वपूर्ण, सरल तथा मनोरजक हैं। उनकी खेलनी में लालित्य और प्रवाह है। वावश्यकतानुमार विस्तारप्रियता तथा व्याख्या के ग्राधिक्य ने उसकी प्रतिम प्रचारायों को नेप्य तथ्या मुत्यब्रिक वना दिया है। वैज्ञानिक श्रीचित्य की दृष्टि से उसने उसके प्रालोगिकों ने प्रावश्यक समम्म जिले वह 'ववीन ग्रन्थ' (New Lingo) को संज्ञा देता है। उसके ग्रालोगिकों ने इसका 'महान् कला की एक प्रधिनद, विचित्र ग्रालो के पुनक्त्यान' के रूप में उसके व्यालोगिकों रचनाओं में स्निन्द, अधिष्ट तथा भींड जब्दों की भरमार है। भाग के सम्बन्ध में उसके व्यालोगिकों

द्वारा की गई ग्रालोचनाएँ गलत नही हैं।"1

वेन्यस का उपयोगिताबाद एवं सुखवादी मापक-यन्त्र (Bentham's Utilitarianism and Hedonistic Calculus)

वेन्थ्रम के उपयोगितावाद की नीन सुक दुःच को नाता पर प्राधारित है। जिस कार्य से सानव-सुख में इदि होती है वह उपयोगी और उचित है; जिस कार्य से मानव को दुःख प्राप्त होता है

1 वेपर : वही, पृष्ठ 112.

वह प्रयुष्योगी और ध्रमुचित है। मानव के सभी काथों को क्सीटी उपयोगिता है। वह व्यक्ति के मुख में वृद्धि या कभी, कार्य के धीनित्य प्रतीचित्य, प्रानन्दरायक या प्रानन्दरहित व्यक्तियों की स्थित प्रादि का निर्माण करने का प्रभावना नी सिद्धान्त है। इनका सम्बन्ध व्यक्ति के नीवन से ही नहीं अपितु प्रवासनिक कार्यों से भी है। मनुष्य के कार्य मुग्न-पुत्र पर प्राधित है नीर यही नुज-दुखवावी उपयोगिता है। साई भीतिक कार्य उपयोगितावाची सिद्धान्त के हिमारित होते हैं। उपयोगितावाची सिद्धान्त को समक्षते हुए वेन्यम का कथ्न है-कि उपयोगितावाची सिद्धान्त से हमारा प्रायय उस सिद्धान से हैं जिनसे सम्बन्धित व्यक्ति की प्रमुखत वहती या पदती है और जिसके बाधार पर वह प्रत्येक कार्य के उचित या प्रमुचित व्यक्ति की प्रमुखत वहती या पदती है और जिसके बाधार पर वह प्रत्येक कार्य के विद्यान से से प्रमुच्ये के प्रत्येक कार्य के हिंदी पर कि से प्रमुच्ये के प्रमुचित वहता है। मैं यह बात प्रत्येक कार्य के हिंदी कार्य के से प्रमुच्ये के प्रमुच्ये की उचित या प्रमुचित वहता है अप कार्य है की है। उप प्रत्येक कार्य के सिद्धान के से से सम्बन्ध में लागू होती है। "में वेश्वर के प्रमुच्य और दुख ही मानव-जीवन को गति प्रदान करते हैं। प्रवृत्ति ने मानव-समाज को दो सर्वाधिक सम्बन्ध से सामियो — मूप और दुख क प्रधीन स्वाधित कर सिद्धान कर सामियो — मूप और दुख कर प्रधीन स्वाधित कर सिद्धान कर सामियो — स्वाधित कर सामियो — स्वाधित कर सिद्धान कर सामियो का प्रदान करते हैं। इन स्वाभियों का पही कर्य है कि वे हम निर्वेश दें कि हम नया करना चाहिए तथा निर्णय कर कि हम नया करना वाहिए तथा

प्रकट है कि व्याप के प्रकृषार किया बस्तु की उपयोगिता का एकमान मायरण्ड यह है कि वह कही तक मुख में बृद्धि करती है और दु क को कत्त करती है। वेन्यम मूर्गर उसके प्रतृपाधियों ने उपयोगितावाद की एकदम मुख्यादी (Hedonistic) व्याख्या ही। है। वेद्रम के प्रतृपाधियों ने उपयोगितावाद की एकदम मुख्यादी (Hedonistic) व्याख्या ही। है। वेद्रम के प्रतृपाद, "उपयोगिता का विद्वान्त इस बात मे है कि हम प्रगने तक की प्रक्रिया मे मुख योर हु क के तुननात्मक प्रतृपान को प्रपता प्रारम्भ विन्दु मानकर चनते हैं। जब मै प्रपने किसी कार्य (व्याक्तियत या सार्वजनिक) की प्रयक्ता ब्रार्थ का निर्णूप इम बात से करता हूँ कि उसकी प्रवृत्ति मुख-वृद्धि की है या दु ख की, वृद्ध मि म्याप्यूप्प, नितक, प्रनैतिक एव प्रच्छे प्रवया बुरे घटरों को प्रयुक्त करता हूँ जिससे किसी विध्वत मुख के तुननात्मक माप का ही बोध होता है थीर जिनका कोई दूसरा अर्थ नही होता तो में उपयोगितावादी विद्यान का ही प्रमुद्ध एक्ता हूँ। इस मिद्धात्म का प्रमुद्धापित किसी कार्य-विषय को के उन इसिनए प्रच्छा समक्रता है कि इसके कतस्वरूप मुख की वृद्धि होती है और इसी भांति वह किसी कार्य-विषय को कार्य-विषय को बेदा में मुद्ध स्वय ही जीवन का साहब है, विप सब भीतिक वस्तुर्ण यहाँ तक कि व्ययोगितावादियों के विचारों में सुद्ध स्वय ही जीवन का साहब है, विप सब भीतिक वस्तुर्ण यहाँ तक कि स्वाचार भी सुद्ध कर कार्य-वाचार की सुद्ध ना कारता है।

सुवाचार मी सुल-पालि के सावन-मान है। अपन पाएटा के प्रिकार के सुवाचार मी सुल-पालि के सावन-मान है। अपन प्रकार से प्राप्त किया जा सकता है किया जा सकता के स्वाप्त में सिकसी मनुष्य को वर्म में सिकसी करने प्रकार करने से सुल की अनुभूति होती है तो उस नितक सुल कहा जाएगा प्रव्या मिला किया जा प्राप्त किया जा प्रवास किया जा सिकस सुल कहा जाएगा प्रव्या मिला के सुल कहा जाएगा प्रव्या में मिला के स्वाप्त के सिकस सुल कहा जाएगा प्रव्या में मिला के स्वाप्त के सिकस सुल कहा जाएगा प्रव्या में मिला के सुल कहा जाएगा प्रव्या में मिला के सुल की प्राप्त के सुल की प्राप्त के सुल की प्राप्त के सुल की प्राप्त करने हैं कि प्रयुक्त के सुल की प्राप्त करने हैं कि प्रयुक्त के सुल की प्राप्त करने हैं कि प्रयुक्त के सुल की प्राप्त करने हैं कि "सुल की मात्रा व्याप्त के सुल को सुल की मात्रा व्याप्त के सुल की सुल की मात्रा व्याप्त है कि किया के सुल की मात्रा व्याप्त के सुल की सुल की मात्रा व्याप्त के सुल की सुल की मात्रा व्याप्त के सुल की सुल की सुल की सुल की सुल की मात्रा व्याप्त है कि वित्र के सुल की मात्रा व्याप्त सुल हुत के सुल की सुल किया है। सुल की सुल किया सुल की सुल की सुल किया सुल किया सुल किया सुल किया सुल किया सुल किया सुल किय

<sup>1-2</sup> Bentham Principles of Morals and Legislation, p 3

Jones Masters of Political Thought, Vol 2, p 372

3 Jones Masters of Political Thought, Vol 2, p 372

<sup>&</sup>quot;Quantity of Pleasure being equal pushpin is as good as poetry"

वर्क प्रधान अपवा वैज्ञानिक पहति ध्रमान के नार-ी वेन्यम की धारणा है कि विस प्रकार एक भीतिकधास्त्री भीतिक व्यापार नी चृतिन्वत नाप-तोल करता है उसी प्रकार प्रत्येक साम्रामिक घटना की भी नाप-तोल की नानी चाहिए। कुन्यन की ह्याहर इन्ह्या थी कि सुख-प्राप्ति के लिए, मानवीय कार्यों को बनुतासित करते वाले निक्रमों की खीज की जुन्य और उन्हें एक पाएतीय सूत्र की तर्ज मृतन्वत्व कप प्रदान किया जाए। वेन्यम ने इसी दिवा में प्रतान किया जाए। विनयम ने इसी दिवा में प्रतान किया जिसके फलन्वरूप जपनीतिक प्रतान की मानवित्र के प्रतान किया जाए। विनय प्रतान किया नाम प्रधान निवारण को जन्म किया ने वेन्यम की यह धारणा जभी उपयोगितवादियों के विश्वास का केन्द्र वन पई कि मानव-समब के सम्प्रकृत कार्यकारों का जंवान पूर्वतः वाकिक नाप-तोल हारा होना चाहिए। इसी सारणा में वेन्यम अपना सुवारों हो प्रतान प्रतान (Heconistic Calculus) विक्रित्त करने की दिवा में प्रैरित हुआ।" मुल-इ-ख का वर्गीकरण ग्रीर उनका नापवण्ड

होडोरिस्ट ग्राचारशास्त्रियों की भाँवि वेल्यन का भी यह नत या कि सुख ग्रीर दुःख की नापा वा सकता है। एक की कुछ विक्वित मात्रा दूसरे की उसी तरह की नात्रा का विसकरण कर सकती है। सुख और दुख को जोड़ा भी जा सकता है। इस तरह से हम सही की प्रशुक्त केर सकते हैं वितते व्यक्ति के ग्रीवकतन सुत की भी सिन्यक्ति होगी और नानव तमुदाय के स्विकत्स सुत की भी (हस गलना में केन्द्रम ने नुत अपूबा दुःत के बार रूप माने हे पहुनता, विविध मिरिननवा जिससे वह जिसी जार्य को करेगा, तदा सेनय की इरी जिसके सनुसार वह परित्र होता। चुकि एक का तुल या दु.ख इसरे को प्रभावित करेला, बतः इसकी बोर भी व्यान दिया बाना चाहिए। सामाधिक गलना में हुने यह ध्यान रखना चाहिए कि तुख अयुवा इन्त हा कितने व्यक्तियों पर प्रभाव पडता है-वेन्यम जायः इत नर्रह की बात किया करता या नानों उनको यह विश्वात हो कि ननुष्य चर्देव ही दुख धौर दृःख की मानविक प्रक्तियों से प्रीरित होकर कार्य करते हैं । बुक्ति कभी-कभी वह यह भी कहता था कि सुबों को जोड़ने की बात और दिनेपकर दिभिन्न व्यक्तियों के मुलों <u>को मंडते</u> की बात काल्पनिक है तथापि यह निश्चित है कि वह इस करपना को "एक प्रकार दी ग्रावस्वकता सनस्ता या विसकें दिना । वनन्त्र-सन्त्रीतिक विन्तन वह ही बाता है।" उत्तर्ने ननोवैक्षानिक निरीक्षण की व तो कोई विकेष योग्पता ही थी और न विशेष राचि हो । लोकन, वह "श्राचार-विज्ञानों का न्युटन बनना चाहता पा । वह रूपनी ननोबैज्ञानिक कल्पनाओं को उन कल्पनायों से प्रधिक उच नहीं नानका या जो यन्त्र-विद्वान ने ह्रपयोगी प्रमाशित हुई यी ।"2

वेन्यन ने मुख धीर दुःख को दो नागों ने विभावित किया है-

त्(1) सामान्य, एवं (2) इदिल ।

विन्धा ने ज्ञानात्व मुंब के निन्मतिवित 14 नेट बन्दाए हैं—(1) शार ने कृति सन्वन्धों मुख, (2) मंगति सन्वन्धों मुख, (3) प्राचित्रना मुख, (4) कृतिकानिक नुख, (5) न्यरण हुख, (6) निवंदता सन्वन्धों मुख, (7) वया सन्वन्धों मुख, (8) वर्ष से स्टब्स नुख, (9) प्रति मुख, (10) प्रत का मुख, (11) निवंदता हा मुख, (12) कृत्वना का मुख, (13) सन्तिन्तर मुख, (व) (14) रेटिक मुख।

देन्यन के अनुनार सामान्य दुःख के निन्नविश्वित 12 भेद हैं—(1) मन्तर्क (2) आवा, (3) करवना, (4) स्मरण, (5) निर्देशना, (6) दया, (7) भानकना, (6) कुयस, (9) स्वृद्ध-

(10) परेद्राती, (11) दुर्भोवना एवं (12) वाँद्रता ।

हित्यक के प्रवृतार परिशान प्रथव नामा हो ब्यान में रखते हुए तुख या इन्छ उसी स्टुटन्ड में हम या प्रविक हो सकता है । <u>सुखनुरक्ष की</u> माना निर्वारित करने के निर्द बेन्सम ने एक बुउड्मिरी

<sup>1</sup> देवादन : रायनीतिक दर्रन का इतिहास, प्. 637.

भारत्यार परतुर कि से है निक्के प्रनुतार मानुनोत करके नरकार यह जात कर सकतो है कि उनके पेनु होते हो मिलोप्य पर्यन छु स्ट्रींड हे पेप से बही । मुख द्वा का नोपदण्ड स्थाणित करने के लिए उत्तर निस्तृतिक सन्ति के अने कर के किया है

- (1) भेटम (Intensity), (2) का महीर (Duration), (3) निर्मिता (Certainty), (4) ज्ञान को निरम्बा (Propinguity)- प्रका हो (Remotencs), (5) अगन नक्ति (Lecuadity), (6) विद्याल (Purity), नम (7) विस्तार (Extent)।
- . मुग-रूप के इस नेपरश्ती के मानारों में अनन-सृतिक (Ecoundity) और नियुद्धता (Punty) दिश्व मान्ट्रम्पणे हैं िकिसी मान के अनन-सृतिक का आजय है असके पीखे जभी आकार के अन्य पूर्व भी हा। बीरिक मुख्यों में वह मुख्य एवं ने वीरीमा तक होता है, ऐन्द्रिक सुव्यों में वह मुख्य एवं ने वीरीमा तक होता है, ऐन्द्रिक सुव्यों में वह मुख्य एवं ने विवयीन तक होता है, ऐन्द्रिक सुव्यों में सुव्यों में प्रिक्ति सुव्यों में प्रिक्ति का चित्रमा का चित्रमा मानार्य उपन्य हों। बीदिक सुक्य इसी प्रिक्तिक एक स्वयं मुंदिक हैं। विवयीन एक्टिक एक सुव्यों में भी सम्भावना नहीं होती। इसी है। अनका एकि कर प्राव्यास्था हमानी पासन-सिक्त को दुर्वन बनाता है।

देग म दे अनुगार, प्रथम 6 शाने श्री श्री श्री स्वित्त नुग-रु स की मापदण्ड है, किन्तु समूह अववा अमेक श्री हथे के नुस का अव परिस्ताम काउ करना होगा है सो उनमें हमें विस्तार' (Extent) पर क्यान हें। है श्री इसके को कीम सा कार्य गरम उपयोगी होगा—समे निष् उपयुक्त सातो आधारो पर गर रेटर, परित मत वीत कागार में कार्य करना होगा विश्वम के अनुसार उपयुक्त कारकों का प्रयोग करके हम न कैयन सुग-रु भ माप सकते हैं वि ह दक्ते हारा थानिक, सामाजिक, आविक, रामाजिक करके हम न कैयन सुग-रु भ माप सकते हैं वि ह दक्ते हैं है । गुज-अनुम की यामाजिक का प्रविक्त करने हैं है । गुज-अनुम की यामाजिक आविक, स्वात करने हैं विश्वम के उपन निवास को राजवर्गन के दिल्ला में मिन्तिका एवं निवास को राजवर्गन के दिल्ला हो है । गुज-अनुम की विश्वम की मास्त्रन है कि अर्थिक का उद्देश्य अधिकतम सुख आवि अपन करना है, अतु उत्ते सदैन ऐसा आवरण करना साहिए जिनमें निध्यत, विवृद्ध, लागवायक, स्विर और तील मुख उत्तय हो ।

' ( वेरथम ने सुख-दूःख का व्यापक व्यन्तर्-वताने के लिए 32 जुसलो के आधार पर उनका वर्गीकरण किया है। इनमें प्रमुख जारोरिक रचना- सुवेदनशोताता, चरित्र-निर्माण, श्रिवा, जाति, लिंग व्यक्ति है जिनका सुख भी माना पर प्रभाव पडता है।

अपनी मान्यतायों को स्पष्ट करते हुए वेन्थम ने आगे कहा है कि सुख हुछ ऐसे होते हैं जिनमें तीयता रोती है किन्तू स्वाधित्व नहीं होता यदाः उनसे फुछ हु छ उत्पन्न होता है इसके विपरीत कुछ सुख विजात होती है किन्तू स्वाधित्व मा अधिक होता है, उनसे तीयता अधिक नहीं होती। इन विगुद्ध मुखें का परिणाम प्राय हु ज नहीं होता अत् इसे सुद्ध को विग्रेड मुख्यनान उताते की और ही सुदेव प्रत्यान होना चाहिए (शुक्ष-डु ख की गयाना करके किसी एक निष्यत परिणाम पर पहुँचने के लिए वेन्थम ने जो प्रक्रिया वर्ताई है वह इस प्रकार है— समस्त सुखों के समस्त मुख्य को एक और तेवा समस्त हु जो के समस्त मुख्य को एक और तेवा समस्त हु जो के समस्त मुख्य को इसरी थोर एकत्रित कर तेना चाहिए। यदि एक को दूसरे मे से घटा कर सुख शेप रह जाए तो उत्तक्त प्रत्यान यह होगा कि अमुक कार्य ठीक है अथवा सम्बन्धित कार्य की प्रवृत्ति सुख की और है) और यदि दु ख वेष रहे तो यह समस्त तेना चाहिए कि अमुक कार्य ठीक नहीं है, व्योधिक उत्तक परिणाम दु,ख होता है। "प्रवृत्त में कार्य का प्रभाव हु सी पर परिणाम दु,ख होता है। "प्रवृत्त कार के अनुसार, यदि किसी कार्य का प्रभाव हु सरो पर भी पर्वाह हो तो यह उचित है कि हम उपयुक्त का जनमें से प्रत्येक पर भी जाग कृत हो है, वरी कि हो को भी ध्यान में रखें। यही 'सुख का विस्तार' (Extent of Happiness) है।

🗸 जब प्रत्येक सम्बन्धिन ग्रीर प्रभावित व्यक्ति पर इस अक्रियाका प्रयोग/कर निया जाए तो दु.खों के यीम को सुद्धों में से घटा लेने पर जो सुद्ध शेष रहेगा, वह इस बात का निगरा होगा कि अमुक कार्य गुभ और कल्याणका? है (इसके विषरीत गदि सुद्ध की अपेक्षा दु द्धु श्रधिक निकले तो इसका स्वाभाविक अर्थ होगा कि अमुक नार्थ या घटना अशुभ और अवाद्यनीय है (दिवायक (Legislator) को कानून बनाते समय चाहिए कि वह सुखों के सम्पूर्ण महत्त्व को एक श्रोर तथा दु.सो के महत्त्व नी दूसरी और रखकर उनकी परस्पर तुलना करें। जो शेष रहे, यदि वह सुख के पक्ष में है तो यह मानना चाहिए कि कानून प्रत्येक नागरिक के लिए सुखदायक है। इसके विप्रीत शेय दुःख के पक्ष में हो तो यह समझ लेना चाहिए कि कानून जन-साधारण के लिए कप्टकारक है | बेन्थम की यह भी मान्यता थी कि "यह ब्राशा नहीं की जानी चाहिए कि इस पद्धति को सब प्रकार के सदाचार, सोवियानिक अथवा न्याय-सम्बन्धी ग्राधारो से ग्रविक महत्त्व दिया जाए । यह सदा <u>च्यात में स्वना</u> होगा कि इस पद्धति को ऐसे अवसरो पर जितना प्रधिक अधनाया जाएगा उतना हो ग्रधिक इसके याधार पर किया गया तिरांय सही होगा ।" जाविधीम सिद्धान्त

वेन्यम ने व्यक्तिगत सुख को प्रथिक महत्त्व देने के बाद सामाजिक मुख को भी महत्त्व दिशा। इस प्रकार उसने उपयोगिनावाद को व्यक्ति से ऊपर उदाकर विक्रसित किया नयोकि व्यक्ति ही सर कुछ नहीं है, उसे सबंसापारण की भलाई का भी व्यान रखनुर चाहिए। एक व्यक्ति के सुदा की ग्रंपेक्षा ग्रधिक लोगो का मुख अधिक महत्त्वपूर्ण होता है। संज्य का उद्देश्य एवं लंह्य 'अधिक व्यक्तियो की प्रामिनतम सुखं (Greatest Happiness of the Greatest Number) होता आवय्यक है। उपयोगिता का सिद्धान्त ही सब कार्यों के श्रीचित्य का मापरण्ड है। राज्य के बही कार्य उपयोगी हैं जो ग्रधिकाधिक व्यक्तियों की सुख पहुँचाते हैं।

### वेत्थम का राजदर्शन (Bentham's Political Philosophy)

वेन्यम कोई राज-दार्शनिक नहीं था और न ही उसका ध्येय किसी राजदर्शन को प्रतिपादित करना था इसलिए एक महान् दार्शनिक की अपेक्षा उसे एक व्यावहारिक 'राज्य-सुधारक' कहना अधिक कराना व्याप्त एक गढ़ान् प्रधानक का कराना <u>का एक भाग प्रधान का कराना का उच्च एक भागवान प्रधान क</u> कपपुत है, जिससे अपने दुधारावादी कांग्रेकम की पुठमूनि है कि त्या राज्य समझनों केतियाँ विचारों पा प्रतिपादन किया। उसके इन राज्य-विषयक विचारों की है हम उसके राज्यवंत के मूल तत्त्व की संजा दे सकते हैं। राज्य के सम्बन्ध मे विचार प्रकट करते हुए वेन्यम ने राज्य के स्वरूप, सम्प्रमुता, विधि एवं दण्ड ग्रादि विषयों को स्पर्श किया ।

बैत्यम के राजदर्शन के दो भार-बैत्यम के सम्पूर्ण राजदर्शन को दो भागों में विभक्त किया जा सकता है-निपेदारमक एवं विवेदारमक । निपेदारमक भाग का सम्बन्ध उन विचारों से है जिनके द्वारा उसने अपनी पूर्ववर्ती राजनीतिक धारखाओं की खण्डन किया है। इस पक्ष म हम उन एक क्रान्तिकारी विचारक के रूप में देखते हैं और इसीलिए उसे का नतकारी 'Radical' तक 'कह दिया जाता है विषयात्मक भाग का सम्बन्ध उन विचारों से हैं जो उसने कतिपय राज्य सम्बन्धी विषयो पर प्रकट किए हैं। इस भाग में विधि, सम्प्रमुता ग्रादि से सम्बन्धित विचार सम्मिलित हैं।

#### प्राकृतिक ग्रधिकारों के सिद्धान्त का खण्डन

ें प्रादर्शनादी और काल्पनिक सिद्धान्त में वेत्यम कोई ६चि नहीं थी । उनने जीवन े की व्यावहारिक समस्वामों को अधिक महत्त्व दिया ग्रीर ग्रपने समकातीन समाज की समस्यापों का हल बोजने की चेष्टा की । उसने ब्रिटिश कानून और न्यायिक प्रक्रिया की अनेक प्रस्पब्टताओं और अनुगयोगी बीचचारिकताओं को खोज निकाला और उन्हें दूर करने की माँग की पर अपनी उचित माँगो का उसे यही प्रखुतर मिला कि हिटि<u>यां काँमन लॉं (British Com</u>mon Law) अति प्राचीन

श्रीर शताब्दियों के विकास का फल है तथा विख्यात न्यायविदों ने जुसे विकसित करने में योग दिया है. मतः ऐसे कॉमन लॉ के के बारे मे ग्रापत्ति उठाना हास्यास्पद है विन्यम की ग्रात्मा विद्रोह कर उठी क्योंकि उसकी मान्यता थी कि किसी संस्थान की प्राचीनता तथा उससे सम्बन्धित व्यक्तियो की स्वासि जम सम्धान की श्रेष्ठता का त्याय-सगत एवं निश्चित प्रमाण नहीं हो सकती। उसने घोषणा की कि विधियाँ समाज की वर्तमान ग्रावश्यकताओं के अनुरूप होनी चाहिए । प्राचीन विधियों के मुख्याँकन ग्रीर नवीन विधियों के निर्माण की उचित कसीटी सामाजिक हित है।

प्रपनी इस व्यावहारिक बुद्धि एव घारणा से प्रेरित होकर बेन्यम ने लॉक द्वारा विशेष रूप से प्रतिपादित प्राकृतिक ब्रविकारों (Natural Rights) के सिद्धानों को पूर्णत प्रमान्य ठहुरा विया। चुनुने प्राकृतिक ब्रविकार सम्बन्धी विचारधारा की 'सूर्खनापूर्ण', 'कल्पित तथा ब्राधाराङ्कीन ब्रविकार' पुव 'ग्राच्यात्मिक <u>तथा विश्रम ग्रीर प्रमाद को एक</u> गेड्बड-घोटाला' बताया √ लॉक ने प्राक्वतिक ग्रवस्था की कल्पना करते हुए उस दशा को 'शान्ति', 'सहयोग' और 'स्थिरतापूर्ण माना था। उसके अनुसार प्राकृतिक ग्रवस्था मे कुछ प्राकृतिक नियम (Natural Laws) तथा प्राकृतिक ग्रविकार (Natural Rights) प्रचलित थे। ये व्यक्ति की प्रारम्भिक दशा के मौलिक ग्रधिकार थे। लॉक की मान्यता थी कि प्राकृतिक ग्रधिकार राज्येतर है और उनकी रक्षा करने के लिए ही मनुष्य ने राज्य को जन्म दिया है। राज्य द्वारा प्राकृतिक ग्रधिकारों के सिद्धान्तों के विरुद्ध ग्राचरण करने पर व्यक्ति को यह भी श्रविकार है कि वह राज्य के प्रति विद्रोह कर देंपर वेन्थम ने लॉक के सिद्धान्त का विरोध करते हुए कहा कि इससे व्यक्तियों के सुख में कोई बृद्धि नहीं होती । प्राकृतिक प्रधिकारों के सिद्धान्तों का खण्डन करने में बेन्थम ने 'ग्रधिकतम व्यक्तियों के ग्रधिकतम सख' वाले उपयोगितावादी सत्र का ग्राश्रेय लिया । तदनुसार केवल वही सिद्धान्त मान्य और उचित है जो समाज के अधिकाधिक व्यक्तियों को अधिकाधिक सुल प्रदान करे। 'प्रधिकतम व्यक्तियों के ग्र<u>थिकतम सूल</u>' में कोई रचनात्मक योग न दे सकने वाला सिद्धान्त व्यर्थ और स्थाज्य है। वेन्यम ने कहा कि ग्रधिकारों का निर्माण तो नामाजिक परिस्थितियों से होता है। "ग्रधिकार मोनव के सखमय जीवन के नियम हैं जिन्हे राज्य के कानून द्वारा मान्यता प्रदान की जाती है। राज्य ही सम्पूर्ण अधिकारों का स्रोत है और नागरिक राज्य के विरुद्ध अपने किसी भी प्रकार के प्राकृतिक ग्रधिकारों का दावा नहीं कर सकते। कोई भी ग्रधिकार राज्य के सीमा-क्षेत्र के वाहर नहीं है। सभी अधिकार-राज्य के अन्तर्गत ही सम्भव है। वेन्यम का कहना था कि वहीं अधिकार श्रेरत हैं जो समाज के श्रधिकाधिक व्यक्तियों के लिए उपयुक्त हो।"1

सैद्धान्तिक रूप' से प्राकृतिक अधिकारों का सिद्धान्त बहमत की निरक्षाता को मर्यादित करने वाता प्रतीत होता है, किन्तु व्यवहार में ऐसा नही है। फ़ाँस मे मानव-अधिकारो की घोषणा उन हजारो व्यक्तियों में से किसी की भी प्राण-रक्षा नहीं कर सकी जिन्हें फ्राँस के क्रान्तिकारी न्यायालयों के समक्ष प्रस्तुत किया गया था। इसी प्रकार अमेरिकार की स्वाधीनता की घोषणा ने भी एक हब्शी की दासता से मुक्ति प्रदान नही की । ब्रादर्शवादी कुम्स्पिनिक विचारों से चिढे हुए वेन्यम ने 'समानाधिकार' के मिद्धान्त पर ग्राक्षेप करते हुए लिखा है, "पूर्ण समानता नितान्त ग्रसम्भव है ग्रीर यह सब प्रकार के गासन-तन्त्र की विरोधी है। क्या वास्तव मे सब मनुष्य स्वतन्त्र उत्पन्न होते हैं ? क्या वास्तव में सब मनुष्य स्वतन्त्र रहते हैं ? वास्तव में, सब मनुष्य, बिना एक भी अपवाद के दासता की स्थिति मे

ज़िन्म⊾लेते है।"<sup>2</sup>

विवन्धवादी घारसा का खण्डन .

समकौता-सिद्धान्त द्वारा ग्राजा-पानन के कर्त्तव्य का कोई निश्चित प्रतिपादन नहीं होता । व्यक्ति राजाज्ञा

<sup>1</sup> Bentham op cit, p 1

<sup>2</sup> Jones . Masters of Political Thought, Vol. II.

का पालन इसिलए नहीं करता है कि उसके पूर्वजों ने इसके लिए कोई समझीता किया था। व्यक्ति इसके लिए किसी ऐतिहासिक समझीत द्वारा बाध्य नहीं है। यह राज्य की आजा इसिटाए प्रात्ता है मध्येकि ऐसा करना उसके लिए उपयोगी है। राजनीतिक समाज, राज्य, अधिकार, कर्तव्य आदि किसी समझीते या सहयति से उत्पन्न नहीं हुए हैं। उनके उत्पन्न होने, चालू रहने और सफल होने से वर्तमान कित तथा उपयोगिता के प्राच्य कर उपयोगिता के विचार से ही राज्य का जन्म हुआ। मनुष्य राज्य और उसकी आजा को इसिलए आरोगित करता है जिससे उसके द्वारा उत्पन्न सुख्य आपित का मार्ग प्रमन्त हो इसीलिए वह विधियों का पालन करता है। इस प्रकार राजाना पालन की वह एक आदत बाल लेता है। पित समूह में इस प्रकार की आदत जन जाती हैं, अववा वनती जाती हैं, यह राजनीतिक समाज कहा जाने लगता है खुदा खादत ही समाज और राज्य का मार्ग अमस्त हो हो। इस प्रकार पालन की वह एक आदत बाल लेता है। इस प्रकार राजनीतिक समाज कहा जाने लगता है खुदा खादत ही समाज और राज्य का प्राचार है। इस मुक्ति नहीं।

वेन्थम की राज्य-सम्बन्धी घारणा का उपयोगितावादी ग्राघार

वेन्थम के राजवर्षन का निर्माण उपयोगितायावी ग्राधार पर हुत्रा है। यह राज्य को मनुष्यों का ऐसा समृद्ध समक्रता है. जिसे समुद्धन ने प्रधान सुद्ध-वृद्धि के लिए समादित किया है) वह राज्य के उद्देश्य की व्यास्या सर्वप्रथम सकुवित रूप में करता है। उनके ग्रानुसार राज्य का उद्देश्य है. 'प्रधिकतम व्यक्तियों का प्रधिकतम सुक्ते (The Greatest Happiness of the Greatest Number)। व्यक्ति के चरित्र का सर्वोत्क्रस्य स्वास करना राज्य, का कोई कर्तन्य नहीं है। इस प्रकार देखा करों परें ए प्रकार के चरित्र का सर्वोत्क्रस्य नाही है। इस प्रकार देखा करें परें ए प्रकार के उद्देश्य एक प्रज्ये प्रथम तीतिक जीवन का जिलास करना है। साथ ही, वह स्वाने के इस चिचार से भी सहमन नहीं है कि राज्य का विकार के विकार से विकार के विकार के विकार के विकार के विकार के विकार के विकार से विकार से विकार से विकार के विकार के विकार के विकार के विकार से विकार से विकार से विकार से विकार से विकार के विकार के विकार के विकार के विकार से विका

्रीहम्थम के मन में किंडिं भी सरकार तभी तक प्रस्तित्व में रह सकती है जब तक प्रजा उसका साथ देती हैं )राज्य नागरिकों को सामान्य हित में निजी हित विलदान कुरने के लिए पुरस्कार एव वण्ड-व्यवस्था द्वारा प्रेरित कर सकता है। यदि सरकार अपने प्रमुख कर्तन्त्र अर्थात समाज के सामान्य

<sup>(1)</sup> वेन्यम की राज्य सम्बन्धी बारणा में दूसरी महत्त्वपूर्ण वात यह है कि "मूधिकतम सुख राज्य के सादस्यों के व्यक्तिगत सुखों का एक योग मात्र है जिसमें समस्त समाज का सामृहिक हित वामिष नहीं है. "इत प्रकार वेन्यम के लिए व्यक्ति ही अध्वतम सुख है। समाज उसकी विष्ट से एक ऐसा काल्पनिक निकाय है जिसमें उसके घटक नागरिकों के प्रस्तित के प्रतित्रिक्त अपनी कोई निजी सत्ता नहीं है। राज्य का महित्रक व्यक्ति के लिए हे व्यक्ति का राज्य के लिए नहीं। यूवाप वेन्यम का महुख की स्वाभाविक प्रच्छाई में विषयास नहीं है, तजारि वह पेन, क्लो अपना लोक आदि के स्तर के व्यक्तिया का समर्थक है। उसके बन्दों में, "समाज एक क्रियम सगठन है जो इसके सदस्य माने जाने वाले व्यक्तियों से बना है.। व्यक्ति के कृत्याएं की वात समझे विना समाज-कृत्याएं की वर्षा करना व्यक्ति में स्तर के बन्दों में विकारी प्रयच्चा किसी कहा जाता है जब वह उसके सुखों के योगकल में बृद्धि करें अथवा किसी व्यक्ति के लिए जाभदायक तभी कहा जाता है जब वह उसके सुखों के योगकल में बृद्धि करें अथवा हमरें चलाने में उसके दु खों के योगकल में कृति करें अथवा हमरें चलाने में उसके दु खों के योगकल में कृति करें अथवा हमरें चलाने में उसके दु खों के योगकल में कृति करें में सहावक हो। ""

<sup>(</sup>१)) बेन्यम के अनुसार राजाजा के पालन का वास्तविक कारण यह नही है कि "हमारे पूर्वजों में आजा-पालन करने का कोई समक्रीता हुआं जा, और न ही उसका कारण हमारी अनुमति है " उसके अनुसार राज्य की आजा का पालन मन्वय इसलिए करते हैं कि ऐसा कुरना उनके लिए उपक्रीणी है और अज्ञा-पालन के सम्भावित दोष अवज्ञा के सम्भावित दोषों की अपेका कही कम हैं।

<sup>1</sup> Dunning Political Theories from Rousseau to Spencer, p. 218.

<sup>2</sup> Bentham : op. cit., p. 1.

3430 1041 S--

"कानून का मुन्य उद्देश्य नुरक्षा है ग्रीर सुरक्षा के निद्धान्त का बावाय उन सभी बालाओं. रो कायम रचना है जिरहें स्वय कानून उदशह करता है। सुरक्षा सामाजिक जीवन और मुखी जीवन की एक प्राप्तयकता है बबकि सभता (Equality) एक प्रकार की निलासिता है जिसे कानून केवल उदी गीमा तक प्राप्त करों सकता है जहा तक उमका मुस्का से कोई विरोध न हो। जहाँ तक

उद्यों गीमा तक प्राप्त करों सकता है जहां तक उनका सुरक्षा से कोई विरोध न हो। जहाँ तक स्थनन्त्रता का मन्यत्व है यह कानून का कोई मुर्प उद्देश्य नही है, बल्कि यह तो सुरक्षा की एक ऐसी, शाप्ता मात्र है जिसमें कानून काट-छोट किए बिना नहीं रह सकता। "3

वित्यम ने विधि-निर्माण के गिए अपने जुपयोगिताबादी सिद्धान्त को प्रयोग करने की राय दी है प्रयोग विधि को सर्वाधिक लोगों के सर्वाधिक कल्याए के जदेश्य से ही बनाना चाहिए। सेवाइन (Sabine) के अनुवाद, "बेन्यम का विश्यास या कि अधिकतम सुख का सिद्धान्त एक कुशल विधायक

"Law is the expression of the sovereign will in the form of a command of a political society
which gets the natural obedience of its members."

 —Bentham

2 "Happiness is the only ultimate criterion and liberty must submit itself to the criterion.
\The end of the state is the maximum happiness not the maximum liberty"

3 Sorley : History of Political Philosophy, p. 277.

के हाथों में एक प्रकार का सार्वभीम साधन प्रदान करता है। इसके द्वारा वह 'विवेक तथा विधि के हाथों सख के वस्त्र' बनवा सकता है।"1 वेन्यम ने राजसत्ता द्वारा निमित प्रत्येक विधि को उसकी ज्ययोगिता की कसौटी माना है। <u>त्रिधियो की उपयोगिता तीन प्रकर</u> से मिद्ध होनी है—()) वह राज्य के प्रत्येक नागरिक को सुरक्षा प्रदान करती है या नहीं, (2) उससे लोगो,की ग्रावश्यकता के बस्तए यथेष्ट मात्रा में उपलब्ध होने लगती हैं या नहीं, एवं 💋 प्रत्येक नागरिक एक दूसरे के सा समानता का अनुभव करता है यो नहीं। यदि विधियाँ इन कसौटियों पर उपयागी सिद्ध होती हैं. त विधि का लक्ष्य पूरा हो जाना है। विधियाँ अपने स्थायित्व और अपनी समाजन्यापी मान्यता हे नागरिको को सुख-देती हैं। किसी विधि की उपयोगिता की जाँच करने के लिए यह भी ध्यान में रखन चाहिए कि (क) जिस ब्राई की दूर करने के लिए विधि-निर्माण होता है वह वास्तव में बराई है, औ (ख),यदि एक ब्राई को रोकने के लिए दूसरा साधन अपनाना ही पड़े, तो साधन की ब्राई अपेक्षाकृत कम होनी चाहिए। बेन्यम का विचार या कि परगेर विधि व्यक्तियों को, जिन्हे वह प्रभावित कर्त है, कुछ न कुछ असुविधा तो पहुँचाती ही है-उनकी स्वच्छन्यता में कमी होती है जिससे उन्हें दृष्ट होना स्वाभाविक है। इस दृष्टि से प्रत्येक विधि एक बुराई है। वे लेकिन चूकि इस अस्विद्या में भी लोगो की भलाई निहित है और एक वटी बुराई इससे दूर होती है, अतः विधि-निर्भाण उपयोगी निर्मीए है। राज्य का उद्देश्य वही होना चाहिए जो व्यक्ति के जीवन का है" अर्थात उपयोगित मे वदि ।3

विन्यम ने 'यदगान्यम् या अहस्तलेष की नीति' (Lasgez Faire) को अपनाकर युक्तस्थापार एव स्वव्यास्य प्रा अहस्तलेष की नीति' (Lasgez Faire) को अपनाकर युक्तस्थापार एव स्वव्यास्य प्रात्मितिता आदि का समर्थन किया है सता का बाधार उपयोगिता है, यत लोकतन्त्रास्त राज्यों में कान्त को सरल होना चाहिए ताकि लोग उसे ममफ सके। साथ ही ऐसे कान्त्रों में नीपों के प्रविकतम सुन्व का प्र्यान रखा जाना चाहिए। वेस्थम न कान्त के दो कार्य वतकार है - स्वंहित तथा परिवृत्व । किनृत का सर्वप्रथम कार्य 'पंवहित को भावना को इस प्रकार अनुकारित करना है जिससे, यह प्रयत्वी उच्छा के विरुद्ध भी अधिकतम सुन्व प्राप्ति में योग दे सके।' यदि कोई कार्य समाज हित के विरुद्ध है तो वह रण्डनीय है। प्रविकतम सुन्व प्राप्ति में योग दे सके।' यदि कोई कार्य समाज हित के विरुद्ध है तो वह रण्डनीय है। प्रविकतम तुन्व प्राप्ति में योग दे सके।' यदि कोई कार्य समाज हित के विरुद्ध है तो वह रण्डनीय है। प्रविकतम तुन्व प्राप्ति में योग हो समाज हो समफता वाहिए (उसे दिविध-तिमीर्य में निम्ननिविद्ध चार वातो पर विशेष रूप वे स्थान देना चाहिए-1) प्रावीविका (Subsistence), (2) प्रचुत्ता (Abundance), (3)-तमानृती (Equantry) और (4) सुरक्षा (Sccurity)। विधि-कार्य को इनके सन्दर्भ से ही देवना चाहिए। वेन्यम 'एवतन्त्रता' को सुरक्षा में ही निहित मानता है। इन चार वातो में से मध्यं की अवस्था में यह नित्युय करनां विधायक का बाम है कि प्रयानता कि देने वारा में दे से समस्य के प्रतुतार इस प्रधातता का क्रम सामान्यत: होना चाहिए- साजीविका, सुरक्षा, प्रचुत्ता, प्रसानता है।

विज्यम में इंग्लैण्ड के तस्कालीन कानूनों की आलोचना कर उन्हें तथा कप देने का प्रयास करते हुए कुर्मूनों का वर्गीकरण चार भागों में किया वा प्रत्य उपिट्टीय कानून-वीनिवानिक कानून, स्प्रानाशिक कानून की अधिक्षेत्रवारों कानून । उसने 'कानून में सुधार' का आन्दोलन तीज़ कर श्रेष्ठ कानून के अपाद्धित के लक्षण बतलाए क्ष्मिन जनता की आधा-आकृति या विवेक-वृद्धि के विवयीत नहीं सीमा जाहिए, नयोकि ऐसे कानूनों के प्रचलन से सामाजिक सन्तुलन विगड कर विद्रोहों की मानसिक पृथ्वपूर्ण सैमा जाहिए, नयोकि ऐसे कानूनों की जनता की जात होना चाहिए। इसके लिए प्रचार, उपक्रम,

<sup>1</sup> सेवाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 2, पृष्ठ 638.

<sup>2</sup> Jones : op. cit., p. 377.

<sup>3</sup> Bentham . Theory of Legislation, p. 28.

एक प्रवान असे है, पेक्नि उमरा रिपार है कि यह एक दन्यिक अनुसर निहास है। दन का समित्राय नहें है कि मध्यिन के किरण ही कानून हाग रहा हो। उनको यह दूर नीवि भी कि सिध हाग रहा हो। उनको यह दूर नीवि भी कि सिध हाग रहा हात हा हुए। उनका नाम कि साम कि स

प्रकार का बाब अपना रंगा र र नत्नवी संबार प्रवास र स्वीत्याः अस्त्रकता श्रीत

िम्राटित स्वार-१इति की क्ष्यु-मानोबना करते हुन बेरनम ने मानोप नगाया था कि "ब्रिटेन में स्वाय वर्षा जाना है और रह दर्शि जो इसकार दाम नती पुता पाता स्वाय से वर्षित रह दरित जोता है। "बेरनम को यह देवकर रते तीज होता प्रतिस्तरस्तिनि विदित स्वात प्रतापन में नगाया प्रतापन में नगाया की स्वाय संस्तातिकार का कोई नाया नहीं ता। साथा केरन बही ने निक्त बटी बडी स्क्री फीस के ख्ये से इनी वहती थी। जनसावारण की स्वाय प्रतुत जिल्ला माना आ। स्वाय स्वयन्ताथ्य था और

्रसके बारे में लोग मदेव चिनितत रहते थे। मुंग्रदमों प्रावी और प्रतिशादी दोनों पक्षी के लिए, त्याय-प्राप्ति के मार्ग में प्राया. बाबाएँ खड़ी कर दी जानी <u>थीं।</u> <u>कैंग्सम 'अदालतों को कार्य-विविध' को सासान करना चाहता जा औ</u>र उ<u>नकी कीर्तिवसनता को</u> बढ़ाना चहता था। <u>पर्कि लिए उससे उन सब प्रतिबन्धां और परिएशा</u>मों को हुटाने का सुकाव दिया जो जन माबारण के अविकारों <u>की रक्षा के निए प्रावयक समझे गए थे। बेन्थम ने कुन समूछ प्राप्त</u>

गवर्ननेट में मृश्विधानित विधि के बारे में जिन सिद्धान्तों की सिफारिश की थी, उसने प्रक्रिया निधि में उन्हीं निद्धान्तों तो लागू किया। उसने यह ठीक ही कहा कि माध्य की ग्राह्मता से सम्बन्धित वैधिकः ग्रीरचारिकतार्थं ग्रीर कविम निवम इस विश्वास पर ग्राधारित है कि मौतिक विधि निकट है ग्रीर

I सेवाइन : राजनीतिक दशन का इतिहास, खण्ड 2, 9 640-42.

सासन ग्रातकपूर्ण है.। वेन्यम का तर्क वा कि यदि यह विश्वास सही है जो ज्ञित प्रयासमें भी काज़ोर करना ही। उसका कहना था कि विधि में ग्रीपचारिकता, अस्पटता ही। उसका कहना था कि विधि में ग्रीपचारिकता, अस्पटता हीर प्राधिविकता होने के कारण 'खर्चा बढता है, देरी होती है, मुक्दमेवात्री को बढावा मिलता है, वहुत से कोगो को क्याय नहीं मिल पाना भीर वैद्यानिक प्रक्रियाओं हा परिस्राम सर्वेद अस्पिर तर्था श्रीनिष्वत रहता है। वेन्यम इसे पहति को प्राविधिक पहति कहता था ग्रीर उसका विवार या कि 'यह जनता को ठर्ग के लिए वकीलो का एक प्रकार का पड्यन है।' उस्लेखनीय है कि वेन्यम वे 'स्वित करी वार्त प्रकार के विद्यास प्रकार के विद्यास प्रकार के विद्यास की की प्रविद्यास प्रकार के विद्यास प्रकार के विद्यास की की स्वीर प्रमान स्पूर्ण वीवनकाल में वह उनके प्रति क्षाया प्रकार के विद्यास व्यवस्था की विद्यास प्रकार के विद्यास प्रकार करता उद्यास की वी ग्रीर प्रमान स्पूर्ण वीवनकाल में वह उनके प्रति इसी प्रकार के विद्यास प्रकार करता उद्यास की वी ग्रीर प्रमान स्पूर्ण वीवनकाल में वह उनके प्रति इसी प्रकार के विद्यास प्रकार करता उद्यास की वी ग्रीर प्रमान स्पूर्ण वीवनकाल से विद्यास प्रकार करता उद्यास की विद्यास प्रकार करता उद्यास की विद्यास प्रकार के विद्यास करता उद्यास की विद्यास प्रकार करता उद्यास की विद्यास प्रकार करता उद्यास की विद्यास प्रवास करता विद्यास करता उद्यास करता विद्यास करता करता विद्यास करता व

में बहु उनके प्रात इसी प्रकार के विचार प्रस्त करेंद्री रहा।
वित्यम की मान्यता थी कि प्रत्येक व्यक्ति को अपना बकील बनना चाहिए। वह एक विवायक के सामने अपनारिक कार्यवाही का समर्थक था। उसका कहना था कि विवायक की योगी पत्ती के बीच समझीता कराने का प्रयास करना चाहिए। मुक्दमें में कोई भी साक्ष्म उपित्व किए जाने की व्यवस्था होनी चाहिए और असमद्वत को तिनारण के लिए कठार नियमा की अपनार व्यायिक विवेक का आश्रम विवार जाने चाहिए। प्रवासतों के संगठन के बारे मे देवम का विचार था कि व्यायाचीं और अदालतों के मन्य अविज्ञारियों को वेतन के स्थान पर कीर्षे ही आएँ। येग्यम की यह भी पसन्द नहीं था कि अवानतों के वेवाविकार एक दूसरे का अतिकारण करें। विव्यम कुरी-प्रया के विवेद था। वह एक ही त्यायाचीं को ता किती मुक्तमें का निर्णय किए जाने का समर्थक था। विवेद सा । वह एक ही त्यायाचीं का सामर्थक था। विवेद सा (Davidson) के अब्दों में, "वेद्यम न्यायावारी के तरिवेर पर एक नया उत्तरविव्य सामर्थक था अपने का समर्थक था और इस विवय में बह 'दिब्यूनन' की अपना एक ही त्यायाचीं स्ता के सा समर्थक था अपने का समर्थक था और इस विवय में बह 'दिब्यूनन' की अपना एक ही न्यायाचीं स्ता के ही उत्तरविव्य के की मान्यता थी कि किसी मामले पर तीन व्यायाचीं का निर्णय करना तीनों के ही उत्तरविव्य के कुमी करना है।"

बिनयन के हुवय में न्यायाधीशों के प्रति सुन्मान के भाव नहीं थे। न्याययादियों के बार भे जनमा कहना था कि, "में जोग निष्टिय और अनक नाति के हैं जो तब अपमानों को सहन कर वेतें हैं तथी किसी भी बात पर सुरु जाते हैं। इनकी दुद्धि न्याय और अन्याय के भेद को समक्षते में असमर्थ और उदानीन रही है। ये भीन बुद्धि-जून, प्रस्पृद्धि-, दुरागही और आल्सी है। ये भीन अक्षिप्र आने बातें, विवेक एवं सार्थ निकल उपयोगिता की आवाज के प्रति बहरे, चिक्त के अमें नतमस्तक और सावार्ष में स्वार्थ के किए नैतिकता का प्रतिवास के भीन के प्रति बहरे, चिक्त के अमें नतमस्तक और सावार्ष में स्वार्थ के किए नैतिकता का परिवासन करने चाले हैं। "

्वत्यम के विधि सिद्धान्त ने विश्लेपस्थात्मक स्थायगाहन का दृष्टिकोण स्थापित किया । 19क्षं - श्राताब्दी में भूगेल गीर ग्रमेरिकी विधि-वेता इन विश्वि से परिवित्त थे। यह सम्प्रदाय विश्वचितः अतं अर्गेस्टिन के नाम से प्रसिद्ध है ! "लेकिन अर्गेस्टिन ने केवल येन्व्यम के विश्वासकाय ग्रन्थों में विखरे हुए विचारों को व्यवस्थित रूप दिया । राजनीतिक सिद्धान्त में ग्रांसिटन के कार्य का प्रभाव यह था कि उसने प्रमुसत्ता के सिद्धान्त की अस्वधिक महत्त्व विया । यह सिद्धान्त भी एक प्रकार से वेत्यम की ही देन है । यह सिद्धान्त वेत्यम की उस योजना डा एक आण वा विवन्ने द्वारा वह अद्यालतो पर संसद् का नियमग्रस्थ स्वापित कर जनका सुधार करना चाहता वा ।"

वेन्यम के विचार उनके जीवनकाल में समुचित धादर नहीं. पा तके, किन्तु उसके द्वारा प्रिन्पादित लगभग सभी मुधार कालान्तर ने प्रपना लिए गए। वेन्यम के न्यायधादन के बाधार पर इंग्लैण्ड की न्याय-व्यवस्था में बाधान स्थार इसा और 19वीं बताब्दी में उस पूर्णेक्ष से संबोधित कर बाधानक हुए दिया गया। यद्यपि उनके विचारी को एक साथ-ही ब्यवस्थित हुए देकर कार्यहम में

<sup>1</sup> Preface ed. F C. Montague, p 101.

<sup>2</sup> सेबाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहाल, खण्ड 2, 9. 642.

परिएात नहीं किया गया और उसके विचार, विजेपुरूर अगेजी-विधि को सहितायद्व करते सम्बन्धं विचार कभी स्वीकार नहीं किए गए, अधिन्य रुख्यु ने एक के बाद एक प्रधिनियम का निर्माण का विधि और प्रदालतो का पूर्ण मुधार रिवा गया तथा प्रधिमध्य स्वत्य स्वाय एवं प्रधान ने विध्य हारा लिखि की प्रयान ने जीवन की प्रत्येक दिवा जे नेतृत्व किया । स्वाय-प्रणाली और प्रिष्ठ-पुष्ठा के इतिहास में तो वेल्यम ने जीवन की प्रत्येक दिवा जे नेतृत्व किया । स्वाय-प्रणाली और प्रिष्ठ-पुष्ठा के इतिहास में तो वेल्यम के स्वयम ने जीवन की प्रत्येक दिवा जे नेतृत्व किया । स्वाय-प्रणाली और प्रिष्ठ-पुष्ठा के इतिहास में तो वेल्यम का स्वयम ने स्वयम के स्वयम के प्रत्येक किया के स्वयम ने उपयोगिता की प्रधिकतम लोगों के प्रधिकतम हित को, सदैन-प्रमुख स्वान दिया था । स्वाइन के कवरों में "वेल्यम के प्रधिकतम लोगों के प्रधिकतम हित को, सदैन-प्रमुख स्वान दिया था । स्वाइन के कवरों में "वेल्यम के स्वयम के प्राप्त के सवस महान् कार्य था । यह 19वी शाताब्यों की सवस महान् स्वयम के प्रवाद के सवस प्रत्य कार्य के सवस महान् कार्य था । यह 19वी शाताब्यों की सवस महान् स्वयम के प्रवाद वेति के सवस महान् कार्य था । यह 19वी शाताब्यों की सवस प्रत्य कर विष्ठ और स्वयन्य स्वयं के सवस के सवस को सवस महान् की सवस की सवस के सवस के

<sup>1</sup> सेवाइन : वही, पृ 639

<sup>2</sup> Marey Political Philosophies, p. 464

514 पांश्चात्य राजनीतिक विचारी का इतिहास

वेन्थम की दण्ड-सम्बन्धी घारणा

बेल्यम की मान्यता है कि प्रपराध की मात्रा के अनुसार वण्ड दिया जाना चाहिए। छोटे-छोटे प्रपराप्तों के लिए ही गम्भीर अथवा मृत्यु-दण्ड देने से अपराधों की संख्या कम नही होती विल्क वढ जाती है। दण्ड का उद्देश्य व्यक्ति में मुधार लाता होता चाहिए ताकि सामाजिक सुधार हो से केवल वदला की की भावना से दण्ड नही दिए जाने चाहिए। मृत्यु-दण्ड किसी को केवल तभी दिया जाना चाहिए जब उसके अतिरिक्त समाज-मुद्धार का कोई द्वापा की मत्त हो। दण्ड को मागने का पैमाना समाज-कत्याहा होना चाहिए। दण्ड को मागने का पैमाना समाज-कत्याहा होना चाहिए। दण्ड अनुसार की मुम्भीरता के उपमुक्त और प्रोरस्थितिया के अनुसार होना चाहिए। साथ ही अपराधी को सार्वजनिक हथ से दण्ड दिया जाना चाहिए ताकि, सर्वसाधारण की अपराधी से भय और अव्हि हो।

बेन्यम ने कुछ मौलिक सिदान्त प्रतिपादिन किए जिनको दण्ड क्रा निर्णय करते समय व्यान में रखना था। इनमें से प्रमुख ये हैं—

1. दण्ड की मात्रा ग्राप्ता के ग्रानुपात, मे हो तथा दण्ड समान भवि;से दिए जायें।

 दण्ड द्वारा अपराधी को अनावश्यक एवं निर्देखतापूर्ण पीडा न पहुँचे । एक जैसे अपराध के लिए दण्ड की मात्रा समान हो ।

3 अपराध की गुकता के अनुसार ही दण्ड का निर्धारण होना चाहिए। व्यन्ड आदर्श होना चाहिए अर्थात् इस प्रकार का हो तथा इस तरह दिया जाए कि अपराधी एवं अन्य लोगों को उससे शिक्षा मिल सके।

4. दण्ड में सुधार की भावना निहित्त हो । दण्ड द्वारा अपराधी को भविष्य में अपराध करने के अयोग्य बना दिया जाए, किन्तु उपयुक्त सिद्धान्त का अतिक्रमण न हो ।

5 ध्रपराधी से यथा सम्भव उस व्यक्ति की श्रतिपूर्ति कराई जाए जिसको उसके कारेंग केव्य पहुँचा हो ।

6 दुण्ड जनमत के अनुकूल हो तथा अपराधी के प्रति सहानुभूति का वातावरण उत्पन्न न होने दिया जाएँ।

7 <u>देण्ड सदैव ऐसा होना चाहिए कि भूल का पता लगने पर उसे निरस्त किया जा सके</u> प्रथवा घटाया जा सके।

टाया जा सके। 8- मृत्यु-देण्डे तभी दिया <u>जाना चाहिए ज</u>व वह सामाजिक सुरक्षा की इष्टि से धावस्थेक हो।

वेन्यम वास्तव में जुर्थामिता के आधार पर दण्डों के निर्धारण के पक्ष में था। वैवाहन की व्याहमा की विवाहन की व्याहमा की प्रकृति की व्याहमा की विवाहमा की प्रकृति की व्याहमा की विवाहमा की विवाहमा की विवाहमा की व्याहमा व्याहमा व्याहमा विवाहमा की विवाहमा की विवाहमा की विवाहमा विव

सिवध्य की किसी वही बूराई को रोकता हो प्रथवा पहले की किसी यूराई को दूर करता हो विश्वन होगान होरा प्रपराधों का युगाई वर्गीकरण होना चाहिए । प्रपराधों का परम्परागत वर्गीकरण परस्पर विरोधी है भीर दुर्गोंध है। नया वर्गीकरण इस आधार पर होना चाहिए कि किस कार्य से क्या चोट पहुँचती है कितनी चोट पहुँचती है। प्रपराधों के वर्गीकरण के साथ ही एवंदी है, कितनी चोट पहुँचती है। प्रपराधों के वर्गीकरण के साथ ही दण्डों का भी वर्गीकरण होना चाहिए जिससे विशिष्ट प्रपराधों के लिए विश्वाट दण्डों की व्यवस्था की जा सके और प्रपराध को क्या सके सिकारण किता सकी सामान्य करा से प्रपराध को हो। प्रपराध के वाप सके प्रपराध के वाप से धिक हो, लेकिन उसे प्रपराध की सुराई से थोड़ा हो। च्यादा होना चाहिए। "1"

वेन्यम एक महान बुधारवादी या जिसने और भी यनेक र्जिनीतिक नथा शुक्काणक सुधारो का समर्थेन निमान्या (प्रजतन्त्र सुनीनतन्त्र यो सोकतन्त्र के प्रचित्त द्ध्यांक्रिक रे एक्ति राजतन्त्र सिकार करते हुए एसमें राजतन्त्र तथा कुलीनतन्त्र को निकल्ट सहामा क्योंक्रिक वे प्रकार नो स्थीकार करते हुए एसमें राजतन्त्र तथा कुलीनतन्त्र में प्रकार स्थित यो क्ष्य प्रकार सुनी से सकता। राजतन्त्र आधित क्योंक्रिक ने प्रधिकतम व्यक्तियों के प्रधिकतम सुन की घारणा साकृष्ट नहीं की जा सकती। वेन्यम ने नोकतान्त्रिक आधान क्यवस्ता का समर्थन तथा कि विश्व कि मतानिक स्थानिक प्रधान स्थानिक स्थानि

ar. I dear

<sup>1-2</sup> हेबाइन : बर्गे, पृ. वं 10-41.

तांकि वे नागरिकों के प्रविकारों को सुरक्षित रखने में सहायक हो । वेन्यम के प्रमुसार विद्यायहू <u>नैतिक</u> ग्रोवरिवयर ग्रोर निर्वेशक' होते हैं ] जाट्यी के कर केर नेसूना और दियार

वैन्यम ने जेल-अवस्था में सुधार के रूप में कृदियों के जिएन-जिक्षण का सुद्धाव दिया ताकि वे जीविकोपाजन के योग्य वन सकें। कृदियों के बारिष्ठिक सुधार के जिए उसने नेतिक और धार्मिक फिक्षा का समयेन किया आम जनता के लिए उसने दो प्रकार की विक्षा-योजनाएँ प्रस्तावित की-प्रथम गरीवा और प्रचार के जिए उसने वो प्रकार की विक्षा-योजनाएँ प्रस्तावित की-प्रथम गरीवा और प्रचार के जिए तथा दितीय, मध्य एव उच्च वर्गों के लिए । बालको के लिए उसने विक्षा-विक्तिमाण, कला-कौणल एवं खावसायिक शिक्षा प्रदान करने की योजनाएँ प्रस्तुत की । वह चाहता या कि शिक्षा का भार राज्य बहुन करे ताकि सर्वधाधारण के लिए जिल्ला की व्यवस्था हो सके। उसका विचार या कि शिक्षा का उद्देश्य-केवल मात्र ज्ञान की प्रभिवृद्धि हो न होकर जीवन को सहचारी और प्रचारित वनाना भी होना चाहिए।

ोनेन्यम की अधिकार सम्बन्धी धारणा

बेन्यम के प्रमुद्धार, "अविकार, मनष्य के स्विमय जीवन के वे नियम है जिन्हें 'राज्य के कानने इरा माण्यमा प्राप्त होती है।" प्रश्निक सिद्धान्म निधि-सम्मन अधिकारों के अस्तित्व में ही विज्ञास करता 'या एवं प्राकृतिक अधिकार के सिद्धान्न की वक्तवास मानता था। 'वेन्यम की दिप्ट में अविकास अनियन्तित या अप्रतिविद्यान तहीं हो सकते । जनका निर्वारण 'वर्षांगिता के आवार पर होना चाहिए। वेन्यम के अनुसार जैम कि सेवाइन ने निल्ला है, कि "एक व्यक्ति के आवार पर होना चाहिए। वेन्यम कोई व्यक्ति उसकी स्वतन्त्रता में इस्तक्षेप करेगा तो उसे वण्ड मिलेगा । वण्ड के भय से ही द्वारा व्यक्ति पहले व्यक्ति की स्वतन्त्रता में इस्तक्षेप करेगा तो उसे वण्ड मिलेगा । वण्ड के भय से ही द्वारा व्यक्ति पहले व्यक्ति की स्वतन्त्रता में इस्तक्षेप करेगा तो उसे वण्ड मिलेगा । वण्ड के भय से ही द्वारा व्यक्ति पहले व्यक्ति की स्वतन्त्रता में इस्तक्षेप करेगा वा सकेगा। इस प्रतिवन्त्र का अविद्य 'स आवार पर प्रनाणित होता है कि प्रतिवन्ध न रहने पर सम्भवतः दोनो अपनी मनमान्त्री कर सक्ते हैं और दोनो को कट्ट हो सकता हैए सभी अवस्थाओं में विद्यान की उपयोगिता को परवने का आवार यह है कि वह किस सीमा तक उपयोगी है, उसकी कार्यान्तित करने में कितना व्यम होता है और वह किस सीमा तक उपयोगी है, उसकी कार्यान्तित करने में कितना व्यम होता है और वह किस सीमा तक विद्यान की एक ऐसी व्यवस्था स्थापित करता है, जो सभुशाय के अधिकांत मदस्यों के लिए लाअवायक होती है। इस्ती कार्य को दायित्वपूर्ण वनाने के लिए उपयोगिता ही एकमात्र उपवित्र भाषार है।'

क्ष्यम ने सम्पत्ति के प्रविकार की अवहेलना न करके सामान्य उपयोगिता के आधार पर उसका समर्थे किया है। निजी सम्पत्ति को मुस्लिय रक्षते के लिए वेन्यम भी उतना ही चिनित प्रतीत होता है जितना लाक । मुस्लिय प्रतात को मुस्लिय रक्षते के लिए वेन्यम भी उतना ही चिनित प्रतीत होता है जितना लाक । मुस्लिय प्रतात स्वीह कि जुई नेयम निजी मम्पत्ति को उपयोगिता की कसीटा पर कसता है निजी के प्रतिकार सामान्यतः इसलिए ठीक होते हैं क्योंकि है मुस्लिन की प्रवास करते हुए सेवाइन ने लिखा है कि सुम्प्रति के प्रविकार सामान्यतः इसलिए ठीक होते हैं क्योंकि है मुस्लिन की प्रावन प्रदान करते हैं। जिस व्यक्ति के पास सम्पत्ति होती है, वह अपना प्रत्येक काम, सेल-समान कर करता है। वह अपनिष्यत्त और तिरांशा से उदस्य होने वाली उनक्षतो से वच जाता है। सम्पत्ति के प्रविकार सुमान करते के त्या है। वह अपनिष्यत्त और तिरांशा से उदस्य होने वाली उनक्षतो से वच जाता है। सम्पत्ति के प्रविकार सुस्लिन सुस्लिन सुस्लिन उत्तर सुस्लिन सुस्लिन सुस्लिन सुस्लिन सुस्लिन अपना सुलिन सुस्लिन सुस्लिन स्वाप्ति है। इसका अभिप्राव यह है कि सुम्पत्ति-वितरस्थ को वैधानिक संरक्षस्थ प्राप्त हो। उत्तर सामान्य हु इस मत था कि विधि सुम्पत्ति के सुमान वितरस्थ के तिए प्रवासिक होती. चाहिए तार्कि मनमानी असमानतार्थ उत्तर्य ने हो सर्कृ। अपनिकृत के सुमान वितरस्थ के तिए प्रवासिक होती. चाहिए तार्कि मनमानी असमानतार्थ करना चाहिए। वर्षाक्ष के तत्ता सामन्या के विचा को पवितरता की एक प्रकार के तत्तावरस्थ (Transubstantation) की भीति त्याय साहम से सविदा की पवितरता की एक प्रकार का सम्मोहन माना गया है। वेन्यम संविदा की पवितरता की एक प्रकार का सम्मोहन माना गया है। वेन्यम संविदा की पवितरता की एक प्रकार का सम्मोहन माना गया है। वेन्यम संविदा की पवितरता की एक प्रकार का सम्मोहन माना गया है। वेन्यम संविदा की पवितरता की पवितरता की स्वतिष्त की सन्वतिष्त की स्वतिष्त की सन्वतिष्त की सन्वतिष्ति करती है।

विन्यम ने प्रियारारों का निश्चम सामाजि ए एन्ट्रभूमि ये आवश्यकताओं और परिस्थितियों के प्राधार पर किया। उसने दो तरह के प्रधिकारों का उन्हेंग किया है—(1) वैधानिक प्रशृंच वे प्रधिकार जो सम्प्रभु शक्ति द्वारा निमित निष्के प्राप्ता होते हैं, और (2) नैतिक प्रधिकार वे वैधानिक प्रधिकारों से वाह्य प्राचरण के क्षेत्र में स्वतन्त्रताष्ट्रपैक कार्य किया जाता है िनीतक प्रधिकारों का विषय प्रान्तिक क्षाचरण है । पूर्ण स्वतन्त्रता और समानता के प्रधिकारों को वात करना निर्धंक है उद्योकि पूर्ण स्वतन्त्र या पूर्ण समान होना प्रसम्भव है । एक भी व्यक्ति ऐसा नहीं है जो जन्म से ही स्वतन्त्र पैदा हुगा हो । सब मनुष्य पराधीन ही पैदा होते हैं।

वेन्यम, अधिकारो के साथ कर्त्तंच्यो का भी समावेश करता है। कर्त्तंच्यरहित प्रविकार निर्जीव हैं। प्रथिकारो का निर्धारण सामयिक परिस्थितियो, द्वारा होता है और प्रथिकार तथा कर्त्तंच्य व्याम्प्राधिस्त हैं। वैधानिक और नैतिक प्रथिकारों में राजनीतिक, नैतिक और धार्मिक कर्त्तंच्य भी निहित होते हैं।

> वेन्यम के सिद्धान्तो की ग्रालोचना (Criticism of Bentham's Theories)

वेन्यम 18वी-णतास्त्री के सत्रमण-काल का विचार ह था, यतः इसमे कोई प्राश्चर्य की वात नहीं कि उसके विचारों से अस्पाट्या गीट विस्तेशायात दिखाई देते हैं। महमयुग से ब्राधुनिक युग के राजनीतिक निम्तत के सत्रमण मे कुछ विद्यानों ने मेकियावली को आधुनिकता का प्रतीक माना है तो कुछ ने बंदों को। कुछ का यह विचार है कि 18वी जतास्त्री के अन्त और 19वी यतास्त्री के अरारम्भ के से से-थम ते राजनीतिक समस्याम्यों के क्षेत्र में जो चिन्तन-प्रणागी अपनाई, उसके कारण विन्यम को आधुनिक जिन्तवादार का प्रथम विचारक माना जा सकता है। जेकिन जैसा कि क्रोस्त्रम ने विचार के कि प्रतिक प्रतान प्रथम विचारक माना जा सकता है। जेकिन जैसा कि क्रोस्त्रम ने विचार से कि मधिक दूर है। कुछ दृष्टियों से बेन्थम में अधिक निकट हैं, कई दृष्टियों से हम मैकियावली की तुलना में वेन्थम से कि मधिक दूर है। कुछ दृष्टियों से बेन्थम 18वी गांतास्त्री का चिन्तक है तो कुछ दृष्टियों से उसका राजन्यक 19वी और 20वी शताव्यो का परिचायक है। विचार के स्वाध में प्रति वेन्थम के विचार के से से कोई प्रवास के से से कोई प्रवास के ति सुद्ध है, तथापि इस देन पर विचार करते से पूर्व के स्वास की विचार करते से पूर्व के स्वास की प्रतान की प्राशोवनाम के वजनोकन उपगुक्त होगा के स्वास के देता आधीतकबादी बता दिया है कि उसे

मुस्तान ने व्यक्ति की उन्नित निवासिता हार्यों हिनाल को इतना भीतिकहार्यों स्वार्ग हिया है कि उसे प्रयान ने व्यक्ति की उन्नित नहीं होती, बरन व्यक्ति होर समाज दोनों को आस्मस्यान करना पहता है । अपने नैतिकता के सिद्धाराने को तिलाञ्जित है दी है। अपित आनव्य को महस्व देते हुए उसने अस्त करता, वाल करता महस्त के स्वार्ग के स्वार्ग के स्वार्ग करता पहता है। अपित कुछ बदमाण एक सञ्जन की जुड़ने प्रया तम करने में मुख पाते हैं तो बेन्यम के सिद्धान्त के अनुसार इसमें कोई अमैतिकता नहीं होगी 'व्यक्ति इसमें केवल 'गण को अद्धा के प्रमुख प्रिकृत लोगों को मुख । इसिलए आलोचकों ने यहाँ ति कहा दिया है कि <u>वेश्यम के प्रमुख को प्रमुख लोगों को मुख । इसिलए आलोचकों ने यहाँ ति कहा दिया है कि वेश्यम के प्रमुख को विवेक-प्रमुख का प्रमुख को प्रमुख को प्रमुख के अनुसार मनुष्य को विवेक-प्रमुख अपने करता करण को स्वीकार नहीं करते तो समाज में सवाचार और अनाचार के बीच कोई भेद नहीं रहेगा, केवल उपयोगी तथा अनुपयोगी कार्य ही रहेगे। व्यक्ति के विवेक सूच्या हो जाने पर समाज में सामाजिक विवेक भी नष्ट हो जाएगा । प्रपराची को सामाजिक विवेक सूच करण को स्वीकार का भय ही नहीं होगा। "अ इस्तु अव्यक्त की स्थित समाज में चीर अस्व्यवस्था और अमित्र करते ने सहायक होगी।" क्षित के प्रमुख के सुक्त करते ने सहायक होगी। क्षित करते ने सहायक होगी। क्षित करते के स्वार्ग करते ने सहायक होगी। क्षित करते के स्वार्ग करते ने सहायक होगी। क्षित करते के स्वार्ग करते ने सहायक होगी। क्षारायन सुक्त का सम्युक है प्राराद्ध करते करते ने सहायक होगी। क्षारायन सुक्त सामाज के बीर अस्तु सुक्त सुक्त करते ने सहायक होगी। क्षारायक सुक्त सामाज के सुक्त करते के सुक्त महिता सुक्त स</u>

<sup>1</sup> Jones op cit pp 380-81

<sup>2</sup> Murray History of Political Science p 314

518 पात्रचात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

यह एक भयावह स्थिति है सेल-कितता (Pushpin poetry) सूत्र के अनुसार बेच्यम सुखों की कसेरी के लिए एक ही तरह का मापदण्ड लेकर बेठ गया प्रतीत होता है। इस सूत्र का लिभशाय यह है कि ताल लेलने या सितेमा रेखने मे यदि अत्यधिक सुख प्राप्त हांता है तो वह पुस्तक पढ़ने या शिक्षने से कम मह्त्वपूर्ण नहीं है। किन्तु वास्तव मे खेल को किवता के बराबर नहीं माना जा सकता और कबड़ी के खेर का आनन्द 'शाकु-कक्ष' के आगन्द को बराबरी नहीं कर सकता। मिल (Mill) ने इसे सुधार कर इस प्रकार प्रस्तुत किया है— 'सूअर-भाव से सन्तुष्ट रहने अयेवता मान्व-भाव मे असन्तुष्ट रहने अच्छा है।' बेग्यम ने उपयोगिता की मात्रा पर विचार करने मे देश-जेम आहि को कोई महत्त्व नहीं प्रति हो। उपयोगितावादी यह तर्क कर सकते हैं कि ससार की सभी व स्तुष्ट स्वय मे महत्त्वपूर्ण है। अस्तिक का महत्त्व अपने-अपने सुधा मे हैं के किन केवल मात्रा का मेद मानना अब्यावहारिकता. और वीदिक विभागित है।

3 विश्वम का मुखवादी मापवण्ड नितान्त दोपपूर्ण है । उसकी यह मान्यता स्वीकार नहीं की जा सकती कि किसी भी कार्य को करने से पूर्व उस कार्य के भी विश्व या प्रनीचित्य का मुखवादी मापवण्ड से पर प्रवास कर लेना प्रावचक है। सम्य मुन्छ के पर प्रवृद्ध के लिए तो नुता रीति-रिवाज, प्रपार्ण नियम-विनियम होते हैं, जिनसे उन्हें प्रवेक कार्यों के प्रवृद्ध पूर्व स्वष्ट का ज्ञान प्रांप्त हो जाता है और तब वे उसकी मुखादमक प्रवृत्ति से परिचित्त हो जाते हैं। वेन्थम की मान्यता है कि सुख थ्रीर इ.स माप्य जा सकते है, इनका माजात्मक विश्वेषण और मापन हो सकती है। ज्ञानुक प्रयोगात्मक मान्यता की मान्यता है कि ऐसी पद्धित मानसिक घटनायों के प्रध्ययन में प्रयुक्त हो सकती है, किन्तु इससे क्षेत्र प्रथमत सीमित्त होता है। वेल्थम हारा प्रस्तुत सुब्ध विवरण उसकी कल्पना के नितिक गणित-वास्त्र की अध्यवत्त की मित्र नही करता। वेल्यम का सुखवादी मापवण्ड इस वृद्धि से भी प्रस्तीकार्य है कि आवड्स करते के उद्धेश की प्रोर व्यान ने देक्ट केवल कार्य के बाहरी परिणाम पर व्यान देता है। प्रवृद्ध स्त्र मापवण्ड का मूल्य विद्य-निता के लिए भन्ने ही हो, प्रावार-वास्त्री के लिए कुछ भी नहीं है। प्रवाद कुछ के मापन में बेल्यम ने व्यक्तिय भावना की पूर्ण उपका की है हिए कुछ भी नहीं है। प्रवृद्ध के मापन में बेल्यम ने व्यक्तिय भावना की पूर्ण उपका के हिए प्रवृद्ध की प्रावृद्ध कर करने के लिए मुख हो हो, प्रावार-वास्त्री के लिए कुछ भी नहीं है। प्रवृद्ध के सापन में बेल्यम ने व्यक्तिय स्वान के प्रवृत्त कर करने के लिए से ही है। उसका की स्वान के स्वान, च्या ति है स्वान, च्या के स्वान में सुख-वुक्त का व्यापक अन्तर प्रकट करने के लिए बारीरिक रचेता, चरिता, चरि

त. वत्यम न सुक्ष-दुक्ष को व्यापक अन्यद प्रकट करन के लिए शारी एक रूपना, न्यूरन, श्रिक्षा, तिम आदि 32 लक्षणों के आशार पर उनका वर्गकरण किया है। वेन्यम के इस वर्गकरण, को देखकर प्रसक्तवा वो होतो है, लेकिन साथ ही पहाडों, की प्रसक याद आ जाती है। वेन्यम वतलाता है कि कीन-सा कार्य करना वाहिए—इसका निर्णय करने के लिए सुख-दुःख की मात्रा निर्णारित करने वाले कारणों के निष्यत प्रकटकर उनका पूरा योग निकालना चाहिए और जिस कार्य को प्राधिक अंक मिले वहीं करना चाहिए किन्तु वेन्यम की यह सम्पूर्ण प्रक्रिया जुटिल ही नहीं, आमक और करोल-किपत भी है। इस प्रकार का निर्णय करने में युव्विप गिरातीय वारों किया का प्रयोग तो किया ही जाता है त्वार्गिय परिणाम सुविश्व है। इस हिस्स हिस्स हिस्स है प्रमूणित जैसी निष्यत्वता तथा अथायता मानस्ति का प्रमाण कता ही किन्या ही अध्यक्त के अनुवार, "राज्यिति में अक्ताप्रिक का प्रयोग तता ही किन्य के स्वता ही अध्यक्त है जी अन्ताप्रिक के प्रयोग तता ही किन्य के स्वता ही अध्यक्त है जी अनुवाप्रक का प्रयोग तता ही किन्य के स्वता ही अध्यक्त है जी अनुवाप्रक का प्रयोग तता ही किन्य के स्वता ही अध्यक्त है जी अनुवाप्रक का प्रयोग ति का अपना के स्वता ही अधिवस्त है जी अनुवाप्रक का प्रयोग ति है। इस्ति है क्षेत्रक्वान टू दी प्रिसीयस्त आप मारस्त एक लेकिसरान का

5 वेन्थम अपनी कृति दुन्हें अक्कान टूबी प्रिचीपत्त आंक मारुस्ट एण्ड तेजिसहीं ने "का प्रारम्भ इस प्रकार करता है— "प्रकृति ने मानव-जानि को दो प्रमुख्यूएँ शक्तियों, दुंखं तथा सुखु के निवन्त्रण में 'ख छोड़ा है। ये ही सिक्तयों मकेत देती हैं कि हमें न्या करना चाहिए ग्रीर ये ही निश्चय करती हैं कि हम क्या करेंगे। ये हमारे प्रत्येक कार्य पर वासन करती हैं। यथिक कहने को मनुष्यं कह तो सकता है कि वह किसी साधन के प्रत्येक कार्य पर वासन करती हैं। यथिक कहने को मनुष्यं कह तो सकता है कि वह किसी साधन के प्रत्योगिया के सिद्धान्त में इस प्रकार के शासन के लिए पूरी गुंबाइण है। " वेन्थम के इस विचार, ही वेपर ने आलोचना की है कि बुखिप यह बाक्य आकर्षक है पर "जब इसका विश्लेषण क्या क्या है तो आवपूर्ण होने के स्थान पर यह एक अमुद्री की मीर्ति गील ही जाता है। सुख और हुख के शासन से तास्त्य मंग

है ? यथा मनुद्ध की प्रपने सुख या किसी प्रस्य के मुख के लिए प्रयत्नशील रहना चाहिए ? यह कहते समय कि हुमारे सभी कार्यों को सुख त म दुख शासित करते हैं, बया वेन्यम का आशय है कि सभी लोग सदैन अपने कत्तंच्यो का पालन करते है ? ग्रीर उसका तात्पर्य नया है कि उपयोगिता के सिद्धान्त में इस प्रकार के शासन के लिए गुँजाइश है ? यदि मनुष्य प्रपने सत के लिए प्रयत्नशीत है तो यह कहना व्यर्थ नहीं है कि उसे कुछ मौर भी करना चाहिए। मनुष्य स्व-सुरा तथा मानव-जाति के सुख की तलाश एक साय कैसे कर सकता है ?" वेपर के प्रनुसार वेन्यम ऐसे कितने ही प्रथनों का उत्तर देता है। उसका कथन है कि "ग्रादमी इन दो सूखों में से केवल एक ही सूख को महत्त्व देता है, कोई भी एक से ग्राधक सुखों को महत्त्व नहीं दे सकता।" वेपर की ग्रालीचना है कि वेन्यम का एक सिद्धान्त किसी भी प्रकार ग्रानन्द से उद्भूत नहीं कहा जा सकता । व्यक्तिगत हित जन-कर्तव्य में केसे परिएत किया जा सकता है ? यह कैसे विश्वास किया जा सकता है कि बेन्यम के कथन के अनुसार कोई स्वार्थी विधि-निर्माता ग्रपने व्यक्तिगत हितो के साथ-साय लोकहित का भी घ्यान रखेगा? जो वस्तुएँ गुण मे शेष्ठतर है, उनकी मात्रा या सुरक्षा कैसे निषचत की जा सकती है ? ग्रीर-धादि बेन्यम के सभी विद्यारों की सही मानु

व्यक्ति के चित्रण में वेन्यम वास्तविक जीवन से विलंग होकर यागे वढता प्रतीत होता है। लोग हित (स्वार्थ) तथा कत्तंव्य के बीच ग्रन्तर मानते हैं, परन्तु चेन्थम इसे स्वीकार नहीं करता । ग्रपने प्रामाणिक व्यक्ति के ग्रव्ययन में वेन्यम समाज तथा इतिहास को पश्मितित नहीं करता । इसी प्रकार यह उन सर्वोच्च क्षमतायों को छोड देता है जो मनुष्य को मनुष्य बनाती हैं। यह केवल तीन ग्रगी, यथा-व्यक्ति, समाज तथा सरकार को ही ब्यान मे रखता है, राज्य को ब्यान मे नहीं रखता। यही नहीं, अपने तर्कसगत व्यक्ति के प्रगाढ मोह मे वह भावनाओं को पकड़ से निकल जाने देता है और यह कार्य इस सीमा तक करता है कि हम वेन्यम के मनुष्य को कठिनाई से ही अपनी जाति का मनुष्य मानने की क्रमिश्रमी विस्तियों की निमीव तैयार हो पाते है। ''2

V. वेन्यम के उपयोगितावादी सिद्धान्त के यनुसार राज्य में केवल उन्ही विधियों का निर्माण हो सकता है जिनके द्वारा साधारण स्वायं की प्राप्ति सम्भव हो, स्योंकि विरोधी तत्त्वो एव विरोधी परिस्थितियों में इनका प्रयोग सम्भव नहीं है और इस स्थिति में न्याय के स्थान पर अन्याय होने की सम्भावना ही ग्रधिक है। इस परिस्थिति में पूँजीपित श्रुविकाधिक लाभ उठा कर ग्रपने ही पक्ष में निधि

निर्माण करने को प्रेरित होगे।

त हो प्रेरित होंगे। राष्ट्रिमिक्सिनिक्स अबिन्धम का उपयोगितावादी सिदान्त युमनीवैज्ञानिक है स्थिति मानव आकांकाएँ विभिन्न परिस्थितियों में भिन्न-भिन्न होती है अत' सुख-दुख भी समान न होकर भिन्न-भिन्न होते हैं। किन्ही दो मनुष्यों की अनुभूति परस्पर समान नहीं होती। यह सम्भव है कि जो बात एक व्यक्ति को सुखदायी प्रतीत हो, वही बात दूसरे व्यक्ति को दुखदायी प्रतीत हो । यदि एक ही ग्रनुमृति सबको सुखदायुक्त लगे तीं भी निश्चय ही सुख की ग्रनुमूर्ति किसी को तीं ब्र होगी ग्रीर किसी को मृन्द । अन्हिर्

श्र यह घारगा भी त्रृतिपूर्ण है कि मनुष्य द्वारा कोई कार्य सुख की प्राप्ति के लिए ही किया जाता है। वस्तुत मनुष्य किसी कार्य को सुख के लिए नहीं करता बल्कि सख/तो उसे कार्य करने पर स्वयं ही प्राप्त हो जाता है रे इसके प्रतिरिक्त रुचि, समय, परिस्थितियों प्रादि के कारण महावीय-सुख-दुख की मात्रा में निरन्तर परिवर्तन होता रहता है। ८०६ स्टर्स के इस्ट्रिस्ट्रिस की प्रतिस्थित

ि बेल्थम का <u>उपयोगितावादी सिखान्त समाज के बहसत के प्रत्याचार को प्रोत्साहित करते</u> बाला है | बेल्थम ने प्रत्येक व्यक्ति के सुख पर बल न<sup>ा</sup>देकर बहुसख्या के सुख पर बल दिया है। यदि बेन्थम की बात मान ली जाए तो एक ग्रत्याचारी राजा स्वय को 'ग्रधिकतम व्यक्तियों का प्रतीक मानते हए स्वयं के सुख को ही पत्रका समझ सकता है। इस प्रकार, एक दानवी स्थिति (Diabolic Monstrosity) पैदा हो सकती है। बेन्थम का सूत्र 'पश्चित्ततम व्यक्तियों का ग्रविकतम सूख' न केवल रहस्येमय है, बल्कि सुँदिग्ध भी है। जेन्यम की अस्पष्टता, मुकबृत्ति, सुदिग्ध व्याख्या के कीरण ब्यावहारिक क्षेत्र में प्रनुचित तरीको का प्रयोग सम्भव ही मकता है।

11 बिन्यम केवल सख प्रथवा बानन्द की प्राप्ति पर ही वल देता है। वह यह भूल जाता है कि सन्व की मख कभी नहीं मिटती । इच्छाएँ मन्तिम रूप सं कभी तप्त नहीं हो सकती कहम अपनी इच्छात्रों को जितना पूरा करते है, वे उतनी ही अधिक वढती है। a totale fiall

12 वित्यम का राजदर्शन श्रुटियों से पूर्ण है। उसमें अन्तविरोध पाया जाता है। सरकार की परोपकारिता, ग्रौर निरपेक्ष सम्प्रमुता परस्पर ग्रसगत् है । वेन्थम का उपयोगिताबाद केवरा शासन सम्बन्धी सिद्धान्त है. राज्य के बारे में यह मीन है। बेन्यम ने राज्य सरकार के बीच कोई अन्तर नही किया है। उसने राज्य ग्रीर व्यक्ति के पारस्परिक सम्बन्धों का भी कोई विश्लेषण नहीं किया है। उसका आग्रह व्यक्ति द्वारा सुख की प्राप्ति मात्र पर है। वह केवल इतना ही कहता है कि राज्य को न्यननम् हस्तंक्षेप करना चाहिए । प्रसकी ग्रधिकार सम्बन्धी घारणा भी दोषपूर्ण है । उसने स्वतन्त्रता ग्रीर समानता के ग्रंथिकार की उपेक्षा की है। ग्रंथिकारों को उसने केवल तीन श्रीखियों में विभक्त किया है जो एक प्रत्यन्त सकीरों वर्गीकरण है जिसने समाज और समुदाय की पृथक सत्ता की मान्यता नहीं दी है। उसके प्रमुसार समाज व्यक्तियों का समूह-मात्र है जबकि वास्तव से समाज एक स्वामार्ख्य, ग्रीर विकासमान संस्था है। वेन्थम के ये सभी विचार भाज के युग में ग्राह्म नहीं है।

13 विपर के अनुमार वेन्यम के दर्शन में मौलिकता का अभाव है। "वह अपने पर्ववतीं सिद्धान्तों को पूरी तरह गले के नीचे उतार तो गया था, परन्तु उनको पचा नहीं पाया । उसने अपने ज्ञान का सिद्धान्त -(Theory of Knowledge) लॉक तथा ह्यू म से, सुख दु ख का सिद्धान्त हैल्वेटियस (Helvetius) से, सहानुभूति तथा विरोध का विचार ह्यू म से तथा जपयोगिता का विचार अनेक दूसरे विद्वानो से उवार लिया था। यत उसमे मौलिकता का प्रभाव है श्रीर इंप्या की ग्रामकता। उसके अपने विचार भ्रमो तथा भूनो से परिपूर्ण हैं।"

े -वास्तव-मे वेन्थम की सबसे वडी कमजोरी यह है, कि उसने मानव-जीवन की ग्रावश्यकता से ' ग्रंधिक सरल व्याख्या कर डौली ग्रीर इस प्रकार समस्याओं का ग्रधरा निराकरण किया। बन्यम की राजनीतिक चिन्तन की देन

(Bentham's Contribution to Political Thought)

ग्रभावी, भूली और विरोधाभासी के बावजूद दर्शन और राजनीतिक चिन्तन के इतिहास मे बेत्यम को अत्यन्त सम्मानित स्थान प्राप्त है। यद्यपि हुमं उसे 'तत्कालीन युग का सबसे वडा मालोचक विद्वान नहीं कह सकते और उसका दर्शन 'तक, प्रेम तथा परस्परा से घृणा करने वाला है', त्यापि राजनीतिक चिन्तन के विभिन्न क्षेत्रों में उसका प्रभाव असाधारण है और उसकी उपलब्धियों का तिरस्कार करना बुद्धिमाती की बात नहीं होगी। एक विधि-सुधारक और मानव-कल्याएं के विचारक के रूप मे करा। खुकामा में पुत्रसा नकी जा सबेगा। खुजानमंत्र की उत्तरी महत्त्वपूर्ण देन सक्षेप में निम्मवत है— विचया को कुछी पुत्रसा नकी जा सबेगा। खुजानमंत्र की उत्तरी महत्त्वपूर्ण देन सक्षेप में निम्मवत है— पुर्वार्गित कि कुछी पुत्रमानितालिक के सामानिक प्रमदाय की स्थापना करने और उसे एक वैज्ञानिक रूप देने का अये वेत्यम की ही हैं। हालवी (Halevy) के अनुसार वेत्यम की ते वेह कि उसने "जन्मान क्ष्य का अये वेत्यम की ही हैं। हालवी (Halevy) के अनुसार वेत्यम के अहे हु कि उसने "जन्मीनता के सिद्धानत हारा एक वैवानिक नियम, एक विवाशील, अवासे के वार्तिकता और अभिव्य की बोज की है।" रेजियों कि उसरे हिंदित (क्ष्यों) अन्य कि बोज की है।" रेजियों कि उसरे हिंदित (क्ष्यों) अन्य कि बोज की है।" रेजियों कि अपने कि व्यवस्थान कि वार्तिकता और अभिव्य 2 बेन्यम ने जपयोगिता को सर्वोपरि स्थान दिया और कहा कि राज्य मनुष्य के लिए हैं।

मनुष्य राज्य के लिए नहीं। जिस राज्य के नागरिक सुखी ख़ीर प्रसन्न, होते हैं, वही राज्य श्रेष्ठ होता है। बिन्यम का प्रश्न है कि समुदाय का हित क्या है, और उसका उत्तर है कि यह 'उन सदस्यों का हित है जो समुदाय की रचना करते हैं। राजदर्शन के क्षेत्र में बेन्यम की यह महान देन है कि जसने प्रत्येक

प्रश्न का उत्तर पुरुषो और हिन्नयो दोनों को ही ह्यान में रखकर द्विया है। उसने अनाज के दानों को भूसे से अलग करके हुगारे सामने रखा हूं। हम उमुकी महान सेवा को कभी नहीं भूल सकते ( यह तथ्य महान पूर्ण है कि वेन्यम ने शासन के स्वरूप लादि की उलकन में न पड़कर इस बात पर वल दिया कि सासन उपयोगिता की शिष्ट से जुख निर्माण के सदय की पूर्त से कहाँ तक सफल होता है। व्यावहारिक जीवन में जनता भी उद्देश्य की पूर्ति से मतलब रखती है, तरीकों के पीख्ने नहीं भागती। वेक्यम ने जीवन के इसी ययार्थ का समर्थन किया । कालानिक तथा आख्यातिमक राजनीतिकाहन के स्थान पर वह स्थान पर वह स्थान पर ति हो। सार्थ को भाति परीक्षणात्मक राजनीतिक विज्ञान का सुत्रपात करने के श्रेय का अधिकारी है। चाहें उसे अपने प्रयास में पूरी सफलता न मिली हो, पर यह निष्क्रित है कि उसने 16वीं स्रोर 17वीं यातावियों में विकसित हो रही राजनीतिक ययार्थवाद की परम्परा को परिष्क्रत किया। मैनसी के अवनानुसार, "कटु आलोचना स्रोर व्याय द्वारा उसने सामाजिक अनुबन्धवादियों द्वारा इतिहास तथा तर्क के थोथे आधार पर निर्मित राज्य-सिद्धान्त की घड़िज्यों उड़ा दी सोर सु म एव स्थिनोजा से भी प्रिक्ष शंकि तथा स्पब्दता से यह उजांगर किया कि राजनीतिक समाज का आधार सर्वेट स्थान सम्बद्ध स्था की परिस्थितिवाँ होते हैं "मह्यू उजांगर किया कि राजनीतिक समाज का आधार सर्वेट स्थान सम्बद्ध स्थाप की परिस्थितिवाँ होते हैं "मह्यू स्वार स्थान समाज का आधार सर्वेट स्थान सम्बद्ध स्थाप की परिस्थितिवाँ होते हैं "मह्यू स्थाप होते हैं स्थाप की परिस्थितिवाँ होते हैं "मह्यू स्थाप होते हैं स्थाप की परिस्थितिवाँ होते हैं स्याप स्थाप होते हैं स्थाप होते हैं स्थाप होते हैं स्थाप की परिस्थितिवाँ होते हैं स्थाप होते होते हैं स्थाप हो

3. बेन्यम ने स्वस्य लोकतन्त्र और लोकतान्त्रिक संस्थाओं का समयंन किया है। वेपर के अनुसार, "वेन्यमवाद जनता के प्रतिनिधियों में विद्यास नहीं करता। उन्हें तो वह जनता को लूटमें बाला ही मानता है। इस प्रकार उसने ऐसे प्रतिनिधियों के विह्यूकार में सहायता दी हैं जो स्वार्थी हैं, लोक्ट-स्वतन्त्रता तथा समानता के अपहरणकर्ता है तथा केवल अपने निर्वाचनक्षेत्र की ही चिन्ता करने में विद्यास रखते हैं।" बेजहाँट (Bagchot) ने निर्वाचनक्षेत्रों द्वारा वनाई जाने वाली सरकार को समानी का धोतक वताया है, स्योकि ऐसी सरकार संसदीय सरकार का विरोध ही करती है। वेजहाँट के अनुसार, "ऐसी सरकार वेगमों की सरकार होती है परन्तु बेन्यम ते समदीय प्रथा में सुधार करके उसे वेजहाँट की खतराक चोट से वचाया है।"2 क्यान्तार, "ऐसी सरकार वेगमों की सरकार होती है परन्तु बेन्यम ते समदीय प्रथा में सुधार करके उसे वेजहाँट की खतराक चोट से वचाया है।"2 क्यान्तार, "ऐसी सरकार वेगमों की सरकार होती है परन्तु बेन्यम ते समदीय प्रथा में सुधार करके उसे वेजहाँट की खतराक चोट से वचाया है।"2 क्यान्तार, "ऐसी सरकार वेगमों की सरकार होती है परन्तु बेन्यम ते समदीय प्रथा में सुधार करके

4 वेन्यम ने ग्रपने विचारो को ब्यावहारिक रूप देने की चेष्टा की । ग्राइवर न्नाउन के ग्रनसार उसने इंग्लण्ड को सुख किस प्रकार मिले—इसके लिए केवल वाते हुी नहीं की वल्कि इंग्लिण्ड को सुखी बनाने के लिए परिथम भी किया । बेन्यम ने तत्कालीन ब्रिटिश याय-पहति श्रीर विधि-व्यवस्था में ज्यावहारिक सुष्ठार का तीय घान्दोलन छेड़ दिया । सेवाइन के प्रनुसार, "बेन्यम के न्यायशास्त्र के क्राधार पर इगलैण्ड की न्याय व्यवस्था में क्रामूल सुधार हुया और 19वी शताब्दी मे उसे पूर्णत संबोधित करके आधुनिक रूप दे दिया गया । यद्यपि बेन्यम के विचारों को एक साथ ही व्यवस्थित रूप से कार्ये रूप मे परिएात नहीं किया गया और उसके कुछ विचार, विशेषकर ब्रिटिश विधि को सिंहताबद्ध करने से सम्यन्यित विचार, कभी स्वीकार नहीं किए गए, तथापि इंग्लैण्ड में एक के बाद एक अधिनियम बनाकर विधि ग्रीर न्यायालयो मे पूर्णं सुवार किया गया तथा ग्रधिकांश ग्रवस्थाग्रो मे बेन्थम की आलोचना द्वारा निर्दिष्ट मार्ग अपनाया गया । मर फेडरिक पोलक ने ठीक ही कहा है कि उन्नीसवी शताब्दी में इ ग्लैण्ड मे विधि के क्षेत्र में जो सुधार हुए, उन पर वेन्यम का प्रभाव देखा जा सकता है।" अ क्रेक्यम के प्रयत्नो से कानून मे सरलता ग्रीर स्पष्टता का समावेश हुग्रा । विधियो के सहिताकरण पर बल देते से 19वी णताब्दी मे अनेक देशों में विधि-सहिताएँ बनाई गई । बेन्यम के प्रयत्नों से ही शासन पर से रहस्यात्मकता का पर्दा उठा ग्रोर शासन ग्रावश्यक सुवार एक साधन ग्रथवा यन्त्र माना जाने लगा। इसका स्वाभाविक परिस्ताम यह हुम्रा कि ब्रिटेन के अनुकरस से सतार भर मे अकुशल सस्वाओ को सुधार की प्रेरणा मिली। वेन्यम का यह विचार लोगों के मन में घर करने लगा कि राज्य कतिपय

<sup>1</sup> Marey op cit, p. 408

<sup>2</sup> वेपर . वही, पृ 132. 3 सेवाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहाम, खण्ड 2, पृ. 643.

लोगो की स्वार्थसिदि का साघन नहीं होना चाहिए, वरन उसे जन कत्यांगा का साधन बनाया जाना चाहिए। बेन्थम के उपयोगिताबाद का मारत पर भी प्रभाव पड़ा। लुईं विलियम वैटिक ने भारत मे क्षिकिंगा सामाजिक, राजनीतिक ग्रीर ग्रायिक सुपार वेन्यम के विचारों से प्रभावित होकर ही किए। उसने वेन्थम को लिखा या कि "वास्तुव में भारत का मुवनंर जनरल होकर में ही नहीं विलिक ग्राप जा रहे हैं।" क्षा का पहुंची किए। उसने वेन्यम के लिखा या कि "वास्तुव में भारत का मुवनंर जनरल होकर में ही नहीं विलिक ग्राप जा रहे हैं।" क्षा का रहे हैं। का निकर्त की भीति ही राजनीति को नैतिकता से पृथक किया। उसने नैतिकता

5. वेन्यम ने मैकियावती की भीति ही राजनीति को नैतिकता से पूथक् किया। उसने नैतिकता के ब्राधार पर प्रंचा द्वारा राजाझ-पालन प्रथ्वा विद्रोह का 'समर्थन नहीं किया। उसने कहाँ कि उपयोगितावावी सिद्धान्त के ब्राधार पर ही यह निर्णय किया जाना चाहिए कि प्रचा कब तक राजाझा का पालन करे थीर कव विद्रोह के लिए प्रयंसर हो। वेन्यम को ही यह श्रेय है कि कानून श्रीर सम्प्रभूता पर विचार कर उसने सर्वप्रथम विधानों की विवेचना प्रारम की। सेवाइन ने वेन्यम के विधित्यास्त्र को 19वी शताब्वी की सुक्त सहान बोदिक उपविधा वतलाया है। अपनिर्मा के विधित्यास्त्र को 19वी शताब्वी की सुक्त सहान बोदिक उपविधा वतलाया है।

7. वेन्थम ने राजनीति-बास्त्र के क्षेत्र मे अनुवन्धान और अवेवागा की प्रवृत्ति को महत्त्व विद्या। आज यह पढ़ित हमे स्वामाविक लगती है, कि किन्तु वेन्थम से पहले इस पढ़ित का अनुसरण नहीं किया जाता था। वेन्थम ही वह पहला आधुनिक लेखक था जिसने सार्वजनिक लीति के क्षेत्र में ग्वेषणांत्रक पढ़ित जा मृत्रपात किया। वेन्थम के विचारों के विकास तथा संगोधन द्वारा एक सम्प्रदाय की स्थापना हुई जो 'नार्जनिक-उप्रवाय' कहलाया और जिसने वेन्थम के विचारों के साथ माल्थम के जनसंख्या सम्बन्धी सिद्धान्त और हार्टल के तत्त्व-ज्ञान का समन्वय किया। वेन्थम के विचार राजनीतिश्रास्त्रियों के लिए प्रेरणांत्रपद रहें। केम्प मत्त्रपत जान अपन्य किया। वेन्थम के विचार राजनीतिश्रास्त्रियों के लिए प्रेरणांत्रपद रहें। केम्प जान आपक के विचार राजनीतिश्रास्त्रियों के लिए प्रेरणांत्रपद रहें। केम्प जान आपक के विचार केम्प से बहुत अधिक प्रभावित के।

विन्यम के राजनीतिक अनुभववाद को न्यष्ट करते हुए त्रों मेवनी ने ठीक ही लिखा है कि "अपने निर्मम तर्क द्वारा वेन्यम ने नवीनतावादी और 'इंडिवारी विचारों की प्राचीन चारएगायों को एकदम मुना दिया तथा स्वतन्त्र तथा निरकुण राज्यों के सैद्धान्तिक मतनेश्वों का उसने अन्त किया। उसने यह बोचित कर दिया कि देनी अधिकार, ऐतिहासिक अधिकार, नेसींगक अधिकारों, सविदासक अधिकार तथा सं वियानिक अधिकार सभी मुख्तापुर्ण हैं। उसने घोषणा की कि शासन करने का किसी को कोई स्वतन्त्र अधिकार तथा है। सत्य तो केवल एक बात है और वह है शक्ति तथा वे परिस्थितियाँ जिन्होंने उस शक्ति को सत्य वनाया है। किसी निर्मेस सत्य में वियवास करता मुख्ता है। एक विवेक-पूर्ण शासन-कला और नागृरिकता के निए हमे शक्ति के स्वस्थ और कानूनों को समफना चाहिए और उनका कल्याणुर्कारी उद्शय के विष्योग करना चाहिए।"

# जेस्स सिल

(James Mill, 1773-1836)

#### जीवन-परिचय

इतिहासवेता, ग्रंगास्त्री भौर उपयोगितावादी विचारक जेम्स मिल का जन्म सन् 1773 में स्कॉटलैंग्ड के एक दरिद्र मोची के घर हमा या । कठोर अन मौर प्रतिभा के वल पर उसने समाज से सम्मानित स्थान प्राप्त किया । नन् 1794 में एम. ए करने के बाद स्नॉटलैंग्ड में ईसाई धर्म का प्रचारक (Preacher of the Gospel) वन गया । प्रध्यवसायी जैन्स मिल के विशेष प्रयत्नों में सन् 1803 में 'The Literary Journal' नामक पत्र का प्रकाशन गुरू हुया जिसमें उसके खनेक लेख प्रकाशित हुए । तन् 1804 में हेरियट बरो से उसका विवाह हुया । उसकी नौ सन्तानों में सबसे छोटी सन्तान यजस्वी जांन स्टप्रट मिल था।

सन 1808 में बेम्स मिल का बेन्यम से परिचय हुया। उससे प्रभावित होकर मिल ने उपयोगिताबाद को मास्त्रीय रूप देने का प्रयत्न किया और इस प्रयत्न मे उसने उपयोगिताबाद में रिकाडी त्या माल्यस के विचारों जो भी स्थान दिया । सन् 1806 से 1817 तक वह 'History of British India' निखने में व्यस्त रहा । तन् 1818 में इस ग्रन्थ के प्रकाशन से न केवल उसे यश ही प्राप्त हुआ ग्रपित उसकी वार्षिक कठिनाइयां भी दूर हो गईं। ईस्ट इंण्डिया कम्पनी के 'इण्डिया ग्रॉफिन' के पत्र-व्यवहार विभाग मे उसे सम्मानित पद प्रदान किया गया और सन् 1830 मे वह अपने विभाग का ग्रच्यक्त वन गया । इस पद पर कार्य करते हुए ही सन 1836 में उसकी मत्य हो गई ।

रचनाएँ

जैम्स मिल मे मौलिकता की कमी नहीं थी। हॉब्स, हार्टले, वेन्थम, रिकाडों, माल्यस ग्राटि का उस पर पर्याप्त प्रभाव था। निम्नलिखित ग्रन्थों ने उमे विशेष ख्याति प्रदान की-

- 1 History of British India (1818) 2. Analysis of the Phenomena of the Human Mind (1819)
- 3. Elements on Political Economy (1821)
- 4 Fragments on Mackintosh (1835)

मिल का मतोविज्ञान (Mill's Psychology)

वेन्यम मनोविज्ञान के प्रति उदासीन या, लेकिन जेम्स मिल ने उपयोगितावाद को मनोवैज्ञानिक ग्राचार प्रदान किया । उसकी पुस्तक 'Analysis of the Phenomena of the Human Mind' उपयोगिताबाद को स्पष्टतया मनीवैज्ञानिक ग्राघार प्रदान करती है मिल की विवि निष्कपीत्मक ग्रीर प्रयोगात्मक है । मानव-मस्तिष्क के ग्रघ्ययन के लिए जन्तंदर्शन एवं प्रयोगात्मक विधि का समर्थन करते हुए

उसने कहा कि जैसे आएविक सिद्धान्त द्वारा विज्ञान का अध्ययन किया जा सकता है, बैसे ही ज्ञानेन्द्रिय अणुयो द्वारा मस्तिष्क की ज्यास्था सम्भव है। जेम्स मिल की गएाना साहचर्यवादी मनोविज्ञान के प्रवर्तकों में की जाती है। इस क्षेत्र में बह टॉमस, हॉब्स और डेविड हार्टलें का ऋएी था। साहचर्य की घारए। द्वारा उसने कल्पना, विचार और मस्तिष्क की प्रत्य परिस्वितियों की तथा साथ ही प्राध्यात्मक प्रकृति की व्यास्था, की। मिल ने वतलाया कि किसी कार्य की नितकता और अनैतिकता से सी इसकी उपयोगिता सिद्ध होती है। सुख और दु:ख नैतिकता के सार हैं। साहचर्यवादी मनोविज्ञान व्यक्ति को एक चेतन-प्राणी मानता है जो बुद्ध द्वारा अपने सुख-दु-द की नाय-जोख करके कार्य करता है क्यातः स्पष्ट है कि जेम्स मिल के इन विचारों से वैयक्तिक सुखवादी उपयोगितावाद और ज़्दारबाद की वल मिला।

#### मिल का सरकार सम्बन्धी सिद्धान्त (Mill on Government)

मिल का विश्वास था कि सभी व्यक्ति सुख चाहते हैं ग्रीर कब्ट से वचना चाहते हैं। चूँ कि · सुख की सामग्री सीमित है, अत' इसका सचय करने के लिए व्यक्तियों में आपस में संघर्ष और स्पर्खी होती है। व्यवहारिक रूप मे शक्तिशाली दुवंलो को दवाकर उनके द्वारा उत्पन्न सुख की सामग्री हथियाने मे ग्रानन्द अनुभव करते हैं । इस प्रकिया मे सबको ग्रानन्द मिलता हो, ऐसा सम्भव नहीं होता। ग्रत सब व्यक्तियों की सम्पत्ति और स्वतन्त्रता की रक्षा के लिए ग्रावश्यक है कि सब मिलकर कुछ व्यक्तियों को सब की सुरक्षा के उद्देश्य से शासन की शक्ति प्रदान कर दे। उन लोगो द्वारा सरकार का निर्माण हो और वे 'ग्रधिकतम व्यक्तियों के ग्रधिन्तम सूख' की व्यवस्था करें। मिल यह जानता था कि शासन करने का अधिकार प्राप्त होने पर व्यक्ति अपनी शक्ति का प्रयोग स्व-सुख-प्राप्त के लिए ही कर मकता है, ग्रत उसका विचार या कि उस पर प्रतिवन्य लगना चाहिए, क्योंकि सरकार का मुख्य कार्यं व्यक्ति के हस्तक्षेप से वचना है। सरकार भी आखिर व्यक्तियों से वनती है और उन व्यक्तियों मे स्वार्य की कमजोरी आना स्वाभाविक है। यदि सरकार पर प्रतिबन्ध न लगाया जाए तो वह निरक्-शता की और अग्रसर होगी, लोगों का दमन करने लगेगी और राज्य में ब्रातक फैल जाएगा। ऐसी दशा में सत्ता के दुरुपयोग को रोकने के लिए सरकार पर नियन्त्रण लगाना अनिवार्य हो जाता है। मिल ने कहा कि इन्ही बातो को घ्यान मे रखते हुए यह निश्चय किया जाना चाहिए कि कौन-सी सरकार ग्रादर्श है। राजतन्त्र श्रेणीतन्त्र और लोकतन्त्र में से किसी में भी जनता के ग्रधिकार वास्तविक ग्रर्थ में सुरक्षित नही होते । प्रत्येक में स्वार्थ-भावना का समावेश रहता है । मिल ने यह भी कहा कि इंग्लैण्ड की भाँति राजतन्त्र, श्रेणीतन्त्र और लोकतन्त्र का समन्वय भी समस्या का सही निदान नहीं है, क्यों कि इन तत्त्वों में से कोई भी दो तत्त्व मिलकर जनता के ग्रविकारों को ग्राघात पहें चा सकते हैं फिर भी लोकतान्त्रतिक शासन सर्वोत्तम है. क्योंकि उसमे उद्देश्य से विचलित होने पर सरकार को अपदस्थ किया जा सकता है। मिल चाहता था कि ब्रिटिश तो हमभा उतनी संशक्त हो, जो राजा और लाईसभा की सम्मलित शक्ति से टक्कर ले सके। वह लोकसभा को ही जनता की सभा मानता था। लॉर्डसभा के प्रति उसका रुख कठोर था। उसने यह भी मुक्ताव दिया था कि यदि लोकसभा किसी ग्रधिनियम को नॉर्डसभा द्वारा ठुकरा दिए जाने पर तीन विभिन्न सत्रों में पारित कर दे तो वह अधिनियम लॉर्डसभा स्वीकृति के विना ही कानून वन जाना चाहिए । ग्राज जेम्स मिल की घारणा बहत कुछ सत्य हो गई है। लॉर्डसभा की शक्तियाँ लगभग इस प्रकार सीमित कर दी गई हैं और वह लोकसभा की ३च्छा के सामने झकने के लिए बाध्य है।

राज्य के कार्यक्षेत्र पर विचार प्रकट करते हुए मिल ने कहा थां कि राज्य का प्रमुंख कार्य ऐसी व्यवस्था करना है जिससे कोई व्यक्ति अपने सुख के लिए दूसरों का ऋहित न कर सके। राज्य को ऐसा कानून बनाना चाहिए जिसने व्यक्ति की अवाँछनीय कुचेच्टाओं पर प्रभावकारी नियन्त्रए। रहें। यह कहना उपयुक्त होगा कि मिल ने सार्वजनिक हित की दृष्टि से राज्य का कर्तन्य व्यक्तियों के कार्यों को मर्वादित करना माना थर।

मिल यह भी चाहता था कि जनता के प्रतिनिधि वस्तुतः जन-भावनाग्रो का प्रतिनिधियो कर ग्रीर स्वय को जनता के हितो के अनुरूप ही समझें । उसने सुभाव दिया कि प्रतिनिधियों का कार्यक्रम सीमित कर दिया जाना चाहिए और जनता को समय-समय पर प्रपनी इच्छा व्यक्त करने का प्रधिकार मिलता चाहिए। इस प्रकार की व्यवस्था के जनता में अपने उत्तरदायित्व के प्रति सजगता का विकास होगा, वह समय-समय पर प्रपने प्रतिनिधियों ते प्रयन कर सकेगी और उनसे कार्यों का विवरण भी मौंग सकेगी। मिल का विचार था कि प्रतिनिधियों की सख्या प्रधिक नहीं होनी चाहिए। प्रतिनिधियों की सख्या अधिक नहीं होनी चाहिए। प्रतिनिधि कम सख्या में होने पर ही अपने पर योग्यतापूर्वक कार्यं कर सकेंगे और उन्हें यह ध्यान रहेगा कि ग्रन्थ कार्यं करने पर ही वे पुनः निर्वाधित हो सकेंगे।

मिल ने उन व्यक्तियों को मताधिकार देने का विरोध किया जो अन्योन्याश्रित हो अथवा किसी भी रूप मे दूसरों के प्रभाव मे हो। ऐसे व्यक्ति स्विविक से और स्वतन्त्रतापूर्वक अपने मताधिकार का प्रयोग नहीं कर सकते। इसी अधिकार पर मिल ने स्त्रियों और पराश्रित व्यक्तियों के मताधिकार का समर्थन नहीं किया। उसने व्यापक वयस्क मताधिकार को भी ठीक नहीं समझा क्योंकि सब व्यक्तियों मे मताधिकार का प्रयोग करने की समान योग्यता नहीं होती। उसने मध्यम वर्ग के लोगों को मताधिकार और बासनाविकार प्रदान करने का पक्ष लिया। उसका विचार था कि मध्यम वर्ग ही राष्ट्र को उचित नेतृत्व दे सकता है। उसका ज्वययोगितावाद मध्यम वर्ग की सवॉच्चता का दर्शन था।

जेम्स मिल ने उपयोगितावादी मापदण्ड को लोकप्रिय बनाने का पूरा प्रयास किया श्रीर ग्रपने विचारों को मानव-प्रकृति पर बाधारित किया लेकन उसकी सबसे बडी कभी यह वी कि उसने मानव-स्काव की केवल एकतरफा व्याख्या की ग्रीर व्यक्ति में स्वार्थी तत्वों का ही देशन किया। उसने इस तथ्य की उपेक्षा कर दी कि मनुष्य एक सामाजिक प्राणी है जो अपने कार्य के साथ न केवल हुसरों के हित का व्यान ही रखता है, वरन् अनेक अवसरों पर दूसरों के हित के लिए अपना बलिदान भी कर देना है।

वेन्थम और जेम्स मिल के शासन सम्बन्धी विचारी पर तुलनात्मक टिप्पणी करते हुए सेवाइन ने लिखा है कि "जेम्स मिल के शासन सम्बन्धी विचार वेन्यम के शासन सम्बन्धी विचारों से बहुत भिन्न थे। जैस्स मिल ने अपने ग्रन्थ 'ऐसे ग्रॉन गवर्नमेट' में इन विचारों के दार्शनिक ग्राधार को ग्रधिक स्पष्टता से व्यक्त किया है। उसने इस बात को विशेष रूप से सिद्ध किया है कि बेन्थम उदारवादियों का राज-दर्शन ह्युम की प्रपेक्षा हाँग्स पर अधिक निर्भर था। हाँग्स की भौति सिल का भी विश्वास था कि सभी मनुष्यों में शक्ति प्रदान करने की एक ग्रदम्य इच्छा होती है ग्रीर सस्थाओं के प्रतिवन्ध इस इच्छा को नहीं रोक सकते । यद्यपि वेन्यम की भौति उसने भी उदारवादी ग्रीर स्वेच्छाचारी दोनो प्रकार की शासन-प्रणालियों के लिए शक्तियों के विभाजन अथवा सन्तुलन की कल्पना को अस्त्रीकार कर दिया, तयापि वह यह मानता था कि शासन-सम्बन्धी सबसे जटिल प्रश्न शासको की पित को मर्यादित करने से सम्बन्धित होता है। उसके विचार से इस समस्या का एकमात्र समाधान यह या कि एक ऐसे विधानमण्डल की स्थापना की जाए जिसके हित देश के हितों के प्रमुख्य हो। विधानमण्डन के सदस्य ग्रपनी शक्ति का प्रयोग केवल सर्वमाधारण के हित के लिए करें ग्रीर विधान-मण्डल का कार्यपानिका पर नियन्त्रण हो । उसे ग्राशा थी कि जब सार्वभौम मताधिकार के ग्रावार पर प्रतिनिधि-शासन व्यवस्था की स्थापना होगी और सीमित पदाविंग रखी जाएगी तव यह उद्देश्य प्राप्त हों जाएगा । युवामि मिल प्रपने प्रत्येक तक को इस डग से प्रस्तुत करता था मानो वह एक सार्वभीम ग्रीर शाश्वत सिद्धान्त हो, तथापि मिल के राजनीतिक चिन्तन का एक तास्क्रानिक उद्देश्य यह वा कि श्रीबोगिक मध्यम वर्गको मताधिकार प्राप्त हो । मिल इस वर्गको सबसे श्रविक बुद्धिमान समक्तता 526 पाश्चात्य राजनीतिक विचारी का इतिहास

था। उसकायह भी विचार था कि निम्त वर्ग को इस वर्ग से मागदर्शन प्राप्त होगा। मिल ने इस सम्भावना पर कभी विचार नहीं किया कि मध्यम वर्ग राजनीतिक शक्ति का अपने हिंत के लिए नी प्रयोग कर सकता है।"1

सिल का राजनीतिक अर्थशास्त्र (Mill on Political Economy)

राजनीतिक वर्षणास्त्र मे जेम्स मिल पर एडम सिन मान्यस तथा रिकोर्डे हा प्रभाव था। उसने मान्यस के जनसक्या सिद्धान्त का ममर्थन किया। यह उसके राजदर्शन का ग्रम बन गया। पिन का स्पष्ट विचार था कि प्रतिवन्त लाकार वज्नती हुई जनसक्या को रोका जाना चाहिए। यद्यपि प्रकृति स्वय जनसक्यान्द्रिद्ध पर श्रमुण रखती है, तथापि विवेक द्वारा भी उसे नियन्त्रित किया जा सक्ता है। सामाजिक शान्ति के लिए मिल ने यह प्रावश्यक समक्षा कि श्रम द्वारा उत्पादित बस्तुओं की श्रीवकतम मात्रा लोगों को प्राप्त हो श्रीर सरकार बाधिक तथा ग्रन्य सवर्षों द्वारा कमजोर पत

कानून और अन्तर्राष्ट्रीय कानून प्र मिल के विचार -(Mill on Law and International Law)

तत्कालीन ब्रिटिश कानूनी व्यवस्था है जेम्स मिल यहा ग्रसम्बुस्ट था। ग्रथने 'Jurisprudence' तथा 'Law of Nations' लेको मे उसने कानून और त्याय के सम्बन्ध में महत्त्वपूर्ण विचार प्रकट किए। उसने कहा कि त्याय का लक्ष्य लोगों के प्रिषकारों की सुरक्षा प्रवान करना है। त्याय को यह देवना है कि ये प्रिथकार सुरक्षित किस प्रकार ननाए जा सकते हैं। ग्रिपकारों की प्रथान सुरक्षित किस प्रकार ननाए जा सकते हैं। ग्रिपकारों की प्रयान सुरक्षित किस प्रकार ननाए जा सकते हैं। ग्रिपकारों की प्रयान सुरक्ष सुरक्ष सुरक्ष के लिए व्रवह स्पष्ट कर से परिभाषित किया जाए, साथ ही ऐसे कार्य दण्डनी प्रमान जाएँ जो ग्रविकारों के प्रयोग में वाचा डालते हो। कुछ प्रवीधिकारियों का कार्य ही यह देवना होना चाहिए कि व्यक्तियों के अधिकारों का ग्रतिकारों का व्यक्तिया कार्य ही यह देवना होना चाहिए कि व्यक्तियों के अधिकारों के सम्बन्ध में माल-कानून को उनकी परिभाषा ग्रयवा व्याख्या करनी चाहिए तथा फीजारी कानून को ग्रयपायियों के सिल् दण्ड की व्यवस्था हुत ग्राने ग्राना चाहिए। कार्य-विधि को व्यवस्था एक सहिता (Code or Procedure) हारा की जानी चाहिए तािक न्याखाग्यों के सक्टन और उनकी कार्य-ग्रयानी पर प्रकाश पर सके।

अन्तर्राष्ट्रीय कानून पर अध्यक्षिक स्पष्ट और स्वतन्त्र विवार व्यक्त करते हुए मिल ने कहा कि ये कानून प्रत्यन्त उपयोगी और आवश्यक हैं क्यों कि इनसे राष्ट्रा का प्राचरण उसी प्रकार नियन्त्रित होता है जिस प्रकार प्रद्रता अववा अववा अववरण के नियम पर-णांगो के व्यवहार को नियन्त्रित करते है । अन्तर्राष्ट्रीय कानून के पीछे जन-भावना की स्वीकृति निहित होती है । अति शवित-सम्पन्न राष्ट्र भी जनमत के दराव की अवज्ञा नहीं कर सकते, विशेषकर तव जबिक वे राष्ट्र प्रजातानित्रक हो । मिल अन्तर्राष्ट्रीय कानूनों के सन्तर्पाण्डम के सन्तर्पाण्डम के सन्तर्पाण्डम कानूनों को लागू करने के लिए एक ट्रिब्यूनल की स्वापना पर वल विया । उसने कहा कि अन्तर्राष्ट्रीय कानूनों को लागू करने के लिए एक ट्रिब्यूनल की स्वापना पर वल विया । उसने कहा कि अन्तर्राष्ट्रीय कानूनों को लागू करने के लिए एक ट्रिब्यूनल की स्वापना पर वल विया । उसने कहा कि अन्तर्राष्ट्रीय कानूनों को लागू करने के लिए एक ट्रिब्यूनल की स्वापना पर वल विया । उसने कहा कि अन्तर्राष्ट्रीय कानूनों के लागू करने के लिए एक ट्रिब्यूनल की स्वापना पर वल विया । उसने कहा कि अन्तर्राष्ट्रीय कानूने सहिता (Code of International Law) में राज्यों के श्राधिकार निश्चित और परिभाषित कर दिए जाने चिहिए । उदाहरणार्थ, यह स्पष्ट हो जाना चाहिए कि शानित के समय राज्य का प्रयोग विवेश पर अपनी निवंदों पर और पूरे समृत्र पर ब्यापार करने का श्रीषकार होता है । अर्थेक देश को समुद्री मार्ग द्वारा दूपरे देशों में जाने का श्रीवकार समानता के श्राधार पर होना वाहिए । युद्धकार में भी सभी राष्ट्रों को यह स्वतन्त्रता होनी चाहिए कि वे खुले समुद्र का प्रयोग कर सने ।

मिल ने युद्ध तथा इससे सम्बन्धित श्रनेक बातो पर बुद्धिमत्ता-पूर्ण-विचार व्यक्त किए हैं। उसने कहा कि युद्ध न्यायोचित श्री हो सकता है और ऐसे युद्ध के बाद शान्ति की स्थापना श्री हो सकती 1 सेवाइन , बडी, प 653. है । यदि उद्देश किसी राज्य को उसके अतिक्रमण का दण्ड देना हो तो वह युद्ध अन्यायपूर्ण नहीं कहलाएगा वशर्ते कि उद्देश्य पूरा हो जाने पर युद्ध अविलम्ब समाप्त कर दिया जाए ।

मिल ने यह विश्वास प्रकट किया कि प्रन्तर्राष्ट्रीय न्यायालय राज्यों के पारस्परिक ध्राचरण को तभी समुचित रूप से नियन्त्रित कर सकेगा जब न्यायाधीश अपने कार्यों और निर्णयों में निष्पक्ष रहेंगे। यद्याप राज्यों को मर्यादित कर सकेगा जब न्यायाधीश अपने कार्यों और निर्णयों में निष्पक्ष रहेंगे। यद्याप राज्यों के आपसी विवादों का औषित्य अन्तर्राष्ट्रीय न्यायालय द्वारा निश्चत किया जा सकता है। मिल चाहता था कि अन्तर्राष्ट्रीय सम्बन्धों का ऐसा सुन्दर रूप स्थापत हो जाए कि प्रत्येक राज्य किसी अन्य देश के मामले में अनुचित हस्त्येष न कर अपने कार्यों का सम्पादन शान्तिपूर्वक करता रहे। राज्यों में परस्पर मेंत्री-भाव और सहयोग कायम हो। जास्त्व में जेम्स मिल के अन्तर्राष्ट्रीय कानून सम्बन्धी विचार बहुत कुछ मौलिक और अत्यन्त उपयोगी थे। अन्तर्राष्ट्रीय कानूनों के पानल करने का कारण बत्तने लेका के बतलाया और यह विचार अपने आप में आधुनिकतम है। बडे से वडे न्यायवेता भी उस वात से इन्कार नहीं कर सकते कि अन्तर्राष्ट्रीय कानूनों के पानल केने ने की निर्णयोग की शानित

मिल का शिक्षा सिद्धान्त (Mill on Education)

से रहने की इच्छा निहित है।

जेम्स मिल शिक्षा के मह्त्व के प्रति भी उतना ही सजग या जितना वेन्ध्य । उसने निम्म ग्रीर उच्च दोनो ही वर्गो की शिक्षा पर समान वल दिया ग्रीर यह मत व्यक्त किया कि शिक्षा का उद्देश्य व्यक्तियो तथा समाज को समग्र रूप मे सुख प्रदान करना है। बाह्य परिस्थिति ग्रीर शिक्षा मानव-समाज को प्रभावित करने वाले महत्त्वपूर्ण तत्त्व हैं। यद्यपि जन्म के समग्र लोगो की योग्यता समान होती है, तथापि पालन-पोषण, शिक्षा और परिस्थितिनश्च उनके जीवन मे परिवर्तन ग्रीर ग्रसमानता का समायेश्व हो जार्ता है। व्यक्ति की शिक्षा पर समुख्त घ्यान देकर हम उसकी तथा समाज की उन्नति का मागे प्रवस्त करते हैं, ग्रत यह प्रवस्थक है कि व्यक्ति की हिम्ब के श्रनुसार ही शिक्षा दी आए ताकि उसकी सुप्त मानसिक शक्तियों का सही ढग से विकास ही सके।

ंजेम्सं मिल ने कहा कि बिला के दो प्रमुख उद्देश्य है—(1) व्यक्तिं स्वय मुख प्राप्त करे, एव (2) वह घपने प्रजित झान को दूसरों में बौट कर उन्हें भुख दे। यत स्पष्ट हैं कि मिल का दृष्टिकोए उपयोगितावादी था। उसकी प्राकांका ची कि बिला ऐसी होनी चाहिए जिससे वैयक्तिक ग्रीर सार्वंगिक दोनो प्रकार के सुखी का प्रसार हो। व्यक्ति की बौद्धिक ग्रीर आख्यातिमके दोनो ही प्रकार की उन्नति होनी चाहिए। बिला का उद्देश्य चरिन-निर्माण होना चाहिए। बिला एक निष्टिवत सायु पर हो पूरी नहीं हो जाती, यत. वह जीवनपर्यन चलनी चाहिए। बिला के उद्देश्य आदित के साधने पर विचार करते हुए मिल ने कहा है कि बुद्धि को जितना उवंर 'वनाया जाएगा ग्रीर व्यक्ति के सामने विभिन्न रूपो में जितना जान प्रसुत किया जाएगा, उसकी वौद्धिक प्रतिभा का उतना ही प्रधिक विभन्न होगा। विभाव प्रकार खेत को जितना प्रधिक जीता जाता है वह उतना ही उपजाठ हो जाता है, उसी तरह विभिन्न विचारों से मानव-मिसिक्त को जितना परिपूर्ण किया जाएगा, उतना ही उपजाठ हो समें निलार ग्राएगा और वह उद्देश्यों की प्राप्ति के दिवार में अपने वह सकेगा। मिल ने शिक्षा को सर्वोधिक चिकारणीति तर्द मानते हुए कहा कि—"समाज म जितने भी वर्ग देखने को मिलते हैं, वे सव जिता के ही परिणाम हैं। जायद ही कोई कार्य होगा जिसे विकार न करती हो।"

मिल ने अपने ममकालीन सभी विचारको को प्रभावित किया। जॉन स्टुग्नर्ट मिल अपने पिता के विचारों से बहुत ही प्रभावित हुग्ना। डेविडसन ने ठीक ही लिखा है कि—"जेम्स मिल वेन्यम के बाद आतरवादी उपयोगितावादियों का नेता या ग्रौर इस राजनीतिक सम्प्रदाय के ब्यावहारिक सुधारों को कार्य-रूप देने में वह प्रवान सम्ब्रिय व्यक्ति या।"

# जॉन ऑस्टिन

(John Austin, 1790-1859)

जीवन-परिचय

बेत्यम की उपयोगितावादी विचारधारा से प्रभावित जॉन झॉस्टिन विश्लेपस्थारमक विधि-शास्त्र का नेता माना जाता है । उसने नैतिकता और कानून को पूर्ण रूप से पृथक् कर विधि-शास्त्र का गुम्भीर और विषद् विवेचन प्रस्तुत किया । उसकी महुत्त्वपूर्ण देन राजनीति-शास्त्र मे सम्प्रमुता का

कानूनी सिद्धान्त है।

जांन ग्रांस्टिन ग्रांचिक दृष्टि से जीवन भर ग्रसफल रहा। प्रारम्भिक क्षिक्षा के वाद लगभग 17 वर्ष की ग्रायु मे वह सेना मे भर्ती हो गया, किन्तु पांच वर्ष वाद ही उसने नौकरी छोड़ दी। तत्पवनात् वेरिस्टरी पास करके सन् 1818 मे उसने वकालत ग्रुष्ट की, लेकिन इस व्यवसाय मे वह सफल नहीं हो सका। उसका सारा व्यय-भार उसकी ग्रमीर लनी और वकील छोटे भाई ने उठाया। सन् 1826 मे उसे लन्दन विश्वविद्यालय मे ग्रह्यापन-कार्य मिला। उन दिनो ग्रह्यापने का वेतत छायो की कीस वेदया जाता था। चूकि विध-वास्त्र एक ग्रुष्क विषय था, ग्रत- कुछ हो वर्षी मे उसकी कक्षा के छात्रो की सस्या घटते-घटते पांच रह गई और उसे ग्रपना कार्य छोड़ देना पडा। सन् 1832 मे उसकी 'Province of Jurisprudence' नामक पुस्तक प्रकाशित हुई। ग्रांस्टिन न्याय-चासत्र का प्रध्ययन करने के लिए जर्मनी भी गया। वह दो चाही कमीशनो का सस्स्य भी रहा। सन् 1859 मे उसकी मृत्यु के बाल उसकी पत्नी ने उक्त पुस्तक मे प्रपन्न पति की हुछ ग्रन्य रचनाएँ समिमलित कर उसे 'Lectures on Jurisprudence' नाम से प्रकृशित किया। इस पुस्तक ने जांन ग्रांस्टिन को विध-शास्त्र (Jurisprudence) के क्षेत्र मे ग्रसावारण महत्त्व प्रदान किया। ग्राज विद-शास्त्र के प्रयोक छात्र से ग्राशा की जाती, है कि वह जांन ग्रांस्टिन के सिद्धान्त के ग्रवश्य परिचित होगा।

जॉन ग्रॉस्टिन की कुल मिलाकर निम्नलिखित तीन पुस्तकें प्रकाशित हुई-

(1) The Province of Jurisprudence Determined

(2) A Plea for Constitution

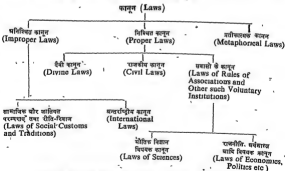
(3) On the Study of Jurisprudence

बॉस्टिन की प्रन्तिम कृति उसकी मृत्यु के नार वर्ष वाद प्रकाशित हुई। ग्रॉस्टिन ग्रणने समय मे लोकप्रियं नहीं हो सका, वयोकि प्रयम तो उसका विषय ही बहुत शुक्क था ग्रीर दूसरे उसकी शैली बड़ी नीरस थी।

ग्राँस्टिनं के विधि-सम्बन्धी विचार

जॉन फ्रॉस्टिन को ब्रिटिण सामान्य विधि (The Common Law), रोमन विधि-क्रास्न ग्रीर जर्मनी की कानूनी विचारवारा का गहन ज्ञान था। उसने कानून को विधेयात्मक (Positive) वतलाया और प्राकृतिक विधियों में अविक्वास प्रकट कर राजकीय कानून का पृथक क्षेत्र स्थापित किया। उसने कानून को स्पट्टता और सुनिष्चितता प्रदान करने की चेच्टा की। अन्य उपयोगितावादियों की भीति ही उसने प्राकृतिक कानून की द्यारणा को अमान्य उद्दराया और कानून की परिभाषा उन अववें में दी—"कानून सुनिष्चित सर्वोच्च चिक्त (Determinate Superior) की इच्छा की अभिव्यक्ति है जिसके अनुसार एक निष्चित आचरण (A Certain course of Conduct) किया जाना चाहिए और जो व्यक्ति ऐसा नहीं करेंने उन्हें कठिन कल (राजवण्ड) भीगना पड़ेगा।" इस परिभाव के अनुसार कानून प्रमुक्ता के अववें हैं जिन्हें त्यायालयों द्वारा लागू किया जाता है। जो निषम न्यायालयों द्वारा लागू किया जाता है। जो निषम न्यायालयों द्वारा लागू नहीं किए जा सकते उन्हें कानून नहीं माना जा सकता। इस प्रकार सामाजिक प्रयाओ, ईश्वरीय नियमों कथवा धर्म-चाल्यों के देवी विधानों को कानूनी नहीं कहा जा सकता। कानून केवल वहीं है जो प्रमुक्तायारी सर्वोच्च व्यक्ति का निष्चित आदेश हो और जिसका उल्लंधन निष्यत कप से देवश्व हो और जिसका उल्लंधन निष्यत कप से देवश्व हो और जिसका

ग्रॉस्टिन के समय कानून के ग्रनेक प्रकार माने जाते थे । ग्रॉस्टिन ने उन समस्त प्रकार को तीन वर्गों मे विभाजित किया—(1) निषिचत कानून (Proper Laws), (2) ग्रनिष्चित कानून (Improper Laws), तथा (3) प्रतोकात्मक कानून (Metaphorical Laws)। इन तीनों के उपभेद किए गए। निष्चित विधियों को देवी, राजकीय तथा सवासादि विधियों मे वाँटा गया। ग्रामिक्वत विधियों मे गर्टात गया। ग्रामिक्वत विधियों मे अन्तर्राष्ट्रीय विधियों तथा परम्पराग्रों और सामाजिक रीति-रिवाजों को स्थान विधा गया। राजनीतिकास्त्र, ग्रयंशास्त्र, विज्ञान ग्रादि के नियमों को प्रतोकात्मक विधियों माना गया। ग्रामिक्व की विधियों का यह विभाजन निम्नांकिन चार्ट से स्पट्ट है—



श्रॉस्टिन के न्यायशास्त्र का विषय केवल राजकीय विधियों तक ही सीमित था। उसका मत या कि न्यायशास्त्र का सम्बन्ध केवल राज्य-निर्मित विधियों हे हैं और उन विधियों के निर्माण का एकमात्र धिमकार सम्भ्रम का है। ये विधियों सम्भ्रम के आदेश हैं जिनका पालन न करने पर प्रजाजन वण्ड के भागी होते हैं। ग्रन्य विधियों को ऑस्टिन ने न्यायशास्त्र के क्षेत्र से वाहर की चीज माना था। ऑस्टिन के अनुसार परम्पराएँ तथा रीति-रिवाज कातृत नहीं हैं, उन्हें सामाजिक नैतिकता कहा जा सकता है। वह ग्रन्वराष्ट्रीय विधियों को भी निष्यित विधियों नहीं मानता नयोंकि उनकों लागू करने वाली कोई सम्प्रमुता-सम्पन्न सक्ति नहीं होती। वे किसी निश्वयात्मक सम्प्रमु का ग्रादेश नहीं होतीं, विक्क शिष्टाचार की ऐसी मान्य परम्पराएँ होती है जिनका पालन ग्रन्तरांव्ट्रीय सम्बन्धों के आचरण के निमत्त सम्प्रमु राज्यो द्वारा किया जाता है। श्रॉरिटन के मतानुसार सौविधानिक कातून भी विधि-सम्मत कातून नहीं है, त्रयोकि स्वय सम्प्रमु की स्थापना करने वाली कोई कानूनी सत्ती नहीं से सकती।

श्रीरिटन ने दैवी कानून - के ब्रस्तिरव को स्वीकार किया है। उनका कहना है कि "देवी कानून ईश्वर द्वारा ध्रपनी मानव-सृष्टि के लिए निर्भारित कानून है" जिनमे से कुछ का जान तो मनुष् को हो चुका है प्रीर कुछ का नहीं। जिन देवी कानूनों का जान हो चुका है उनके सम्बन्ध में हमे उनके अप्रकुल आवरण करना चाहिए, लेकिन जिन देवी कानूनों का जान हमें नहीं है उनके बारे में अपने मार्गदर्शन के लिए हमें अग्य विधियों का सहारा लेना चाहिए। इस व्याख्या में ऑस्टिन का यह मन्त्र्य निहित है कि हमें इस वात का घ्यान एखना चाहिए कि सामान्य सुख अथवा भलाई पर हमारे आंवरण का सम्भावित प्रभाव क्या पढ़ेगा। देवी कानूनों भीर आदेशों के पीछे यही उद्देश निहित है। ऑस्टिन के अगुसार सुख और दुख परस्पर धनिष्ट रूप से सम्बद्ध हैं, ये दोनों प्रत्येक कार्य के साथ जुडे रहते हैं, अत्त किसी भी कार्य को अपनाने या छोड़ने से पहले हमें इस दोनों के सम्बन्ध में उनके द्वारों होंगे वाले अच्छेया गुदे परिणामी पर विचार कर लेना चाहिए और उनते होने वाली भलाई और दुख को शेव वाल कर लेना चाहिए और उनते होने वाली मार्काई और दुख को अपनाने कार्य के साथ छुड़े रहते हमें इस तक्त हम किसी भी कार्य को उपयोगिता जात कर सकते हैं। यद्यपि इस प्रक्रिया में सर्वध्रमन हम व्यक्तियत सुख की और वह भी ध्रविलियत प्राप्त होने वाले सुख को देखते हैं, लेकिन देवी-विचानों का ब्रान्सिम उद्देश्य सर्वेच सासान्य सुख ही होता है। प्रत. स्पष्ट है कि कार्योगिता जात कर सकते हैं। यहार स्पष्ट है कि कार्योगिता को उपयोगितावादी सिद्धान्त के आवार माना है।

### ग्रॉस्टिन का सम्प्रभुता सम्बन्धी सिद्धान्त (Austin's Theory of Sovereignty)

प्रॉस्टिन ने राज्य की उत्पत्ति और सुस्त्रभुता पर विचार प्रस्तुत किए हैं। उपयोगितावादियों की भीति उसने राज्य की उत्पत्ति के सामाजिक समझौता सिद्धान्त का विरोध किया और कहा कि लोग राज्य के प्रायेशों का पासन इसलिए नहीं करते कि प्रतीत में हमारे पूर्वजों ने ऐसा कोई समझौता किया था, विकंत इसलिए करते हैं कि राज्य का प्रस्तित्व हमारी भलाई प्रयोत उपयोगिता के लिए हैं। पूर्विक राज्य को हम अपने लिए उपयोगी मानते हैं, अता इन राज्य के आदेशों को स्वभावतः मानते रहे हैं। राज्य और सरकार का उद्देश्य यही है कि अधिकतम लोगों को प्रधिकतम सुख प्रवन्न किया जाए। ऑस्टिन का मत था कि सरकार पूर्ण और प्रिपक्त प्रवस्था से उत्पन्न नहीं होती, वर्ष राज्योतिक सरकार की उपयोगिता की धार्या। के आधार पर विकसित होती है, प्रयचा जनता का एक वडा भाग धराजकता की स्थिति की अपेका सरकार के प्रस्तित्व को वरीयता प्रदान करता है।

राजनीतिक चिन्तन के क्षेत्र मे ऑस्टिन की सबसे महत्त्वपूर्ण देन उसका सम्प्रमुता का सिद्धानत है। ऑस्टिन हॉन्स और वैन्यम के विचारों से बहुत प्रभावित या। उसने इन्हीं विद्वानों के विचारों की पूर्ण्ट की। उसके सुलक्षेत्र हुए विचार उसकी नवीनता थी। सम्प्रमुता पर जीन बोबों और तृत्यस्वात प्रोधिसस स्वयं सहत्वपूर्ण विचार प्रस्तुत कर चुके थे, किन्तु उनकी सम्प्रमुता सबन्धी धारणा कुछ वृष्टियों से अपूर्ण कीर प्रसन्त विधार प्रस्तुत कर चुके थे, किन्तु उनकी सम्प्रमुता सबन्धी धारणा कुछ वृष्टियों से अपूर्ण कीर प्रसन्त विधार प्रसन्त विधार के स्वयं के साम्प्रमुता का जीत समस्तीता मागा। इस

<sup>1</sup> Quoted in Davidson : op. cit., p. 166

प्रकार विधि-तास्य ग्रीर ग्याय-बास्य की दृष्टि से सम्प्रमुता की धारम्मा लगभग ग्रस्थब्ट ही रही। रूसो ने सामान्य उच्छाकी भागत्मक धारणा के प्राचार पर सम्प्रमुता को भागना-मुलक बना दिया। भारिटन ने, यद्यपि इन पूर्ववर्ती विचारको से प्रेरका नी गी, तथापि उसने सम्प्रमुता की धारणा की विधि-शास्त्रीय दृष्टि से प्रभिष्यक्ति करके उसे प्रधिक स्पष्टता प्रदान की । बेन्यम ने सम्प्रमृता के केवल विधेयात्मक चिल्ली (Positive Marks) की ब्याल्या की बी, प्रांस्टिन ने उनमे निषेधात्मक चिल्ली (Negative Marks) को जोडकर सम्प्रमुता की स्पष्ट म्रीर पूर्वांग्सा मधिक पूर्ण परिभाषा प्रस्तुत की। उसने बतलाया कि सम्प्रमु ग्रन्य किसी की ग्राज्ञा के ग्रंपीन नहीं होता। यह वह तथ्य वा जिसे वेत्यम ने प्रकट नहीं किया था। आंस्टिन का यह भी मत या कि सम्प्रमु के प्रस्तित्य के कारण ही कोई समाज एक स्वतन्त्र राज्य वन सकता है। सन्त्रमु एक व्यक्ति भी हो सकता है प्रयमा एक समझ (Collegiate) भी। ब्रॉस्टिन ने प्रपनी रचना 'विधि-ताहत्र पर भाषणु' (लेग्नसं ग्रांन ज्यूरिसप्रडेंस) में सम्प्रभूता की परिभाषा निम्न शब्दों में की-

"यदि कोई निश्चित मानव-श्रेष्ठ, जो किसी ग्रन्य समान मानव-श्रेष्ठ की ग्राज्ञा का पालन करने का ग्रादी नहीं है, किसी निर्दिष्ट समाज की जनता का यहा भाग स्वतः उसकी ग्राज्ञा का अनुपालन करता है, तो वह निश्चित मानव-श्रेष्ठ उस समाज में सम्प्रमु है प्रीर वह समाज (जिसमे

वह मानव-श्रेष्ठ भी सम्मिलित है) एक राजनीतिक ग्रीर स्वतन्य समाज होता है।"

म्रॉस्टिन की इस परिभाषा का विश्लेषण करने पर सम्प्रमुता के निम्नलिखित लक्षण स्पष्ट

होते है-

(1) प्रत्येक राज्य में कोई निश्चित मानव या मानव-सस्या सर्वोच्च होती है ग्रीर अधिकाय नागरिक उसकी ग्राजाओं का पालन करने के अम्यस्त होते हैं। जिस प्रकार पदार्थ के एक पिण्ड मे श्राकर्पेश-केन्द्र का होना ग्रनिवार्य है उसी प्रकार प्रत्येक स्वतन्त्र राजनीतिक समाण मे प्रमु-शक्ति का होना ग्रावययक है। स्पष्ट है कि ग्रॉस्टिन के मतानुसार सम्प्रमु रूसो की सामान्य इच्छा जैसी कोई भावनामलक चीज नहीं हो सकती ग्रीर न ही सविधान या कानून जैसी कोई ग्रमानबीय वस्त सम्प्रम हो सकती है। ग्रॉस्टिन मानव या मानव-सस्या को सम्प्रमु वनाता है ग्रीर उसे निश्चपात्मक (Determinate) होना चाहिए, ग्रयीत् जनता जैसी किसी ग्रनिश्चयात्मक सस्या को ग्राँस्टिन सम्प्रम स्वीकार नहीं करता। इस प्रकार ग्रॉस्टिन के सिद्धान्त में लोक-प्रमुसत्ता की घारणा ग्रमान्य है। सम्प्रम सत्ताघारी मानव या मानव-सस्या की स्थिति अन्य समस्त सदस्यो और सस्याम्रो से श्रेष्ठतर होनी चाहिए क्योंकि तभी वहसस्यक लोगों की ग्राज्ञाकारिता सम्भव है।

(ii) यह निश्चपारमक मानव-श्रेष्ठ (Determinate Human Superior) किसी श्रन्य : जन्नधिकारी की ग्राझा का पालन नहीं करता, उसकी इच्छा का ही ग्रन्थ सभी लोगो द्वारा पालन किया जाता है। सम्प्रमु की ब्राज्ञाएँ ब्रनैतिक, ब्रन्यायपूर्ण ग्रीर ब्रविचारपूर्ण होने पर भी वैध होती है ग्रीर उनका विरोध नहीं किया जा सकता। इस प्रकार थाँस्टिन की प्रमुसत्ता ग्रसीम ग्रीर निरक्ष है। किसी भी राजनीतिक समाज प्रयात राज्य मे उसकी सत्ता सर्वोच्च होती है जिस पर परम्पराग्रो. परामणी, रीति-रिवाजो स्रादि द्वारा कोई मर्यादा नहीं लगाई जा सकती । सम्प्रमु की मान्यता द्वारा ही उनका ग्रस्तित्व सम्भव है, इसके ग्रभाव मे उनका कोई वैधानिक ग्रस्तित्व नहीं होता। सम्प्रम पर यदि कोई मर्यादा हो सकती है तो वह स्वय उसके द्वारा अपने ऊपर ग्रारोपित हो

सकती है।

<sup>1 &</sup>quot;If a determinate human superior, not in the habit of obedience to a like superior, receives habitual obedience from the bulk of a given society, that determinate superior is sovereign in that society and the society (including the superior) is a society, political and independent " -John Austin

(iii) तमात्र ही बहुतंस्था पूर्ण रूप के तम्त्रमु ही आता का अनुपालन करती है फ्रीर पर् मनुपालन कती-कती ही या किसी दवान के कारत नहीं होता, बरत एक खादत के रूप ने (Habited Obedience) में होता है। बोड़े समय है निए यदि किसी के हाव में बाहा प्रशान करने की यदि का बाए को उनको सम्प्रम् नहीं वहा जा सकता । प्रांस्टिन ने सम्पूर्ण तमाज के प्राह्मानारी होने की बाद नहीं कही है। उदका रहता पही है कि समाव की वहसंस्थक सन्त्रम के प्रादेशों का पानन करती रहे।

(it) सप्पम् हारा जो भी आदेश दिए वाते हैं वे सब कातृत हैं, उसके समाव ने किसी बानून का मस्तितन नहीं हो उकता । सन्यमु की शाला न नानने वाले दन्ह के भागी होते हैं ।

(v) चन्त्रमुख प्रविभाव्य होती है । चन्त्रमु प्रपते समान किसी प्रन्य मानव खेफ की फाका का पालन करने का त्रादी नहीं होता और कान्न-निर्माण हा एकनाव अधिकार उसी को आफ होडा है, बतः इतका स्वामादिक बर्ष है कि राज्य की प्रमुख-उक्ति का विसादन नहीं किया वा सरदा। यदि चन्त्रमता ने सन्दर नोई कार्य राज्य के दिसी अन्य सविकारी द्वारा सन्तर दिया दाता है से इसका प्रिमित्राय यह नहीं है कि प्रमुक्ता केंट एई है, वर्तिक इसका आराम केंवल यह है कि वह अधिकारी सन्त्रमु की प्रातानुसार ही उसके इतरा प्रकृत राति का स्पत्रीय कर रहा है। सन्द्रमु की मिषकार है कि वह प्रवत्त करित को जब कोहे तब बाउद से में या उदका हस्सान्तरस्य क्रम्म अधिकारी ं को कर दे । इससे यह न्याट है कि सभी मिल्लारी सम्बस् के अधीन होते हैं, राज्य के देशिक सहुदाने मा जंगवन सन्त्रमु से ही यपने समिकार शान करते हैं । इसी सामार पर प्रमुक्ता प्रदेश भी होती है । (ग) एक राजनीविक छनाज स्वतन्त्र होता है प्रसाद निरिच्छ नामक केळ की बनुचका के ब्रमीन निर्मृत छमाज ही राज्य कहा बाता है। यह राजनीविक छमाज (दिसमें निर्मृत्य मानक

श्रेष्ठ चन्निवित है) हिन्ते बन्य राजवीतिक हनाव के प्रवीप नहीं होता ।

लम्द है कि ऑस्टिन ने सम्ब्रमु को निरम्पातक, निरंहुय, स्वामी, सर्वेष्पानी, बंदीनित भीर प्रवित्तान्य जाना है। उनका सन्त्रमृता-सिद्धान्त एक वकीस के वृत्त्रिकोरा का बोदक है।

ऑस्टिन के चन्त्रमूठा-सिद्धान्त की क्रांलोचना

स्रोतिक के तन्त्रमता और विवि-सन्बन्धी सिद्धान्त पर वहत ही ठीउस प्रहार किए यह हैं। बालीकरों में सर हैनरी देन, क्लार्क, सिदादेक, लीकॉन, ब्लंबर्सी, खाँकी बादि प्रमुख हैं। इनके द्वारा धरेस्टिन की नान्यता को निराधार और अविक्योत्स्पूर्ण बवलाया गया है। सन्यनुवा के इस एकाकी स्वरूप प्रीर विखेषनात्तक दिहान्त पर बाक्ष्मए के बहुत बादार-बिन्दु ये हैं—

1 सर हैनरी नेन के ब्रनुकार इतिहास में शासकों का ऐसा कोई उपाइएस नहीं निजता दिसे ब्रॉस्टिन का निरमदात्तक सर्वोच्च (Determinate Human Superior) कहा वा स्के । वहे वे बहुँ वालाशह भी विकिष्ट मैतिक प्रमानी कोक-उरलारामी और ऐति-रिवामी वे ममानित स्पना प्रतिवरिष्ठत रहने हैं। प्राचीनकान में तो वर्की के मुक्तानों या पंजाब के रहाबीव्रजिह बैंचे निरंडुक राजाओं ने भी अपने कादनकान में हुछ न हुद्ध नर्जाराओं का पाटन किया था। स्ट्रांटीजॉन्ड् ने यन वित्रव डार्निक संहिता (Silh Religious Code) का सल्बंबन किया वे प्रमृतवर के स्कर्त निकर के उच्च प्रवारियों द्वारा रहे दिन्द्र किया गया—इस देखेंड में मन्त्रमू कौन क्या—रहाबीडाँमह यसका परन्तराज कानून ? अति हम परन्तरागत कानून को सम्बन्त की जका दें तो वह ब्राह्मिन ना निस्त्रपातक नानव-धेष्ठ' नहीं हो सकता । परस्पार्य और राजि-दिशाय बालाव में पुरी के विकास का परियान है जिन्हें किया भी 'निश्वपात्मक व्यक्ति वा निकान' द्वारा नहीं बदला जा स्कट और विनका सम्बुर्रोतः उल्लंदन करने का साहम भी कोई नहीं कर सकता। उद्या पह है कि समाव के बारतिक शांतक प्रायः खोजे नहीं बाते, वे दो पष्टमूनि में रही है। आरेटन ने प्रानी विचारपारा में

<sup>1</sup> P. Penkusana : A Matery of Policial Theories, p. 450.

उन्हें कोई स्थान नही दिया है। आज जिम सम्प्रभुता मे विश्वास किया जाता है वह मॉस्टिन के 'निश्चयात्मक प्रभु' की धारणा से मेल नही खाती। सथात्मक राज्यों मे तो यह पता लगाना असम्भव सा हो जाता है कि 'निश्चयात्मक प्रमुसत्ता' कहाँ स्थित है? यदि प्रमेरिका के सविधान मे सशोधन करने थाले निकाय को सम्प्रमु माना जाए तो यह गलत होगा क्यों कह 'निश्चयात्मक' नहीं होता। एकात्मक राज्य तक मे निश्चत मानव-श्रेष्ट को खोजना कभो-कभी कठिन होता है। उवाहरणार है विल्वयम का सविधान प्रत्येक नागरिक को कुछ प्रधिकारों की गारण्टी देता है प्रीर इन प्रधिकारों मे बेल्जियम को संसद हारा सथोधन किया जा सकता है बचात कि ससद का निर्णय दूसरी सखद हारा पुण्ट हो जिसे इसी उद्देश्य के लिए निर्वाचित किया जाता है। अब इस स्थित में कोन सम्प्रभु है—वह ससद जिसने सथोधन प्रारम्भ किया है प्रथावा वह ससद जिसने सथोधन की पुष्टि की है ? प्रांस्टिन कहेगा कि बेल्जियम सम्प्रभु नही है क्योंकि ससद के पास असीमित शक्तियाँ नहीं हैं और यदि सम्प्रभुता का वास जनता में है तो जनता 'निश्चयात्मक' नहीं हैं।',

डायसी ने इस कठिनाई के हल के लिए सम्प्रमुता की घारणा को दो भागो में बाँटा है— राजासहित सबद (King-in-Parliament) ग्रीर निर्वाचक मण्डल (Electorate)। इसमे प्रथम वैद्यानिक (Legal) है ग्रीर द्वितीय राजनीतिक (Political), लेकिन यह ग्रॉस्टिन के सिद्धान्त का कोई हल नही है क्योंकि इस हल का ग्रयं है कि सम्प्रमुता विभाज्य है जबकि ग्रॉस्टिन का कहना है कि

सम्प्रमुता ग्रविभाज्य होती है !

2 ग्रांस्टिन अपने सिखान्त को ज़िटिश और अमेरिकी राजनीतिक व्यवस्थाओं पर लागू करके स्वय ग्रनेक किंताइगाँ उत्पन्न कर देता है। इम्लैण्ड मे सम्प्रमुता के निवास के बारे मे उसके , स्वय के तक परस्पर विरोधी है। एक स्थल पर वह ससद को सम्प्रमु मानता है तो दूसरे स्थल पर सम्राट, लाँछ सभा प्रीर मतवाताओं को सपुक्त रून से सम्प्रमु बताता है। एक अन्य स्थान पर उसका तर्क है कि जब लोकसभा विघटित. हो जाती है, जो मतवाता सम्प्रमु हो जाता है। कही तो वह कहता है कि लोकसभा मतवाताओं की टुस्टी मात्र है, पर साथ ही वह यह भी कहता है कि लोकसभा दुस्टी नहीं है। ग्रमेरिकी सविधान मे ऑस्टिन के निष्यारमक प्रमु को लोज निकालने का प्रयोस प्रयंहीन ही है, क्योकि वहां न तो कंग्रिस सर्वोच्च है। ही न्यायपालिका ग्रीर सविधान सर्वोच्च है।

3 ग्रॉस्टिन ने बोदों, हॉब्स ग्रीर बेन्यम की मॉति ही सम्प्रभुता को निरपेक्ष और प्रसीमित माना है और इस पर किसी भी प्रकार की सीमा लगान से इन्कार किया है। पर, व्लशनी के अनुसार, "राज्य ग्रपनी सम्पूर्णता मे भी कभी सर्वशक्तिमान नहीं हो सकता क्यों कि बाहर से वह दूसरे राज्य के ग्रधिकारो द्वारा और भीतर से अपनी ही प्रकृति तथा व्यक्तिगत सदस्यों के प्रधिकारो द्वारा सीमित होता है।" वहलवादियो का तर्क है कि चाहे वैधानिक रूप से सम्प्रमुता ग्रसीमित मानी जाए, किन्तु ब्यावहारिक रूप मे उसके प्रत्येक पहलू पर राजनीतिक और ऐतिहासिक सीमाएँ लगी रहती है। लेस्ली स्टीफेन के प्रनुसार सम्प्रमुता आन्तरिक ग्रीर बाह्य दो नो रूपो में सीमित है। श्रान्तरिक रूप में इसलिए कि प्रत्येक व्यवस्थापिका बुछ सामाजिक परिस्थितियो का परिस्थाम होती है, उसके स्वरूप का निर्धारण उन तत्त्वो हारा होता है जो समाज के रूप को निर्धारित करते है। व्यवस्थापिका यदि यह निर्णय ले कि सभी नीली श्रांखो वाले बच्चो की मार दिया जाए तो कानूनी रूप से नीनी श्रांखों वाले बच्चो की रक्षा करना चाहे गैर-कानूनी हो, लेकिन व्यावहारिक रूप से व्यवस्थापिका ऐसा कानून बनाने पर पागल कहलाएगी ग्रीर जनता का ऐसे कानून के सामने झुकना जनता की मूर्खता होगी। वाह्य रूप मे म्राज के राज्य बहुत कुछ अन्तर्राष्ट्रीय विधियो द्वारा प्रतिबन्धित है। लॉस्की के अनुसार इतिहास का वास्तविक प्रमुभव इस वात का प्रमास है कि किसी भी सम्प्रमू ने कभी भी श्रसीनित शक्ति का प्रयोग नहीं किया। ब्रीर तो ब्रीर जब कभी सम्ब्रमु द्वारा शक्तियों का प्रयोग किया जाता है, तो भी वह पहले से ही सुग्क्षा की ब्यवस्था के लिए चिन्तित रहता है।

गार्नर एव डॉनग ने ग्रॉरिटन की सर्वोच्च सम्प्रभूता की व्याख्या मे स्पष्ट किया है कि यह सर्वोच्चता सांविधानिक है और तार्किक ग्रसगितयों को दूर करने की दिन्द से वैधानिक क्षेत्र की परिभाषा है, इसे केवल प्रत्यक्ष कानून के सन्दर्भ मे परखा जाना चाहिए । ग्रोस्टिन ने स्वय इस वात को स्वीकार किया या कि राज्यीय कानुनो के अतिरिक्त अन्य गवितयाँ भी है जो सामाजिक जीवन का सचीलन करती हैं, पर उसका कहना था कि इन शक्तियों को वैधानिक नहीं माना जा सकता। कानून मे वाष्यता की गक्ति केवल तभी आ सकती है जब वह किसी सर्वोच्च गक्ति द्वारा प्रसारित हो ग्रेयीं व यदि कानून मे बाष्यकारी शक्ति होना ग्रावश्यक है तो उसके पीछे कोई ऐसी सत्ता होनी चाहिए जिसे कोई दूसरी सत्ता मर्यादित न कर सके, क्योंकि यदि ऐसा हुआ तो कानून की बाध्यता समाप्त हो जाएगी और जनता के सामने यह समस्या उत्पन्न हो , जाएगी कि वह किसकी ग्राज्ञा का पालन करे। स्वाभाविक है कि जनता को कानून के पालन के बारे मे यह छूट नहीं दी जा सकती कि वह चाहे जिसके बनाए कानून का पालन करे। साँविधानिक शक्ति किसी एक समय से एक ही हो सकती है, किन्तु उसकी गक्तियों की ग्रभिव्यक्ति सरकार के विभिन्न ग्रगों द्वारा होती है। जब लोग कानूनों का पालन करते है तो प्रथन उठता है कि ग्राखिर वे किसके बनाए हुए कानूनों का पालन करते हैं। उत्तर होगा-कि लोग अवस्य हो उस यावित होरा निर्मित कानूनो का पातन करते हैं जिसे उन कानूनो को बनाने का ब्रिमकार है। अब प्रश्न उठता है कि राज्य मे सर्वोच्च कानून-निर्मात्री शक्ति कौनसी है? स्पष्टे है कि यह गनित अनश्य ही वह है जो सनिवान का निर्माण करती है तथा आवश्यकतानुसार उसमे संशोधन करने के लिए सक्षम है। यही है ऑस्टिन द्वारा इंगित राजनीतिक एव स्वतन्त्र समुदाय ।

4. ऑस्टिन ने अपने सिद्धान्त में पूर्ण इप से अमूर्त और वैधानिक दृष्टिकोण अपनाया है, सम्प्रमुता के दार्शनिक पहलू को ब्यान में नहीं रखा है। फिर यह भी विचारणीय है कि यदि सम्प्रमु को याजाओं का पालन केवल 'आदतवथ' किया जाता है तो उसे असीमित मानना अतार्किक होगा।

5 ग्रॉस्टिन की कान्तूनी घारणा भी ग्रांबोचना की पात्र है। उसके ग्रमुसार कानून सम्प्रमु का ग्रादेश-मात्र हैं। ताँस्की का ग्रारोप है कि कानूनों को केवल ग्रादेश-मात्र मानना तो त्यायवेला तक के लिए (शाल मी खाल खोंचना) है। प्रत्येक समाज मे रीति-रिवाजों का महत्त्व होता है जिनकी उपेक्षा सम्प्रमु भी नहीं कर सकता। प्राचीन राज्यों मे तो सामाजिक प्रशाएँ और परम्पराएँ ही कानून का मान करती थी। शाज भी यदि हम ब्रिटिश कॉमन-जों का प्रस्तोक्त कर तो पाएँगे कि वयपि सिद्धान्तिक दृष्टि से ससर् में राजा द्वारा उसे परिवर्तित किया जा सकता है और इच्छानुसार मोडा जा सकता है, तथापि व्यवहार मे अधिकांग कॉमन जो सम्प्रमु द्वारा स्वयं की सुरक्षा को ज़तर में बाले विता वदला नहीं जा सकता। श्रवयय ही ऑस्टिन रीति-रिवाजों के प्रभाव और महत्त्व से प्रपरिचित नहीं था। उसका कहना केवल यह था कि परम्पराएँ तब तक केवल नैतिकताएँ रहती है जब तक उनको नहीं था। उसका कहना केवल यह था कि परम्पराएँ तब तक केवल नैतिकताएँ रहती है जब तक उनको जाते हैं। ग्रास्टिन का यह विचार यथि सही है, तथापि इससे सम्प्रमु के ग्रसीय वन जाते हैं। ग्रास्टिन का यह विचार यथि सही है, तथापि इससे सम्प्रमु के कि सम्प्रमु के ग्रारोध वन जाते हैं। ग्रास्टिन का यह विचार यथि सही है, तथापि इससे सम्प्रमु के विचार का निकल सिद्ध नही होता। वर्तमान अनुसन्धानों ने तो यह निध्यत्त कर दिया है कि सम्प्रमु ही कानून का एकमात्र निर्मता निर्मत होते हैं। केव, इयूबी, लॉस्की ग्रादि का तर्क है कि राज्य कानून सामाजिक ग्रावयकता की अभिव्यक्तिमात्र होते हैं। केव, इयूबी, लॉस्की ग्रादि का तर्क है कि राज्य कानून का निर्माण होता है।

6. कानून की अवज्ञा करने वाले को वण्ड दिए जाने की बात कह कर ऑस्टिन ने शक्ति के तत्त्व पर अधिक जोर दिया है पर वास्त्रिकता यह है कि हम कानून का पालन वण्ड के अब से नहीं, वर्र कानून के अनुरूप आपरए करने की भावना से करते हैं। . लॉक्की के शब्दों में, ''आदेश का भाव अधिकियत और अप्रत्यक्ष है तथा दण्ड का विचार मुमा-फिरा कर एक चनकरदार तरीके से सोवने के सिवाय विदुक्त गुल्य ही है।'

7. ऑस्टिन ने सम्प्रमुता को प्रविभाष्य माना है। लाँउ (Lord) उस मत से सहमत नहीं है। प्रत्येक राजनीतिक समाज में कार्यों का जिभाजन किया जाता है। ऐसे विभाजन के विना कोई भी सरकार प्रभावजाली रूप से सचालित नहीं हो सकती। सरकार के तीन प्रमुख यन है—कार्यपालिका, न्यायपालिका और व्यवस्थापिका। इस प्रकार राज्य में केवल एक ही सम्प्रमु मानने की प्रपेशा तीन सम्प्रमु मानने होंगे। पुनश्च, प्रत्येक प्रगंभ प्रतेक इकाइयों से मिल कर बना होता है। सरकार के ये तीनों मंग एक-दूसरे के इतने पृथक् और स्वतन्ध होते हैं कि बिना एक-दूसरे के हत्वतेष के कोई भी अंग अपने कार्यों का सुवान कर सकता है। इस स्थिति में यह कि माना जा सकता है कि सम्प्रमुता अविभाजन कार्यों का हुया है न कि इच्छा का। इच्छा तो एक इकाई के रूप पि विभाजन कार्यों का हुया है न कि इच्छा का। इच्छा तो एक इकाई के रूप पि विभाजन कार्यों का हुया है न कि

कुछ लोगों को यह भी भय है कि घोंस्टिन का सिद्धान्त कानूनी स्वेच्छाचारिता का मार्ग प्रथास्त करता है। ग्रॉस्टिन ने सम्भवत-इस ग्रालोचना की कल्पना कर ली थी, िम्सु फिर भी उसने यह मत प्रतिपादित किया कि त्वांच्यता का पद-सोधान नहीं हो सकता। ग्रॉस्टिन का इसमें यह उद्देश्य या कि 19वी शताब्दी में इंग्लैंग्ड भी व्यवस्थापन सम्बन्धी सुधार कर ले। ग्रनेक खेंदिनादी इन सुधारों के विपरीत वे इसलिए ग्रॉस्टिन ने यह प्रतिपादित किया कि वे रीति-रिवाज या दैविक कानून राज्य के व्यवस्थापन से न तो सर्वांच्य हैं भीर न ही उससे स्वतन्त्र।

# ग्रॉस्टिन एक उपयोगितावादी के रूप मे

(Austin as a Utilitarian)

वेन्थम के उपयोगितावादी विचारों के समर्थन ग्रीर प्रसार में जेम्स मिल ने भारी योग दिया था। जे एस मिल ने उपयोगितावादी का समर्थन करते हुए भी उपयोगितावादी दर्शन को विक्कुल नया छप दे दिया ग्रीर जॉन ग्रॉस्टिन ने न्यायशास्त्र के ग्राधार पर उपयोगितावादी परम्परा को स्वीकार किया। ग्रॉस्टिन एक विधि वेता ग्रीर त्यायिव्द या जिसके राजनीतिक विचार रुढिवादी थे, तथापि उसने वेन्यम ग्रीर जेम्स मिल के उपयोगितावादी सिद्धान्त को प्रपनाया और ऐसा करने में उसने सुलवादी मनोविज्ञान तथा लोकतान्त्रिक विचारों की प्रपेक्षा विधिक ग्रीर न्यायिक दर्शन का सहारा विधा।

भाँग्टिन ने धन्य उपयोगिताबादियों की भांति ही 17वीं भ्रीर 18वीं खताबिरयों के विवेक-वादियों की प्राकृतिक स्रविकार एवं प्रश्नाकृतिक कानूनी सम्बन्धी धारणाओं को प्रभाग्य ठहराया। उसने कहा कि प्रविकार तो वहीं हैं जिन्हें सम्भ्रम्, द्वारा जनता को प्रदान किए जाएँ धोरें जो कानून द्वारा निधित्त हो। प्राहिटन ने यह स्वीकार किया कि प्रविकारों का निर्माण उपयोगिता के प्राधार पर होना चाहिए। प्रविकारों को देवी होने के कारण मानना हमारी प्रजानता थ्रीर हठसर्मी है।

स्वतन्त्रता पर भी ब्रॉस्टिन- के स्सूट विचार हैं। यहाँ भी उसके मत में स्वतन्त्रता का ग्रीचिरय उपयोगिता है बीर सम्प्रमु घपने कानून द्वारा प्रावश्यकतानुसार स्वतन्त्रता की सीमायो को घटान्व्या सकता है। उसके बब्दों में, राजनीतिक प्रयया नागरिक स्वतन्त्रता ''वह स्वतन्त्रता है जिसे एक सम्प्रमु सरकार द्वारा प्रजा के लिए अनुसोदित या स्वीकृत किया जाता है।''' स्वतन्त्रता की सीमा को खावश्यकतानुसार समय-समय- पर निर्वारित करने के लिए अनेक बात उत्तरवायी होती है, यथा—सवीधिक हित एव उपयोगिता की भावना प्रचलित परम्पराएँ तथा राष्ट्रीय एव बन्तर्राष्ट्रीय समक्षीते, ग्रावि। आर्थिस्त के प्रकार के विचारों को प्रमान्य ठहराया कि राजनीतिक या नागरिक स्वतन्त्रता का सहस्य वेधानिक नियन्त्रण भी उतने ही उपयोगी हैं जितनी स्वतन्त्रता की स्वीकृति ग्रीर इसलिए इन दोनों में प्रायमिकता की समस्या पैदा नहीं

होती । उपयोगिता को ष्यान में रखने हुए वैद्यानिक नियन्त्रए। ब्रीर स्वतन्त्रता दोनो साधनो से जो भी ग्रविक लागकारी होता है उसे सन्त्रमु सरकार द्वारा ग्रयना लिया जाता है।

प्रॉहिटत की यह भी मान्यता थी कि राज्य का बहितत्व उसकी उपयोगिता में सिन्निहित है। उसका उद्देश्य सर्वाधिक हित-सम्पादन करना है। राज्य के प्रादेशों का पालन इसलिए नहीं किया दाला कि वह किमी समफीते की देन हैं, विल्क इसलिए कि ऐसा करना हमारे लिए हितकर है। चूँकि राज्य हमारे लिए प्रत्यधिक उपयोगी है, प्रतः हम स्वभावतः राज्य के प्रावेशों का पालन करते हैं। राज्य प्रीर राजनीतिक सरकार का मूल और सर्वापिर उद्देश्य ही प्रधिकतम लोगों को धिषकतम सुख प्रदान करना है। प्रॉहिटन ने, वेश्वम की भीति ही, स्वीकार किया है कि मानव-जाति विभिन्न सुदानों में विभावित है और समुदायों का उद्देश्य सार्वजनिक हित है। इसीलिए मानव-जाति का कुल हित विभिन्न समुदायों द्वारा प्राप्त हितों का योग है। प्रत्य उपयोगितावादियों थ्रोर प्राहिटन में विशेष सन्तर वह है कि वहाँ दूसरों ने किसी विशेष समुदाय के प्रत्य त्वाप त्वाप के प्रत्य त्वाप के प्रत्य त्वाप त्वाप

### ग्रॉस्टिन का महत्त्व श्रीर प्रभाव (Significance and Influence of Austm)

स्रॉस्टिन के उपयोगितावादी विचार महत्त्वपूर्ण है। वह इस बात के लिए विशेष रूप से प्रवस्त का पात्र है कि उसने उपयोगिता के सार्वभौभिकः स्वरूप पर वल विया। उसने एक प्रकार से अन्तर्राध्य उपयोगितावाद का समर्थन किया और यह भी कहा कि केवल झार्यिक उपयोगिता को ही सम्पूर्ण उपयोगिता मान लेने के दृष्टिकोरण को हतोत्साहित किया जाना चाहिए। जीवन के विभिन्न पक्षों में जो उपयोगिताएँ विखरी हुई हैं उन सभी को प्रोतसाहन देना चाहिए।

ग्रॉस्टिन के सम्प्रमूता-सिद्धान्त की क्यु आलोक्का की गई है, तथापि यह स्वीकार करना होगा कि उसने सम्प्रमूता के जिस कानूनी पहलू पर वस दिया है वह अस्पन्त महस्वपूर्ण है। उसके द्वारा सम्प्रमूता के लिकिक और राजनीतिक स्वरूप की अनिज्ञितता निश्चितता में बदल जाती है। फिर कानून दृष्टि से प्रस्केत राज्य में किसी न किसी व्यक्ति या समुदाय की सर्वोष्ठ्य-साता विद्यमान रहती है। ग्रांस्टिन का सिद्धान्त यद्यपि सभी प्रकार के राज्यों पर समान रूप से लागू नहीं होता, तथापि आज की राज्य-सता इतनी सथक है कि वह नियव्य हो हमारे आत्रारिक जीवन को पर्याप्त रूप से नियन्तित करती है। बाह्य रूप में भी राज्य अन्तिम रूप से सिद्यान्त करती है। बाह्य रूप में भी राज्य अन्तिम रूप से सिद्यान्त करती है। वाह्य रूप में भी राज्य अन्तिम रूप से स्वर्मी इच्छा का स्वामी है, चाहे उसके कार्य के कुछ भी परिणाम निकर्ण । वास्तव में ग्रांस्टिन मुक्यत विधि-शास्त्र की पारिभाषिक शब्दावृती पर विचार कर रहा था, उसका क्षेत्र राजनीतिक दर्शन नहीं। था। ग्रांस्टिन ने सम्प्रमुता के क्षेत्र में वैज्ञानिक शुद्धता, स्पष्टता और सुवेशवता स्वापित करने का सफल प्रयास किया । ब्रायदी, जेम्स बांदर, हॉलेंग्ड, विलोवी, केन्द्रल से विद्यानों के ग्रांस्टिन के सिद्धान्त का अनुसरण किया है। मैनसी का यह कथन तस्य है कि राजनीतिक वहुतवावियों की ग्रांस्टिन के सिद्धान्त का अनुसरण किया है। मैनसी का यह कथन तस्य है कि राजनीतिक वहुतवावियों की ग्रांस्टिन के सिद्धान्त का अनुसरण किया है। यह सिद्धान्त प्रभावी है। यह सिद्धान स्वाप्त प्रभावी है। यह सिद्धान प्रभावी है। यह सिद्धान स्वाप्त का प्रमुख स्वाप्त विद्यान है।

# जॉर्ज क्रोट तथा एलेक्जेण्डर बेन

(George Groteand Alexander Bain)

बेन्यम, जेम्स मिल ग्रीर जे. एस. मिल के वाद उपयोगितावादियों में जॉर्ज मीट स्वाप एलेक्केण्डर वेन के नाम उल्लेखनीय हैं। जार्ज ग्रोट ने उपयोगितावाद को विना किसी विशेष परिवर्तन प्रयवा संशोधन के स्पष्ट शब्दों से प्रस्तुत किया तो एलेक्केण्डर वेन का नाम एक मनोवैज्ञानिक, नीतिशास्त्री ग्रीर शिक्षाविद् के रूप में लिया जाता है तथा नैतिकता एव मनोविज्ञान के क्षेत्र में उसने जो वैज्ञानिक विचार प्रस्तुत किए उन्हीं का उपयोगितावादी चिन्तन में समावेश कर लिया गया है।

जार्ज ग्रोट (George Grote, 1795-1871)

जीवन-परिचय

जॉर्ज प्रोट यूनान का एक प्रतिभावान इतिहासकार था। ग्ररस्तू ग्रौर प्लेटीं की विचारपारा का कुवल प्रध्येता यह विहान वेन्थमवादी के रूप में विख्यात हुआ। चूंकि वह बहुत पहले से ही वेन्थम से प्रभावित था, ग्रतः उसके विचार भी बेन्थम के प्रमुख राजनीति ग्रन्तो में समान रूप से स्वतः ही स्थान पा गए थे। जाजें ग्रोट, जो इ संबंधक का निवासी था, ने केवल एक राजनीतिक विचारका या विल्या एक व्यावहारिक राजनीतिक भी था जो सन् 1832 से 1841 तक द्विटिक पोलियामेट का विख्या होता होते हैं। अंत स्वयं सहा। ग्रोट का मंसदीय जीवन बहुत सिक्य रहा और त्रिटिक ससद् में उसने विभिन्न विधयों पर जो भाषण दिए वे उच्च कोटि के माने जाते हैं। जॉन स्टुग्रंट मिल ग्रीर ग्रोट परस्पर मिन थे, ज्यता मिल के विचारों का भी उस पर काफी प्रभाव था। ग्रोट ने ग्रपने ससदीय जीवन में गुप्त मतदान नेप्यालों के पक्ष में प्रभावशाली वक्तव्य दिए ग्रीर जनमत वैयार किया । सांग्रेट ने में विख्यात सुवारचारी वेचेयक पारित हुमा उसके पीख जॉर्ज ग्रोट का मी प्रयक्त श्रम था। ग्रोट वेन्यम का बहुत प्रशासक था। ग्रीट वेन्यम का बहुत प्रशासक था। ग्रीट वेन्यम का बहुत प्रशासक था। ग्रीट वेन्यम का सहत प्रशासक था। ग्रीट वेन्यम का बहुत प्रशासक था।

- 1 Essentials of Parliamentary Reforms, 1831
- 2 Minor Works, 1876
- 3 Fragments on Ethical Subjects, 1876.

जॉर्ज ग्रोट के विचार

जॉर्ज गोट का नाम विशेषकर 'बेलट (Ballot) द्वारा मतदान' नामक प्रालेख से मम्बद है। उसने गुष्त मतदान के पक्ष मे शक्तिशाली वर्क प्रस्तृत किए और इस प्रश्न पर जॉर्ज स्टुबर्ट मिना मे उसका तीब मत्तेयेर रहा बयोक्ति मिल खुले मतदान का समर्थक था। गोट का तर्क था कि चुने मतदान से हजारो व्यक्ति जिस प्रकार मताधिकार का उपयोग करना चाहते हैं, उस प्रकार नहीं कर पाते क्योंकि , मतदान करने वालो पर मतदान के समय भाँति-भाँति का दवाव डाला जाता है जिसके फेलस्वरूप बहुत से लीग हस्तक्षेप के भूय से या तो मतदान के लिए जाते ही नही और यदि 'जाते हैं तो वे अपने मताधिकार का प्रयोग अपनी इच्छानुसार नहीं कर पाते । इस तरह दोनो ही लिखितयों में प्रतिनिधि-शासन के लक्ष्य की सिद्धि नहीं हो पाती और न ही संसद् को जन-विश्वास का समुचित लाभ ही मिल पाता है । ग्रीट की ताकिकता के बारे में डेविडसन ने लिखा है कि "इस बारे में उसका समर्थन ग्रधिकारयुक्त मीर पूर्ण था। ग्रोट ने खुले मतदान के विरोध में यह भी कहा कि जो लोग मतदान करते हैं वे अकेले सारे मतो को (वयोकि उस समय मतदान व्यवस्था थी) एक ही प्रत्याशी को देकर उसका दुरुपयोग करते हैं और इसके फलस्वरूप जो संसद निर्वाचित होती है वह जनमत का सही प्रतिनिधित्व करने वाली नहीं होती । ग्रोट ने एक अन्य तर्क यह दियां कि यदि गुष्ते मतदान किया जाए तो मतदान किसी भी 'प्रत्याशी के दवाव से किए गए वचन को सुगमता से तोडकर अपने विवेक और स्वेच्छा से मतदान कर सकता है जो खुलें मतदान की व्यवस्था में सम्भव नहीं होता। जब ग्रोट की युक्ति का इस ग्रांघार पर विरोध किया गया कि वचन तोड़कर मतदान करना तो अनैतिक है, तो ग्रोट का उत्तर था कि दबाव - से किया गया कोई भी वादा या व्चन सही अर्थ मे वादा नहीं होता और इसके अतिरिक्त जनता, के प्रति कत्तंत्र्य की भी माँग है कि जन-हित की उपेक्षा करके कोई मतदाता अपने किजी वादे या वचन का निर्वाह न करे, क्योंकि यह तो और भी अधिक अनैतिक बात होगी। यदि यह मान जिया जाए कि निजी बादा तोड़ना बुरी बात है तो जनता के प्रति कत्तंब्य से मुख मोड़ना उसके दुरी बात है, अत. यदि बुराई करनी ही पड़े तो एक बड़ी बुराई की अपेक्षा छोटी बुराई करना 'अधिक उपयोगी' है।

जॉर्ज ग्रोट गुप्त मतवान के ग्रांतिरिक्त मताधिकार के विस्तार (Extension of Franchise) का भी प्रवल समर्थक था। जहाँ मिल तथा-जन्यं लोगों का तक था कि मतवाता के लिए थोड़ी-वहुत विश्वा या समर्थक था। जहाँ मिल तथा-जन्यं लोगों का तक था कि मतवाता के लिए थोड़ी-वहुत विश्वा या समर्थक होगों वाहिए, वहुँ। गोट का कहाना था कि एक निष्कृत वृद्धि कृषि के बाद, उदाहरए के लिए, प्रति गोच वर्ष वा सत्ताता की महताओं में, थोड़ी-वहुत खूट देकर मतवाताओं की सह्या में बुद्धि करना उचित होगा और इस नीति से लगभग 20-25 वर्ष में नए मतदाता प्रीकृति हो आएँग और वनी लोगों हारा गरीबों को मताधिकार विए जाने का जो, विरोध है वह भी कम हो आएए। क्योंकि समय के मनुसार धनी लोग स्वयं को वितती हुई परिस्थितों के अनुस्य तथार कर लेंगे। यह सर्वया उचित है कि लोकतन्य में मताधिकार का लाग अधिकाधिक तथा की प्राप्त हो। स्वयं है है कि ग्रोट उपयोगिताबाद के ग्राधार पर सदयीय प्रतिनिध्वल में क्यार का समर्थक था।

्वांच ग्रोट हर प्रकार के अध्याचार का विरोधी या और उसे उस समय इंग्लैण्ड में निरन्तर वड रहे अध्याचार से बढा सोम था। वह मिल के इसे विचार से अवहमत था कि अध्याचार दिन-प्रतिदिन कम होता जा रहा है। वह यह भी स्वीकार नहीं करता था कि संसदीय चुनावों में पतुचित दवावों का प्रयोग कुछ मात्रा में कम हो रहा है। ग्रेट चुनाव सम्बन्धी बड़ती हुई गुण्डान्धिन हुं से था। वह इन बातों को चुनावों के लिए अपमानजनन मानता था और ऐसी व्यवस्था चाहता था जिसमें स्वस्थ तथा निष्क्ष चुनाव सम्बन्ध में उसके विचार, विस्तार से उसकी सुविद्यात पुस्तक "अधीव्यवस्थ सांक पाण्यामें रोह सम्बन्ध में उसके विचार, विस्तार से उसकी सुविद्यात पुस्तक "अधीव्यवस्य सांक पाण्यामें रोह रिकाम, 1831' में उपकब है।

ग्रोट प्रमुभूतिवादी दर्शन (Experimental Philosophy) श्रीर उपयोगितावादी नैतिकत्री का कट्टर समर्थक था। वह दिना किसी सम्प्रदाय में सम्मिलित हुए उपयोगितावाद को अत्यन्त रोवक रूप में प्रस्तुत किया करता था।

### एलेक्जेण्डर बेन (Alexander Bain, 1818–1903)

जावन-पारपथ

पुलेक्केण्डर देन, भी जॉन स्ट्रुप्ट मिल (1806-73) का संमगानीन था ग्रीर मिल तथा ग्रीट दोनों से ही उसके ग्रन्थे सम्बन्ध थे। वेन एक विख्यात मनीवैज्ञानिक, ग्रीवारणास्त्री ग्रीर शिक्षाविद्द या जो इंगलैंग्ड में सन् 1860 से 1880 तक ग्रवडींन विश्वविद्यालय में ग्रीग्रेजी ग्रीर तक्ष्मास्त्र का अध्यक्ष रहा था। वेन ने ण्रिक्ता के व्यावहारिक एक्ष पर विश्वय वल दिवा ग्रीर तक्ष्मास्त्र तथा शिक्षान्य पर्दिश्च पर पुस्तक प्रकाशित की, तथापि मनोविज्ञान ग्रीर ग्राचार नीतिज्ञास्त्र उसके मुख्य ग्रीर प्रिय विद्या पर पुस्तक प्रकाशित की, तथापि मनोविज्ञान ग्रीर ग्राचार नीतिज्ञास्त्र उसके मुख्य ग्रीर प्रिय विद्या ग्रीर उपयोगितावादी विचारणार की प्रसारित करने में वक्ष योग दिवा। डेविडसून के मतानुसार वेन का उपयोगितावादी विचारणार की प्रसारित करने में वडा योग दिवा। डेविडसून के मतानुसार वेन का उपयोगितावादिग्नों में एक निष्यत ग्रीर स्पष्ट स्थान है। उसने उपयोगितावाद के मनोवैज्ञानिक ग्रीर नैतिक सिद्धान्तों का विकास किया ग्रीर इस तरह वार्षानिक उग्रवादियों की राजनीतिक विचारणारा को समर्थन प्रदान किया। पर्कावेग्वर देन में मुश्च राजनी के समान न तो राजनीतिक विचारणारा को समर्थन प्रदान किया। पर्कावेग्वर देन में सुश्च राजनीतिक विचारणारा को समर्थन प्रदान किया। पर्वा की। वह तो सुश्चरवादी दर्शन का अधिकृत विद्वान गा। उसके प्रमुख विचार उसके निम्मिलिल ग्रन्थों में उपलब्ध हैं—

- 1 The Senses and the Intellect (1855)
- 2. The Emotions and the Will (1859)
- . . 3 Mental and Moral Science
  - 4. Education as a Science.
  - 5 Logic

जरके राजनीतिशास्त्र से सम्बन्धित विचार 'Logic' ग्रन्थ की पाँचवी प्रति में वडे विवेकपूर्ण ढंग से सम्पादित हुए हैं।

जेम्स मिल् जिस तरह उपयोगितावादी दर्शन का मनोवैज्ञानिक विचारक माना जाता है, ठीक उसी प्रकार वेन को उसका सच्चा उत्तराधिकारी समक्षा जाता है। इसी तरह जिस प्रकार जाँन. स्टुप्रटं मिल ने उपयोगितावादी दर्शन को ज्यापक धर्य प्रदान किया, ठीक उसी प्रकार वेन ने उसे मनोवैज्ञानिक रूप में प्रस्तुत करने का प्रयास किया। वेन द्वारा प्रतिपादित मनिविज्ञान का रूप ग्रन्य उपयोगितावादी विद्यारको ज्ञी भौति ही सम्पर्कवादी या और उसका प्रमुख करने "श्रनुभूति" थीं। किन्तु सम्पर्कवादी मनिविज्ञान को प्रस्तुत करने की अपेक्षा वेन की ख्याति एक उपयोगितावादी नीतिशास्त्री के रूप के प्रधिक है। उसने श्रानन्द और पीडा की प्रकृति की विवेचना कर आत्मतुष्टि और जुदीपन प्रवृत्ति (Self-satisfaction and Stimulation) के सिद्धान्त्री की व्यावया प्रस्तुत की। इसने भी आगे ज्ञानस्त का पूर्ण और तीज विवेचन कर उसने यह सिद्ध किया कि "श्रानन्द पीडा की तुलना से सुख का जिल्ले है (The surplus of pleasure over pain) जिसे मानसिक सभावनाएँ प्रधिक से यधिक साला में महुण करती है और वेदना की प्रधिकाधिक सम्मावनाम् के को नष्ट करती है और वेदना की प्रधिकाधिक सम्मावनाम् के को नष्ट करती है भे स्वाव लेती हैं। सुस्कीनितावादियों के लिए वेन का यह मत बहुत महत्वत्र सुरान्त्रण्या।" "2

वेन से उपयोगितावादी विचारघारा को दूसरा महत्त्वमूर्ण लाभ यह प्राप्त हुआ कि उसने उपयोगितावादी नैतिकता को "उस व्ययं की पीडाजनक और विद्यादपूर्ण स्थिति से मुक्त कर दिया जो ग्रनन्तवादी सिद्धान्त के रूप में उसे प्रतिकाण वहन करनी पढती थी।" वेन ने सुद्ध की ग्रपनी परिभाषा देने का प्रयत्न किया। सुख ग्रीर दुःख के मनोभावो का वेन द्वारा किया गया विश्लेषण उपयोगितावादी

<sup>1</sup> Davidson op cit., p 249

<sup>2</sup> Davidson . Political Thought in England, p. 249.

#### . 540 'बोइचीत' राजनीतिक विचारी का इतिहास

# . जॉन स्टूअर्ट मिल

(John Stuart Mill, 1806-1873)

### जीवन-परिचय

विस्थात वेन्यमवादी जेम्स मिल के पुत्र जॉन स्टुप्नर्ट मिल ने उपयोगिताबाद के दर्शन को एक नई दिशा प्रदान की । 20 मई, 1806 को लन्दन में उत्पन्न मिल को उसके पिता ने वचान से ही वेन्यम के ग्रादार्श के जनुसार ढालते का पूरा प्रयत्न किया था। जेम्स के कठोर अनुगासन में स्टुप्नर्ट मिल ने वास्तावस्या में ही गहुन अध्ययन में किल तो। मान 8 वर्ष को अध्ययन तर उसने जेनोकोन, हेरोडोट्स, आइसोग्नेट्स के ग्रन्थों का और प्लेटों के छ सवादों का प्रध्ययन पूर्ण कर लिया था। 11 वर्ष की अवस्था में उसे लियी द्वारा लेटिन में लिखन 'रोमन शासन का इतिहास' पढ़ने को दिया गया। 13 वर्ष की अवस्था में उसने एका मिल की रिका गया। 13 वर्ष की अवस्था में उसने एका मिल और रिकार्डों की अर्थशास्त्र सम्बन्धी पुरत्नकों, तर्कशास्त्र तथा मानीवज्ञान के जटिल विषयों का गहुन अध्ययन प्रारम्भ कर दिया। वह वचपन से ही इतने कठोर होस्डिक अनुशासन में रहा कि उसकी भावनात्मक आवश्यकतायों की पूर्ति नहीं हो पाई, वह प्राकृतिक सौन्दर्थ से दूर रहा और वाल-सुलम मनोरजन भी उसे नहीं मिल पाया। 14 वर्ष की अपसु में उसे वेन्यम के छोटे भाई के साथ एक वर्ष के लिए क्रांस भेचा गया। वहीं उसे पूर्णने और प्राकृतिक सौन्दर्थ कुछ आवन्द साला। वाद से प्रकृति के प्रति ज्ञाम प्रेम, आग्रम के प्रति आवस्य प्रेम्बर्गर किल अपना के प्रति अनुराम—ये सब वार्त जीवन-पर्यन्त उसके साथ रही।

प्रतिकृत्याग्र-बुद्धि और मेघावी मिल में ग्रध्ययन ग्रोर कार्यं करने की तील आकांका थी। कांस से लीटकर उसने जॉन ग्रॉस्टिन से रोमन कानून तथा अन्य कानूनों की शिक्षा प्राप्त की। वह विभिन्न सभा-सोसाइटियों में भाग देने लगा और बीग्र ही उसने भाग्यान्यका में नियुश्या प्राप्त करली। 16 वर्ष की ग्रवस्था में वह 'उप<u>योग्तियाबादी सोसाइटी</u>' (Utilitation Society) का सदस्य <u>वन गया</u> और लगभग साढे तीन वर्ष तक वह वाद-विवादों में मुख्य कका रहा। 17 वर्ष की ग्रवस्था में वह ईस्ट इरिण्डया कम्पनी में एक क्लक के रूप में नियुक्त हुआ और सन् 1856 में ग्रपने विभाग का ग्रध्यक्ष वन गया। यो वर्ष बाद ही वह पद-विद्युत हो गया। नोकरी के व्यस्त काल में भी उसने ग्रपनी साहित्यिक गतिविविधों में कोई शिविवत्या नहीं ग्राने दी।

<u>धनवरत श्रम</u> और <u>होद्विक व्यायाम के फल</u>दकरूप गुवावस्या में ही मिल को हलके हृदय रोग का सामना करता पड़ा। उसने बर्दे सबयें, कॉलरिंज भावि का गहन प्रथ्यप्रन किया। इन महाकवियो की रचनायों को पढ़कर मिल में जीवन की अधिक मार्मिक वस्तुओं और मानव-मिरिक्क की सुक्स क्रियाओं के प्रति ग्राकर्येण पीस हुग्रा। उसके स्वभाव और चिन्तन में एक कान्ति का सुत्रपात हुग्रा। ढेविटसन के प्रनुतार "उसके हृदय में एक नवीन मानव का आविर्मात हुग्रा। जसमें अधिक गहरी- 542 पाण्चात्य राजनीतिक विचारी का इतिहास

सहानुभूति थी, जिसका बौद्धिक श्रष्टिकोएा अधिक व्यापक था, जिसने मानव की आवश्यकताओं की अधिक समक्ता था और जिसने बुद्धि के साथ-साथ भावनाओं की तृष्ति के महत्त्व को भी अर्पुण्य किया था। "1

सन् 1830 मे 25 वर्ष की ब्रवस्था में मिलू का परिचय बति प्रतिभाषालिनी और मेंगावी सुन्दरी श्रीमती हेरियट टेलर (Hacriet Taylor) से हुआ। उनकी मैंत्री लगभग 20 वर्ष तर्ज बली। अनेक रचनाओं में दोनों प्रतिभाषों ने परस्पर सहयोग किया। श्रीमती .टेलर के पति की मृत्यु के वार्ष सन् 1851 में दोनों विवाह-सूत्र में बैंच गए। 7 वर्ष बाद ही सुन् 1858 में पत्नी की मृत्यु ही गई। मिल ने अपना विस्थात निवन्ध 'On Liberty' उसी श्रीमती टेलर) को समर्पित किया। उसके प्रति मिल का अनुराग और आर्दरभाव जीवन-पर्यन्त बना रहा। फ्रांस के एविमनॉन वामक नगर में पत्नी की कक्ष के पास ही एक छोटेसे मकान में मिल ने जीवन के अन्तिम दिन ब्यतीत किए। बही सन् 1873 में उसकी मृत्यु हो गई और उसे भी अपनी पत्नी के पास हो कक्ष में दफना दिया गया।

यवास्वी मिल 59 वर्ष की अवस्था मे समद् का सदस्य निर्वाचित हुआ। वह सन् 1865 ते 1868 तक समद् सदस्य के रूप मे आयरलैण्ड में भूमि-संवार, किसानो की स्थित, महिला मतायिकार. बीदिक कार्यकर्षां भी-कि स्थित आर्थित की समझ्य में अत्यत्त किवाबील रहा। जीकस्या में जग्न विचारक के रूप पे उसने विवोध स्थाति अर्थित की। उसने समस्याओं पर स्वतन्त्र और निर्भीक विचार व्यक्त किए। शासक और विरोधी दलों ने उसे पुरा सम्मान दिया। प्रदान मन्त्री चेडस्टन में एक वार कहाँ था, "जब मिल का भाषण होता था तो मुझे सदैव यह अनुभूति होती थी कि मैं किसी सन्त का प्रवचन सुन रहा हूँ।"

## रचनाएँ ग्रीर पंद्धति

मिल ने अपने समर्पपूर्ण जीवनकाल से न्यायशास्त्र, अध्यापन-शास्त्र, आचार-शास्त्र, अर्थशास्त्र, राजनीति-शास्त्र—सभी महत्त्वपूर्ण विचारो पर बहुत-कुछ लिखा। उसकी, बहुत-सी क्वतिया तो उसकी जीवनकाल में ही प्रकाशित हो गई थी और कुछ उसकी मृत्यु के बाद प्रकाशित हुई। उसके नाम को अमर कर देने वाले कुछ प्रन्य ये है—

- 1. Plato's Dialogues, 1834.
- 2 The System of Logic, 1841.
- 3 Some Unsettled Questions in Political Economy, 1844
- 4 The Principles of Political Economy, 1848.
- 5 Enfrenchisement of Women, 1853.
- '6 On the Improvement in the Administration of India, 1838.
- 7 A Treatise of Liberty, 1859.
- 8. Parliamentary Reforms, 1859.
- 9. Considerations of Representative Government, 1860.
- 10 Utilitarianism, 1861
- 11. Examination of Hamilton's Philosophy, 1865.
- 12 Auguste Comte and Positivism -
- 13. Subjection of Women, 1869
- 14 Autobiography, 1873.
- 15 Three Essays on Religion, 1874.
- 16. Letters, 1910

<sup>1</sup> Davidson op cit, p 162.

(भिल का प्रत्य 'The System of Lebtue', प्यायिक अनुसन्धान मे एक युग का भूवक है तो 'A Treatise of Liberty' राजनीतिबाह्न पर उसकी एक अति सहस्वपूर्ण कृति है जो पाँच वर्ष के सिरक्षम के बाद तैयार दुई यो । मिल की रचनाओं के अध्ययन से प्रकट होता है कि अपने पिता के बाद वैत्यम का उस पर सबसे अधिक प्रभाव पढ़ा था जिस्स मिल की धर्मारपेशता ने स्टुअट मिल मे धार्मिक अनुभूति की गहरी छाप नहीं पढ़ने दी, 'अदा उसके व्यक्तिक में सबयदाव की फलक सदा विवासन रही तथा उसकी रचनाओं में धर्म की रागात्मक अनुभूति का पूर्ण अभाव रहा। वेत्यम के अनुश्रीत की गहरी छाप नहीं पढ़ने से अनुश्रीत का पूर्ण अभाव रहा। वेत्यम के अनुश्रीत की अस्त्री रचनाओं में धर्म की रागात्मक अनुभूति का पूर्ण अभाव रहा। वेत्यम के अनुश्रीत की अस्त्री स्वाय के समुश्रीत की भाव के अनुश्रीत की पूर्ण प्रभाव रचा। वेत्रक माई ने भी प्रारम्भिक अवस्था में स्वुअट मिल के वौद्धिक जीवन को काफी प्रभावित किया। एडम स्मित्र, रिकाडों, माल्यस, एडम कार्य आप के अपित के अधिक उद्यादावाद ने भी उसको प्रभावित किया। रोगाटिक विचारधारा के विक्यात कृत्य कार्य पर पहर्प छाप पढ़ी। अपनी पर्दी (अधिती देखर) से वह चता स्वुआणित हुआ कि उसने पर पर पहर्प छाप पढ़ी। अपनी पर्दी (अधिती देखर) से वह चता स्वुआणित हुआ कि उसने पत्री की सम्पन्त किया जो उसके शब्दों में अपनी में से की भी सर्वोत्तम है उसकी वेह प्रेरक थी और अधिक रूप से उसकी लेखिका भी थी। वह भीरी मिला भीर पत्नी थी। विसक्ष प्रथासा ही भेरा प्रथा पुरस्कार था। 'जोवन के अन्तिम विनो में स्टुबर्ट मिल ने फांसीसी वाहित्य और दर्शन का विशेष अध्ययन किया तथा वह कास्टे और सेंट साइमन से प्रशावित हुआ। विभिन्न विचारसाराओं का समन्यत कर स्टुबर्ट मिल ने उनमें अपनी विधिष्ट मीलक प्रतिभा का पुट दिया और रहे थी अतेक मुकाव प्रतिवात की। उसकी मौजिक प्रतिभान विभिन्न क्षेत्रों में व्यावाहित हुआ।

मिल की रचनाम्रो पर मत व्यक्त करते हुए सेनाइम ने लिखा है "मुख्यी लगभग सभी - कृतियों में, विषेषकर उसकी ब्राचार-शास्त्र एव राजनीति-शास्त्र सम्बन्धी कृतियों में, मिल ने पुराने अपनी प्राचार करते के अपने कृत्र रिखान्त को व्यक्त करते के अपने कृत्र रिखान्त को व्यक्त करते के व्यक्त करता क्षार के विद्यान करते के व्यक्त करता वा क्षार के विद्यान करते हुए या ब्रीट उसके स्थान पर किसी नवीन सिद्धान्त की भी स्थापना नहीं हुई।" स्थापना पर किसी त्र क्षार पर क्षार करते हुए स्थान पर किसी क्षार के अपने भ्राचार-शास्त्र एवं राजनीति सम्बन्धी विचारों में, "मिल में हुते एक सबर्ध त्र क्षार के स्थान के व्यक्त विद्यान की विद्यान के स्थान के व्यक्त करते हुए स्थान किसी के सम्बन्धी विचारों में, "मिल में हुते एक सबर्ध त्र क्षार के स्थान के विद्यान के स्थान के व्यक्त करते हुत्य में भूम या अपने क्षार के क्षार के क्षार के क्षार का अपने क्षार का प्राचन करते हुत्य में भूम या व्यक्त करते वा स्थान का स्थान के कारण पहुँचा वा ए" व्यक्त करते वा स्थान पर विद्यान करते वा स्थान पर विद्यान के कारण पहुँचा वा ए" व्यक्त करते वा स्थान पर विद्यान करते कारण पर वा प्राचन करते वा स्थान पर विद्यान के कारण पर वा प्राचन करते वा स्थान करते वा स्थान पर वा स्थान करते करते वा स्थान पर वा स्थान स्थान करते वा स्थान स्थ

्मिल ने विविध पद्धतियों (Methods) का ग्रह्म्यन और विश्लेपण करके बतलाया कि पद्धतियां मुख्यतः चार तरह की होती है (1) रासायनिक पद्धति (Chemical Method), (2) अविभिन्निक पद्धति (Geometrical Method), (3) कीतिक पद्धति (Physical Method), एवं (4) एतिहासिक पद्धति (Historical Method) (रासायनिक पद्धति को केवल रसायन गारित्रयों के लिए वपयुक्त गानते हुए राजनीति और राजवर्धन के क्षेत्र मा मिल ने इसे निरर्थक बनाया । उसने कहा कि प्रयोगवाला में विभिन्न तस्वो और राजवर्धन के क्षेत्र मा मिल वपद्धाता है, लेकिन सामाजिक तस्वो के परीक्षण में प्रया पर्दार्थों की तरह वनका मिल्राण करके प्रयोग नहीं किया जा सकता ज्योगिति पद्धति को मिल राजवर्धन, ग्रंथ-गास्त्र भावि विपयों के क्षेत्र में इस ग्रामार पर प्रस्वीकार करता है कि यह पद्धति निममतास्यक (Deductive) भ्रामार क्षेत्र चेत्रती है और सामाजिक क्षेत्र में पद्धते से हा

<sup>1</sup> Sabine A History of Political Theory, p. 655

<sup>2</sup> Maxey Political Philosophies, p. 477.

से ही विद्यारित नियम नही होते । मिल के अनुसार भौतिक एव ऐतिहासिक पद्धतियो का प्रयोग राजनीति शास्त्र मे किया जा सकता है। मिनिक पढित में नियमनात्मक (Deductive) ग्रीर श्रामनात्मक (Inductive) द्वेनी प्रणालियों का योग होता है ग्रीर एतिहासिक पढित आगंगनात्मक (Inductive) होती है श्रीतिक पढित आगंगनात्मक (Inductive) होती है श्रीतिक पढित में सर्वप्रथम श्रूकति के प्रयोग का परीक्षण किया, जाता है ग्रीर उन्हें प्राप्त परिस्मामों में पुनः शोधन के निष्कर्ष निकाले जाते हैं । समाजशास्त्र में मानवन्त्रकृति के ग्राधारभूत नियम होते है जिनके परीक्षण से कुछ सिद्धान्त निर्धारित किए जाते है। उन सिद्धान्तों का विशेष परिस्थितियों में परीक्षण कर उनको निश्चयात्मक रूप दिया जाता है तथा, उन पर प्रयोग किए जाते है । समाज-विज्ञान के साथ एक कि उनाई यह है कि यह नक्षत्र-विज्ञान की, तरह सदैव अपने पूर्व विचार नहीं दे सकता फिर भी इस विधि का राजनीति-शास्त्र के ग्रध्ययन में प्रयोग किया जा सकता है। ऐतिहासिक पद्धति से मानव-प्रकृति के नियम खोज निकाले जाते हैं।

र्मिल ने अपनी रचनाओं में भौतिक और ऐतिहासिक पद्धति का मिश्रित प्रयोग किया है। इत दोनो के समन्वय को समाजशास्त्रीय पढित भी कह सकते हैं, जिसमे श्रागमनात्मक ग्रीर निगमनात्मक पद्धतियो का सम्मिश्रण और मनोविज्ञान का प्रयोग है। इसकी विशेषता यह है कि श्राग्रह या कड़रता के विना ही मिल युक्तिपूर्वक अपने विचारों की अकाट्य प्रामाशिकता सिद्ध करता है। मिल ने अनुभूति ग्रीर पर्यवेक्स पर भी बल दिया है। मिल की पद्धति के बारे मे सेवाइन (Sabine) के ये शब्द

वद्युत करने नोम्य हैं — The Supplem of dogse. "पित ने अपने प्रत्य 'लॉजिक' की खंडी पुस्तक में सामाजिक शास्त्रों की वैद्यांतिक पढ़ित के बारे में विचार किया है। वर्षशास्त्र सम्बन्धीं एक ग्रन्थ मे जिसमे मुख्य रूप से धागमनात्मक प्राकृतिक विद्वानो की पद्धति के वारे मे विचार किया गया है, इस विषय का समावेश महत्त्वरूएं है। इससे यह प्रकट होता है कि मिल सामाजिक शास्त्रों के क्षेत्र के विस्तार की आवश्यकता अनुभव करता था। वह यह चाहता था कि सामाजिक शास्त्रों की पद्धित को अधिक कंठीर बुनाया जाएँ और उन्हें प्राष्ट्रतिक विज्ञानों के संमकक्ष स्थान दिया जाए । नामान्य रूप से उसका विचार यह था कि सामाजिक विज्ञानों के ग्रागमन ग्रीर निगमन दोनो की जरूरत है। यह बात सही थी लेकिन इसके आधार पर सामाजिक शास्त्र अन्य विषयों से पृथक् नहीं हो पाते थे । यह निष्कर्ष दार्शनिक उग्रवादियों की निगमनात्मक पद्धति की मालीचना के प्रति एक रियासत के रूप'मे था। इसके साथ ही इसमें इस प्रक्रिया की ग्रावश्यकता और सार्यकता की बात भी कही गई थी। " - मिल ने 'लॉजिक' मे दोनो एकाकी बण्टिकोसी को त्यागकर यह ब्रिटिकोण श्रवनाया या कि श्रायमनात्मक और निगमनात्मक बोनो पढ़तियों का प्रयोग होना चाहिए। उनका कहना था कि राजनीति ग्राचरण के मनोवैज्ञानिक नियमो का ग्रनुसरण करती है। यह मनोवैज्ञानिक ग्राचरण केवल ग्रांगमनात्मक पद्धति पर ग्राधारित- हो- सकता है। लेकिन राजनीतिक घटनांग्रो की व्याख्या ग्रधिकतम निगमनात्मक होती है क्योंकि उनकी व्याख्या का ग्रयं मनीविज्ञान का आधार होता है। मिल ने अपनी प्रक्रिया को कांस्टे की प्रक्रिया के अनुकूल बनाने के लिए ही इस तर्क का प्रयोग किया था। उसने यह स्वीकार किया कि ऐतिहासिक विकास के कुछ नियम आगमनात्मक पद्धति के ग्राधार पर निर्धारित किए जा सकते हैं। यद्यपि उसे इस प्रक्रिया के विस्तार ग्रीर इस की निश्चितता के बारे मे सन्देह या, फिर भी वह यह अनुभव करता था कि मनीविज्ञान के ग्राधार पर इन नियमो की ध्याख्या की जा सकती है। इसेनिए मिल का सामान्य निष्कर्ष यह या कि सामाजिक शास्त्री कृष्यध्ययन के लि<u>ए क्षेत्री पद्धतियाँ</u> उपयुक्त हैं बीर इन दोनों पद्धतियों को एक दूसरे का। पूरक होना चाहिए। एक पद्धति को वह प्रत्यक्ष निगमनात्मक पद्धति ग्रीर दूसरी को परोक्ष विगमनात्मक पद्धति कहता था। वह दूसरी पद्धति का श्रीय कॉम्टें को देवा'या।""

l सेंगाइन ; राजनीतिक दर्धन का इतिहास, खण्ड 2, प 675-76.

## मिल के उपयोगितावादी विचार (Mill on Utilitarianism)

जेम्म मिल के प्रवस्तो घोर वेन्थम के प्रति उमकी अद्धा में स्टुलर्ट मिल को कट्टर उपयोगिताबादी बना दिया। वेन्थम के उपयोगिताबादी गिउगत पर प्रात्तीचको ने निक्रप्टता मीर हैयता के मारोप कार्यो कार्या है। पिल ने मानोचको के प्रतारो का गोरदा उत्तर देन कुग नुष्योगिताबाद में मुनेक महत्त्वपूर्ण सकोयन कित तथ उत्तम यनेक नल सुनाबादी तरनो का मानोक कर दिवा जिसके कनस्व क्या महत्त्वपूर्ण सकोयन मानो कार्या प्रति के प्रभाव तथा मृत सिदान्त प्रायः समाध्य-मा हो गया। विजेश्य के प्रति है। प्रीय , स्पेंसर प्रादि के प्रभाव तथा श्रीव के प्रपाद तथा प्रति के प्रपाद के प्रपाद के प्रवाद तथा प्रति के प्रयत्न विज्ञान के प्रति के प्रपाद के प्रति के प्रपाद के प्रति के प्रपाद के प्रति के प्रति के प्रति के प्रति के प्रयत्न विज्ञान के प्रति के प्

मिल द्वारा उपयोगितावाद की पुनसंमीक्षा

(Mill's Restatement of Utilitarianism) --

आरम्भ मे मिल वेग्यम के सिद्धांग्त के आधार पर ही आगे वडा। उसने वेग्यम के समान ही मुल की प्राप्त और दुन्न की विमुक्ति को व्यक्ति का स्रमीप्ट माना। उपयोगिताबाइ की परिसादा देते हुए उसने लिखार को नितकता का आधार समझता है, वह मान है कि प्रत्येक कार्य उसी प्रमुपति में मही है जिस समुपति में वह सुक की वृद्धि क्रायत है की कार्य के कि प्रत्येक कार्य उसी प्रमुपति में मही है जिस समुपति में वह सुक की वृद्धि क्रायत है और को भी कार्य के स्थापन की वृद्धि का अर्थ है सानन की सानित और दुन्य का अर्थ है सानन की आपित और दुन्य का अर्थ है सानन की स्थापन की स्थापन विद्याप कार्य का अर्थ है सान की स्थापन की सान स्थापत नैतिक मापदण्ड की अधिक स्पष्ट करने के लिए उससे अधिक कहना अनावश्यक है, विद्याप क्ष्य से यह कि सुख और दुन्त की वारणाओं में न्या वार्त सम्मिलत हैं और उनका उद्देश्य क्या है ? यह एक खुना प्रश्न है। परन्तु ये पूर्ण व्यास्थाएँ जीवन के उस सिद्धान्त को प्रभावित नहीं करती जिस पर नैतिकता का यह मिद्धान्त आधारित है कि सुख और दुन्त से मुक्ति ही जीवन का एकमान लक्ष्य है तथा समस्त बीखनीय दस्तुएँ, जिनका उपयोगिताबादी योजना में भी वही स्थान है, जितना अन्य किसी जोजन में बीखनीय इसिलए है कि या तो उनमें ही सुन का निवाम है ययवा वे सुल-बुद्धि या वृद्धि निवास है। सुम्यक है।

स्पष्ट है कि मिल ने वेन्थम के सुखनाद को स्वीकार किया, किन्तु कालान्तर मे उसके विचारों मे मनै:-नने एक क्रान्ति हुई तथा उसका विचरण ऐसा हो गया जिसमे वेन्यम तथा उसके उपयोगिताचादी चिनतन में महरे प्रन्तर उमर प्राए। यह देखना उपयुक्त होगा कि कहाँ तक वह वेन्थम के साथ प्रोर कहाँ तक उससे पुथक् रहा। उसके द्वारा किया गया वेन्थम के सिद्धान्त का स्थान्तर निम्नलिखित वर्णन से स्थय हो सकेगा—

 सुखों में मात्रात्मक ही नहीं, गुणात्मक बन्तर भी है— चेन्यम सुखी और दुखों के मात्रा-त्मक भेद को ही स्वीकार करताथा, गुणात्मक भेद को नहीं । किन्तु मिल ने इन दोनों भेदों को

<sup>1</sup> Wavper: Op cit (Hindi), p. 141.

<sup>2</sup> Wayper Political Thought, p 115

स्वीकार किया। उसने कहा कि सुख ग्रीर दुःख के गुणात्मक ग्रन्तर को मानना पूर्णत उचित है। कुछ सुल मात्रा मे कम होने पर भी टसलिए प्राप्त करने योग्य है क्यों कि वे श्रेष्ठ श्रीर उत्कृत्ट है । निश्चय ही तुलसी ग्रीर कीट्स के कार्यों का ग्रानन्द गुल्ली उण्डा खेराने के ग्रानन्द से ग्रधिक उत्तम हैं। शारीरिक सुखों की तुल्ना में मानियक सुख ग्रधिक श्रेष्ठ होते हैं व्योंकि वे ग्रधिक स्थायी ग्रीर सुरक्षित होतें हैं। मिन ने वतलाया कि सुखो मे केवल कम या <u>अधिक का ही अन्तर नहीं होता,</u> वरिक उनके गुणो का भी अन्तर-होता है । वे <u>प्रपत्ने महत्त्व</u> के आ<u>वार पर उच्च अथवा तिम्त भी हो सकते</u> हैं । सुसस्क्रत और परिमाज़ित राचियो वाले व्यक्तियो को जिन बातो में सुख मिलता है वह सुख मुढ व्यक्तियो के इन्द्रियो-न्मुख आतन्द से निक्चय ही अधिक श्रेष्ठ होता है। सुखो के गुणात्मक अन्तर की हम उपेक्षा नहीं कर सकते । सुख का मूरयांकन केवल मात्रा के ही- ग्राधार पर करना अनुचित और श्रवांखनीय है । मिल के सकती भूख का पुराकृत कवल माद्रा कहा आधार पर करना अनुमन आर अवाध्यात है। गण है। शब्दों में, "एकू मन्तुष्ट कुकर की अवेका एक अनुस्व में मुख्य होना कही अव्याह है। एक सनुष्ट मुख्य को प्रवेश एक सन्तुष्ट मुख्य को प्रवेश एक सन्तुष्ट मुक्य तो होना कही अव्याह है शीर यदि मुख्य और शूकर का सत हत्कें विपरात है तो इसका कारण यह है कि वे केवल अपना पक्षे ही जानते हैं, जबकि दूवरा पक्ष (कुकरात, सानव) वोनो ही पत्नो को, समझता है।" मिल ने सुख और दुए के मध्य गुणात्मक भेद्र मासकर उपयोगितावाद की अधिक तुक्तमत्त ध्रवस्य बना दिया किन्तु इससे केव्यम का उपयोगितावादी दर्शन छिन्न-भिन्न हो गया ।

2 मुखो की गंराना-पद्धति मे परिवर्तन-मिल द्वारा मुखो मे गुराहमक भेद मान लेने से विषयम का मुख्याची मापरण्ड पूर्णत खण्डित हो जाता है। सुखी को नापने प्रवया निष्पक्ष रूप मे उनका सूर्व्यक्त करने के बेन्यमकादी प्रयत्नों का कोई पूर्व्य नहीं रहता । बुन्धम् सुख्य निष्पक्ष रूप मे उनका सूर्व्यक्त करने के बेन्यमवादी प्रयत्नों का कोई पुरुष नहीं रहता । बुन्धम् सुख्य निष्पक्ष को मात्रा को सुख्यादी गर्यका-पढित से मापना/वाहना था जुनकि मिन का नत् था कि विद्वान के प्रमाण ही सुखों की जाज प्रया निर्णय के सही प्राधार हैं। "दो सुखा प्रदान करने वाली विश्वतियों की प्रगाहता का निर्णय उन्हीं व्यक्तियों हारा हो सकता है जिन्हें दोनी प्रानुस्तियों का ज्ञान हो।"

3 बेन्यम के सिद्धान्त का उद्देश्य सुख या आनन्द-प्राप्ति या और मिल का शालीनता और सम्मान पर बल-वेपर के अनुसार, "मिल की धारणा थी कि आनन्द गुण तथा मात्रा दोनो मे ही-भिन्न होते हैं।" उसके प्रमुनार जीवन का प्रस्तिम ज्हेष्य उपयोगितावादी नहीं, क्रेन् शालीनता (Dignity) है। प्रपनी नुस्तक 'ग्रॉन लिवटी' में वह लिखता है कि ब्यक्तिवाद का प्रभाव सामान्य विचारधारा द्वारा कॅंडिनाई से ही पहचाना जाता है । वह हम्बोल्ड (Humbold) के 'हुबय अनुभूति' (Self realisation) के सिद्धान्त को स्वीकार करता हैं। मिल का क्यन है, "केवन यही महत्त्वपूर्ण नहीं है कि मनुष्य क्या करता है, यह भी महत्त्वपूर्ण है कि उसके वह खास काम करने के तरीके क्या है।" वेन्यमध्यादि के मिद्धान्तो का नहें भ्य ब्रात्मानुभूति नही बरन् ब्रानन्द-प्राप्ति है, जर्बाक मित इसके विपरीत यह बताता है कि "वह बानन्द, जो शालीनता अथवा सम्मान की वृद्धि करे, दूसरे ग्रामन्द से श्रेष्ठ है। इस प्रकार श्रेरुतों का मापरण्ड उपयोगिता जा सिद्धान्त/ नहीं। यत हमें यह कहना चाहिए कि शालीवता अथवा सम्मान की बृद्धि करने वाले थेव्ट होते हैं। मिल यहां श्रेर्ट जीवन का विचार प्रस्तुत कर रहा है। उसके लिए जीवन प्रानन्ट-प्राप्ति के सांवन से कुछ प्रधिक है।"2 वेपर के अनुसार, "मिल नैतिक उद्देश्यो को सुख या प्रसन्नता से ऊँचा मानता है। अब कोई व्यक्ति नैतिक उद्देश्यों की प्राप्ति कर लेता है तो प्रसन्नता पुरा कि प्राप्त के कहम चूनती है। उपयोगिताबाद में मिल की नैतिकताबाद की अवधारणा से बेल्बम की विवारणा से बेल्बम की विवारणारा में एक आस्तिकारी परिवर्तन हुआ है। (मिल ने राज्य को नैतिक उद्देश्यों की पूर्ति के लिए एक नैतिक सस्थान घोषित किया है। राज्य का उद्देश्य उपयोगिता नही, वरन व्यक्ति मे नैतिक गुणो

<sup>1</sup> Mill Utilitarianism, p 10

<sup>2</sup> वेपर . वही, पू 137

का विकास करना है। इस प्रकार मिल उपयोगितावाद की रक्षा इसमे पूर्ण परिवर्तन लाकर ही कर सका है।"

4 फिल को नैतिकताएँ वेश्वम से अधिक सन्तोषजनक सम्मान प्रथवा शालीनता. का उपयुक्ततावादी विचार मिल को नैतिक वाधा के अनुपयोगितावादी विचेचन की भी प्रेरणा देता है। वेश्वम ने नैतिक वाधा का कारण केवल मनुष्य की स्वावंपरता को माना है, परात मिल का विचार इसते भिन्न है। उसके अनुवार भय, स्मृति, स्वायं, नैतिकता में उसी प्रकार वाधा पहुँचाते हैं जिस प्रकारिप्रेम, सहानुभूति तथा धामिक शावनाएँ। मिल कुछ अधिक यथायंवादी प्रतीत होता है। वह टी एव ग्रीन के विचार को स्वीकार करता है जिसके अनुसार धावंजनिक कर्मव्यो तथा उत्तरदायियों का जन्म तार्किक ग्राथार पर व्यक्तिगत अधिकारो तथा हितों से नहीं हो सकता। मिल के अनुसार नितिक वाधा की भावना उपयोगितावादी सिद्धान्त हारा स्पष्ट नहीं की जा सकती। इस प्रकार उसकी नैतिक वाधा की भावना उपयोगितावादी सिद्धान्त हारा स्पष्ट नहीं की जा सकती। इस प्रकार उसकी नैतिकताएँ वेग्वम से ग्राधिक सन्तोपजनक है।

5. स्वतन्त्रता उपयोगिता से अधिक उच्च और मौलिक—वेन्यम के उपयोगितावाद में मिल एक और भी परिवर्तन के लिए उत्तरदायों है। जैसािक वेपर ने लिखा है—''मनुष्य की आत्मा को श्रेष्ठ बनाने का विचार उसे स्वतन्त्रता के अनुपयोगितावादी विश्लेषण की ओर अग्रसर करता है। सच्चे उपयोगितावादियों के लिए स्वतन्त्रता उपयोगिता से निम्न है, परन्तु मिल के लिए स्वतन्त्रता उपयोगिता से अधिक उच्च और अधिक मौलिक है।''

6 सुलो की प्राप्ति अप्रत्यक्ष हम से होती हैं - मिल ने 'अधिकतम व्यक्तियों के अधिकतम.
सुख' की कल्पना को स्वीकार करते हुए इसमें बेन्यम की व्याह्या की नृष्टि को दूर करने की चेच्छा की ।
केन्यम न कहा था कि राज्य' के कार्यों की नाप-तील करते समय अन्य बातों के साथ ही निस्तार पर
भी बल विमा जाना पाहिए अर्थाद यह देखना चाहिए कि राज्य की कितनी अधिक जनसख्या को उस
कार्य से सुख पहुँचेगा। पर यह प्रत्य अविवादित रह गया था कि एक अधिक के सुख की खोज में लगे
रहने पर वह अन्य अक्तियों को सुख कि कितम सुख अप्त करते हुए
जनताया कि ग्रंखिप अपना ही अधिकतम सुख आप्त करने को लाखना व्यक्ति का एकमान उद्देश रहता
है, तथापि तुरन्त ही वह सामाजिक हित के रूप में प्रत्येक अधिकतम सुख का रूप धारए। कर
लेता है,। प्रारम्भ में व्यक्ति किसी कार्य-को इसलिए करता है कि उसे उससे सुख आप्त होता है, किन्तु
वाद में वही सुख साख्य वन जाता है। उदाहरए। के लिए, किसी व्यक्ति को कच्छ में देखकर मनुत्य
उसकी महायता करता है और इस कार्य से उसको स्वय पुल आप्त होता है। इससे उसे दुसरे व्यक्ति
की सवा में युख मिलने लगता है और कालान्तर से वह निजी सुख को मुलाकर भी दूसरों की सेवा में
लगा रहता है।

7 सिल का सिद्धान्त नैतिक, वेन्यम का राजनीतिक—एक यन्य दृष्टिकीए। है भी, मिल की धारए। वेन्यम की धारए। है मिल के हैं। वेन्यम अधिकतम सुख के सिद्धान्त को एक राजनीतिक सिद्धान्त समक्तता था, नैतिक नहीं। उसकी रुचि इस बात में प्रधिक थी कि "विधिनिर्माता थीर शासक मामाजिक नीतियों के तिर्धारण तथा विध-निर्माता भी इसका प्रयोग करें।" उसे उसे व्यक्तिमत आवर्षण का सिद्धान्त बनाने में विशेष रुचि नहीं की , वेन्यम की मान्यता थी कि यदि कानून को निर्धारण होना है तो वह पुणात्मक भेद की बारीकियों में नहीं जा सकता। एक ईमानवार और नेक विद्धिनिर्माता के सामने इसके अलावा और कोई उपाय नहीं, है कि वह यह मान कर चले कि विभिन्न व्यक्तियों के सुखों की सुजना केवल मात्रा की दृष्टि से ही की जा सकती है <u>1. पर मिल के हाथों में स्थित उद्धि हो पर पर्योगिता का सिद्धान्त विधिनिर्मात के सिद्धान्त विभन्न गया। इसके सिद्धान्त विधिनिर्माता के सिद्धान्त विका का परन-प्रदर्शक सिद्धान्त विविधन विधान विधान सिद्धान्त विधान सिद्धान्त विधान स्थान है । इस प्रकृत सिद्धान्त का राजनीतिक वहल सुध्वमित होकर पुष्ट पूर्विस में प्रचा ।</u>

अपने विचार को मिल ते इन जब्दों में ब्यक्त किया है— "जहाँ तर व्यक्ति के अपने और दूसरों के आनन्द की तुलना का प्रश्न है, उपयोगिताबाद की माँग है कि ब्यक्ति को पूर्ण रूप से निष्पक्ष रहना चाहिए जैसे कि एक निष्काम तथा कहणां जोन वर्षक को। ईसा मसीह के स्विंग्य निषम में हमें उपयोगिताबादी आचार-शास्त्र की पूर्ण आस्मा के दर्णन होते हैं। जैसा आचरण आप दूसरे से चाहते हैं वैसा ही आचरण दूसरों के मान करना और अपने पड़ोसियों से बैमा ही प्रेम करना जैसा आप स्वय अपने से चाहते हैं के सहा उपयोगिताबादी निक्ता का सर्वोक्तप्ट आवर्ष है।"

उपर्युक्त विचारों में इस सिद्धान्त के राजनीतिक पहुल का जिसमे वेन्थम की इतनी ग्राधिक हिंच थी, उल्लेख तक नहीं किया गया है। वास्तव में मिल के उपयोगित वाक में वेन्थम का राजनीतिक चिद्धान्त पुष्पान पह गया है। वेन्थम के 'अधिकतम सख्या के ग्राधिकतम सुख का राजनीतिक सिद्धान्त मिल के हाथों में पहुँ व कर व्यक्तिगत नैतिकता का सिद्धान्त वन गया है।

8. मिल द्वारा श्रन्त करए। के तत्त्व पर वल—वेन्यम ने उपयोगिताबाद के भौतिक पक्ष पर वल देते हुए बाह्य वातो पर घविक ध्यान दियां जबिन मुन्त प्रान्तिरिक पक्ष को अधिक प्रहृत्व दियां। उसने बेल्यम के व्यक्तियत और सामाजिक हितो में एकता एव सम्बन्ध स्थापित करने का प्रवास किया। विस्था ने व्यक्ति को सुख प्रार्टित के लिए प्रेरित करने वाले वारा वाह्य द्वावी—शारीरिक सार्वंजितक, वामिक और वैतिक की चर्चा की थी। उसने यह सब ग्रांति दिवार सुली और दुःखों तथा ध्यक्तिकत एव सार्वंजितक हितो में एकल्पता स्थापित करने वाले वारा वाह्य द्वावो—शारीरिक सार्वंजितक हितो में एकल्पता स्थापित करने वाले मास्या के निराकरए। के विए किया था। किन्तु मिल ने इस निराकरए। को प्रयंद्व मानते हुए विश्वास प्रकट किया कि इव प्रकार क्रविम साधना हारा स्थापित की हुई हिता की एकल्पता स्थायी नहीं ही सकती। उसने ऐसा प्राथार ढूँढने के प्रयत्न में, जो व्यक्ति की प्रपने स्थायों को विल देकर भी सामान्य हित-साथना की और उन्युद्ध कर्म, अन्तर-करए। के तत्त्व वर विशेष बत दिया। जहाँ वैन्यम ने इस तत्त्व की उपेक्षा की वहीं पिल ने दृढतापुर्वंक कहा कि हमारा अन्त करए। सुल दुःख का वृत्य करना है। नेतिक एवं शुप्त कार्यो से हमारे प्रन्ता: करण की खान्ति और सुल प्रस्त होता है जबकि नीच और पापपूर्ण कार्यो से उम्प प्रचारात की प्रान्ति कारण की खान्ति और सुल प्रस्त होता है जबकि नीच और पापपूर्ण कार्यो से उम्प प्रचारात की प्रान्ति कारण मानति की प्रमुख की प्राच्यात की प्रान्ति मानति सुल और प्राच्यात की प्रान्ति मानति की प्रान्ति सुल की प्राच्यात की प्रान्ति सुल मानति की वास्वीविक सब होता है। आख्त प्राप्ति के लिए सुली पर चढ़े ? नहीं, उनका सुल प्रान्तिक वा स्वीप पर वा वास्वीवक सब होता है।

मिलं ने प्रस्त करए। का प्रयं आत्मानुभृतिवादियों (Intuntomists) की तर्रह किसी प्रस्तनैतिक ग्रांक्ति से नहीं लिया। उमने कहा - कि क्रत्य करएं। तो भावनाशों को एकं सिम्ब है किसी हमारे
पुष्पाद्यार के क्रांस्प हु क पहुँचता है ज स्वाचार के नियमों का उल्लंबन करने से हमे पश्चाताय की प्रमान
में जलना पड़ता है। यही प्रनाकरण को तत्त्व की नाहे उसके स्वरूप और मृत के बारे से हमारे विचार
कुछ भी हो। मिल ने अन्त करण के तत्त्व की 'मानवा के कल्याए की भावना' की सजा दी और इसे
दूसरों के दू ल-एख की चिन्ता कहकर पुकारा। उसने इसे एक स्वाभाविक भावना मीना।

भिल द्वारा ग्रन्त करए। के तत्व पर बल दिए जाने में निहित अर्थ यह है कि व्यक्ति को केवल स्वार्थी समफता आमक है, वह परमार्थ-भावना से भी कमें के लिए प्रेरित होता है। मिल को यह विचार वेन्यम की इस घारणों के विपरीत है कि समाज स्वार्थी लोगो का समूह है और मंद्रेण अपनी ग्रहवादिता के कारणा अपने निजी जोगें के लिए ही कमें करता हैं। मिल ने वेचलम के समाज वैयक्तिक सर्थ पर ग्रावक वत में देकर सामाजिक हिंदों को उच्चतर माना और सामाजिक सुख की स्थिति में ही

व्यक्तिगत सख की करवता की है। सुख संघ्य है और उसकी प्राप्ति का साधन है नैतिकता/नैतिकता पूर्णत. <u>सामाजिक हैं</u>। न्याय और मुहानुभूति उसके आधार हैं। स्वस्थ सामाजिक बातावरण में ही प्रिष्ठिक्य, व्यक्तियों का प्रश्विकतम सुखें सम्भव है। येतर एक व्यक्ति की अपनी सख वीखित है तो उसे सामान्य सुख के लिए प्रयास करना चाहिए । एक व्यक्ति का मुख प्रच्या है, हरेक व्यक्ति का मुख प्रच्छा है प्रोर इसलिए सामान्य सुख सभी व्यक्तियों के लिए सामृहिक रूप ने अच्छा है । प्रयने विचार को प्रधिक स्पष्ट करते हुए उसने 'Letters' मे एक स्थल पर लिखा है, जब में यह कहता हूँ कि सामान्य सुख समुक्त रूप के सभी व्यक्तियों का सुख है, तो यह मेरा आगय नहीं है कि प्रत्येक व्यक्ति का सुख प्रत्येक ग्रन्य व्यक्ति का सुख है। यद्यपि में प्रच्छे समाज और विश्विन प्रवस्था मे इसे ऐसा मानता हूँ, तथापि मेरा ग्रभिप्राय केवल यह है कि 'म्र' का सुख अच्छा है, 'म्र' का सुख अच्छा है, 'म्र' प्रावि का सुख अच्छा है, ग्रीर इस प्रकार इन सभी का ग्रन्छाइयों का योग प्रवश्य ही सामान्य रूप से प्रच्छा होगा।''
मिल के उपयोगितावादी विचारों का मुल्यकिन

प्रचार पा जारा । जारा का सूर्याम के उपगीमितावादी विचारों में गहरा प्रकार है। मिल वेन्यम के विचारों में गहरा प्रकार है। मिल वेन्यम के विचारों में गहरा प्रकार है। मिल वेन्यम के विचारों में गहरा प्रकार है। है। किल वेन्यम के विचारों में गहरा प्रकार है। है। सिल वे उपगीमितावाद के राजनीतिक स्वस्थ को मुलाकुर उसे नैतिक जीवन के अनुकूल बनाने की चेस्टा में वेन्यम के सुखवाद के मीलिक विचारों को ही प्रस्वीकार कर दिया। उपगोमितावाद को पुलसंगीसाकर में उसने प्रकार प्रकार है। कुल कर दिया। वृद्धान प्रकार वेने से उपगीमितावादी विचारपारों में मानवीवता का प्रविक्त समित्र में कुलियों। इससे वेन्यम का मानक चक्र प्रस्त-व्यस्त हो नावा। वृद्धाने कुण्यस्त के प्रमुम्पस्यक प्रकार को किस प्रकार नावा जाए, यह भी एक जटिल प्रधन वन गया। प्रो. सेवाइन ने इस पर टिप्पशी करते हुए लिखा है कि

"उसने प्रपने सुबवाद में सुख के उच्च और निम्म स्तर का नैतिक सिद्धान्त और जोड़ दिया। इसका अभिप्राय यह या कि मिल एक मानक को नापने के लिए एक मानक की मांग कर रहीं या। यह एक तरह का विरोधाभास था और इसने उपयोगिताबाद का पूरांख्य से एक अनिष्वित सिद्धान्त बना दिया। सुखों के गुण को परखने का कभी कोई मानक निर्धारित नहीं किया गया या और यदि यह किया भी जाता तो वह सुख नहीं होता है। " इसी सन्दर्भ में सेवाइन का कथन है कि—
"इस अम की जब यह थीं कि मिल बेन्यम के अधिकतम सुख के निद्धान्त के ब्यावहारिक

यखिए बेंग्यमवाद की दक्षा के प्रयत्न में मिल प्रपने परिवर्तनों में वास्तव में उसे तथ्द करने की ग्रोर ग्रग्नसर होता है, तथापि यह भी सब है कि मिल वेंग्यमवाद में एक शक्तिशासी परिवर्तन-लाता है जो वेंग्यमवाद से कही अधिक उपयोगितावादी हैं। वेपर के ग्रनुतार, "उसकी रचनाग्रों में राज्य का

<sup>1</sup> सेबाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 2, पृ 664.

तकारात्मक चरित्र लोप हो जाता है। ग्रपनी 'पॉलिटिकल इकॉनामी' में वह स्पष्ट कहना है कि व्यक्तिगत प्रसन्तता के अनुगमन का परिएम सामाजिक प्रसन्नता ही. होगी। यह कथन मनुष्यों की शक्ति सम्बन्धी विमन्नताओं तथा ऐतिहासिंक प्रभावों को नगण्य कर देता है। यदि मनुष्यों का वातावरण चिरकाल से ससमान है, तो वे प्रतिवोगिता की बीड में बरावर नहीं ग्रा सकते। भूमि, ज्वयोग श्रोर ज्ञान पर ग्रस्प सख्यकों का एकाधिकार होता है। विविध सम्बन्धी सम्पूर्ण योजना उन्हीं ग्रस्प-सख्यकों के ग्रान पर ग्रस्प होती है। इस कारण मिल समाजवाद के गति बहुत संहानुभूति रचता है और चाहता है कि राज्य को स्विक्त है कि विकास की बाधाओं को हटाहर बहुतख्यकों के जीवत को सुख्याय बनाने का एक सामन बनाना चाहिए। मिल वेन्यम के बन या सम्पत्ति के महत्त्व को कोई स्थान नहीं देता। जमीदारी में उसे कोई मलाई दिलाई नहीं देती। मिल अनिवार्य शिक्षां का समर्यन करता है। वह उत्तरांश्रिकारजन्य प्रविक्ता की सीमित करने को सेहमत है। वह विश्वायों के तिए श्रीवोगिक कानून को समर्यन करता है। उसकी घारणा है कि प्रयोगात्म एकाधिकारों में राज्यों का नियन्त्रण होना चाहिए। आर्थिक विषयों में उद्देश स्वाद के कार्य करते के पर्यो के सार्य करते के स्वाद के स्वाद के सार्य करते के सार्य करते के स्वत्र के वार्य के सार्य करते के सार्य के सार्य करते के सार्य करते के सार्य करते के सार्य कर वे सार्य के सार्य कर सार्य ने करते होना चाहिए। आर्थिक सार्य कर उपयोगितावायी सिंद हमा है। 'ग

यदि देखा, जाए तो बेन्धम का उपयोगितावाद परम्परागत नैतिक मान्यताग्रो के मुख्यकित की कहीटी है जबकि मिल का उपयोगितावाद एक ऐसा सिद्धान्त है जिससे उनके बौद्धिक स्वरूप की ज्यांस्था की जा सकती है। इसीलिए मैनसी (Maxey) ने लिखा है कि "मिल की उपयोगितावाद की पुनर्समीका में बेन्धम की मान्यताओं का बहुत कम अंध रह गया है।" अवस्थ ही मिल ने प्रपनी विष्याल-हृदयता से उपयोगितावाद को नैतिक कीवन के प्रचिक्त के अधिक अनुकृत बनाया और कुछ काल के लिए जनता को मुग्य कर लिया, किन्तु-अन्त में इनके कारए। उत्पन्न अभावियोगितावाद को नित्त के विष्य जनता को मुग्य कर लिया, किन्तु-अन्त में इनके कारए। उत्पन्न अभावियोगितावाद की रक्षा में वर्षकास्त्र का खुवाना खानी करने वाले मिल से उपयोगितावाद का पर प्रवचन हो सका। उत्तने वेन्यम द्वारा प्रतिपादिन उपयोगितावाद के प्रात्तेच की आगत कर दिया, परन्तु बदले में बहुतस्यक प्रालोचकों को जन्म दिया जो इस परिवर्षित और संशोधित उपयोगितावाद के विचय करने को मिल ने वेन्यम के उपयोगितावाद में नित्त सिद्धान्तों का सामाश्रेष्ठ कर उसे मोनवीय बनाने का सराहनीय कार्य अवस्थ किवा, लोकन वार्णिनकता को समाक्षेत्र कर उसे मोनवीय वनाने का सराहनीय कार्य अवस्थ किवा, लोकन वार्णिनकता को स्वार्थ करने का

मिल की स्वतन्त्रता सम्बन्धी धारणाः (Mill's Conception on Liberty)

<sup>1</sup> वेपर : पूर्वीक्त पू. 141,

<sup>2</sup> Maxey . op. cit , p. 487.

घवाँछनीय है। अपने रुही विचारों के कारण <u>मिल ने मानव-म्बतम्बता के व्यक्तिवादी रूप का प्रतिपादन</u> किया ा व्यक्तिगत स्वतन्त्रता के प्रता में किए गए उनके तर्कों को पढ़ने से स्वब्द साभास होता है कि पर्यापितावादी तर्कों का प्रतिक्रमण हो गया है। इसलिए सेवाइन ने तिल्ला है—"मिल का व्यक्तिगत वतन्त्रता का समर्थन उपसोपितावादी समर्थन से इस प्राधिक है।"

मेल के चिन्तन मे व्यक्ति का स्थान

्मिल व्यक्ति का पूजारी है <u>। उसका सम्पूर्ण राजनीतिक चिन्तन व्यक्ति के मूल्य पर आधारित है। मिल व्यक्ति को सामाजिक प्रास्त्री स्वीकार करता है, लेकिन साथ ही यह विश्वास भी व्यक्त करता है कि व्यक्ति समाज के हित में स्वेच्छा से योग नहीं देता । "व्यक्ति के हितों को व्यक्ति ही समझ सकता है, न कि समाज । प्रपत्ने सर्वोत्तम हित की व्यक्ति ही सर्वोत्तम हित को व्यक्ति ही सर्वोत्तम हित को व्यक्ति ही स्वात्तम हित को व्यक्ति ही स्वात्तम हित को व्यक्ति ही स्वात्तम हित को विश्वास है स्वात्तम है स्वात्तम है स्वात्तम हित की विश्वास है स्वात्तम है स</u>

मिल का दिश्यास है कि <u>अपित</u> को अपित अतित्व को विकसित करने और सुप्तर गाने की स्वतन्त्रता है। इसके लिए आवश्यक है कि <u>उसे निजार एवं अधिव्यक्ति की स्वतन्त्रता प्रवान</u> की जानी चिहिए। मिल के प्रनुतार व्यक्ति अपने वारीर और मस्तिष्क का स्वामी है और इसलिए उसे प्रपेत सम्बन्ध में पूर्ण स्वतन्त्रता होना चाहिए। उस क्षेत्र में समाज अयवा राज्य को व्यक्ति के प्रावरण पर कोई प्रतिवन्त्र नहीं लगाना चाहिए। व्यक्ति का सर्वतान्मुखी विकास तभी सम्भव है जब उसे अपने लिए आवश्यक परिस्थितियों को स्वयं ही निर्धारित करने का अधिकार प्राप्त हो। व्यक्ति वस्त सरम सर्थ है। सामाजिक व्यवस्था का अस्तित्व व्यक्ति के हित-साधन के लिए ही है। सामाजिक सस्थाओं की कसोटी पहीं है कि वे व्यक्ति ना हित-साधन किस सीमा तक करती हैं।

ज्यक्ति की राज्य ग्रीर समाज के हस्तक्षेप से रक्षा होना ग्रावश्यक है

मिल की रह घारणा थी कि अपने व्यक्तित्व का विकास करना ही मनुष्य का ध्येय है, किन्तु इसं ध्येय की आप्ति मे राज्य श्रीर समाज द्वारा कुछ वाद्याएँ उपस्थित की जाती है जिनका निराकरण आवश्यक है। इन वाधाओं के निराकरण की अवस्था ही स्वतन्त्रता है। समाज और राज्य द्वारा व्यक्ति की स्वतन्त्रता का हनन अनुचिन है। होता यह है कि समाज यह कदापि वर्दाश्त नही करता कि कोई उसकी मान्य परम्पराम्यो को तोडंकर नवीन परम्पराम्रो की स्थापना करे। यदि कोई ऐसा दूस्साहस करता है तो समाज के पूजे उसे पुकड़ने के लिए तत्पर रहते है पर समाज को ऐसा कोई ग्रधिकार नहीं • होना चाहिए। समाज को तो व्यक्ति के ब्राचरण के केवल उस भाग का नियम्बण करना ही उचित है है जो दूसरो से <u>सम्बन्धित हो।</u> व्यक्ति प्रपना, प्रपने शरीर का तथा श्रपने मस्तिष्क का स्वयं स्वामी है मतः समाज की निरक्शता से व्यक्ति की रक्षा होनी चाहिए। समाज प्राय अपने व्यवहार ग्रीर ग्राचरण द्वारा व्यक्तियो पर एक विजिट्ट व्यवस्था को योपने का प्रयत्न करके व्यक्तित्व के निर्माण को अवरुद्ध , कर देता है। कभी-कभी तो सामाजिक नियमों के 'कारण व्यक्तित्व का विकास बिल्कुल ही एक जाता है। समाज व्यक्ति को स्विविवेकानुसार कार्य करने देता है और बाध्य करता है कि वह सामाजिक दिण्टकोण के ग्रनकल ही अपने चरित्र का निर्मास करे। यह स्थिति वडी हेय है जिसे समाप्त किया ज़ाना चाहिए। समाज के समान ही राज्य को भी कोई अधिकार नहीं है कि वह व्यक्ति की स्वतन्त्रता का हनन करे। मिल के अनुसार, "जासकगण नियमित रूप से समाज के प्रति उत्तरदायी है। राजनीतिक क्षेत्र में बहुमत के अत्याचार जीती दुराई से अपनी रक्षा करना आवश्यक है। राज्य की व्यक्ति के , जीवन में कम से कम हस्तक्षेप करना चाहिए। वह व्यक्ति के जीवन में केवल आरम-रक्षा के लिए हस्तक्षेप कर सकता है । यदि प्रपने कार्यों द्वारा कोई व्यक्ति दूसरे की समानता मे वायक हो, तो राज्य का हस्तक्षेप न्यायोचित है।

मिल की स्वतन्त्रता का स्वरूप ।

जैसा कि कहा जा चुका है, मिल के लिए स्वतन्त्रता उपयोगिता से अधिक उच्च और अधिक

मोलिक थी। इसी भावना ने उसके 'Essay on' Liberty' को अभर बना दिया। मिल ने जिस् स्वतन्त्रता का पक्ष-पोपणं किया है, वह एक व्यापक स्वतन्त्रता है । उसका विश्वास है कि स्वतन्त्रता के धुमाव में किसी <u>प्रकार का ग्रात्म-विकास नही हो सकता</u>। स्वतन्त्रता ग्रीर ग्रात्म-विकास का यही सम्बन्ध उसके अध्ययन का केन्द्र-विन्दु है और उसका तक है कि समाज की प्रसन्नता के लिए स्वतन्त्रता ग्रनिवार्य है। '<u>श्रॉन लिबर्टी' से स्वतन्त्रता</u> के स्वरूप को स्पप्ट करते हुए मिल ते लिखा है कि—"सानव ज़ाति किसी भी घटक की स्वतन्त्रता में केवल एक ग्राधार पर ही हस्तक्षेप कर सकती है श्रीर वह है म्रारमरक्षा । सम्य समाज के किसी भी सदस्य के विरुद्ध शक्ति का प्रयोग केवल इसी उद्देश्य के लिए हो सकर्ता है कि उसे दूसरों को हानि पहुँचाने में रोका जाए। उसका ग्रंपना भौतिक या नैतिक हित इसका पर्याप्त ग्रीचित्य नहीं है। किसी भी व्यक्ति को कोई काम करने यान करने के लिए विवस करना इस ब्राधार पर उचित नहीं माना जा सकता कि ऐसा करना उस व्यक्ति के हित में है या ऐसा करने से उसके हित मे वृद्धि होगी या ऐसा करना बुद्धिमत्तापूर्ण है।:::: समाज मानव श्राचररा के केवल उसी ग्रम को नियन्त्रित कर सकता है जो दूसरे व्यक्तिया से सम्बन्धित हो । स्वय प्रपने ही कार्यों मे उसकी स्वतन्त्रता प्रविकारत निरपेक्ष है।" मिल के विचारों का और ग्रधिक स्वप्टीकरण <u>वेपर</u> के इन गब्दों से होत्रा-है-

्मिल के <u>बनुसार ब्यक्ति पर व्यक्ति</u> की प्रमुखत्ता स्वतन्त्रता है) व्यक्ति के कार्यों में किसी भी तरह का नियन्त्रण उचित नहीं है, परन्तु उसे दूसरों की हानि पहुँचाने वाले कार्यों से रोकना उचित ही है। मिल सभी तरह के कार्यों को दो स्ने एियों में विभाजित करता है हवय से सम्बद्धित कार्य तथा पर सम्बन्धी कार्य। वह बताता है कि ह्वय से सम्बन्धित कार्यों पर कोई भी नियन्त्रसा नहीं होना चाहिए परन्तु पर सम्बन्धी कार्य जी दूसरी की हानि तथा दुख पहुंचाते हैं, वे नियन्त्रित होने ही चाहिए। मिल का यह मत अनुपयोगितावादी है। वह इस अनुमान पर आधारित है कि नियन्त्रए। एक बुराई है। यह मत उपयोगतावादी सिद्धान्त द्वारा उचित नही ठहराया जा सकता। यह सिद्धान्त

वपयोगिता का नहीं, ग्रात्मविकास का है।"1

<sup>4</sup> <u>मिलु की दू</u>सरी परिभाषा के अनुसार अपनी इच्छानुसार कार्य करने की छूट ही स्वतन्त्रता है । प्राप यदि यह जानते हैं कि प्रमुक व्यक्ति का प्रमुक पुल को पार करना खतरनाक है और इसलिए म्राप उसे पुल पार करने से रोक देते हैं तो म्राप उचित ही करते हैं। ईम्रतन्त्रता व्यक्ति की उच्छा-पर निर्मर होती है तथा किसी अयन्ति की इच्छा नदी से दुवते की नहीं हो सकती र स्वतन्त्रता की यह परिभाषा नियन्त्रए। के लिए दरवाजा खुला रखती है। यदि एक बार यह मान लिया जाए कि कोई दूसरा व्यक्ति ग्रापकी इच्छा को ब्रापसे ग्रच्छी तरह जान सकता है और स्वतन्त्रता उसी को कहते हैं जो ग्रापकी इच्छा होती है, तब तो ग्रन्वेयसाधिकारी मनुष्य को नर्क मे जाने से बचाने के कार्य ग्रीर उसे भुक्ति दिलाने के प्रयत्न भी उचित है। मिल कहता है कि व्यक्ति पर स्वतन्त्र होने के विषा दुवान भी डाला जा सकता है। यहाँ वह अतिवादी हो जाता है। उसकी ये परिभाषाएँ भी वेन्थम की परिभाषाओं से भिन्न हैं।"2

मिल की स्वतन्त्रता कास्वरूप तब ग्रीर भी शक्तिशाली वन जाता है जब हम देखते है. कि वह <u>प्रलग-प्रलग पुरुषों और स्थियों की उच्चति</u> चाहता है क्योंकि उसका विवार <u>है कि सभी सम</u>्द्रण श्रीर तर्क सगत वस्तुएँ व्यक्तियो से ही श्राती है श्रीर व्यक्तियों से ही श्रानी चाहिए। (मिल के स्वतन्त्रता सम्बन्धी विचारों के दो प्रकार

मिल के अनुसार स्वतन्त्रता के दो प्रकार हैं-

(X) विचार ग्रीर ग्रभिन्यवित की स्वतन्त्रता (Freedom of Thought and Expression), तथा (2) कार्यों की स्वतन्त्रता (Freedom of Action) ।

1. विचार और अभिव्यक्ति की स्वतन्तता (Freedom of Thought and Expression)—
विचारों की स्वतन्तता के सम्प्रांच में मिल के तर्क वडे प्रभावकाली हैं। सिल के खुद्धार समाज और
राज्य को व्यक्ति की वैचारिक स्वतन्तता पर प्रतिवन्ध लगाने का कोई अधिकार नहीं हैं। किसी भी
व्यक्ति को किसी भी प्रकार के रिचार ध्यात करने की स्वतन्त्रता होनी चाहिए चाहे वे विचार समाज
के प्रमुक्त हो या प्रतिकृत । गीदिक प्रयात चैचारिक स्वतन्त्रता होनी चाहिए चाहे वे विचार समाज
के प्रमुक्त हो या प्रतिकृत । गीदिक प्रयात चैचारिक स्वतन्त्रता न केवन उस समाज के लिए ही हितकर
है जो उसकी प्रनुचित देवा रे बिक्क उस व्यक्ति के विचार अपनत
करों की स्वतन्त्रता एक पौर हो भीर व्यक्ति प्रकेला दूसरी प्रोर, तो भी उस व्यक्ति के यितिर्यक्त सम्पूर्ण
मानव-गाति एकमत हो जाए तो भी मानव-जाति को उसे जबरदस्ती चुप करने का उसी प्रकार
प्रिकार नहीं है जिस प्रकार यदि वह अधित-प्रास्त होता तो उसे मानव-जाति को चुप करने का

सेवाइन ने मिल के उरत विचार पर टिप्पणी करते हुए लिखा है कि, "जुन उसने यह कहा कि सम्पूर्ण भानय-जाति को एक धर्महमत व्यक्ति को चुन करने का प्रिकिश्तर नहीं है तब वह निर्णय की स्वतन्त्रता का सम्यंत कर रहा था। इस स्वतन्त्रता का स्रावाय यह है कि प्राप्त अपनी वात मनवाते के लिए किसी व्यक्ति के साथ अर्थने वात सनवाते के लिए किसी व्यक्ति के साथ अर्थने वात सनवाते के है। यह निर्वायता परिचरन व्यक्तित्व का तसाथ है। उस प्राप्त वात ठीक है। यह निर्वायता परिचरन व्यक्तित्व का तसाथ है। उदारवादी समाज यह है जो इस प्रिकार के स्वीक्तित्व प्रोर व्यक्तित्व का तस्यायों को इस तरह दालता है कि इस प्रिकार को सिद्ध किया जा सके। व्यक्तित्व प्रोर व्यक्तित्व निर्णय की अनुमति देने को सहन को जाने वाली बुराई मानना नहीं है। उसरवादी समाज उनको वास्तविक प्रत्य देता है। वह उन्हें मानव-जाति के कत्याया के लिए प्रावश्यक समझता है तथा उन्व-सम्यता का लक्षण मानता है। निराय व्यक्तित्व के इस मूल्योकन ने मिल के उदारवादी वासन के मूल्योकन को प्रयोधिक प्रभावित किया या। "1

मिंत ने इडतापूर्वक कहा कि सत्य अयवा किसी विचारधारा के इसन से सामाजिक प्रगति अववह होती है। यदि मार्टिन ह्रूचर से पहले घर्म-सुधार के प्रयासो तथा वार्षिक धान्दोजनकर्ताओं का दमन किया जाता तो धर्म-सुधार प्रान्दोक्षन बहुत पहले हो सफल हो गया होता और 16वी अताब्दी के बाद होने वाली प्रगति काकी समय वृत्व हो सम्पन्न हो जाती। दमन के सत्य का उन्मूचन नही किया जा सकता और न विचारों को कब्र में दफनाया जा सकता है। विज्ञार और अभिव्यक्ति की स्वतन्त्रता सर्य की पुष्टिट और समाज की प्रगति की खोतक होती है।

भिल्ल ने कहा कि क्रिजार एवं भाषण की स्वतन्त्रता, मानिषक स्वास्थ्य के लिए प्रियम्त धानुष्मक हैं। इसते प्रिवस्त मृत्युच्यों को केवल प्रियम्तता सुखं की प्रतुप्ति ही नहीं होती, बल्कि इसके द्वारा सत्य की बीज भी की जा सकती है। इस राजनीतिक स्वतन्त्रता से उच्च नैतिक स्वतन्त्रता का जम्म होता है। बुत्तंजनिक प्रक्रों पर उन्मुक्त चर्चों हो, राजनीतिक निर्णयों में उनका हाथ हो, नैतिक विश्वास को कार्योन्तिक करने के लिए उत्तरदायित्व का भाव हो—जब ये बात होती हैं, तभी विवेकखील मृत्युच्यों का जन्म होता है। इस तरह का चरित्र-निर्माण प्रिकं इसिल्ए जलरी नहीं है कि उससे किसी स्वार्य की पूर्ति होती है। इस तरह का चरित्र-निर्माण कि वह समिल पी जलरी है स्थापित वह समिल पी जलरी है स्थापित वह सम्वत्य विश्वास के पूर्वित होती है। जाए कि व्यक्तित्व का स्वतन्त्र विकास करवाण की एक प्रमुख खते हैं तथा यह सम्यता, उपर्वेश, विकास और सस्कृति का सहयोगी तस्य ही

l सेबाइन . राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 2, पृ. 665.

554 पाश्चात्य राजनीतिक विचारों का इतिहास

नहीं बरन् इन सब् का एक बावस्थक अप,भी है तो स्वतन्त्रता की कम कीमत बाँकने का फोई खतरा नहीं रहेगा।"

मिल ने वैचारिक स्वतन्त्रता के बाद में जो तर्कसगत मत प्रकट किया है उसे निष्कर्ण रूप में इस प्रकार व्यक्त किया जा सकता है—

- विचारो पर प्रतिबन्ध लगाने का अर्थ सत्य पर प्रतिबन्ध लगाना है और सत्य पर प्रतिबन्ध का अर्थ समाज की उपयोगिता का हनन करना है जिसके परिएगमस्वरूप समाज का पतन अवस्यम्मानी हो जाता है।
- प्रित्यक्ति द्वारा सत्य विचारो की पुष्टि होती है। दमनकारी उपायो द्वारा सत्य की वाधित नहीं किया जा सकता। उसे केवल विलम्बित किया जा सकता है। हो, इस विलम्ब के फलस्वरूप सामाजिक प्रगति अवश्य अवरुद्ध होती है।
- 3, सत्य के अनेक पदा होते हैं। सामान्यतः एक पक्ष सत्य के एक पहलू को देखता है ग्रीर दूसरा पक्ष एक दूसरे पहलू को रिसट्य के समग्र रूप को समग्रत के लिए उसे जिसने अधिक र्डाष्ट्रकरिय से देखने की स्वतंत्रवदा दी जाएगी जतना ही अच्छा होगा कि विचिच र्डाप्टरकोण एक दूसरे के दूरक होते हैं जिनके समन्वय से जास्तविकता का पता चलता है और सघर्षमय परिस्थितियाँ समान्त होती हैं।
  - 4 यदि कोई व्यक्ति श्रांतिक सत्य बोलता है यहाँ तक कि मिथ्या भावण भी करता है तो भी राज्य को उसके विचार-स्वातस्थ्य में हस्तक्षेप नहीं करना चाहिए। समाज अथवा जनता जब उसके पूर्ठ की सम्झ जाएगी, तब उसका समर्थन नहीं करेगी। सूदि कोई व्यक्ति सनकी है तो उसे भी अपने विचारों को व्यक्त करने की पूर्ण स्वतन्थता दी जानी चाहिए बयोकि हो सकता है कि सनकी व्यक्ति भी किसी नई चिन्तन-पद्धित का आविष्कार करने में सकत हो जाए।

्रीयदि किसी व्यक्ति का विचार गंवत है, तो उसको व्यक्त होने देने में समाज की हार्नि नहीं है) इसके तो समाज द्वारा स्वीकृत सत्य का स्वहप ग्रीर प्रधिक निवरेगा। मिथ्या आपणों की तुलना करके हम सत्य को परख सकते हैं। मिथ्या और सत्य में विरोधाभास है, ग्रतः सत्य को एक सजीव रूप से समाज में प्रस्तुत किया जा सकता है।

् तुर्क वृद्धि से सत्य की परख होती है ज्ञान का विकास होता है और निध्या एवं अन्य-विश्वासपूर्ण परम्परान्ने का खत्त होता है े

इस प्रकार मिल के अनुसार किसी भी व्यक्ति को किसी भी द्या में विचार व्यक्त करने से रोकना अनुष्यि है क्यों कि, "विचार प्रभिव्यक्ति को रोकने में भारो दोष यह है कि ऐसा करना मानव-जाति की वर्तमात तथा आवीं नस्तों को स्वतन्त्रता से विचार करना है।" स्वतन्त्रता को छोनमें के भीषण परिणाभों का उदाहरण देने के लिए मिल सुकरान और ईसा मसीह, की हत्या का उल्लेख करता हुआ कहता है— "व्या मानव-जाति कभी भूख सकती है कि कभी किसी जमाने में सुकरात नाम का एक मनुष्य हुआ था जिसकी राज्याधिकारियों और लोकमत से एक स्मरणीय टक्कर हुई थी। विचारों को ता वर्ता तिरस्कार ही हुआ था, यदाप 2000 वर्ष से अधिक समय बीत जाने पर भी उसके विचार अमर है और भविष्य में भी रहेंगे।"

मिल ने इस बात पर बल दिया है कि एक ऐसे लोकमत का निर्माण होता काहिए जी सहिष्णुतापूर्वक हो, जो आपुसी मतभेदों को महत्त्व देता हो और जो नए विचारों का स्वापत करते के लिए तैयार हो ।

2 कार्यों की स्वतन्त्रता (Freedom of Action)—न<u>ैचारिक स्वतन्त्रता का महत्त्वपूर्ण</u> पुत्र कार्य की स्वतन्त्रता है। मिल का दृढ मत है कि "विचारों की स्वतन्त्रता सुपूर्ण है यदि जन विचारों को कियान्वित करने की स्वतन्त्रता न हो । वृद्धिः, सकत्न, सृष्टि—ये मृतुष्य के प्रविभावयं प्राप्त हैं और कार्यों द्वारा मृतुष्य प्रवता अनुदाय समाज को देता है। यह प्रपुदाय उसके व्यक्तित्व का मानवीय तस्य है, सब ही सामाजिक प्रयत्ति का प्रनन्यतम साधन है। यदि कोई व्यक्ति स्वतन्त्रतापूर्वक केवल सोचता हो है, पर प्रावरण में सदा दूसरों की साज्ञा का अनुवर्ती रहता है, तो वह जीवित दास केवल सोचता हो है, पर प्रावरण में सदा दूसरों की साज्ञा का अनुवर्ती रहता है, तो वह जीवित दास (Slave) है क्योंकि उसके मन भीर वारीर पृत्वक है, वह अपूर्ण मानव है। "सोचने, समझने, बोलने प्रोर कार्य करने की स्वतन्त्रता एक ही प्रयान तस्व के सोचान हैं, इनमें से किसती की उदेशा नहीं की साज्ञा कार्य करने की स्वतन्त्रता एक ही प्रयान तस्व के सोचान हैं, इनमें से किसती की उदेशा नहीं की साज्ञा है, व्यवस्था में के प्रभाव में स्वतन्त्र चिन्तन वैसा ही है जैसा कि पत्नी उड़ना तो चाहता है, पर उसके पन उड़ते नहीं।"

मिल ने कहा कि लोकमत के नाम पर बासन जनता की स्वतन्त्रता में वाचा पहुँचाता है, यतः यह पावर्यक है कि <u>वैयक्तिक जीवन में</u> राज्य द्वारा किए जाने वाले हस्तक्षेप समाप्त किए जाएं, यतः यह पावर्यक है कि <u>वैयक्तिक जीवन में</u> राज्य द्वारा किए जाने वाले हस्तक्षेप समाप्त किए जाएं, पर कांगं-स्वतन्त्रता में मर्यादा का ह्यान प्रवश्य एखा जाना चाहिए । राज्य के विधि-निर्माणकारी प्रधिकार स्तेन के सीमा निषिवत करते हुए उसने लिखा है, "मानव-जाति व्यक्तिगत प्रयवा सामृहिक सिकार सेने के सोने निर्माण कि किसी भी पटक के विवद बक्ति का प्रयोग केवल को ह्यान है हिन होने वह होने हे ते रोकन लिखा के किसी भी पटक के विवद बक्ति का प्रयोग केवल को होति पहुँचाने से रोकन के लिए उचित हो सकता है, "ध्विकार कहीं हैं। पर आक्ति के ऐसे कार्यों पर अवक्ष्य प्रतिवन्ध लगाएं को प्रविवन्ध लगाने का कोई बॉर्यिकार नहीं हैं। पर आक्ति के ऐसे कार्यों पर अवक्ष्य प्रतिवन्ध लगाएं जो प्रतिवन्ध लगाएं जो सकते हैं जिनके द्वारा समाज के प्रया व्यक्तियों पर कोई प्रविवन्ध लगाव पर अवक्ष्य प्रतिवन्ध लगायं, जा सकते हैं जिनके द्वारा समाज के प्रया व्यक्तियों पर कोई प्रविवन्ध कार्य पर सह समाय नहीं हो स्वता । यहि व्यक्ति जुता खेलता है और उसका सामाजिक प्रभाव नवध्य है तो आक्ति के इस कार्य में सकता । यहि व्यक्ति जुता खेलता है और उसका सामाजिक प्रभाव नवध्य है तो आक्ति के इस कार्य में सकता । यहि व्यक्ति जुता खेलता है और उसका सामाजिक प्रभाव नवध्य है तो आक्ति के इस कार्य में सकता । यहि व्यक्ति जुता खेलता है और उसका सामाजिक प्रभाव नवध्य है तो आक्ति के हिन सामाजिक कहताएंगा, क्योकि उसके चर की ग्राग पर विस्ति के घरों को भी जला सकती है । सामाजिक खोतक कहताएंगा, क्योक उसके पर के ग्राग पर विस्ति के बिकत यह हस्तक्षेप भी वही तक उसके प्रधामाजिक कार्यों के पर की बाता है । वास्तव में मिल यह स्ववन्न्य सामाजिक विद्या कि कार्यों के पर की सामाजिक कार्यों के पर कि का विद्या है। वासव में मिल यह स्ववन्न्रता सामाजिक कार्यों के पर कि कार्यों के पर कार्यों के पर कार्यों के पर कार्यों के स्ववन्य कार्यों में राज्य कार्यों के स्ववन्य का यायिक्यों पर निनर है । व्यवहात है का कि कार्यों के कार्यों के पर कार्यों के पर कार्यों के पर कार्यों के स्ववन्य कार्यों का व्यव्यक्त सामाजिक कार्यों के पर कार्यों का व्यव्यक्ति का वायिक्य पर

श्वाहन न मान के विचार समझायों के बारे में मिल के विचार बहुत स्पष्ट थें े उसते कुछ

"स्थान की विचत समझायों के बारे में मिल के विचार वहुत स्पष्ट थें े उसते कुछ

वास्तविक मामलो पर जिस हम से विचार किया उनके यह बात प्रमाणित हो बाती है 1 उसते निक्कंष

किसी नियम पर प्राचारित नहीं थे । वे शैस्तुंध की आस्मिनिष्ठ आदतो पर निर्मर थे । उदाहरण के

किसी नियम पर प्राचारित नहीं थे । वे शैस्तुंध को स्वतृत्वता को अतिक्रमण माना है विकेन उसने

किसी नियम पर प्राचार इच्यों की विक्री के निर्देश को स्वतृत्वता को अतिक्रमण माना है विकेन उसने

किसी विचार कुछ असमत से हैं।

प्राचीर्य शिक्षा को स्वतृत्वता, का अतिक्रमण नहीं माना । उसके ये दोनों विचार कुछ असमत से हैं।

प्राचीर्य शिक्षा को स्वतृत्वता, का अतिक्रमण नहीं माना । उसके ये दोनों विचार कुछ असमत से हैं।

प्राचीर्य की श्री का उसने स्वाहत्या को अधिक प्रमाचित करती है थे वह वार्वजनिक स्वाह्य पृथ

क्राचाण को इचिन से ब्यापार तथा उद्योगों पर उसका का ब्यापक नियम्बण प्रचीकार करने के लिए

क्रियाण को इचिन से ब्यापार तथा उद्योगों पर उसका का ब्यापक नियम्बण प्रचीकार करने के लिए

क्रियाण को इचिन से सामित्रका को तथा।

वाह क्रितना ही प्रसम्बद्ध क्यों न रहा हो, इसका एक महत्त्वपूर्ण निक्कंप प्रपाय का तिहत्वता का से कम से कम

था। विज्यम का कहना था कि विचान स्वभाव से ही खराव होता है और उसका उपयोग कम से कम

था। विज्यम का कहना था कि विचान स्वभाव से ही खराव होता है और उसका उपयोग के ति सम हम्मि चाहिए। वेन्यम के इस कथन का शास्त्विक प्राचा को शेयम के लिए था, वह मिल के लिए

था। मिल्को आरम्भिक उदारवाद के इस सिद्धान्त को त्याग दिया कि विचान के वितिरक्त और भी

सम्भव हो सकती हैं अविक्रिक विधान महो। उसने कहा कि बल-प्रयोग को विधान के वितिरक्त और भी भूनेक विधाएँ हो सकती हैं। दो परिषामों में इसना एक परिषाम हो सकता है — या तो विधान को बल-प्रयोग कम करने के उदारवादी प्रयोजन के रूप में नहीं परखां जा सकता या उदारवादी सिवाल का इस तरह विस्तार किया जाना चाहिए कि उसमें वैधिक वल-प्रयोग तथा विधि के वाह्य-वल-प्रयोग के सप्तन्य पर विचार हो सके। वाह्य-वल-प्रयोग राज्य के निध्क्रय रहने से उत्पन्न होता है, ग्रीन ने सकारात्मक स्वतन्त्रता के सिवाल द्वारा इस प्रवन्न पर प्रागे चलकर विचार किया। चहु तक मिल का स्वन्य है उसने तानववादी आधारों पर सामानिक विधान को आवश्यकता को स्वीकार किया, त्यापि उसने इसकी उचित सीमाणों का निष्मरस्य वहीं किया। भेप

मिल के इन विचारो से यह निष्कर्ष निकलता है कि मानव-जीवन के दो पहलू हैं—व्यक्तिगत भौर सामाजिक । इसके अनुरूप वह व्यक्ति के कार्यों को दो भागों में विभाजित करता है—

(1) स्व-सम्बन्धी कार्य (Self-regarding Actions) (2) पर-सम्बन्धी कार्य (Others'-regarding Actions)

्याति के एव-सम्बन्धी कार्य वे हैं जिनसे अन्य व्यक्ति प्रभावित नहीं होते । इन कार्यों की प्रिति के एव-सम्बन्धी कार्य वे हैं जिनसे अन्य व्यक्ति प्रभावित नहीं होते । इन कार्यों की प्रिति को एक कार्यों को अपनी इन्छानुसार करने की पूर्ण स्वतन्वता होनी चाहिए । इनमें राज्य का कीई भी हस्तकेष वांवनीय नहीं है । व्यक्ति को स्वतन्वता कार्यों की स्वतन्वता न देना वसे पृष्ण वनाना है । व्यक्तित्व कार्यों की स्वतन्वता का अभाव समाज की प्रयत्ति के लिए स्वतन्य वन जाता है । सिन के अनुसार, "जिस प्रकार स्वतान की प्रगति का आधार नवीन आवित्कार है, जुनी प्रकार समाज भी भी जीवन और गति का आधार नवीनता में निहित है । नवीनता (Variety) के अभाव मे जीवन पूर्ण हो जाएगा । अतं इस नवीनता तो रक्षा के लिए भी यह आवस्यक है कि व्यक्तित्वत कार्यों में व्यक्ति को पूर्ण स्वतन्वता प्रास्त हो ।"

पर सम्बन्धी कार्य व्यक्ति के वे कार्य है जिनसे समाज प्रथवा प्रत्य व्यक्ति प्रशाबित होते हैं। ऐसे कार्यों में राज्य हारा हस्तसेष किया जा सकता है, वयों कि यद्यपि व्यक्ति की स्वतन्त्रता प्रावक्षक है तथापि इसके हारा दूसरों की स्वतन्त्रता का बिलदान नहीं किया जा सकता ! यदि व्यक्ति समाज में अभवता और अनैतिकता को प्रोत्साहन देता है प्रथवा ऐसे सगठनों का निर्माण करता है जिनसे सामाजिक शान्ति और सुरक्षा भग होती हो, राज्य को प्रथिकार है कि वह जसके कार्यों में हस्तक्षेप करे, लेकिन वहीं तक यह स्वतक्षेप व्यक्ति के सामाजिक कार्यों को रोकने के निए प्रावक्ष्यक हो। प्रथमा पूर्ण अहित करने वाले व्यक्तित्यत कार्य भी, मिल के अनुसार, राज्य हारा प्रतिविध्यत हो सकते हैं जीते प्रावस्त्रता कार्यों।

मिल ने कार्यों की स्वतन्त्रता को चरित्र-निर्माण और सामाजिक विकास की दृष्टि वे न्यायपूर्ण व्यवसम्म है चिर्नु-निर्माण में व्यक्तियत (अपून्य त्या परीक्षण के बाद किया गया सकत्य कार्य रूप में व्यक्तियत है । बुरी आदतो अथवा किया भी तिकत्य किया किया में रिक्ने के लिए राज्य को परीक्ष रूप से हस्तक्षेप करना चाहिए। इन परीक्ष रूप में निवारस्माध्यक ज्याप विकास त्या है। प्राप्त को प्रोप्ता के प्रमुसार, "मया विकास त्या है। प्राप्त वनाकर सफलता आपत नहीं की जा सकती और न राज्य को मुखशाला वन्त्र करानी वर्ष्य का में स्वशाला के पास कार्यों वर्ष्य कर को मुखशाला वन्त्र करानी वर्ष्य का में स्वशाला के पास जाकर अपने शिष्टे के स्वाप्त के स्वप्त को मुक्त करना चाहता है स्वप्त के स्वाप्त के स्वाप्त के स्वाप्त के स्वप्त के सुक्त करना चाहता है स्वप्त के स्वप्त के सुक्त करना चाहता है स्वप्त के स्वप्त के सुक्त करना चाहता है स्वप्त के सुक्त करना चाहता है स्वप्त के स्वप्त के सुक्त करना चाहता है स्वप्त के सुक्त करना चाहता है स्वप्त के सुक्त करना चाहता है स्वप्त करना वाहता है स्वप्त करना वाहता है स्वप्त करना चाहता है स्वप्त करना वाहता सुक्त करना चाहता है स्वप्त करना वाहता है स्वप्त करना वाहता स्वप्त करना वाहता है स्वप्त के सुक्त करना चाहता है स्वप्त के सुक्त करना चाहता सुक्त करना चाहता

<sup>1,</sup> सेवाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 2, प्रवठ 668)

भावना के विरुद्ध है। मिन ने अनुनेपानकर्ता तथा प्राविष्ठार को प्रधिक श्रेय दिया है वयोहि वह पप-प्रश्नीक होता है। मिल कार्यो की स्वतन्त्रता का उद्योष करते समय व्यक्ति<u>गत विभिन्नता तथा विश्वियता पर और</u> देता है। यह भावनीन एकस्वता (Dull and Dead Uniformity) का घीर विशेषी है। यमिक्शित होने के लिए प्रावर्यक है कि समाव मे प्रलग-प्रलग घाराष्ट्रो का समन्वय करने की सामध्ये हो।

िर्मिल की स्वतन्त्रता के मूलमूत तस्य-मिल के व्यक्तिगत स्वतन्त्रता के सिद्धान्त को

त्री. रिक्सन (Prof Davidson) ने उन प्रकार ब्यात किया है-

(क्) <u>र्वाक्त की भावनामां पोर उच्छा</u>मों को उचित स्थान दिया जाए। बौद्धिकता द्वारा रनगा मगहरूल त होने पर उसका पर्य यह नहीं है कि बौद्धिकता के महत्त्व को किसी प्रकार घटाया जा रहा है।

्रा) तार्वजनिक घोर सामाजिक कत्याण की दृष्टि से व्यावनत दृष्टिकोण को भी उचित
महत्त्व दिया जाना चाहिए। उत्तरं मानय-तत्वाए में वृद्धि होगी और लोग प्रगति के लिए प्रेरित
होंगे। विभिन्न दृष्टिकोणों को प्रोश्ताहित करने से जीवन में अपेक्षित विविधता और प्राच्यात्मिक
मौजिकता उत्तरम होगी।

(ग) समाज नी ऐसी परम्परायों का विरोध किया जाना चाहिए जिनसे विचार ग्रीर भाषण

की स्वतन्त्रना वाधित होती हो, ऐने कानुनो की निरस्त कर देना चाहिए।

इस प्रकार मिल द्वारा प्रतिपादित की गई स्वतन्त्रता के प्रमुख तत्त्व ये हैं-

(1) <u>यह नकारात्मक स्वतन्त्रता है, विधेयात्मक नहीं</u>। कानून का ग्रभाव ही स्वतन्त्र माना गया है।

(2) मिल द्वारा स्वतन्त्रता की एक ग्राध्यात्मिक व्याप्या प्रस्तुत की गई है।

- (3) सनाव से प्रयक्त रहकर व्यक्ति स्वतन्त्रता का उपभोग कर सकता है। मिल की स्वतन्त्रता को पारणा समाज की व्यक्तिवादी धारणा पर प्राधारित है।
- (4) मिल द्वारा स्वतन्त्रता के पक्ष में विए गए तक उपयोगितावादी सिद्धान्तों का अतिक्रमण करते हैं। जब मिल कहता है कि एक व्यक्ति की स्वतन्त्रता की रक्षा सम्पूर्ण मानव-चाति के विरुद्ध भी की जानी चाहिए तो उसका उपयोगितावादी आधार से कोई सम्बन्ध नहीं रहता। (5) मिल पिछड़े हुए राष्ट्र के लोगों को स्वतन्त्रता प्रदान करने के पक्ष में नहीं है।

(6) राष्ट्रीय प्रगति ग्रीर सामाजिक उद्देश्य के लिए स्वतन्त्रता का ग्रपहरें किया जा

सकता है।

मिल के स्वतन्त्रता सम्बन्धी विचारो की ग्रालोचना

वार्णितक तथा स्पादहारिक पक्ष द्वारा मिल की स्वतन्त्रता सम्बन्धी धारणा को पर्याप्त आवीचना की गई है। कहा गया है कि स्वतन्त्रता ग्रीर उसके पक्ष मे तर्क की दीवार खडी करने के प्रयास में मिल स्वत भावावेश में बह प्या है और दीवार उठाने के वर्णाय नीव ही खोदता रह गया है।

1 अनेंस्ट बार्कर के अनुसार "मिल उसकी बचत के लिए पर्याप्त गुँजाइश क्षोड देने पर भी, हमे कोरे स्वातान्त्र्य और काल्पनिक व्यक्ति का ही पैगम्बर प्रतीत होता है। व्यक्ति के अधिकारो के सम्बन्ध में उसका कोई दर्शन नहीं था। वह समाज की कोई ऐसी पूर्ण करणना नहीं कर पाया जिसमें 'राज्य और व्यक्ति' के मिथ्या अन्तर अपने-आप जुम्त हो जाते हैं। " वास्तुव में मिल ने व्यक्ति को

समाज से पृथक् देखा है और समाज के नियमों की व्यक्ति की स्वातन्त्रता में कोई विरोध नहीं होता वे तो व्यक्ति की स्वतन्त्रता को सम्भव बनाने में सहायक होते हैं।

2. फ़िल ने स्वतन्त्रता के लच्छे और सेंद्वान्तिक उपदेश का कोई आधार स्पष्ट नहीं किय है\ यह ठीक है कि व्यक्ति को व्यक्तिगत क्षेत्र में पूर्ण स्वतन्त्रता होनी चाहिए ग्रीर बहुमत या ग्रन किसी को इसमें हस्तक्षेण नहीं करना चाहिए, पर ऐसा क्यों ? व्यक्ति की व्यक्तिगत क्षेत्र में, विचार ग्रामिक्यक्ति के क्षेत्र में, ग्रण्ने व्यवसाय या ग्रामिक्वियों के चुनाव के क्षेत्र में समाज के समकक्ष ग्रामिका क्यों मिलने चाहिए ? मिल अपने निवन्त्य में इन ग्रम्नों का उत्तर नहीं देना ।

4 मिल ने अपने द्वारा प्रतिपादित स्वतन्त्रता का कोई ग्रीचित्य सिद्ध नही किया है । कैवर तकों पर स्वतन्त्रता का स्थायी ग्राघार प्राप्त नहीं किया जो सकता। मिल की स्वतन्त्रता का ग्राधा जपयोगिता है तेकिन जसमें उत्तरदायित्व का ग्राधा उपयोगिता है तेकिन जसमें उत्तरदायित्व का ग्राधा है। किसी ग्रीचित्रता का ग्राधित्व के ग्राधा से कीं प्रतिस्त नहीं ही सकता। मान सिव्धा कि निजी क्षेत्र में व्यक्ति को पूर्ण स्वतन्त्रता दे दी जाए, लेकि इस क्षेत्र में यदित्व को पूर्ण स्वतन्त्रता दे दी जाए, लेकि इस क्षेत्र में यदित्व त्या कि साथ करें जो दूसरों के लिए हानिकारक सिद्ध हो तो इसका उत्तरवायित कि स्वत्य तथा तथा कि साथ के प्रत्य में स्वतन्त्रता स्वेच्छानिर्तिता का स्वे के क्षेत्र में स्वतन्त्रता स्वेच्छानिर्तिता का स्वे के साथ में स्वतन्त्रता स्वेच्छानिर्तिता का स्वे के साथ मिल क्षेत्र के साथ स्वतन्त्रता का उत्तरित का स्वेच के साथ स्वतन्त्रता का उपनेता कर स्वतन्त्रता का उपनेता कर स्वान्त के साथ स्वित्य स्वित स्वतन्त्रता का उपनेता कर स्वान्त कर स्वान्त स

4 फिल ने व्यक्तियों के स्व-सम्बन्धी है। एर-सम्बन्धी कार्यों में जो अन्तर किया है, वर अवैज्ञानिक हैं। जसमें तथ्यों का अभाव है। यथार्थत व्यक्ति का कोई कार्य ऐसा नहीं होता जिसकें प्रभाव केवल उसी पर पड़े और समाज के अन्य सदस्य उससे अन्नभावित रह जाएँ। व्यवहार में प्रत्येव व्यक्ति के प्रत्येक कार्य का एक सामाजिक पहलु होता है और ऊपर से पूर्णतः व्यक्तिवनत दिखाई वें

वाले कार्य भी सुमाज के दूसरे व्यक्तियों को प्रभावित करते हैं।

5. [मृतु ने असाधारण, सनकी चिन्तन को अमुबब्धक महत्त्व दिया है ] बह फ़िन्कियों और सनिकयों को स्वतन्त्रता देने का पत्तपाती है क्योंकि सम्भव है कि दस सनिकयों में से एक प्रतिभारित्पक पूदर्वी का लाल 'तिकल आए जो समाज को कान्तिकारी मीलिक विचार प्रदान कर सके। मिल यह भून जाता है कि ऐसे व्यक्ति तो प्रायः विक्रत सिंतक्किक के होते हैं और उनका संमकीपन चारित्रिक निवंत्रता का परिणाम होता है जिसकी उपेका करना ही उपयोगी है। ¹ एक 'फिया रस्त पाते के स्वान्त प्राधा में भनेक स्वतिक्यों को योत्साहन देना समाज के लिए अभिकाप है। यदि उन्हें स्वतन्त्रत को तहि तो सामाजिक तालमेल (Social Harmony) को स्वयुक्त हो व्यक्तिम में

6 मिल के अनुसार व्यक्ति के ने सब कार्य, जिनका अभाव दसरों पर पड़ता है और जिनके किसी का अहित होता है, अतिबन्धित हो सकते हैं, किन्तु वस प्रकार तो राज्य व्यक्ति के सभी कार्यों के पर-सम्बन्धी सिंख करके हस्तक्षेप कर सकता है।

7. दार्शनिक और विदिक्त सन्दर्भ में मिल का यह विचार उचित नहीं है कि विना तक और अनुभव के कोई सत्य स्वीकार नहीं करना चाहिए। यह तो एक भीर सश्यवाद का स्विति होगी जिसमें व्यक्ति 'मैं हूँ या नहीं हूँ — इस दृत्द में ही दूवा रहेगा। संसार में ऐसे अनेक क्षेत्र और विपय है जहाँ तमें की प्रपेक्षा निष्ठा या विश्वति ही उपयुक्त रहता है। यह भी देखा जाता है कि 'तकं-वितक में उक्षभने वाले अधिकृत्य कुतक है है है से द्वार वाय के विद्याशाय में अपनी शिवति कू क्षय करते हैं।' अपि विद्याशाय में अपनी शाहित कू का कहा स्वीति कुत के ही सी विद्याशाय में अपनी आपरी तो अमंतवश्यक कहा है और मानीमानित्य बुद्धे को ही अधिक सम्भव्या रहेगी।

8 स्वतःच्यता के अनेक पहलू हैं जो अनेक स्थलो पर परस्पर विरोधी भी हो सकते हैं सिल

इन्हें देखने में सक्षम नहीं हो सका है

<sup>1</sup> Davidson: Political Thought in England, p 155.

ाल का यह कथन कि पिछड़े देशों के लोगों को स्वतन्त्रता नहीं देनी चाहिए, अप्रजातान्त्रिक हैं। इसका कोई वैज्ञानिक ग्राधार नहीं है। केवल पिछड़ेपन के ग्राधार पर ही किसी व्यक्ति को अपने व्यक्तित्व के विकास के अवसरों से विचत कर देना सर्वेषा अनुचित है।

10 मिल समाज मे नवीनता, का युजारी है। वह मानता है कि समाज जिन्हे झक्की और सनकी समकता है, वे विद्वान और वार्शनिक हो सकते हैं। निस्स्वेह कुछ मामलो मे मिल का यह वृष्टिकोण सत्य हो सकता है, किन्तु इसका तात्ययं यह नहीं है कि वह सर्वत्र ही सत्य है (सनकीपन को हम वार्शनिकता का प्रतीक नहीं कह सक्क्रि ।

11 (मिल की स्वतन्त्रता नकारात्मक है, सकारात्मक नहीं) उसके अनुसार मानव-विकास के मार्ग में आने वाली कठिनाइयों को दूर करना ही स्वतन्त्रता है। स्वतन्त्रता की ऐसी सीमित परिभाषा उसके महत्त्व को घटाती है।

12 (मिल्ल-हारा प्रतिपादित काथ-सम्पादन की स्वतन्त्रता का सिद्धान्त भी नृष्टिपूर्ण है)।
वह मानव-चरित्र की भिन्नता को ही सामाजिक विकास का मापदण्ड मानता है। लेकिन उच्च यह है
कि सामाजिक प्रकृति का मापदण्ड उसके सदस्यों की चारित्रिक उच्चता होती है, अतः मिल की
निष्धारमक एव 'यदमाब्य' की नीति के स्थान पर नागरिकों की ख़िक्षा का उचित प्रवन्य क्रिया जाना
श्रेयस्कर है।

श्वापि पिल के स्वतन्त्रता सम्बन्धी सिद्धास्तो की ग्रनेक प्रकार से ग्रालोचनाएँ की गई हैं, लेकिन गृह नहीं कहें जी सकता कि मिल का 'स्वतन्त्रता' का सिद्धान्त विस्कृत ही खोखना है। मिल की करणना मगोरजक और प्रभावपूर्ण हो ज्योक्तिवाद के पक्ष में एक ही महत्त्वपूर्ण दलील मिल के ग्रन्थ भी ग्राधार है। मिल के स्वतन्त्रता-दर्शन ने व्यक्तिवाद के विकास और उसकी जशित में गृहरा ग्राण में के बलि वादा, भाषण, कार्य वक ही सीमित है, विक्ल उसने विश्वाद स्वाप्त कर लिया है। प्रनाकृत्य के स्वतन्त्रता, वैचारिक स्वतन्त्रता, वैचारिक स्वतन्त्रता, विक्ल उसने विश्वाद स्वाप्त कर लिया है। प्रनाकृत्य को स्वतन्त्रता, विद्यानिक उपचारों की व्यवस्था, प्रावि को कर्णना ग्राज सार्कार हीं गई है मिल का नाम लोकतान्त्रिक ज्याद से तब तक सम्मान का प्रक्रिकारी रहेगा जब तक समार 'व्यक्ति' को मान्यता देता रहेगा। मिल को नामक्त ने गह प्रावि के वास्त में मिल को किया कि बहुसत भी निरक्तिय के प्रावि के स्वतन्त्रता ही सराहना की है वह केवल नकारात्मक न होकर एक बहुत वहा सकारात्मक, प्रावि की स्वतन्त्रता की सराहना की है वह केवल नकारात्मक न होकर एक बहुत वहा सकारात्मक मार्व है। मिल को शिकाय का शिकाय के प्रविक्त में स्वतंत्रता की सराहना की है वह केवल नकारात्मक न होकर एक बहुत वहा सकारात्मक भी गई । मिल को शिकायक सम्मान्त्र स्वतंत्रता की सराहना की है वह केवल नकारात्मक न होकर एक बहुत का सकारात्मक के सार्वा प्रविच्या प्रविच्या पर गई हो और प्रविच्या करते है। मिल को श्वास समान करते हो। मिल को विच्या एक वह हो भीर प्रविच्या पर गई हो और प्रविच्या के निकट पहुँच सकता है। मिल को विच्या है कि शाव्यतिस्व विकास है ही व्यक्ति के विच्यत है कि शाव्यतिस्व विवास है। मिल को विच्यता है कि शाव्यतिस्व विकास है। मिल को विच्यता है कि शाव्यतिस्व विवास है। स्वत्यता विच्यता है कि शाव्यतिस्व विच्यता है। मिल को विचास है कि शाव्यतिस्व विचास है कि शाव्यतिस्व विचास है है कार्यतिस्व विचास है कि स्वत्य प्रवृत्य सकता है।

मैन्सी (Maxey) का यह केयन अतिश्रयोक्तिपूर्ण नहीं है कि "मिल के स्वतन्त्रता सम्बन्धी अध्याय की राजनीतिक साहित्य में बहुत ही उच्च स्थान प्राप्त हैं। यह अध्याय उसे मिल्टन, स्पिनाजा, बाल्टेयर, रूसो, पेन, जैफर्सन तथा स्वतन्त्रता के अस्य महार्थियों की श्रेणी में ला खडा करता है। जिन विचारों को हम दबाना चाहते हैं, उनके बारे में हम निश्चयपूर्व नहीं कह सकते कि वे सर्वया गलत हैं, धौर यदि इस बात का निश्चय हो भी जाए तो भी उन विचारों को दबाना बुरा है। बाह- विवाद एव अभिध्यक्ति पर कोई भी प्रतिवश्च लगाना अपनी दुवलता को प्रकट करता है। जो व्यक्ति विवाद एव अभिध्यक्ति पर कोई भी प्रतिवश्च लगाना अपनी दुवलता को प्रकट करता है। जो व्यक्ति किसी विवय में केवल अपने ही हिन्दकीण से परिचित्र है उसे उस विषय का पूरा जान कभी नहीं हो सकता।, यदि समाज के नेता किसी विषय का यथायं ज्ञान प्राप्त करना चाहते हैं तो उन्हें व्यक्तियों को लेखन प्रीर विचार अभिध्यक्ति की पूर्ण स्वतन्त्रता देनी चाहिए। हमें सुकरात का उदाहरण याद रक्षना प्री

पाहिए जिसके विचारो का तत्कालीन प्रधिकारियो तथा जनमत से तीत्र विरोध था। उस समय सुकरात का वृध कर दिया गया, वेक्रिक्त् वाद में उनके विचार-स्वातन्त्र्य से सम्पूर्णः विश्व प्रभावित हुया।"

मिल की राज्य सम्बन्धी धारणा (Mill's Conception of the State)

<u>चुप्योगितावाद ग्रौर स्वतत्त्रता-सिद्धान्त की व्याख्या में</u> मिल द्वारा संशोधन किए जाने का यह स्वाभाविक परिएगम हुग्रा कि राज्य-सम्बन्धी बारणा मे भी महत्त्वपूर्ण परिवर्तन हुए । मिल की मान्यता हे कि राज्य स्वार्थ की ग्रपेक्षा मानव इच्छा का परिणाम ग्र<u>धिक है।</u> राज्य के यान्त्रिक सिद्धान (Mechanistic Principles) यदि मानव इच्छा अथवा मानव व्यक्तित्व की उपेक्षा करते हैं, तो वे म्प्रपूर्ण हैं। मिल ने राज्य ग्रीर उसकी संस्थाग्री को स्वाभाविक मानने वालों त्रणी उन्हें ग्राविकार ग्रीर मानव प्रयासो का फल समक्रने वालो के वीच का मार्ग ग्रहण किया है रेजसका विख्यान है कि राज्य का विकास हुआ है, पर यह विकास जड-वस्तुओं की तरह न हो कर चेतन वस्तुओं के समान हुआ है। राज्य की उत्पत्ति मानव-हित के जिए हुई है क्योंकि जितने भी राजनीतिक सगठन हैं उन सवका ग्रस्तिक सार्वजनिक कल्यामा के लिए ही है। सभी सवास अपने ग्रस्तित्व की प्रत्येक ग्रवस्था में ग्रपना स्वरूप व्यक्ति के स्वैच्छिक प्रयत्नी द्वारा ग्रहिए। करते हैं, ग्रतः ग्रन्य वस्तुत्रों की भौति इन्हें भी व्यक्ति द्वारा ग्रच्छा या बुरा वनाया जा सकता है। यह सव-कुछ मनुष्य की दक्षता ग्रीर बुद्धि पर निर्मर करता है। राजनीतिक येन्त्र स्वय कार्यं नहीं करता। सामान्य व्यक्तियो द्वारा ही उसका निर्माण होता है और उन्हीं के द्वारा उसका सचालन होता है। यह उनके चुपचाप रहने से नहीं बल्कि सिक्क्य योगदान से ही किया-शील होना है, मतः राज्य को उन व्यक्तियों के गुणों और शक्तियों के मनुकूल ढाला जाना चाहिए जो इसके सचालन के लिए उपलब्ध हो। राजनीतिक संस्थाग्री के निर्माण में मानव-इच्छा के महत्त्व को दर्जाते हुए मिल ने लिखा है कि प्ष निष्ठावान व्यक्ति ऐसी सामाजिक शक्ति है जो निन्यानवे कोरे स्वार्थी व्यक्तियो के वरावर है।"

राज्य के सकारात्मक पक्ष पर प्रकाश डालते हुए फिक्र ने म्यातिको के कार्यों में राज्य के हस्तकेष को पूर्णत मिधित न उहरा कर वैयक्तिक विकास की कुछ रिवरियों में उसका हस्तकेण युनिवर्ष माना है ... उसकी मान्यता है कि व्यक्ति के खुक के लिए समात्र का खुक आवश्यक नहीं है क्योंकि जीवर्य स्वर्ध में स्वर्ध के प्रोध के जीवन को खुले वानाय चाहता है और प्रत्येक को मात्र विकास की खुवियाएँ देना चाहता है और प्रत्येक को मात्र विकास की खुवियाएँ देना चाहता है कि यूमि, उद्योग के बीवर मान्य में व्याप्त विवसताओं और मिन्नताओं को दूर करें। मिल चाहता है कि यूमि, उद्योग, जान ग्रीह पर शिंह के व्यक्तियों का एकाविकार नहीं रहना चाहिए। समाजवादों न होते हुए भी मिल के हुव्य में सम्भवत समाजवाद के प्रति प्रवास के प्रति प्रच्छा सहाजुरित विवास है, तथापि उसे उग्र समाजवाद के कोई सहाजु भूति नहीं है जो यूमि के राष्ट्रीयकरण का समर्थक हो। वह सम्भवत का भी दाना प्रवल प्रधार नहीं है जिता ब्रव्य प्रवास विवास कराज प्रवास कराज प्रवास प्रकास प्रवास कराज प्रवास कराज प्रवास प्रवास प्रवास प्रवास प्रवास कराज प्रवास कराज प्रवास प्रवास प्रवास प्रवास प्रवास प्रवास प्राप्त स्वास प्रवास प्यास प्रवास प्रवास

सकाप्रत्मक राज्य में विश्वास होने के कारण मिल यह मानवा है कि राज्य को कुछ नैतिक कार्य करने पढते हैं। उसके मतानुसार राज्य का संविधान एता होना नाहिए जिससे नागरिकों के सुर्वोत्तम नेतिक और वीदिक गूँणों का विकास हो सके। मिल राज्य द्वारा प्रमुखार्य सुख का समर्थक है और इसे स्वतन्त्रता का प्रतिकृत्तक एक स्वतन्त्रता का प्रतिकृत्तक स्वतन्त्रता का प्रतिकृत्तक स्वतन्त्रता का प्रतिकृत्तक स्वतन्त्रता का व्यापक नियन्त्रण स्वीकार करने के लिए प्रस्तुत है, लेकिन उन नियन्त्रणों की दोक ठीक सीमाएं उसने रंगेट नहीं की है। वृह्य कारसानों के लिए प्रस्तुत है, लेकिन उन नियन्त्रणों की दोक ठीक सीमाएं उसने रंगेट नहीं की है। वृह्य कारसानों के लाए कानून और कार्य के प्रवाद की मानविक्त स्वता है। नह प्रकार वह मानविक के व्यापिक लोवन से राज्य के हस्तर्य कर कर के प्रविकार करता है। मिल के राज्य का यह विधेषात्मक स्वस्त विक्त स्वता है। मिल के राज्य का यह विधेषात्मक स्वस्त विक्त स्वता है। सिल के प्रविकार करता है। सिल के राज्य का यह विधेषात्मक स्वस्त विक्त स्वता है। उसके प्रमुसार, "स्विधान खंद साधन है जिसके माह्यम से न्यंकि

को वृद्धि प्रोर ईमानदारों के सामान्य स्तर पर लाया जाता है तथा समाज के अधिक बुढिमान सदस्यों का नामन-कार्य में उपयोग किया जा सकता है प्रोर उसमें उन्हें उससे कहीं अधिक प्रभाव प्रदान किया

जा सकता है जो पृत्य किसी सगठन में तम्बद है।"

े हुए हैं नित्त राज्य के रवनात्मक प्रीर निर्मेणात्मक दोनो प्रकार के कार्यों की व्यास्था करता है। राज्य का रवनात्मक कार्य यह है कि बढ़ गते स्वतन्त्र वातावरण का तिर्माण कर जिससे विचार-मर्चन, नत्वान्त्रेपण, प्रमुखन्बद्धि, वरिन-निर्माण प्रांति सम्भव हो सक्ते । व्याप्त करता है। वर्ष प्रमुखन्व प्रमुखन्व त्यान्त्र प्रमुखन्व त्यान्त्र प्रमुखन्व त्यान्त्र राज्य का निर्मेणात्मक कार्य है। विचायान्त्र प्रमुखन्व त्यान्त्र राज्य के हस्तर्थ के हस्तर्थ कीर समाव-हित मे मानता है। वह व्यक्तिक एव सामान्तिक वार्यों की मर्वादा सम होने पर भी राज्य के हस्तर्थ का समर्थन करता है। उवाहरणात्म, प्रदि कोई मन्य तरकत करे जिससे खात्रों की स्वादा प्रमुखन करता है। उवाहरणात्म, प्रदि कोई मन्य तरकत करे जिससे खात्रों की प्रमुख प्रमुखन करता है। उवाहरणात्म, प्रदि कोई मन्य तरकत करे जिससे खात्रों की प्रमुखन करता है। उवाहरणात्म, प्रदे तो राज्य का कर्तव्य है कि वह उव व्यक्ति की ऐसा कार्य करते से रोके। वृद्ध, उपस्त, मार्चिक, राजनीतिक सकट प्रवचा किनी प्रापाद स्थिति मे लगाए जाने वाले राजकीय प्रवन्धी की भी मिन उचित मानता है।

सदोप मे, मिल के अनुसार राज्य को <u>यथानस्थ</u>य केवल निम्नजिस्ति कार्यों से प्रपना सम्बन्ध बना चाहिए—

रखना चाहिए—
(1) राज्य बाह्य बाक्षमण यथवा प्रास्तरिक समान्ति से देश की रक्षा के लिए मेना क

(2) सार्वजनिक सुरक्षा की व्यवस्था के लिए युनिस-का प्रवन्ध करे।

(3) श्रत्वन्त उपयोगी एवं कम से कम कानून बनाने के लिए विद्यान-मण्डल का निर्माण करें।

(4) कानून के विरुद्ध कार्य करने वालों को दिण्डत करने के लिए न्यायालयों की

(5) व्यक्ति को उसका महत्त्व बतलाए और इसके लिए प्रचार करें

(6) चेताचनी हेने का काम्म करे और इस तरह सम्भावित दु<u>ष्परिणामो की और</u> सर्केत करे।

मिल के सतानुसार उपयुंक्त कार्यों के ग्रतिरिक्त शेप कार्य व्यक्ति प्रपेक्षाकृत भनी प्रकार कर सकता है। पिल का यह विवेचन राज्य के कार्यक्षेत्र को बहुत सीमित बना देता है जबकि वर्तमान युग में राज्य के कार्यों की सीमा का इतना विस्तार हो गया है कि जायद ही कोई कार्य उसके कार्यक्षेत्र से बाहर हो ग्रीर विस्तार हो इस प्रक्रिया में सबसे के उसके कार्यक्षेत्र से आसन की सार्वश्रेष्ठि प्रसासि

(Best Form of Government)

सिल के अनुसार वासन की सर्वश्रेष्ठ प्रणाली बहु नहीं है जो अध्यप्रिक कुषल हो, प्रमित्त बहु है जो नागरिकों को राजनीतिक विका प्रदान करने में महत्त्वपूर्ण भूमिका निभाती हो और सर्वसाधारण को नागरिक प्रविकारों तथा कर्चन्यों का ज्ञान कराती हो। अध्यासन की प्रथम विशेषता यह है कि वह जनता के गुणों और दुद्धि का विकान करने वाली हो। विद्यासन सार्वजनिक कार्य के लिए सगठित व्यवस्था का नाम ही नहीं है, वरन् इस्ता मानवस्त्रस्तिक पर उत्तम और गहरा प्रभाव भी होगा चाहिए। ज्ञासन का मूल्य उसके कार्यों द्वारा प्रारंग जाना चाहिए। ज्ञासन का मूल्य उसके कार्यों द्वारा प्रारंग जाना चाहिए। ज्ञासन के सार्यकरा मजुन्न एक क्रन्य क्स्तुप्रा पर उत्तम के सार्यकरा मजुन्न हो के व्यवसा के सार्यकर्ता मजुन्न हो के वह नागरिको-में मानसिक एवं नितक गुणों का कहीं तर्क संचार करती है, उनके चारित्रिक एवं वौदिक विकास के लिए कितदा प्रमास करती है, । इन वाहों को सर्वक्रिक हम में क्रियासित करने वाली ज्ञासन

प्रसामती ही 'शासन की सबंधेष्ठ प्रसावी' मार्नी जाएगी स्टित्तम् बासन की एक ही कसीटी है कि उसरे हारा शासितों में किस मात्रा तक वैयक्तिक एवं सामूहिक रूप से गुणों की वृद्धि होती है। केवल प्रशासन कें क्षेत्र में शासन की सफलता उसकी उत्तमता का चिह्न नहीं है।

सभी बासन-प्रमालियों का निर्माण और संज्ञालन व्यक्तियों द्वारा होतो है । अर्थेक दिसाने इनकी सफलता जन कि विश्व कि योग्यता एवं भावनायों पर निर्मर करती है जो उन्हें कियान्वित करते हैं जियेक समाज के लिए विभिन्न प्रकार का बासन उपयुक्त हो सकता है। हम किसी एक ही प्रकार वे बासन को सर्वोत्तम नहीं कह सकते। स्वयं मिल के बाब्यों में, ''ऐसा, कहने क्यू अर्थ है कि सब प्रका के समाजों के लिए किसी एक प्रकार की बासन-प्रणाली उपयुक्त होगी, यह होगा कि राजनीतिक विज्ञान पर एक विश्व समस्त्र लिखा जाए 1"

> भिल की प्रतिनिध्यात्मक शासन सम्बन्धी घारसा। (Mill's Conception of Representative Government)

- मिल के समय प्रजातन्त्रवाद प्रगति पर था, किन्तु शासन की गम्भीर त्रुटियाँ तथा ससद क उच्चवर्गीय प्रीधनायकत्व चिन्ता के विषय थे। व्यक्ति स्वातन्त्र्य का प्रवल समर्थन करने के बाद मिल है प्रपृता व्यान ऐसे शासन की श्रोर केन्द्रित किया जिसमें व्यक्ति का सच्चा प्रतिनिधित्व सम्भव हो ग्री प्रणातान्त्रिक नियमों के अनुसार प्रत्येक योग्यता प्राप्त व्यक्ति इसका ग्रवसर प्राप्त कर सके।

मिल ने कहा कि सच्चा प्रजातन्त्र वह है जिसमे सभी नागरिक प्रत्यक्ष रूप से शासन-कार्य है भाग लें। सर्वोत्तम प्रादर्श शासन वह है जिसमे सर्वोच्च नियन्त्रण शक्ति या सम्प्रमुता पूरे समाज की योग्यतायुक्त इकाई मे निहित हो और प्रत्येक व्यक्ति इन सम्प्रमुता के निर्माण में, केवले योग ही न है वर्त समय प्राने पर सार्वजनिक पद प्रहुए कर तथा शासन में भाग. लेकर प्रपना कर्तेच्य पूरा करे। पर चूंकि यह प्रयोग सम्पन नहीं है और आज के विशास जनसंख्या नोले राज्यों में प्रत्येक प्रवातित गासन जिसका, अत्व निल का मुख्य में सर्वोत्तम शासन व्यक्ति पहाले प्रत्योग सम्पन नहीं है और आज है हो हो सर्वोत्तम सार्वा प्रतिनिधि गासन (Representative Government) ही होना चाहिए। यबित प्रजातन्त्र का यह ह्य द्विचत्त्र मही है, पर मिल का विश्वास है कि शासन का त्यव्य में मुख्य द्वारा ही निर्वारित होता है, अत "मनुष्य द्वारा निर्वारित ख्रासन की की अपीत इसको प्रच्या में विनाया जा सकता है और बुरा मो।" प्रजातन्त्र में दीप का उपचार प्रधिकिष्ठ प्रजातन्त्रिक हैं, इसिलए प्रतिनिधि गासन सम्बन्धी वर्तमान प्रजातन्त्र में दीप का उपचार प्रधिकिष्ठ प्रजातन्त्रिक हैं, इसिलए प्रतिनिधि गासन सम्बन्धी वर्तमान प्रजातन्त्र में दोषों को कुत्र प्रालोविष्य ग्रासन के तथा कुता हुया वह सुधार के जंवाय बतलाता है। उसके प्रमुसार व्यक्तिस्वातन्त्र से साम्प्र है। राज्य का शासन जनता हुया वह सोर के द्वारा राजनीतिक जीवन के दोण का दुस्त्रहोत। सम्प्र है। राज्य का शासन जनता हुया द्वारा विभिन्न विषयों द्वारा हो किया जाना चाहिए।

प्रतिनिधि शासन का सिद्धान्त मिन के अनुसार प्रतिनिध्यासक सरकार वह है जो निम्न-लिखित तीन शर्तों को परा करें

1 वे <u>लोग</u> जिनके लिए ऐसी सरकार्य का निमाण किया जाय, ऐसी सरकार को स्वीकार करने के इच्छुक हो या इतने प्रनिच्छुक त हों कि इसकी स्थापना में बाधा पदा करें।

2. ऐसी सरकार के स्थायित्व के लिए जो कुछ भी करना आवश्यक हो वह सर्व करने के लिए वे इच्छक और योग्य हों।

ते. ऐसी सरकार के उद्देश्यों को पूरा करते के लिए ऐसे लोगों से, जो कुछ सरकार बाहे वह करने के लिए के तत्वर और योग्य हो। बासन की जो झावस्थक बते हो वे उन्हें भी पूरा करने के लिए तैयार हो।

प्रतिनिच्यात्मक-सरकार में उपयुक्त तीन के ग्रतिरिक्त कुछ और भी तत्त्व होते हैं। मिल के



पर अपने-निर्वा<u>चित प्रतिनिधियो द्वारा शासन सचालन करते है</u> और शासन की अन्तिम सत्ता को जियान प्रत्येक शासन में कहीं न-कही अस्तित्व श्रानवार्य है, श्रपने नियन्त्रण में रखते हैं।<sup>17</sup>1

इस परिभाषा के अनुसार मिल की प्रतिनिध्यात्मक-सरकार के प्रमुख तत्त्व ये हैं—

(1) सम्पूर्ण या उनक्री सख्या के बहुत बड़े माग के जिगो का सरकार के कार्यों में सहयोग

(2) सम्पूर्ण या उनकी सख्या के बहुत वडे भाग के लोगो के हाथ मे नियन्त्रण शक्ति )

(3) समय-समय पर चुने गए प्रतिनिधियो हारा लोगो का प्रतिनिधित्व

(4) (ब्रन्तिम नियन्त्रसा शक्ति का सविधान में स्थान प्रेपीर यदि सर्विधान लिखित न हो तो व्यावहारिक रूप से जनता द्वारा उतका प्रयोग ।

मिल ने इन तत्त्वों में कुछ और भी तत्त्व जोड़े हैं जो इस प्रकार हैं, (5) राज्य की सिक्य राजनीति में नैतिकता या स्वस्थ परम्पराएँ/

(6) वि सभी तत्त्व जो एक अच्छी सरकार के लिए ब्रावश्यक होते है जिनका वर्रान ऊपर किया जा चुका है।

(7) सरकार के अगो मे कार्यों का निष्क्ति बँटवारा

(8) एक सगठित विरोधी दल

(9) बान्यातिक प्रतिनिधित्व/।

(10) सार्वजनिक मताधिकार । -(11) निष्पक्ष न्यायपालिका, । ^

(12) ग्रिल्पसंख्यको की रक्षा।

सही रूप मे प्रतिनिधित्व करने वाली सरकार को स्थिर रखने के लिए मिल ने उसके पीछे उदारवादी समाज के रिसीशि की प्रावश्यकता पर वल दिया है) यदि जनता लापरवाह है और अपनी मूमिका के प्रति द्वासीन है तो सर्वोत्तम प्रशासकीय यन्त्र भी सम्भवत उपयोगी नहीं होगा इसलिए जनमत् की हमेशा सुतर्क रहना-चाहिए तथा सरकार पर अपना नियन्त्रण कायम रखना चाहिए)। सेबाइस के ग्रनुसार, "व्यक्ति ग्रीर सरकार के बीच एक उदारवादी समाज के निर्माण की सुक्त वास्तव में मिल की ग्रपनी खोज थी। मिल ने ऐसी-प्रतिनिधि सरकार के निर्माण मे विश्वास प्रकट किया जिससे व्यक्ति की स्वतन्त्रता सुरक्षित रह सके। उसकी मान्यता थी कि केवल ससद् मे सही प्रतिनिधित्व से ही काम नहीं चलता, उसमें बहमत की निर्कुशता का भय विद्यमान रहता है। इसलिए अल्पसंख्यकों के सरक्षरा के लिए वह पूर्ण सावधानी वरतना चोहता है और सरकार पर एक जुदारवादी समाज का नियन्त्रण आवश्यक समस्तता है। वह प्रतिनिधित्व के बारे में भी निश्चित हो जाना चाहता है और सही रूप मे समाज के प्रत्येक ग्रग व व्यवसाय के प्रतिनिधित्व का समर्थन करता है। वह ग्रल्पमत के स्कावी को केवल इसीलिए श्रुद्भवीकार करने के पक्ष मे है कि उनके सुझाव यथार्थ मे जनता का प्रतिनिधित्व नही करते । मिन्न ससद मे सगठिन विरोध के पक्ष मे है वयोकि ऐसा न होने पर सरकार सही रूप मे प्रतिनिधित्व ने कर केवल निरकुश बहुमत पर आधित हो जाएगी । प्रशासकीय ग्रग प्रथवा कार्यपालिका की निरकुशता पर प्रकुश रखने के लिए वह एक सजग एव सतक व्यवस्थापिका चाहता है जो कार्य-पालिका के कार्यों की खुलकर आलोचना करे ग्रीर जरूरत पड़ने पर ग्रविश्वास प्रस्ताव पास कर उसे मग करने मे भी सक्षम हो।" मिल ने लिखा है-

"प्रतिनिधि सभा (पालियानेण्ट) व<u>ह है क्रियमे राष्ट्र के सामान्य मत का ही प्रतिनि</u>धिस्व नहीं, बल्कि उसके प्रत्येक प्रग के <u>मत का प्रतिनिधित्य हो, सम्भवतः राष्ट्र के प्रत्येक वरिष्ठ श्रीर योग्य</u> 564 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

व्यक्ति के विचारो का भी प्रतिनिधित्व हो<u>, जहाँ वि</u>चारो पर स्वच्छन्द वाद-विवाद सीर जनका नन ही, जहाँ देव का प्रत्येक व्यक्ति अपने निचारों के सही प्रतिनिधित्व के लिए उपयुक्त वक्ता प्राप्त कर स जुहाँ लोगों के निरोधों को केवल अनिच्छा के कारण न टुकरा कर विवेक और तक तथा सत्यता बाह्यार पर चुनौती दी जाए, जुहाँ राष्ट्र का प्रत्येक दल या जनमन अपनी-प्रपनी शक्ति का पूर्ण उन्यं कर सके ग्रीर सही या गतत विचारों की परख करने का अवसर आप्त कर् सके, वहाँ राष्ट्र के मा विचारो की प्रत्यक्ष रूप में सरकार के सन्मुख अभिन्यक्ति हो सके, <u>जहाँ पर</u>कार की उसकी वृटियो लिए सुकाया जा तके और सरकार विना चिन्त प्रयोग किए अपूद्रव होना स्त्रीकार करे तथा विव प्रत्येक प्रतिनिधि सही रूप में ईमानवारी के ज्ञाय चुना गया हो 1"

सुसद में प्रतिनिधियों की स्थिति के बारे में मिल के विचार बके से मिनते-जुतते हैं। व प्रतिनिधियों को जनता का प्रत्यायुक्त (Delegate) मात्र नहीं नातता वर्ग उसकी राय ने वह ए इत्तन्त्र पय-प्रदर्शक <u>स्तिर विकालक कार्य</u> होना नाहिए। यदि उसे प्रविक महत्त्वपूर्ण समेत्याओं प विचार करने के तिए जिन्ही छोटी-छोटी समस्याधी पर समझौता करना पडे तो उन्ने निर्मीक रूप प्रपत्ती सम्मति प्रकट कर देनी चाहिए। प्रतिनिधि-शांतन-प्रसाली को प्रमुख दोप झूटी प्रतिकाएँ करन है और मिल इस दोष को दूर करना चाहता या।

मित की मान्यता है कि किस्ति हैं। साम की जीवन महित होते हैं भीर जिस्र जातन व्यवस्था ने व्यक्तिमा के विकास के समुचित अवसर उपलब्ध नहीं हैं वह शासन-व्यवस्था उपयुक्त नहीं हि जा सकती वार्ट प्रसासनिक दृष्टि च बहु जिनती ही बसन सौर <u>कृतन</u> क्यों न हो। निरंपुक राञ्चनन शक्ति सन्दन्न और समतापूर्ण होने पर भी इसीलिए प्रादर्य नहीं माना जा तकता है कि ससमे व्यक्तियों के चारित्रिक विकास की उच्छा की जाती है (प्रीतिनिधि-शासन बाता लोकतन्त्र खेष्ठ इसनिए है क्योंकि अन्य क्ली भी शासन-व्यवस्था की अपेक्षा उसमें व्यक्तिक वीदिक भीर नैतिक विकास की स्मावना होती हैं प्रतिनिध्यात्मक-सरकार के कार्य

्रिम्स के अनुसार, "निर्वाचित प्रतिनिध-परिषद् का कार्य बासन का नियन्त्रसा और निरीक्षण करना मात्र है । इस परिषद् को सकिन रूप ने कानून-निर्मास अवना बासन-कार्य नहीं करने जाहिए।" मित्र में प्रतिनिधारण्यान्य के जिल मुख्य करांच्या हा उल्लाखनिका है, वे स्म प्रकार है— के विकास के किया के समय का कार्य है। उल्लाखनिका है, वे सम प्रकार है— के विकास के मित्र के बाति किया के मित्र के बाति करांचा है। विकास के मित्र करांचा है। विकास के बिकास के मित्र करांचा है। विकास के मित्र करांचा है। ब्यक्ति सुद्ध हो लोन करके तद्वकृष्ट अपने विचारों हा निर्माण कर सके । अपने क्षेत्र के किस के निर्माण कर किसे व्यक्तिया है चारिविक विकास के योग्य वावावरण वन महे ।कार्नुवी का कम हो कम विभाग

 इस सम्बन्ध ने राज्य द्वारा कानुनों का निर्माख कम से कम लिया जाए क्योंकि कानुन व्यक्तियों पर प्रतिवन्य लगाते हैं। सासन को प्रविक कानून बनाकर नागरिकों के वैयक्तिक जीवन में प्रनावस्थक तथा प्रतिक हस्तक्षेप नहीं करना चाहिए। जीवन के श्रीवकीय पहलू सरकार के विनियमों

वे मुक्त ही रहते बाहिए। <u>कावन</u> निर्माण का कार्य विधायिका सभा को दिया दाना नाहिए। स् विकि प्रतिनिधि समा को इन महत्वपूर्ण कार्यों का सम्मादन करना बाहिए सरकार मेर वृद्धि खकर उस पर पूर्व नियन्त्रसा रखना, सरनार के नायों पर प्रकाश डालना, उसके आपत्तिजनक कारी ी समीक्षा करना एव उनका बोवित्य सिद्ध करना, शिवासपाती शासका क्री पदच्युत कर उनके उत्तरी बर्गारियों को नियुक्त करना, सरकार के हैय कार्यों की निन्दा करना, ग्रादि । सन्दर्ने जनता की यह कि हिसी वर्ग की त्रिकायतों पर विचार विमन एवं वाद-विवाद भी होना उपयोगी हैं। सार रूप में मेल के अनुसार संस्तृ का कार्य है—बाद-विवाद एउं विचार-विमन्न द्वारा शासन को जननत से अवनत खना । मिन के ही राज्यों में, "प्रशासकीय कार्यों में प्रतिनिधिकारी का वह कर्तव्य नहीं है कि वह

स्य निर्णात करे. चित्र यह सा रथानी रहाता है हि जो व्यक्ति विशो भी बात का विशोध करे कर मोम हो।" नित को भागा भी कि इस महार नोहरनावी द्वारा नित के दृक्वमोग हो रोका जा सकता है। प्रत्या अर्थन के से कि कर कि किया है।

5. मिल ने वेन्यम की रक्ष वारचा का चण्डन किया कि निर्वाचित समद का प्रशासन पर प्रत्यक्ष रूप से निवन्त्रण होना चाहिए। वह एक प्रोर कुगलता प्रोर समता चाहता है प्रोर दूसरी प्रोर जन-प्रालोचना का प्राप्ताः है है। दूसिल प्रयानमन्त्रो एव मन्त्रियों की निष्यित का प्रयिकार समद को रेकर धौर स्थायों कर्मचारियों की मन्त्रियों के प्रधीन स्तरूप यह लोकतन्त्र एव जामन-कुशलता का विम्मलन करता चाहता है। उसके प्रमुखार, "प्रतिनिधि-निकायों के कार्य को इन विवेकसम्मत सीमाग्रो के प्रत्यनित राजक तो होया नियम्त्रण का साभ उठाया जा मकता है और साथ ही उतना ही महत्वपूर्ण कुरान व्यवस्थापन संथा प्रशासन भी प्राप्त हो सकता है। इन दोनो को मिलाने का उसके प्रतिरिद्ध-भीर नोई उपाय नहीं है कि नियन्त्रण एवं प्रानीचना बना को बान्तिक प्रजामन यन्त्र से स्रवण स्था जाए, पहुँचे को जनता के प्रतिनिधियों को सीप दिया जाए तथा दूसरे को विशेष ज्ञाने एवं कुछ नृता-प्राप्त योडे ने व्यक्तियों के लिए सुरक्षित रखा जाए-जो राष्ट्र के प्रति पूर्ण रूप से उत्तरदायी ही।" निर्वाचन के सम्बन्ध में मिल के विचार

प्रतिनिधि-बातन का निर्माण निर्योखने- द्वारा होता है। प्रतः मिक्रने प्रतिनिधि-बामन पर विचार व्यक्त करते समेपे निर्वाचनो को बहुत महत्त्वपूर्ण स्वान दिवास अर्थन क<u>हा कि निर्वाचित-प्रति</u> ऐसी होंगी चाहिए जिनसे सरकार के संपानन के निर्ण सर्वेडठ, युद्धिमान और क्षमतावान व्यक्ति ही पहुँच सुद्धी, योगर वरिक्त ही गानन का मचालन भाग का कर सकते है। मिल ने एक स्थान पर पहुँच सुद्धी, योगर वरिक्त ही गानन का मचालन भाग का कर सकते है। मिल ने एक स्थान पर चित्रा है, 'पंगीकि किसी भी सरकार का सर्वोत्तम भूए। यह है कि वह प्रपंत नागरिकों के वीदिक तथा नैतिक विकास में सहायक हो, इसलिए एक ग्रच्छी और कुगल सरकार को इस बात का पूर्ण प्रयास करना चाहिए कि सामाजिक जीवन के सचालन पर उसके सबसे ग्रविक बदिमान सदस्यों की बिंह ग्रीर सदाचार का प्रभाव पडे।"

मिल ने बेन्द्रम के इस विचार से ब्रसहमति प्रकट की है कि निवाचन वार्षिक होने चाहिए प्रीर नमन् के सदस्यों को जनता का प्रवासुक्त (Delegate) समक्षा जाना चाहिए प्रीर की मान्यता है कि श्रेटकर बुद्धि के लोगों को कम प्रतिभावाली जनता के प्रयोग रखा जाना उचित जही है। ऑयल के शब्दों में, "उसका (मिल का) राजनीतिक सिद्धन्ति हर जगह मानव विषमता एव योग्यता की विश्विषता से प्रमावित था। हर जगह वह स्वक्षिण को प्रजात विवता के विकास की पुकार करता था। वह स्वानीय शासन के प्रसार की मांग करता था ताकि प्रधिकायिक व्यक्तियो पर उत्तरदायित्व ग्रा सकें, वे नवीन विचारों को ग्रहण कर एके प्रोर-उनकी ग्रतिस्ति शनित्यों का विकास सम्भव हो सके । वेन्यम की ग्रावारमून घरणाग्रों ग्रीर उसके राज्य सस्वन्यी सिद्धान्त से उसका मूलतः मतभेद था।"1

वन्यमं की आविरभून घोरए। आ प्रारं उचक राज्य सहक्यों सिद्धान्त सं उस हो भूनतः मतभव था। 
मिल ने निर्वाचन सम्बन्धी ऐसे मक्ट्रच्यूणे सुभाव प्रस्तुत किए जिनसे शासको का चुनाव

सृज्ञानी एवं विवेकहीन जनता के हायों में न पढ़ सके भीर जिनसे सामृद्धिक सामान्य बृद्धि द्वारा सासक

के दोप भी कम हो जाएँ। मिल न इन्हीं क्रव्यां को सामने रखकर स्मृत्यातिक अतितिष्ठिक्व (Proportional Representation) भौर <u>बहुल मतवान (Plur</u>al Voting) की सुभाव दिया। मिल को आशा

थी कि "अगुत्पातिक प्रतिनिधित्व द्वारा एक उम्मीदवार के लिए प्रावश्यक गुणो को समुचित महत्त्व

मिन सकेगा और विवेक्हीन जनता के बहुमत के कुछ दोप दूर हो सकेंगे।" आनुपातिक
प्रतिनिधित्व के लिए मिल ने सुक्षाव दिया कि कुछ मतवाताओं की सक्या में संस्तृ की प्रतिनिधि संख्या का भाग देकर मतो की मोसत सख्या जिकाल जेंगी चाहिए भीर मतो की एक ऐसी सख्या जिक्कारित करने कर देनी चाहिए जिसको प्रान्त करने के बाद ही कोई प्रत्याची ससद की सदस्यता प्रान्त कर सके। मिल में निर्वाचन सम्बन्धी जो महत्त्वपूर्ण विचार प्रकट किए है, उन्हें निम्नोनुसार प्रकट किया वा सकता है— ब्रिस्टिनिट चीमचता के खार था पर भता है। कार्य

- 1 मताधिकार एक ऐसा महत्वपूर्ण अधिकार है जो मुमी को नहीं दिया जाना चाहिए।
  प्रजातन्त्र को संबसे बंधा खतरा अनपढ धौर मूर्ख व्यक्तिमें ते हैं, खतः आवश्यक है कि मृताधिकार उन्हीं
  नोगों को प्रान्त हो जो एक निश्चित शैक्षाणिक योग्यता रखते हैं। केवल व्यक्ति हो जोने से ही कोई
  मत देने का अधिकारी नहीं हो सकता। मिल के ही शब्दों में, मैं इस बात को कभी स्वीकार नहीं कर
  सकता कि किसी ऐसे व्यक्ति का मताधिकार प्रान्त हो जो लिखना, पढ़ना और सामान्य गणित भी न
  जानता हो।" मिल का तो यहाँ तक कहना या कि "उचित तो यही होगा कि लिखने पढ़ने और
  सामारण जान के भृतिरिक्त मतदाता को मूर्गोल, इतिहास और राजनीति का थोंडा-यहुत ज्ञान भी
  अनुषय हो।" अन्ति (रिटाक्टिट भी लिखा के प्रान्ति का थोंडा-यहुत ज्ञान भी
- 2 (सर्वाधिकार प्रदान करने में जिम के आधार हर कोई मेदभाव नहीं किया जाना चाहिए।

  मिल महिला-मर्वाधिकार (Right of Vote to Women) की बुकालत करने वाले प्रयम कोटि के विचारकों में से हैं। उसे यह बहुत अन्यायपूर्ण अतीत होता था कि महिलाओं को मतदान अधिकार से विचार का लाए। उन दिनों ग्रेट-ब्रिटेन मे नारी का स्थान घर की चाहरदीवारी तक ही. सीमित था। मिल नारी को समाज से वहीं स्थान प्रदान कराना चाहता था जो पुष्पों को आपक था। उन किसी प्रकार उनकी बौद्धिक प्रतिभागिकी का अधिकार हों। सीमित था। मिल नारी को समाज से वहीं स्थान प्रदान कराना चाहता था जो पुष्पों को आपक था। उसने कहा कि मीम पुष्प की अधिकार की वासता का परिणाम है। यदि नारी और पुष्प में कोई अन्तर है तो भी पुष्प की अधिकार की सावता के अधिकार को बावयकता अधिक है क्यों कि शारीरिक देखि से पुष्प के शिक्ष की मतदान के अधिकार को बावयकता अधिक है क्यों कि शारीरिक देखि से पुष्प के शिक्ष की सावता के अधिकार को बावयकता अधिक है क्यों कि शारीरिक दिखे के कारण उसे अधुना सुरक्ष के लिए कानून और समाज पर निगर रहना पडता है। मिल के तर्क अकाद्य वे और इस कारण उनका पर्यात असर हुता। है। मिल के तर्क अकाद्य वे और इस कारण उनका पर्यात असर हुता। हो। निज के तर्क अकाद्य वे और इस कारण उनका पर्यात असर हुता। असर हुता। शारीरिक दिखे

3 िनवांचन ब्रानुपातिक प्रतिनिधित्व एव बहुत मतदात के ब्राधार पर होना चाहिए ) बहुत मतदात (Plural Voting) की सिफारिया मिल ने इसिलए की क्योंकि विवित व्यक्तियों को प्राणिवित (व्यक्तियों को प्राणिवित (व्यक्तियों को प्राणिवित (व्यक्तियों को तुलता ने यदि अधिक नहीं तो कम से कम वरांवर का प्रमुपात तो मिल ही सके।

(व्यक्तियों की तुलता ने परिक को प्रतिकार सिलता चाहिए ) अरिक वयक व्यक्ति के का प्रतिकार सिलता चाहिए ) अरिक वयक वयक व्यक्ति की कम एक तथा प्रतिक से अधिक परिव देने का प्रतिकार उचित है। मिल ने समार्थ को अपना की प्रतिकार से अधिक परिव परिव के स्वाणिक से अधिक परिव के से अधिक परिव के स्वाणिक से अधिक परिव के स्वाणिक से अधिक परिव के स्वाणिक से अधिक स्वाणिक से अधिक स

भिन्ना बाह्यि। श्लुले अत्यदान का बीमध्य

का बहुमत स्थानीय प्रतिनिधियों का बहुमत भीर देश के योग्य व्यक्तियों का प्रत्यमत होता है, प्रतानमते, की केवल मराना हो नहीं होनी साहिए, उसका अवन भी होना चाहिए।

7. समद की तानावाही प्रवित्तियों पर प्रकृत रात्रे की वृद्धि सं डिनहतीय समद उपयोग

्र सबद् का तानाचाहा प्रवास्त्रा पर मकुच रतन का वाक साम सबद उपयोगा होतो है। इसके अविरिक्त समयाभाव के कारण निम्न सदन पर जो कार्यभार होता है वह उन्हें सदन हारा हरका किया जा सकता है। मिल दितीय सदन में कुछ सुपार पाहता या भूतरुतात्वे आ

8. उसका विचार था कि सतदातायों के तिए विद्या की योग्यता के साथ-साथ कि स्विध-स्वर्ण स्वार्ण स्वार्य स्वार्ण स्वार्य स्वार्ण स्वार्ण स्व

(तन्त्रता का ।वरोग होगा।") । मिल के इन विचारों से हम इस निष्कर्ष पर पहुँचते हैं कि उसने प्रजातन्त्र के दोषों को दूर

ामल क वन तथारा स हम इस निष्काप पर पहुचत है कि उसन प्रश्नीतम् के शीरा का दूर करने का भरमार प्रमान किया और उसे मिनकाियक उपयोगी बनाने के सुकाव दिए। वह प्रीतिनिध-त्यान असन कि तुर्वनतात्रों पोर तावरों से परिचित था। प्रथम महायुद्ध के बाद से तमाभा प्रत्येक देश प्रभा प्रशासन है उस मिन के विचारों की सरवता गिद्ध करने के लिए पर्याप्त हैं। यशिष हैम मिन में प्रभातन्त्र के प्रति इतना प्रयिवश्वस पात हैं और उसका यह ग्रागृह भी था कि स्वतन्त्रता की मौति ही प्रभातन्त्र सभी लोगों के लिए उपयुक्त नहीं है तथापि उसका यह विश्वस उसे प्रभावस्थान से मौति ही प्रभातन्त्र सभी लोगों के लिए उपयुक्त नहीं है तथापि उसका यह विश्वस उसे प्रभावस्थान से मौति हो प्रभातन्त्र सभी लोगों के लिए उपयुक्त नहीं है तथापि उसका यह विश्वस उसे प्रभावस्थान से स्वित करता है कि कहीं भी सम्भव हो सके प्रभातन्त्र ही जासन का सर्वोत्तम रूप है। मिन अपनावन्त्र स्वाप्त के प्रभाव के स्वाप्त करें के प्रभाव के स्वाप्त के प्रभाव के स्वाप्त के प्रभाव के स्वप्त साम्प्रमाण के स्वाप्त के स्वप्त सम्भवनिक करते तथा सार्व्यक्ति कार्यों में भाग लेने का प्रधिकार हो। मिन की मान्यता थी कि प्रभावस्थ से सनुष्य त केवल प्रधिक सुखी, वरिक प्रधिक प्रच्छा भी वनता है।

• प्रपने प्रतिनिधित्व-प्रणाली सम्बन्धी विचारों के लिए मिल को राजदर्शन के इतिहास में बहुत

महत्त्वपूर्णं स्थान है। मिल के प्रतितिधि-शासन में विचारों की मालोचना

मिल के प्रतिनिधि-शासन में विवाहों की प्रावहिता है जिस्सी है जिस्सी है जिस है ज

2. मिल कि<u>श्ता को ही योण्यता को एकमात्र कसीरी मानवा है</u>। इसमे सन्देह नहीं कि शिक्षा योग्यता के विकास को एक खेल्ड मान्यम है. त्वार्षि पह उच्चावहारिक है कि अनुभवनाय योग्यता को कोई महत्व ही न दिया जाए। मुनुभवनाय योग्यता तो जीवन मे सकतता की स्रपेक्षाच्या प्रधिक श्रेष्ठ कुञ्जी है। सूर, तुलसी और कवीर को आज के पंष्टावों की सी वीश्रीएक डिग्रियों प्राप्त नहीं यो। उनका समस्त जान अनुभवनाय योग्यता को साहित्यकार उनकी रचनायों के विशास हान साम्यू में गोता लगाकर भी उनके जान और पाण्डित्य की पूर्ण याह नहीं यो। के स्वार्ण के साहित्यकार उनकी रचनायों के विशास हान साम्यू में गोता लगाकर भी उनके जान और पाण्डित्य की पूर्ण याह नहीं यो। सके हैं। स्वार्ण के साहित्यकार उनकी रचनायों के विशास हान साम्यू से गोता लगाकर भी उनके जान और पाण्डित्य की पूर्ण याह नहीं यो सके हैं। स्वार्ण के स्वार्ण के स्वार्ण के स्वार्ण के स्वार्ण के स्वार्ण के स्वार्ण की पूर्ण की स्वर्ण क

3. मिल ने अल्पसंख्यकों के हितार्थ आनुपातिक प्रखानी का प्रतिपादन किया है, पर प्रधिकाशितः एक सक्तमणीय मत द्वारा ही प्रानुपातिक प्रतिनिधित्व सम्भव है और इस विधि को प्रहुष करना सामान्य मतदाता के वश की वात नहीं है फिर, इस प्रणाली के घन्तर्गत छोटे-छोटे राजनीतिक दसों को प्रवाणनीय

प्रोत्साहन मिलने मे देश मे राजनीतिक दलों की संह्या में अनावश्यक वृद्धि श्रीर देश के राजनीतिक वातावरएँ के दूषित होने का भय रहता है। इस्ट्रिन अलिस कि कि इस्ट्रिस अलिस कि

5 मिन द्वारा प्रस्ताचित भानुपा<u>तिक प्रतिनिधि-प्रणाली इतनी पेणीदा है कि साधारए जन</u>ता उसे समझ नहीं सकती ने किम भी वह देश में प्रातुपातिक प्रतिनिधित्व के न्यायोजित होने पर भी उसकी व्यावहारिक रूप देना बहुत कठिन है। मिल ने प्रतिनिधि-पातन के नियन्त्रण के लिए एक उत्तरतायी समाज का निर्माण चाहा है, पर इसका निर्माण कैसे किया जाए, यह स्पष्ट नहीं किया है। संसद में बहुमत की निरकुणता को नियन्त्रता, करने के लिप स्नुस्तित प्रत्मकत (Instructed Minority) के प्रशिक्षण की बात भी समझ में नहीं प्राती। निर्माण किया प्रतिनिधित करने के लिप सन्ति किया है। किया किया जाए उनका वर्ष के लिप सन्ति प्रतिनिधित के प्रतिनिधित करने के लिप सन्ति के प्रतिनिधित के लिप सन्ति के प्रतिनिधित के प्योगित के प्रतिनिधित के प्

्रिम् मिल का यह विचार कि मतो की केवल गए। ही नहीं की जाए उनका बेजन भी किया जाए। विचार का स्वाप्त होता है। पर यह तभी सम्भव है जा जनता जा तीतक स्तर बढ़न जंबा ही, वे संविध ने पानिक स्तर के सम्भव के स्वाप्त के स्व

7 मिल ने ससद् के कार्यों को सीमित करके उसके कानून विनीन और प्रशासन करने के अधिकारो की नगण्य बना दिया है। ससद् को केवल 'वाद-विवाद' समिति (Takking Shop)-वना देना उचित नहीं कहा जा सकता। अधिरा-िर्दि प्रिकेटिशिक्ट

8 मिल प्रजातान्त्रिक विचारों में ग्रसमानता के ग़ीत गाता है। धनी व्यक्तियों को अनेक मत का ग्रधिकार देने और शिक्षितों को मूर्ख को अपेक्षा ग्रधिक मतदान का ग्रधिकारी वनाने की वाल ग्रप्रजातान्त्रिक है। मिल भून जाता है कि प्रजातन्त्र का ग्राधार ही 'समानता' है और वह इसी पर कुठाराचात कर रहा हैं [

यद्यपि मिल की प्रतिनिच्यात्मक-शासन-प्राण्णली कई दृष्टियों से बृहिपूर्ण और श्रप्रणातान्त्रिक है तथापि उसमे अनेक प्रणातान्त्रिक सुधार भी निहित हैं। मिल द्वारा स्वी-मताधिकार का समर्थन दूरदृष्टि का परिचायक है। मिल का यह विचार भी, उचित है कि <u>शासन में समता और प्रणातन्त्र का सिम्प्रण किया जाना</u> चाहिए। मेक्सी ने ठीक ही कहा है कि "गत पवास वर्षों के द्रितहास का सन्देश यही है कि प्रजातान्त्रिक देशों में कुछ सुधार आवश्यक है।" मिल द्वारा प्रतिपादित यथार्थ को ही अब प्रजातन्त्र का आधार बनावा चाहिए। भे कुछ सुधार

जॉर्न स्टुग्नर्ट मिल एक श्रसन्तुष्ट श्रजातन्त्रवादी के रूप से-वेपर के विचार (John Stuart Mill as the Reluctant Democrat--Wayper's Views)

जॉन स्टुग्रर्ट मिल के प्रतिनिधि-शासन सम्बन्धी विवारों को हम देख चुके हैं और उसके प्रजातन्त्रवादों स्वरूप का विवेचन भी हुया है, तथापि सुविद्यात राज्योतिशाहुवी दुर्ग एक वेपर ने मिल का 'एक असन्तुष्ट' प्रजातन्त्रवादी' के रूप में जो मून्योंकन प्रस्तुत किया है उसे जानना राजनीतिक चिन्तन के प्रवद पाठक वर्ग के लिए मुख्यान है।

हैपर के ब्रनुसाँद, "यदाप 'लिवर्टी तथा रिप्रेजेंटेटिव गवनेमेंट' में पिल ने ध्रपनी ब्रनास्था ही प्रदक्षित को है, तथापि वह प्रवातत्त्रवादियों और प्रवातत्त्रवाद का महानतम बत्ता है <u>और प्रवाहत्य</u> में द्वारी कम दोष देखने स्थान प्रदार कोई नहीं दिखाई देता । साथ ही उससे अधिक ओरदार कार्यों, के वह भी क्रिसी ने वर्ग कर प्रवाहत्य हर प्रवार के लीगों के जिल जयवक करी है। फिर ज्याने जीवित वक्ति के साथ यह भी किसी ने नहीं कहा कि गहीं प्रजातन्त्र सम्मय है, यहां उससे प्रच्छी सरहार सम्मानहीं!"

मिल <u>प्रजानस्त्रमाथी था औ</u>र वेस्थम की भौति उमका विश्वास या कि <u>समृष्य धाने प्रथिकार</u> और िनों को स्वयं हो नवसे बन्छे डम से मुर्राजन रस सकता है। सिन का मन या कि ब्रह्मगढ़य हो के हिए-. साधन के लिए बहुतन्वक की सब्भावना प्रायमक है। उनने उस बात से सहमति प्रकट की कि जानव प्रयन पद की प्रथमि ग्रोर प्रपत्ने बर्ग-भी-भाषनामो हारा प्राय. उतने ती शासित होते हैं जितने प्रपने रता पूर्ण हितो <u>हारा । बे</u>रवम की भीति भित्र ने भी यह स्थीकार किया कि स्वन्यता सम्पतना का साथन है ग्रीर वि<u>ना सापन्नता के समाज सूर्यी नहीं रह</u> सकता । यह बिचार भी उसे प्रजासन्त्रनारी के रूप में मान्यता देता है मिन प्रजातन्त्रवादी सिलिए ही नहीं था कि यह प्रजातन्त्र की मनुष्य की सुबी बनाने वाली प्राप्तन-व्यवस्था मान्यता था, बल्कि वह इसनिए भी कि उसकी दृष्टि में प्रवासन्य मनुष्य को उत्तम बनाता है। स्विय मिल हो के शब्दों में, "प्रचातत्त्र का एक लाभ यह भी है कि इसमें शामक जनता के मस्तिष्क से दूर नहीं रह सकता ग्रोर उसमे परिवर्तन लाए बिना वह उसके कार्यों में भी ग्रन्तर नहीं ला सकता। वह जानता है कि चरित्र का विकास चरित्र के ग्रम्थाम पर ग्रवलन्त्रित है ग्रीर नागरिको पर नागरिकता के उपयोगी प्रभाव के कारण ही ऐमा होता है। नागरिकता की मात्र शिक्षा नागरिक बनाना है।" वेषर जनगण कुमान के नार्य से इस काम है । अपने के लिए सीस लेना जितना आवश्यक है जनना ही ्यावस्यक राजनीतित प्रमुक्त लिए मतदान का अधिकार है। वेपर का विचार है कि राजनीतिक चिन्तन के निए सम्पूर्ण इतिहास में मतदान के सम्बन्ध में जॉन स्टुबर्ट मिल से बढकर उत्तम विचार बीर किसी क राम्य अपनुष्य अपनुष्य व नाम्या स्वयं प्रमहमत होना कठिन है कि किसी भी राजनीतिक चुनाव के भी विद्वान के नहीं है। मिल के इस मत से प्रमहमत होना कठिन है कि किसी भी राजनीतिक चुनाव के न्ता प्रशास प्रशास कर एक नीतक बन्धन होता है कि वह अपने हितो को तुलना में जनहित को ध्यान में रखें ज्ञान नायान पर पुरा नाया है। है। हो हो है। है। मतुदाता को इस प्रकार सीचना जार जाना सम्पूर्ण निर्वाचन उस ग्रकेले पर ही ग्राधारित है ग्रीर ग्रकेला वही <u>मतदाता है त</u>या उसका कत्तव्य है कि बहु खब सोच-विचार कर ब्रोर जन-कल्याण की व्यान में रसकर ब्रपना मत दे।

वेपर की टिप्पणी के ग्रनुसार, "मिल की यह निश्चित घारणा थी कि प्रजातन्त्र के लिए लोग चाहे कितने ही कम उपयुक्त गयो न हो, फिर भी वे पानी में तैरता सीख सकते है। यह विचार लाग बाह क्या हा जल अञ्चल का जा हुए का जा जा का प्रकार है। विल के विषय में यह कहना उचित ही है कि पानी भार हुए को बचाने के लिए उसके पास पर्याप्त सामान्य ज्ञान है। यदि उमके मतानुमार सभी स्थानों में डूबते हुए को बचाने के लिए उसके पास पर्याप्त सामान्य ज्ञान है। यदि उमके मतानुमार सभी स्थानों न कुन्य हुए ना जनात का स्वास करायुक्त नहीं हैं, तो भी यदि समाज प्रजातन्त्र को घपनाने के लिए तैयार (जनसमूदी) के लिए प्रजातन्त्र उपयुक्त नहीं हैं, तो भी यदि समाज प्रजातन्त्र को घपनाने के लिए तैयार है, तो वहाँ समाज के सभी वयस्क स्त्री और पुरुषों को इसमें भाग लेना ही चाहिए। मित का व्यान e) । पुर नारी-समाज की यातना की स्रोर भी था। इत्रयों के हित के लिए ससद् में मर्वेप्रथम उसरे ही स्रायाज जठाई थी, प्रतः मिल को प्रजातन्त्रवादी कहना हर दृष्टि से उचित है।"

जाँन स्टुबर्ट मिल डी. टोन्युयिले की पुस्तक 'डेमोर्क्सो इन अमेरिका' से, जिसका प्रथम भाग सन् 1835 में ग्रीर दितीय भाग 1847 से प्रकाशित हुग्रा था, बहुत ग्रविक प्रभावित हुग्रा था ग्रीर सन् 1000 न श्रार प्रधान नात प्रथम विश्लेषसास्मक जानकारी बताया था। डी. टोम्यूबिले का प्रधान क्ष ज्यापान करणान आहिमांव अनिवार्य है , यह दुनिया में अवस्य प्रचलित होगा, किन्तु इसको विचार था कि विचार का त्युक्त पर तिमंद है। बॉन स्टूबर्ट मिल, जैसा कि वेपर ने लिला है, अथ्या पा ३० नामान्य परिणामो से सहमत दिखाई देता है जिनके ब्रनुसार, "मानव-जाति ज्यो-ज्यो डी टोक्यूविले के सामान्य परिणामो से सहमत दिखाई देता है जिनके ब्रनुसार, "मानव-जाति ज्यो-ज्यो s। धानक्षाच्या प्रशासन् होती, त्यो रस्मे बहुई महान् स्वतन्त्रका के स्थान पर समर्थेण प्रराजकता के प्रशासन प्रशतिक का <u>शार लगतर काणा</u> स्वान पर सेवा तथा बीम्न परिवर्तन के स्थान पर स्थायित्व की स्थापना होगी। खतरा यह है कि कहीं स्थान पर चर्या अपन साम नार्या स्थान स्थान स्थान हो। यह राज्य की ग्रस्यिक नार्या के स्थान भनुष्य अन्या गाउप <u>पारत्य प्रणा पार्थ पार्य पार्थ पार्य पार्थ पार्य पार्थ पार्थ पार्थ पार्थ पार्थ पार्य पार्य पार्थ पार्य पार</u>

570 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

हु-ख़-निवारक तथा मानव के मूल यधिकारो का रक्षक मानेगा। बाह्तव में प्रजातन्त्र एक नवीन बीस-युग की भूम्रिका है।"

ं ही, टोक्यूविले ने लिखा था कि ग्रमेरिका में प्रजातन्त्र ने बहुसस्यकों के हितों की रक्षा की हैं। उनकी ग्रनाचारी प्रवृत्ति को बढावा दिया है और जन-कार्यकारिणियों के कार्य-सचालन में वावाएँ प्रस्तुत की हैं । विख्यात उपन्यासकार डिकेंस (Dickens) ने भी अमेरिकी प्रजातन्त्र की मोलीचना की भीर कहा कि प्रजातन्त्र में प्रायः "स्वतन्त्रता ग्रमना श्रांचल श्रपनी श्रांखों पर डाल लेती है तथा थरनी सहोदरा दासता को स्वच्छन्द श्राचरण की श्रमुमति प्रदान कर देती हैं।" जॉन स्टुग्नर्ट फिल का भी विचार था कि श्रमेरिका के वारे से जो सत्य है वह इस्लैण्ड के विषय में भी उतना ही सत्य <u>है। वेपर के</u> अनुसार सि<u>ख का विश्वास था कि मानव-प्रकृति अत्यन्तु प्रकिचन</u> होती है। '' 'Essay on the Sub-jection of Women' में मिल ने लिखा है कि ''दुनिया में ऐसे लीगों की संख्या बहुत है जो पशुप्रों में कुछ ही वेहतर है। ' मिल ने अपने निवन्ध में बताया कि सम्पूर्ण मानव-आति के निर्माहो पुर्ध और स्वी वर्ष में से एक मे शासक के गुरा विद्यमान हैं तो दूसरे में दोसता के। मित के अनुसार इंग्लैण्ड में पूजीवादी वर्ष तथा मजदूर वर्ष की भावनाएँ भी शासक ग्रीर दास की भावनाएँ हैं।

वेपर के अनुसार जान स्टुअर्ट मिल लोकमत के दमघोटू प्रभाव से भयभीत था । उसका कहना वा कि आज के लोकमत का प्रांदर्श व्यक्तित्रहीनता है और इंग्लैंग्ड अब महान व्यक्ति उद्यक्ति नहीं कर रहा वा विकस्त समाज के दवाब से अमानवीय बनता जा रहा वा । मिल ने दु का प्रकट किया कि अपनावीय कार्ता जा रहा वा । मिल ने दु का प्रकट किया कि "इंग्लैंग्ड की जनता के पास कोई भी स्वामाविक आवर्ष के ही हैं वयोकि वह अपनी प्रकृति के अनुसार नहीं चल रही है। उसकी मानवीय शक्ति मूल से तड़प रही है, उनकी मावनाएँ इदन कर रही हैं और उसकी धानन्द की इच्छाएँ प्यास से व्याफूल हैं।" डी. टोक्यूविले की चेतावनियों से उत्पन्न भय की मिल ने और ग्रधिक वढा दिया।

मिल ने इस वात पर विचार किया किथातान्त्र को विश्व के लिए सुरक्षित केंसे रखा जा सकता है और केंसे इस वात के प्रति याशवस्त हुआ जा सकता है कि प्रवासन्त्र में प्रयासी मानव-जाति के लिए घातक सिद्ध न होकर सुखदायक ही सिद्ध होगी। वेपर ने लिखा है कि मिल की इस प्रकार की भावना लोविश्रन (Loathian) के इन शब्दा में लिहित है जो एक भारतीय से कहे गए थे — 'प्रजातान वह उपहार नहीं जो किसी को प्रदान किया जा सके, यह तो एक ब्रायत है जो स्वय डाली जाती है और यह तब तक सफल नहीं हो सकती जब तक कि यह कूलीनतिन्त्रयों का एक वर्ग उत्पन्न नहीं कर लेती-ग्रीर कुलीनतन्त्री वही है जो जीवन से लेने की ग्रमेक्षा जीवन को देना ग्रधिक है।" वेपर के श्रनुसार, "मिल का निश्चित विचार था कि प्रजातन्त्र इस्√प्रकार के कुलीनत्तित्रयो को ग्रवस्य उत्पन्न करेगा। उसका विश्वास था कि शिक्षा द्वारा ही मनुष्यों का निर्माण होता है, और उचित शिक्षा कुलीनतन्त्री में सक्षम है। मिल ब्रीबोगिक और राजनीतिक दोनो प्रकार के प्रजातत्त्री का समर्थक थे। और पिता के प्रतिरिक्त सामाजिक कार्यों में भी उन्हों आत्या थी।" यह <u>बात सब है कि यदि मनुष्य</u> प<u>्रज्ञानन का सम्मान करेया तो प्रजातन्त्र यनुष्य का सम्मान</u> करेगा। प्रजातन्त्र वन् नेताश्रों के विना जीवित नहीं रह सकता जिनके मार्गदर्यन अथवा नेतृत्व के विना कोई भी जनसमूह या सरकार नांच के गर्ते में जा सकती हैं। मिल के अनुसार ऐसे कुलीनतन्त्रियों को, महत्त्व तभी मिलेगा अब- जनता हीठे भीर सच्चे प्रजातन्त्र के बीज अनुदार स्थापित कर सकेगी। सहया-पर, आधारित प्रजातन्त्र ह्युठा प्रजातन्त्र होता है जिसमे 'एक व्यक्ति एक के लिए' वाला सिद्धान्त ग्रपनाया जाता है। यह मिल के मृतानुसार नकली प्रजातन्त्र है क्योंकि इसका परिस्ताम यही होगा कि एक व्यक्ति उतना ही ग्रुच्छा होगा जितना दुसरा । इसमे गुरा और प्रतिभा के बीच करत कर सकता श्रम्भव हो जाएगा । वन् प्रया पर सत्यिक प्राथित प्रजातन्त्र प्रयथार्थ होना हैं । यह व्यक्ति या एक मत को भागने वाल-सिद्धान्त के अनुतर्ग्ध की स्वाभाविक परिखाम यह होगा कि अधिक्षित तथा बारीरिक श्रमिको की सरकार कायम होगी ।

सन्मा प्रवानन्त समाज के नभी तहनी की उचिंग गमुत्त प्रदान करेगा। यह योग्य व्यक्तियों को मतदान का प्राधिकार प्रयान करेगा। प्रानुपातिक प्रशिनिभित्य का सुयगात करेगा। होर 'वैलट वोट' प्रया को ससाद करेगा ग्यांकि ईट्यां, त्रेंग तथा वर्गस्तवत बनुता के कारण इस प्रकार से मतदाता वर्गमानी करेंग उसका एक दूनरा सदन भी होगा। जो राष्ट्रीय वीधन के उन तस्वों का प्रतिनिधित्य करेगा जिनका प्रतिनिधित्य प्रयान मदन में सम्भव नहीं होगा। सच्चा प्रवातन्त्र सत्तव के सदस्यों को कोण सचित करते ही प्राच्चा नहीं देगा व्योक्ति उसके मतानुसार उसके प्रतिनिधि सच्चे प्रतिनिधि होगे प्रत्यायुक्त प्रतिनिधि (Delegates) नहीं। उसके प्रमुतार सत्तव का कर्त्ता प्रवासन करना नहीं वरन निरीक्षण तथा प्रवश्य करना होगा। यह राज्य की यित्तयों की सीमित करना पसन्य करेगा। प्रीर व्यक्तियों को उन कार्यों के करने की स्वत्यादों वा जिन्हें से राज्य की प्रयोधा कही। प्रधिक प्रधंद्री तदत कर सकते हैं। यह नोकरवाही (Bureaucracy) के तत्तर के प्रति कभी प्रथा नहीं होगा। यह इस बात का स्थान रखेगा कि "वासक प्रयंने सगठन के उतने ही दास होते हैं जितने कि शासित वासकों के।"

सन् 1832 के पूर्व प्रतिनिधित्व के सस्यन्य में इंग्लैण्ड का सिद्धान्त यह था कि प्रतिनिधित्व सस्या का न होकर हितों को होना चाहिए। 1831 यताब्दी के प्रप्रेज प्रतिनिधित्व के इस सिद्धान्त से बहुत प्रमन्तुष्ट ये। वे इसे बदलना चाहते थे। वर्फ, कॉनरिज, केनिंग क्रीसिस हार्नर ने रिफार्म विल के जन प्रतिनिध्दकों की पूरि-पूरि प्रयात की जिन्होंने प्रतिनिध्दित के इस सिद्धान्त को परिवर्तित कर दिया "मिल रिफार्म-विल का समर्थन करते समय प्रतिनिधित्व के पुराने सिद्धान्त को समान्द कर देना चाहता या। इसके बिना वह कभी भी प्रयातन्यवादी नहीं कहा जा सकता था। उसको झुठे तथा सब्वे प्रमातन्त्र के बीच प्रन्तर करने के कारण भी 20थी यताव्यी का मायदण्ड उसे प्रसन्तुष्ट प्रजातन्त्रवादी की सवा देता है।"

#### जॉन स्टुग्नर्ट मिल का राजनीतिक श्रर्थव्यवस्था का सिद्धान्त (John Stuart Mill's Political Economy)

जॉन स्ट्रप्रट मिल के ग्रायिक विचारों का विश्लेषण करने पर एक विचित्र स्थित प्रकट होती है कि उसके व्यक्तिवाद ने प्राय्यक सेन में पूंजीनाद का रूप के लिया है। उसके ग्रायिक व्यक्तिवाद ने क्रिक्त विकास प्रयोद सीमित व्यक्तिवाद हे सीमित समाजवाद में रूपान्तरण दिखाई देता है। प्रारम्भ में मिल ने श्रमिकों की शिक्षा, ईमानदारी, उनके ग्रीधक ग्रन्थे निवास ग्रीर प्रधिक अन्त्रे जीवत-स्तर ग्रादि के वारे में अपने विचार व्यक्त जिल थे, किन्तु कुछ इस तरह कि उससे गूंजीवादियों के हिनों पर कोई विपरीत प्रभाव न पड़े। तरपवाद मिल पर कुलरित ग्रीर कॉम्ट का प्रभाव दिखाई देता है ग्रीर समाजवाद से सिद्धान्त मस्वीकार करते हुए भी वह उसके कुछ तत्वों को स्वीकार कर लेता है श्रीर इस प्रकार उसके व्यक्तिवाद पर समाजवादी खाप इंटियोच होतो है। इसीलिए वार्कर ने स्टुगर्ट मिल को 'व्यक्तिवादी ग्रीर समाजवादी ग्रुग की जोडने वाली कडी' कहा है।

मिल ने निजी सम्पत्ति, चृत्तराधिकार, सूमि पर स्वामित्व आदि पर विचार किया और वह इस निक्कर्ष पर पहुँ वा कि व्यक्ति को अपनी स्वयं की समताओं का उपयोग करने और इंच्छानुकूल उत्पादन करने का प्रधिकार हैं। व्यक्ति को दूषरे के नाम अपनी स्वयं की सम्पत्ति की वसीयत करने या उसे देने का प्रधिकार (Right to Bequeáth) है और उस दूषरे व्यक्ति की प्रविकार है कि वह उसे स्त्रीकार कर उसका उपयोग करे। सम्पत्ति (Property) एक सामाजिक सस्या है तथ मानव-जाति की उत्पत्ति के लिए प्रावश्यक है। व्यक्तियों की समताएं भिन्न-भिन्न होती हैं, अतः असमानता एक सामाजिक प्रावश्यकता है, किन्तु, सम्पत्ति पर प्रधिकार अनेक सीमाओं से आबद्ध है जैसे सन्तान की उत्पत्ति जिनका पालन पिता की करना पडता है।

572 पाण्चात्य ग्राधुनिक राजनीतिक विचारी का इतिहास

मिल कुछ गतों के साथ भुसम्पत्ति को त्यायोचित ठहराता है। चूँ कि भूमि को उत्पादक वनाने के निय जीतना पडता है, उस पर जो राणि व्यय की जाती है उसका प्रतिवान भी तुरत न मिल कर एक विधित्तत समय के बाद ही मिलता है, प्रत यदि पूँजीपतियों को समुचित समय के लिए भूमि पर स्वामित्व का आश्वासन नहीं होगा तो उनमें भूमि के सुधार के लिए व्यय करने की कोई प्रत्या उत्पन्न नहीं होगी। मिल ने राष्ट्रीयकरण का, विशेषकर सुन्तम्पत्ति के राष्ट्रीयकरण का समयन नहीं किया, हालांकि यह अवस्य स्वीकार किया कि भूमि एक ऐसी चीन है जिसका समाज के दित से सम्बन्ध है, जतः राज्य कातून बनाकर व्यक्तितात भूनम्पत्ति को सार्वजनिक प्रयोग के लिए हस्तगत कर सकता है जैसे किसी सडक प्रया रेल्व लाइन के निर्माण के लिए या सार्वजनिक सेवा की कोई अन्य चीन कड़ी करने के लिए। मिल ने आने लाइन के निर्माण के लिए या सार्वजनिक सेवा की कोई अन्य चीन कड़ी करने के लिए। मिल ने आने कहता के प्रोत्त पहुँचाए विना सामाजिक हितों को प्रोत्सावित करे। अपने जीवन के अन्तम् अपों में मिल ने पर अपने जीवन के अन्तम् अपों में मिल ने पर से सहित होता हो। से सिल ने पर स्वाप्त होता को प्रोत्सावित करे। अपने जीवन के अन्तम् अपों में मिल ने पर भी कहा कि राज्य की भूमि का सम्पूर्ण स्वामित्व अपने होगी में वे लेता चाहिए—।

्मिल ने पूँजीविद्यों और अप्तिकों के हितों के बीच सामञ्ज्यस्य पैदा करने का अप्रदात किया। उसका तर्क था कि प्रतिस्पर्धी से अनेक उपयोगी वस्तुकों पर स्वार्थी व्यापारियों का एकाविकार समान्त्र हो जाएगा और बाजार में वस्तु न केवल सस्ती विकेशी विक्त उनकों किस्स भी अच्छी होगी। मिल सार्वजानिक स्वास्थ्य और कल्याण की डिक्ट से व्यापार तथा उद्योगी पर सरकार के व्यापक निवन्त्रण के लिए तथार के कमने उसने हम नियन्त्रण की ठीक ठीक दीमाएँ नही बताई। यद्योग मिल ने याधिक क्षेत्र में राज्य के कमने कम नियन्त्रण की ठीक ठीक दीमाएँ नही बताई। यद्योग मिल ने याधिक क्षेत्र में राज्य के कमने कम नियन्त्रण की वात कही और यह चाहा कि राज्य हाग व्यक्तियत स्वत्नुत्रता तथा स्वच्छा को प्रतिविक्त करने चा उसे तथा स्वच्छा को प्रतिविक्त करने चा विद्या वाहिए और व्यापार में एकंट्रच्या नियं या अन्य प्रकार में नियंन्त्रक करने का उसे तव तक कोई प्रविकार नहीं होना चाहिए जब तक कि उसकी प्राचिक निहुंस्तकों में स्वच्या होते वाला न हो, तथापि यह स्वीकार करना होगा कि उसकी प्राचिक निहुंस्तकों में स्वच्या होते वाला न हो, तथापि यह स्वीकार करना होगा कि उसकी प्राचिक निहुंस्तकों मान्याण उसते व्यक्त विद्यान विद्यान निर्वं करने विद्यान के विद्यान स्वच्या विद्यान स्वच्या विद्यान स्वच्या विद्यान स्वच्या विद्यान स्वच्या विद्यान स्वच्या विद्यान विद्यान के हम पिद्यान को छोड विद्या कि प्राचिक निहंस्तकेप को त्याप विद्या। मिल ने आरम्बिक व्यवायाव के इस पिद्यान्य को छोड विद्यान को अपकी स्वतन्त्रता के सिद्यान की भिष्या सिप्ता हो सिद्यान की भिष्टा के कि सिद्यान की कि प्राचिक सिद्यान की भिष्ठा स्वचा हो विद्यान की भिष्ठा स्वचा है।

जॉन स्टुबर मिल के ब्रायिक चिन्सन पर सेवाइन ने जवारवाद के सन्दर्भ मे जो मूल्याँकन प्रस्तुत किया है वह पठनीय है सिवाइन ने लिखा है

"मित के श्राविक सिद्धान्तों में लाकिक स्पब्दा का दोप है और इसलिए जनकी श्रालोचना की जा सकती है। मिले ने रिकाडों के बर्चवास्त्र और प्राचीन अर्थवासित्रयों के सिद्धान्तों से विचार शुरू किया था। सिद्धान्त जसने अपने श्रुनियादी इच्छिकोए को कभी नहीं त्यागा। सिद्धान्तों से विचार शुरू किया था। सिद्धान्त जसने अपने श्रुनियादी इच्छिका को गलती से विचार को परिस्थितियों मान लिया-यों जो श्राविक तथा सामाजिक संस्थाओं के ऐतिहासित किया के कलस्वरूप उत्पन्न होती, हैं। मिल इन पिरिस्थितियों को सार्वजनिक तीति का विचय मानता था और उसका विश्वास था कि इन पर विधायी तियन्त्र स्थापित किया जा सकता है। परम्परागत अर्थवास्त्र की इस बालोचना के लिए मिल प्रारम्भिक उद्दाश्वायियों के सामाजिक वर्षोंन को दोषी उद्दारता था। प्रारम्भिक उद्यारता वियो के सामाजिक वर्षोंन को दोषी उद्दारता था। प्रारम्भिक उद्यारता वियो के समाजिक वर्षोंन को दोषी उद्दारता था। प्रारम्भिक उद्यारता वियो के समाजिक वर्षोंन को दोषी उद्दारता था। प्रारम्भिक उद्यारता वियो के समाजिक वर्षोंन को दोषी उद्दारता था। प्रारम्भिक उद्यारता वियो के समाजिक वर्षोंन को दोषी अर्था की उपसा की अर्था की उपसा की सिद्धा सिद्धा विवास की उपसा की स्थार की स्थ

Davidson op cit, pp 132-33.

V. Venkatarao . op. cit., p. 427.
 4 सेपाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 2, पृष्ठ 668.

सकल्पनायों को बिल्कुल सामान्य माना गया था और ऐतिहासिक आधार की उपेक्षा की गई। प्रारम्भिक उदारवादियों ने इन सकल्पनायों में मानव-प्रकृति की सार्वमौन विशेषतायों और मानव-चीवन के सामान्य मनीवैज्ञानिक नियमों के बीच अपवा संस्थाओं भीर परिवर्तनधील भीतिक परिस्थितियों के बीच भेद किया था। वह उत्पादन और वितरण के आर्थिक अन्तर से साम्य नहीं रखता था। फलतः उसने उत्पादन की पूँ जीवादी व्यवस्था को वितरण की सार्विक अन्तर से साम्य नहीं रखता था। फलतः उसने उत्पादन नहीं किया। मिल के अर्थवास्तर की सुख्य विश्वस्था के साथ सपुक्त करने की किताइयों पर विचार नहीं किया। मिल के अर्थवास्तर की सुख्य विश्वस्था यह थी कि उसने प्राकृतिक एवं आर्थिक नियमों की संकल्पना को और इसके परिणामस्वरूप स्विनयित्रत प्रतियोगी आर्थिक व्यवस्था के सिद्धान्त को त्याग विया था। इस प्रकार उसने विचान और प्रवेच्यवस्था के सम्यूर्ण प्रथम के सम्बन्ध की एक स्वनन्य वाजार के सरसाण के सुख्य विष्या विवार के सिद्धान्य की स्वार विया थी। सामान्य क्ये से उतारवादियों की भौति मिल आतत अर्थ उसकी, रीतियों को सन्देह की धिष्ट से वेखता था। उसका विचार यो शासन जी भी कार्य करेगा, बराब करेगा इसीलिए वह व्यक्तिक उसका को पसन्द करेता था। उस राज्य के अप्रिक्त सन्द की अर्थ सिक्त आर्थिक वावस्था था। उसका विचार यो शासन जी भी कार्य करेगा, बराब करेगा इसीलिए वह व्यक्तिक उसका को पसन्द करेता था। उसका विचार यो शासन जी भी कार्य करेगा, बराब करेगा इसीलिए वह व्यक्तिक उसका को पसन्द करेता था। उसका विचार यो शासन जी भी कार्य करेगा, बराब करेगा इसीलिए वह व्यक्तिक उसका को प्रसन्ध के प्रवर्ण का अर्था के साम्य की आर्थ को साम्य विवर्ण को अर्थ विचार यो स्वर्ण साम के स्वर्ण की भी विवरण, अप के उत्पादन की भीति विचरण, अप के उत्वर अर्थ की सामन के उत्यादन की भीति समा के उत्यादन की भीति समा के उत्यादन की भीति विचरण, अप के उत्यादन की भीति का विवरण, अप के उत्यादन की कि उत्यादन की कि उत्यादन की स्वर्ण के उत्यादन की समान्य की उत्यादन की समान्य करें अर्थ के उत्यादन की भीति समान के उत्यादन की समान्य की की समान्य

मिल का योगदान (देन) ग्रीर स्थान (Mill's Contribution and Place)

राजनीतिक जितन के जात मे मिल का मिलित स्वागत हुआ है। एक ब्रोर उसकी प्रशसा के भीत गाए गए हैं, उसकी प्रस्तुक पाठ्यक्रम में रखी गई हैं, उसे एक दार्घतिक, ज्यायशास्त्री ब्रीर अर्थ शास्त्री का दर्जा दिया,गया, है ते (दूसरी ब्रोर, उसकी मस्त्रा की गई है ब्रीर यह ब्रारोप लगाया है कि उपयोगितावारी के सरक्षक के रूप में उसने उपयोगिताबार की; हत्या ही कर, डाली है तथा प्रजातन्त्र में सोधों क्रीर किमयों के सिवाय उसने ब्रीर कुछ नहीं देखा है। वेपर ब्रीर उनिय जैसे विद्वानों ने उसके 'नारी स्वतन्त्रता', सम्बन्धी विचारों,का भी विरोध किया है।

यह बहुत फुळ सरफ है कि मिल ने किसी नए सिद्धान्त का प्रतिपादन नहीं किया। उसके सिद्धान्त में बहुत प्रक्षिक सगति नहीं है और उसके सिद्धान्त में अनेक परस्पर विरोधी तत्वों का मिश्रण है पर केवल इन्हीं आधारों पर हम उनकी उपेक्षा नहीं कर सकते । यह देखना अधिक शिक्षाप्रद होगा कि उसने जो कुछ निखा है उसमें सत्य कितना है, उसकी विवेधारमक देन ज्या है और अपने युग के उसने किस प्रकार प्रभावित किया है। "श्रीर प्रवि तेखकों की योग्यता का निर्णय इस बात से होता है कि नीति पर उनका क्या प्रभावित पढ़ा है तो मिल का स्थान निष्यत हम से उसने है। एक व्यायसात्त्री, अर्थशास्त्री और राजनीतिक दार्शनिक के हम में उसे उसके समय में एक अवतार समाम जाता था।"

मिल ने एक पीढ़ी से भी सर्थिक समय तक राजनीतिक चिन्तन के हुन क्षेत्र को प्रभावित रखा और उसके प्रमें को विश्वविद्यालयों के पाठ्यक्रम में स्थान प्राप्त हुआ। [मिन्ने उपयोगिताबाद के तक्ष्मास्त्र को विक्रितित किया और प्राप्तमनात्मक पद्धित (Inductive Method) को मुटियों हुए की विक्रास्त्र को विक्रितित किया और प्राप्तमनात्मक पद्धित (Inductive Method) को मुटियों हुए की दस्त हुए और द्वा विचारवारों के सम्बन्ध में तरह-तरह के अम पैदा हुए। मिल ने उन सब प्राथों को निस्तर किया तथा उनके द्वारा फीताये गये अमो का प्रन्त किया। बाज उपयोगिताबादी प्रयंशास्त्र अन्य विषय वन गया है। मिल ने उपयोगिताबाद की एक बहुत वही तृदि को दूर किया। वेन्यम ने मुख को गुणात्मक नहीं केवल मात्रास्त्रक वताया गा। मिल ने कहा कि मुखों में गुणात्मक अन्तर भी होता है। उपयोगिताबादी विचारधारा को मिन की वह एक अवदेत्त देन थी। वेदर के शब्दों में—

"जब हम मिल की ग्रालोचनाओं का विवेचन करते हैं तो हमे जात होता है कि वह उपयोगिता-वावियों मे सर्वाधिक सन्तोपजनक था। वह उस गहराई तक पहुँचा जिससे उसके पिता वेन्यम सर्वना अपरिचित रहे। उसके पास ग्रपनी निजी कल्पना थी परन्तु वह उन लोगो की ग्रयेक्षा जीवन के अधिक निकट है। वह उपयोगितावादी की प्रपयन्तिता, प्रपूर्णता, नैतिक दुल्हता तथा इससे सम्बन्धिन माननायों के प्रति पाए जाने वाले अज्ञान को मिटाता है।"

"वह उपयोगितावाद की वास्त्रीवक शक्ति को भी हमारे सम्प्रुख प्रस्तुत करता है। राज्य के निर्माता नर और नारियों को वह सर्वैव ध्यान में रखता है। राज्य के सावयन तथा सामाजिक सिक्षान्त उसके निए जगर्थ है। वह एक अग्रेज की भांति यर्थात् हाँब्स की भांति ही अग्रेज है और उसकी रिष्ट में अविषयोक्तियूएँ कृषिम ध्यक्ति सच्चे अग्रेज हैं। जिन समस्याओं से वे सम्यन्तित हैं, वे बापुनिक समस्यायों हैं। वह सामूहिक नियन्त्रण की सीमा निर्धारित करना चाहता है। उसका कार्यों का स्त-मन्त्रमुं तथा पर-सम्बन्धी विभाजन भी अवस्यत महत्त्वयूणे है। वह हमारी भीति ही व्यक्ति के विकास तथा सुरक्षा को भी महत्त्व वेता है। Ruchine अपने सन् 1891वात लेख से मिल को अविषयोक्तियूणें या अतिगयवादी बताया गया है, परन्तु हम सब रेडियो और सिनेमा ना महत्त्व समफ्त कुके हैं। हमने नीत्ये के खब्दों में, समाचार-पत्रों को अपनी नित्यपति की प्रायंना बना लिया है और हम मशीन की महत्ता समफ्त है, अत मिल हमारे निए प्रतिषयोक्तियूणें नहीं है। मिल प्रजातन्त्र की युरायुयों से उसकी रक्षा करना चाहता था वयोकि यह तत्कालीन आवस्यकता थी और ऐसा करने में वह पूर्ण सफत हुन्ना है। उसका महत्त्व विस्पर्योग्न और उसका चलित्व विस्तर्याणे है।"

मिल इस बात के लिए प्रशंसा का पात्र है कि उसने स्वतन्त्रता की उपयोगितावादी करणना प्रस्तुत को प्रशासिक प्रमास के आलोचनात्मक विचारों का महत्त्व प्रांग भी ज्यों का त्यों वन हिया है। ब्राधुनिक प्रवासान्त्रक दशी में वे दोप पाए जात है जिनकों और मिल ने सकेत किया था। मिल के इस कथन को भी जुनौती देना कठिन है कि "सुरह ब्राधार के विना प्रजातन्त्र का भवन यिक दिन लड़ा नहीं रह सकता तथा सार्व विनिक्त शिक्षा के विना सबकें लिए मतायिकार निर्देक है।" प्रजातन्त्र की सफलता तथा सार्व विनिक्त शिक्षा के विना सबकें लिए मतायिकार निर्देक है।" प्रजातन्त्र की सफलता के लिए दिए गए उसके सुकाव निक्चय ही प्रशंसनीय हैं क्योंकि उनका व्यावहास्कि

पक्ष समुल है । प्रजातन्त्र की प्रयोगात्मक दिशा मे मिल ने बहुमूल्य योगदान किया है ।

र हमी प्रकार नारी-स्वतन्त्रता सम्बन्धी उसके विचारों की सत्यता का सबसे वडा प्रमाण यह है

कि जगभग सभी देशों ने उसके विचारों पर स्वीकृति की मोहर लगा दी है।

ि राजनीतिक चिन्तन को मिल की सर्वोच्च देन उसका व्यक्तिवाद है जिसे उदारवाद कहना अधिक उपपुक्त होगा । वॉन हस्वाल्ट (Von Humboldt) के ये ग्रस्ट मिल के मुल विश्वास को व्यक्ति करते है—"इन पृष्ठों में विक्रिमत प्रत्येक युनित एक ही महान और प्रधान सिद्धान्त की थोर प्रस्थत कर से सकेत करती है और वह है प्रपान विविव्दा के साथ मानव-विकास का महत्त्व ।" मिल ने विचार एवं अमिल्यक्ति को स्वतन्त्रता के समर्थन में जो कुछ लिखा है, वह इस विषय पर सम्पूर्ण राजनीतिक साहित्य की मर्वश्रेष्ठ रचना है। मिल, का यह विश्वास भी सही था कि कुछ हो. ऐसे प्रतिभाशानी एव ते अस्वी व्यक्ति होते हैं जो स्वय-समय पर मानव सम्यता को प्रगतिवील वनाते हैं। उसके इस कयन में छिप सार की हम उपेक्षा नहीं कर सकते कि, "ये थोड़े से लोग पृथ्वी के लवरा है, इनके विना मानव-जीवन गतिहीन हो जाएगा।"

इसमे सन्देह नहीं कि अजावस्थान, प्रतिनिधि-शासन और महिला-स्वतन्त्रता के वर्तमान

स्वरूप पर मिल का काफी प्रभाव है।

ग्रन्त में, उदारवादी के रूप में मिल के मुत्यांकर्त पर हम जॉर्ज एवं. सेवाइस के विचारों का उल्लेख किए बिना मेही रह संकर्त जो एक प्रकार से मिल की देन का निचोड़ है। उसने लिखा है—

"मिल के उदारवाद का न्यायपूर्ण और इसके साथ ही संहानुभूतिपूर्ण पूरवाकन बहुत कठिन है। यह कह देना सचमूच बहुत प्रासान होगा कि मिल ने नई ग्राराव को पूरानी बोतलों में रखकर प्रस्तुत किया। मिल के म<u>मन्द-प्रकृति, सदाचार, समाज</u> श्रीर <u>चदार</u>वादी समाज <u>मे बासन के कार्यों</u> से सम्बन्धित समस्त सिद्धान्त उस भार की पहुन करने के तिए श्रनुषयुक्त थे जो मिल ने उनके सिर पर डाल दिया था। लेकिन इस तरह का भावपरक विश्लेषण और ग्रानीचना न तो सहानुभूतिपूर्ण है श्रीर न ऐतिहासिक दृष्टि से उचित है। मिल की रचनामों में एक प्रस्पट्टता पाई जाती है। मिल की उदारता प्रीर भावप्रवर्णता उसकी बहुत-सी कमियों को छिपा लेती है। मिल उदारवादियों की पहली पीढी का स्वाभाविक उत्तराधिकारी या । इन्हीं सब बातों ने उसके विचारों की काफी महत्व और प्रभाव प्रदान किया था, तथापि मिल प्रपने तकों के पक्ष मे इस प्रभाव के प्रनुपात में दार्शनिक विश्लेषण प्रस्तुत नहीं कर सका। मिल सदैव ही साध्य के महत्त्व पर जोर देता था; किन्तु व्यवहार में वह नैतिक भन्तदंदि पर वहत अधिक निभंद रहता था। मिल की नैतिक सबेदना बठत व्यापक थी। सामाजिक दायित्व के प्रति भी उसके मन में गहरी चेतना थी। यद्यपि मिल के चिन्तन में व्यवस्था श्रीर सगति का मुभाव है, तुर्भाप उदारवादी दर्शन के प्रति उसकी देन को चार धादशों के रूप में ब्यक्त किया जा सकता है—()) मिल ने उपयोगिताबाद में महत्त्वपूर्ण संशोधन किया। उसके पूर्व उपयोगिताबाद का नैतिक देर्भन केवल सूख और दू च की तराजू से वंधा हुआ था। मिल ने उसे इस वन्धन से मुनत किया। कॉण्ट की भौति ही मिल का नीतिशास्त्र सम्बन्धी मुख्य विचार भी मानव-जाति के प्रति सम्मानपूर्ण था। मिल का कहना था कि हमे मनुष्य के प्रति प्रतिष्ठा का भाव रखना चाहिए, तभी हम उससे नैतिक उत्तर-दायित्व की ग्रमेक्षा कर सकते हैं। मिल का नीतिशास्त्र इस ग्रथं मे उपयोगितावादी या कि वह न्यवित के प्रथम को ग्राष्यारिमक रूढि के रूप मे नहीं देखता था। उसका विचार था कि व्यक्तित्व को स्वतन्त्र समाज की वास्तविक परिस्थितियों में सिद्ध किया जा सकता है। (2)मिल् ने उदारवाद की राजनीतिक श्रीर सामाजिक स्वतन्त्रता को त्रपने में ही एक सिद्धि माना था। मिल का मत था कि स्वतन्त्रता का महत्त्व इसीलिए नहीं है कि वह किसी भीतिक स्वार्थ की सिद्धि करती है, विक इसीलिए है कि उत्तर-दायित्व मनुष्य की एक सहज ग्रीर स्वाभाविक ग्रास्था है। ग्रपने ढग से जीवन व्यतीत करना, ग्रपनी सर्ज प्रतिभा का विकास करना, सुख प्राप्त करने का साधन नहीं है, वह खुद सुख का एक बग है। इसीलिए एक श्रेष्ठ समाज वह है जो स्वतन्त्रता का वातावरए। स्वाप्टमत करता है तथा विविध जीवन-पद्धतियों के निर्वाह के उचित अवसर प्रदान करता है। (१) स्वतन्त्रता केवल एक व्यक्तिगत हित नहीं है, वह एक सामाजिक हित भी है। स्वतन्त्र विचार-विनिमय के द्वारा समाज को भी लाभ पहुँचता है। यदि किसी मत को बलपूर्वक दवा दिया जाता है तो इससे व्यक्ति को तो नुकसान पहुँचता ही है, इससे समाज का भी अपकार होता है। जिस समाज में विचार स्वतन्त्र चर्चा की प्रक्रिया के द्वारा जीवित रहते हैं और मरते हैं वह समाज न केवल एक एक प्रगतिशील समाज है, विक ऐसा समाज भी है जो स्वतन्त्र विचार का प्रयोग करने वाले व्यक्तियों को भी पैदा करता है। (4) स्वतन्त्र समाज में उदारवादी राज्य का कार्य नकारात्मक नहीं विल्क सकारात्मक है। वह विधि-निर्माण से विरत रहकर या यह मानकर कि चैंकि कानुनी प्रतिबन्धों की हटा दिया गया है, इसीलिए स्वतन्त्रता की अवस्थाएँ विद्यमान हैं, नागरिको को स्वतन्त्र नही बना सकता। विधि द्वारा अवसरी का निर्माण किया जा सकता है, उनका विकास किया जा सकता है और समानता की स्यापना की जा सकती है। उदारवाद उसके उपयोग पर मनमाने नियन्त्रण नहीं लगा सकता । उसकी सीमाएँ सिर्फ एक आधार पर निश्चित की जा सकती है कि वह इस तरह के अवसरों को कहाँ तक जूटा पाता है और उसके पास उसके लिए कहाँ तक साधन हैं जिनसे व्यक्ति ग्रधिक मानवोचित जीवन व्यतीत कर सके एव उन्हें विवशता से मुक्ति मित्र सके।"1

<sup>1</sup> सेवाइन . राजनीतिक वर्शन का इतिहास, खण्ड 2, पृष्ठ 669-70.

## आदर्शवादी परमुपरा : इमेनुअल कॉण्ट

(Idealist Tradition : Immanual Kant)

उपयोगिताबाद इम्लैण्ड में ब्रोचोगिक क्रान्ति से उत्पन्न स्थिति का सामना करने में प्रसमरहा । अब प्रवृत्ति समिष्टिबाद की ब्रोर थी ख्रोर इसका कोई समाधान उपयोगिताबाद के पास न था।
परिवर्तित परिस्थितियों में उपयोगिताबाद राजनीतिक दृष्टि से विफल हो चुका था। विचारणील व्यक्ति
यह अनुभव करने लगे थे कि राज्य के स्वरूप और उससे व्यक्ति के सम्बन्ध विषयक कोई उपयुक्त सिद्धान्त
प्रतिपादित करने से पूर्व नए सिर्रे से शुष्ट्यात करनी होगी। उन्हें विश्वास हो चला था कि मानवस्वभाव को वेन्यमवादी खोखली धारणा की जगह एक अविका मच्ची और समुचित धारणा प्रस्थापित
करनी होगी। यह कार्य ट्रमस हिल योग (T H Green) ने 'राजनीतिक कर्त्तक' (Political Obligation) पर प्रपनि भाषायो हारा सम्पन्न करने का प्रयत्न किया। प्रीन प्रांतसकीई का एक महत्त्वपूर्ण
द्यादर्शवादी (Idealist) था।

तात्कालिक रूप से ऑक्सफोर्ड में आदर्शनादी विचारधारा का प्रवाह जर्मन आदर्शनाद के जारण हुआ या। जर्मन आदर्शनाद का सूनपात इमेनुग्रल कॉण्ट (Immanual Kant) से हुआ और इसकी चरम परिएति होगल (Hegel) में देखने की मिली। इस्लेंग्ड में यद्यपि आदर्शनादी यारा को प्रवाहित होने का एक सून कारण जर्मन आदर्शनादी या, तथापि यह मान लेना भून होगी कि अपने आदर्शनादी आन्दोलन पूर्णत जर्मन आदर्शनाद की ही देन थी। अलंसफोर्ड के आदर्शनादियों में अरस्तु और प्लेटो की वांशिनकता से कम प्रेरणा प्रदृष्ण नहीं की थी।

श्रादर्शवाद का ग्रभिप्राय श्रीर उसकी ऐतिहासिक परम्परा

(Meaning and History of Idealism)

राजनीति कें इतिहास में आवर्षवाय का सिद्धान्त लगेक नामों से विक्यात है। चरमतावादी सिद्धान्त (Absolutist Theory), तारिक तिद्धान्त (Philosophical Theory), तारिक तिद्धान्त (Metaphysical Theory) और मैकाइयर के जब्दों में 'रहस्यवादी सिद्धान्त' (Mystrical Theory) आदि एकं ही आवर्षवादी तिद्धान्त के विभिन्न नाम है। ययार्थ में ये वर्षनेक नाम अवर्षवादी निवार के हारात्व के नीचे बहुने वाली उन चार फर्मों की घोर सकेत करते हैं जो जमन तथा अग्रेजी विचारक ही। तह, कांफर, ग्रीन, बोसांक आदि राजनीतिक वर्णनों में अवाहित होकर आवर्षवादों स्थात की जन्म देती हैं। राज्य का आवर्षवादी सिद्धान्त अवराव्धान के एक आवर्ष विचार करता है जो व्यावहारिक दृष्टि से क्रिय कि कि तिहास में पूर्ण होते हुए मी वार्षीनिक वृद्धि से अधिक महत्त्वपूर्ण है। यह सिद्धान्त अवराव्धान (Abstract) तथा तर्कपूर्ण (Logical) है। राज्य को एक वास्तविक तथ्य (Actual Fact) न मानकर यह उसे एक आवर्षी विवार के पूर्ण (Despeal) है। राज्य को एक वास्तविक तथ्य (Actual है। आवर्षीयादियों को इस बात की चिन्ता नहीं है कि वर्तमान राज्य का स्वरूप स्था है? वे उसे उसकी ययार्थाताओं (Realities) से अलग्न रक्ष करता है। आवर्षीयादियों को इस बात की चिन्ता नहीं है कि वर्तमान राज्य का स्वरूप स्था है? वे उसे उसकी ययार्थाताओं (Realities) से अलग्न रक्ष करता है में राज्य को स्था होता वाहिए। इसीनिए उनके दर्शन में राज्य का स्वरूप दिवस महत्ता तक पहुँच गया है और व्यार्थाताओं (स्वार्थाता) है। आवर्ष राज्य को क्षा होना चाहिए। इसीनिए उनके दर्शन में राज्य का स्वार देविक महत्ता तक पहुँच गया है और व्यार्थ एक सित्स होना वाहिए। इसीनिए उनके दर्शन में राज्य का स्वार देविक महत्ता तक पहुँच गया है और व्यार्थ एक सित्स होना वाहिए।

राजनीति मे धादबाँबादी परम्परा का इतिहास कही-कही पर खण्डित होते हुए भी बहुत प्राचीन और लम्बा है जो यूनानियों से लेकर झाज तक श्रुँखतायद्ध रूप में बूँडा जा सकता है। राजनीतिक आदर्शवाद के प्रनेक तरूज अरस्तु (Aristotle) और प्लेटो (Plato) के दर्शन में उपलब्ध है। अरस्तु का यह सूत्र कि भनुष्य एक सामाजिक प्राणी हैं आदर्शवादी परम्परा का आधारभूत सिद्धान्त है। अरस्तु ने राज्य की उपयोगिता व्यक्ति के नैतिक विकास के लिए स्वीकार की है। अरस्तु की भाति ही प्लेटो ने भी नैतिक प्रणाली में विक्वास प्रकट किया है।

प्राचीन यूनानी दार्थानिको की राज्य के सम्बन्ध मे नैतिक पुरुष की धारणा म्ब्य-भुग मे चर्च और राज्य के सबर्ष के फलस्वरूप लम्बे अर्से तक लुप्त रही। 17वी शताब्दी के पुतर्जागरण काल मे एक बार फिर यूनानी दर्णन के प्रति विद्वानो ने जिज्ञासा उत्पन्न की। टॉम्स पूर ने रखेटो के आदर्थाबादी राज्य की कल्पना मे प्रभावित होकर अपनी प्रमिद्ध पुस्तक (Utopia) की रचना की। "यदापि उस समय तक व्यक्तित्व के सिद्धान्त का प्रतिपादन हो चुका था जो आगे चलकर आदर्थांचादी विचारपारा की आधारिशना बृता, तथापि यह काल आदर्थांचादी परम्परा के लिए अधिक ग्रुभ सिद्ध नहीं हुआ।"

- श्राष्ट्रतिक युग मे यूनानी विचारधारा का पुनक्त्यान इसी द्वारा हुआ। उसकी 'सामान्य इच्छा' (General Will) इसी दर्शन अर्थात् आवर्षवाद पर प्राधारित है। इसी के उपरान्त जर्मनी आदणवाद का गढ़ वन गया और इस दर्गन का विकास मुख्यत 19वी शाताब्दी के प्रारम्भ मे हुआ। वास्तव में "फॉस की, राज्य-कान्ति से प्रभावित जर्मन जनता के केन्द्रीय व्यवस्था सम्बन्धी विचारों को केवल प्रावर्थावादी वार्योंनिकों के विचार ही सन्तुष्ट कर सकते थे।" अर्मनी के आदर्थवादी लेखकों में कांष्ट (Kant), फिक्टे (Fichte) तथा होगल (Hogel) के नाम उल्लेखनीय है। कांष्ट को इस दर्शन का वर्तमानसुगीन जनक कहा जा सकता है। उसका आदर्थवाद उदायादी था। यह उदारवादी तत्त्व फिक्टे में कम होकर हीगल में पूर्णतथा समान्त हो गया। आदर्शवादी आर्मन स्कूल के साथ इर्ग्लण्ड से भी प्रादर्शन्यादी विचारधारा विकसित हुई। इर्ग्लण्ड के आदर्शवादी श्वेत्व को में गीन, अंडले, बोसीके आदि प्रधिक उल्लेखनीय है। यदि जर्मनी का आदर्शवादी था तो इंग्लण्ड का उदारवादी।

#### श्रादर्शवाद का सिद्धान्त (Principle of Idealism)-

. राज्य एक नीतिक संस्था है— आदर्शवादियों के अनुसार राज्य एक नीतिक सस्या (An ethical institution) है ग्रीर राजकीय सगठन द्वारा ही ब्यक्ति को योग्य, विवेकशील तथा नीतिक वनने के अवसर प्राप्त होते है। ग्ररहत् के इस मत से आदर्गवादी वहमत है कि "राज्य सम्य जीवन की अप्रमा धावयकता होते है। ग्ररहत् के इस मत से आदर्गवादी वहमत है कि अवश्यकता नहीं होती।" प्राप्त को वायम राज्य का ज्हेंग्य सुख्य विवास के प्रमुतार राज्य का ज्हेंग्य सुख्य वृद्धि न टीकर जन परिस्वित्यों को कायम रखना है जो नागरिकों के श्रेष्टतम जीवन के लिए आवश्यक है। वोकांक राज्य का 'नीतिक विचारक का गूर्वरूप' (An embodiment of ethical idea) मानता है। एक स्थल पर वह कहता है "राज्य विश्वव्यापी सगठन का ग्रन हो कर समस्त नीतिक ससार का ग्रीमभावक (The guardian of whole moral would) है। "प्रावर्धवादियों को मान्यता है कि राज्य का जनम कही वाहर से नहीं हुआ है अपितु वह हमारे नीतिक विचार की ही अनुभूति (Realization of moral idea) है जो हमारे पूर्ण विकास के लिए परमावश्यक है। कॉण्ट के विचारों को विकासित करत हुए होगल भी इसी परिणाम पर पहुँचा कि राज्य सामाजिक सवाचार की वृद्धि के लिए कायम है। होगल के ही शब्दों में, "सामाजिक आचरण की जन्मतम कला राज्य सामाजिक सवाचार की वृद्धि के लिए कायम है। होगल के ही शब्दों में, "सामाजिक आचरण की जन्मतम कला राज्य में व्यवस्था के स्थान करता हुए होगत भी इसी परिणाम पर पहुँचा कि राज्य सामाजिक सवाचार की वृद्धि के लिए कायम है। होगल के ही शब्दों में, "सामाजिक आचरण की जन्मतम कला राज्य में व्यवस्था होती है। राज्य विवेक का सर्वोच्च कर है गौर वही यथार्थ का सरक्षक है।"

राज्य एक प्रनिवार्ध संस्था है—ग्रादर्शवादियों के प्रमुसार नैतिक सस्या होने के कारण राज्य का समाज में प्रस्तित्व ब्रावस्थक ही नहीं ग्रानिवार्य है। "मनुष्य एक सामाजिक प्राणी है" इमनिए वह समाज अथवा राज्य से पृथक् रहकर कभी , शान्ति प्राप्त नहीं कर सकता । हाँका, लाँक आदि की भौति आदर्शवादी यह नहीं मानते कि समाज के विकास में कोई प्राकृतिक दमा जैसा राज्यविद्दीनं काल भी रहा होगा, राज्य से पृथक् मनुष्य स्वय प्रपत्ने में एक विरोध (Contradiction in himself)है! गज्य-विद्दीन अवस्था में प्रयवाद राज्य की अनुपस्थित में न केवल समाज अध्यवन्तित एवं कानूने रिहेत होगा विकार प्राप्त में प्रया के लोग अस्पन्त चरित्रहीन एवं जयस्य आवरण करने वाल होंगे। अत्र आवर्शवादियों की निष्वत घरणा है कि "एक सम्य, सुसस्कृत, नैतिक एवं परिपूर्ण रूप से विकासित समाज की सदमावना के विना राज्य एक विचारण्य कल्पना है।"

राज्य सर्वशक्तिमान है—राज्य के सम्बन्ध में प्रादर्शवादियों की कल्पना सर्व-सत्तावादी है। उग प्रादर्शवादी ही। ल के शब्दों में, "राज्य स्वय ईश्वर है, वह पृथ्वी पर स्थित देवी विचार (Divine Idea) है।" पुता: हीगल के ही कपनानुसार "राज्य पृथ्वी पर साक्षात ईश्वर का आगमन है। वह एक ऐमी देवी इच्छा है जो विश्वव्याणी व्यवस्था म वास्तविक रूप में प्रकट होती है।" इस प्रकार राजसत्ता की वरम सोमा की निरक्षवात तथा प्रसीमितता की समर्थक होने के कारण प्रादर्शवादी राज्य की कल्पना पूर्णतः एक सर्वाधिकारवादी राज्य (Totalitation State) की कल्पना है जिसके विश्व कि तहे हो को कारण प्रादर्शवादी ने व्यक्ति को कुछ विश्वेष परिस्थितियों में राज्य के विश्व कारण का प्रधिकार प्रदर्शवादी ने व्यक्ति को कुछ विश्वेष परिस्थितियों में राज्य के विश्व कारण प्रादर्शवादी ने व्यक्ति को कुछ

राज्य और व्यक्ति में कोई पारस्परिक विरोध नहीं है—प्रादर्शवाद व्यक्ति और राज्य में कोई विरोध नहीं मानता। राज्य बनाम व्यक्ति (State versus Individual) जैसे किसी भी सम्मानित विवाद को नहु एक प्राग्त धारएम मानता है। राज्य का उद्देश्य मानव-व्यक्तिरक का पूर्ण तथा स्वतन्त्र विकास करना है, अत राज्य के विरुद्ध व्यक्ति के अधिकारो और व्यक्ति की स्वतन्त्रत के लिए घातक राज्य की सम्पर्ण विचार को ही स्थान देना चित्रए। प्रायक्षित्रीयों की मान्यता है कि राज्य की सम्पर्ण विचार को हूदय में हैं और एक असभ्य, वर्षर एव भूख पुष्टत् आचरण करने वाले मनुष्य को सुसंस्कृत मानव एवं विच्य बनाने वाली यह सस्था निश्चय ही व्यक्ति की सम्पर्ण का सम्पर्ण करने वाले मनुष्य को सुसंस्कृत मानव एवं विच्य बनाने वाली यह सस्था निश्चय ही व्यक्ति की सम्पर्ण करने वाले मनुष्य को सुसंस्कृत मानव एवं विच्य बनाने वाली यह सस्था निश्चय ही व्यक्ति की सम्पर्ण करने वाले मनुष्य के सुसंस्कृत मानव एवं विच्य बनाने वाली यह सस्था निश्चय ही व्यक्ति की सम्पर्ण करने के क्याना सुसंस्कृत की अप्तर्ण के स्थान करने के स्थान में, जिसके विष्ठ सामाज्य समाज्ञ स्थान हो। इसमें सन्देश न्हें के के स्थान समाज्ञ करने के स्थान में, जिसके किए सामाज्ञ सगठन सामाज्ञिक सगठन सामाज्ञिक सगठन स्थारित करने अपनेश्व को अपना मानाज्ञित सामाज्ञिक सगठन सामाज्ञिक सगठन स्थारित करने अपनेश्व को अपना मानाज्ञ हिण्य सामाज्ञिक सगठन सामाज्ञिक सगठन स्थारित करने अपनेश्व को अपना मानाज्ञित सामाज्ञिक सगठन सामाज्ञिक सगठन स्थारित करने अपनेश्व को अपना मानाहिए। "'

राज्य का अपना उद्देश्य तथा व्यक्तिस्व है—व्यक्तिवादियों के विपरीत ब्राइणंबादियों की माग्यता है कि राज्य का अपना पृथक एव स्वतन्त्र व्यक्तिस्व तथा प्रस्तिस्व होना है। राज्य के सदस्यों से पृथक राज्य की प्रपनी एक इच्छा होती है जो नागरिकों की मामूहिक इच्छा से स्वतन्त्र होते हुए भी उससे मिन्न नहीं होती। राज्य के व्यक्तिस्व की धारणा की प्रूण अभिज्यिक होनल में हुई है जो राज्य की "एक धारम-वितन नैतन नैतिक तस्त्र, प्रात्मज्ञानी ग्रीर ग्रास्मानुभवी व्यक्ति मानता है। राज्य प्रपने घटकों के योग से कुछ प्रधिक है ग्रीर उसकी ग्रांसना है।" ग्रावश्वादी विचार की यह एक प्रधारम्भत विशेषता है।

राज्य सनुष्य की सामान्य इच्छा का प्रतिनिधित्व करता है—रूसी का सामान्य इच्छा की सिद्धान्त प्रावर्शवादी वर्गन का केन्द्र-विन्दुहै। प्रावर्शवादियों के प्रनुसार विभिन्न सप, सस्थान एव सस्थाएँ, जिनका निर्माण सामान्य रुचियों की पूर्ति हेतु किया जाना है, सामुहिक मस्तिष्क का

<sup>1 &</sup>quot;The state is the march of God on earth. It is the Divine Will unfolding itself to the actual shape and organisation of the world."

<sup>2</sup> Barker Political Thought in England, p. 11.

पतिनिधित्व करते है, परन्तु इन नवरे बीच सामजस्य राज्य द्वारा ही स्वापित किया जाता है। राज्य हमारी प्रस्तःचेतना प्रयचा बास्तवित इच्छा की प्रमिध्यक्ति होने के कारण सामान्य उच्छा का प्रनीक है। राज्य बही कार्य करता है जो हमारा भुद्ध प्रन्तःकरण चाहता है प्रयया जो हमे सामाजिक प्राणी होने के नाते करना चाहिए। व्यक्तिगत यिकास की परियानना एवं परिपूर्णता का ही दूसरा नाम राज्य है।

राज्य की प्राधार समित नहीं, इच्छा है—पादर्शवादी सिद्धान्त के प्रनुसार राज्य का प्राधार इच्छा है, गिति नहीं । इसका प्रभिप्राय राज्य कार वन्न्यगीग का पूर्ण निर्णय नहीं है। इसका प्रश्न यह है कि अप्ति-प्रयोग करने का धिकतर राज्य का गीनिक गुण है जैसी कि क्षेत्रयम, प्रांस्टिन आदि मान्यत्व की । विल्यात प्रावर्श्वयद्वी हो एव भीन के प्रयुत्तार राज्य के विशाल कि कि सिस्तर रखने वाला स्तन्म तथा राज्य के जीवन का नच्ना और वास्त्रविक प्राधार बल या शित (Forces) न होकर रच्या (Will) है। बाद राज्य भग उत्तवन करके प्रमान प्राचाओं का पालन कराता है तो वह राज्य कभी भी स्थायो नहीं हो सक्ता। राज्य की पेवा करने से हम अपनी उच्चतर प्रात्मा के प्रावत्व का ही पालन करते हैं। हम राज्य तथा का प्रात्त क्ता हो पालन करते हैं। हम राज्य की प्रात्त का हो पालन करते हैं। हम राज्य के प्रात्त का हो पालन करते हैं। हम राज्य का प्रतिनिधि है और इसके ब्राग ही वह सामान्य-हित प्रास्त किया जा तकता है, हमारा न्यय का हित जिमका एक प्रभित्त अग है।

राज्य की प्राज्ञ-पालन करना ही स्वतन्त्रता है—प्राद्यंवादी स्वतन्त्रता का रूप सकारात्मक है। राज्य के सभी कानून व्यक्ति की पूर्णना के निष् एक बातावरए। का मूजन करते हैं जिसके अन्तर्गत यह न्वतन्त्रता का उपभोग कर नकता है उनिलए राज्य के िमी भी कानून की अवना करना अपनी ही स्वतन्त्रता के सार्ग को अवन्त करना है। अदिश्रं स्वतन्त्रता के ज्यासक नहीं हैं। वे पूर्ण स्वतन्त्रता को त्वाधीनता का निपंद (Negation of Liberty) मानते हैं। वन्यनो की अनुपश्चिति में स्वतन्त्रता केवन अधिता को निपंद (Negation of Liberty) मानते हैं। वायशे अनुपश्चिति में स्वतन्त्रता केवन अधिता को अविधाय कि हिं। अधित स्वतन्त्रता केवन अधिता को वायशित केवन अधिता केवन केवा ही मूर्तिमान इच्छा के आदेश का पालन करते हैं। जांजफ अटेल (Bradley) के अध्यो में, "मनुष्य की स्वतन्त्रता से हमारा प्रशिवाय जन समाज के प्रति कत्त्रव्यों के वालन से हैं जिनके द्वारा व्यक्ति समाज में प्रवना चित्रत स्थान प्राप्त कर नकता है।" आव्यवाद के अनुनार स्वतन्त्रता एक निध्यत वस्तु है। स्वयं वाकर के मत से, "वनना में स्वनन्त्रता उपभाग होती है, स्वतन्त्रता अपने उपभोग के निए कुछ अधिकार वाहती है भीर अधिकार राज्य की मांग करते है।"

राज्य अधिकारो का जन्मदाता है—प्रादर्भयादी व्यक्तिवादियो एय सामाजिक समफौतावादियो की भाँति किन्ही प्राकृतिक प्राक्-राजनीतिक (Pre-political) अधिकारो में विश्वासी नहीं करते। उनकी परिभाषा के अनुसार, 'अधिकार कुछ ऐसी बाह्य परिस्थितियां है' जो मनुष्य के आनतरिक विकास के लिए आवश्यक है।'' राज्य ही व्यक्ति के प्रविकारो का नैतिक प्रभिभावक और सरक्षक है।

राज्य साध्य है, साधन नहीं—जहाँ व्यक्तिवाद और समाजवाद दोनो ही में राज्य को व्यक्ति के स्थाक्तित्व के विकास का साधन माना गया है, वहाँ प्रादर्जवादी राज्य को साव्य मानते हैं। सावयवी सिद्धान्त का समर्थन करने हुए वे व्यक्ति गीर राज्य की परस्पर निर्मरता पर वृत्व देते हैं। वे राज्य को व्यक्तियों का समूह मात्र नहीं मानते। फिल्टे (Fichte) के ग्रव्दों में, "एक तिलवित्र केवल तेल-करणे का समूह नहीं है, वह उससे अधिक है। जिस प्रकार एक पत्थर की मूर्ति सगमरमर के टुकड़ों की समूह मात्र नहीं है, वह उससे अधिक है। जिस प्रकार एक पत्थर पत्थ का समूह-मात्र न होकर उससे कही श्रविक है। अप जिस प्रकार एक राज्य विवक है। जिस प्रताप के प्रताप पत्र प्रवाप के प्रताप के प्रताप पत्र प्रवाप के प्रताप पत्र प्रवाप के प्रताप पत्र प्राप्त की समूह सात्र न होकर उससे अधिक है। अप प्रवाप के प्रताप के प्रताप के प्रताप की स्वाप के प्रताप की स्वाप की स्वप की स्वाप की स्

नैतिक सस्या है। व्यक्ति के नैतिक जीवन का राज्यंन कैवल माध्यम है बल्कि संरक्षणा भी है। राज्यं से पृथक व्यक्ति केवल भावारमक वस्तु है।

राज्य और समाज में कोई अन्तर नहीं हे—आदर्शवादी राज्य और समाज में कोई अन्तर नहीं हो—आदर्शवादी राज्य और समाज में कोई अन्तर नहीं मानते। वे मानव कर्तन्यों को सामाजिक एवं राजनीतिक क्षेत्र के अन्तर्गत विभाजित नहीं करते। राज्य एवं समाज के कार्य क्षेत्रों में अनुरूपता स्वीकार करते हुए उनका मत है कि राज्य सामाजिक अस्तित्व का आधार है। सामाजिक और राजनीतिक समस्याएँ अभिन्न है। राज्य एवं समाज दोनों का लक्ष्य एक है—मनुष्य के व्यक्तित्व का विकास करना।

प्रांचर्यवादी अग्रेज विचारक मानते हैं कि नैतिकता एक ग्रान्तरिक वस्तु है जिसे राज्य न लागू करता है और न कभी लागू की जानी चाहिए। प्रादर्णवादी राज्य में व्यक्ति एक साथ ही प्रथिपित भी है और प्रजा भी। इसिलए यदि राज्य सामान्य इच्छा की प्रवहेतना पर परिपूर्ण जीवन के मार्ग की बांधाओं को दूर नहीं करता तो व्यक्ति को शर्मकार है कि यह पपने व्यक्तित्वत के का ग्रांतिक्रमण होने पर उसके विच्द विद्वाह करें। जम वार्यानक ही गल ग्राहि व्यक्ति को यह प्रधिकार नहीं देते। जो भी हो, इस विचय में सभी प्रादर्णवादी एकमत हैं कि राज्य का सच्चा कर्ता व्य नागरिक के जीवन को विकतित कर उसे परिपूर्ण बनाना है।

प्रचलित राजनीतिक विचारधाराध्रों में आदर्शवाद की कटु आलोचना की गई है। प्रवश्य ही आदर्शवाद के उग्रहण की जितनी आलोचना हुई है, उतनी उसके उदार रूप की नहीं हुई है। वहुत से राजनीतिज्ञ तो द्वीगत के नाम तक से घुएा करते हैं। राजनीति-शास्त्र के लगभग सभी लेखक प्रत्यक्ष रूप से हीगत, के विचार और विशेषत उसके राज्य के निरकुष सिद्धानत तथा राज्य के अध्यानुकरण एक सम्बन्धित का तरा का तरस्कार करते है। वे इस बात से सहमत है कि राज्य स्वय में एक साध्य है, एक सर्वोत्तम संस्था और ईश्वर की देन है, जिसके अधिकार और उद्देश्य नागरिकों के अधिकार और उद्देश्य निमन्न हैं।

जर्मन ग्रादर्शनादी कॉण्ट (German Idealist Kant, 1724-1804)

जीवन-परिचय

जर्मन आदर्यवादी दर्शन के पिता इमेनुअल कॉण्ट का जन्म 1724 ई. में जर्मनी के कोनिस्सवर्ग प्रदेश में हुआ या और सन् 1804 में उसका देहान्त हो गया था। जीवन-पर्यन्त अविवाहित रहकर उसने अपनी आयु दर्शन, गिंग्रत और नीनि-वाह्व के गहन अनुसवान में स्थानि की। उसका जीवन ऋषियों के समान था। वह प्रत्येक कार्य को निश्चित समय पर करने का अस्प्रस्त था। हीन (Henne) के शब्दों में, "उसके जीवन का इतिहास विखना वडा कठिन है क्योंकि न तो उपका जीवन थान इतिहास विहास विहास विहास विहास विहास विहास विहास वह जर्मनी की उत्तरी-पूर्वी सीमा पर कोनिसवर्य नामक एक पुराने करने की शान्त गर्नी में एक यान्त्रिक कप में व्यवस्थित और कोमार्य जीवन व्यतीत करता था। मुझे विश्वास नहीं कि गिरजावर का महान् पण्टा भी अपना कार्य इमेनुअल कॉण्ट को अपेक्षा अधिक निष्काम भाव तथा नियमित रूप से क्राइता हो। सोकर उठना, कॉफी पीना, जिखना-पडना, कलिज में व्याख्यान देना, खाना, पीनर, पुमना सबका एक निष्टित समय था और इमेनुअल कॉण्ट जब अपना खाली रग. का कोट पहन कर मनीला छड़ी हाथ में लिए अपने पर से लाइस ट्री नामक सब्क के लिए रवाना हो जाता था, तो पडीसी समफ जाते थे कि इस समय ठीक साढ़े वीन वर्ष हैं। उसके अपनी घडी मिलाते थे ।"

वचपन से ही बुजाम बुद्धि कॉण्ट केवल एक चैद्धान्तिक राजनीतिज्ञ या जिसने राजनीति, में कभी भाग नहीं लिया। प्रपनी ज़िला पूर्ण करने के उपरान्त कोनिनसदमें विश्वविद्यालय में कॉण्ट्की प्राच्यापक के पद पर नियुन्ति हुई ग्रीर वहीं पर बाद में उसने ग्राचार्य का पद संस्थाला। उसने ग्रपने जन्म-स्थान से बाहर कभी असण नही किया। वंह 30 वर्ष से भी अधिक समय तक कोनिनस्वर्ग के विवविद्यालय मे ही न्याय-वास्त्र और प्राध्यात्म-वास्त्र का विवक्त रहा। फ्राँस की राज्य-क्रान्ति तथा अमेरिका के स्वाधीनता सग्राम ने कांण्ट की विवारधारा को अत्यधिक प्रभावित किया था। जरकालीन इम्लेक्ड की स्थित का भी उसे प्रचुर ज्ञान था। कांण्ट ने मौलिकता के नाग पर अपने दर्शन मे कोई नवीनता व्यक्त नहीं की। इसी एव गाँग्टेस्त्र के रावनीतिक दर्शन से ही उसने प्रेरणा ग्रहण की और उनके विचारों को ही उसने अपने दर्शन से कमबद्ध किया। प्रविद्ध इतिहासकार विनिष्क कियो मे— "राज्य के उद्भव और स्वक्त के सम्बन्ध मे कांण्ट का सिद्धान्त ठीठ वहीं था कि जो इसी का या और उसी को उसने अपनी वर्क शैली से अपने शब्दों मे व्यक्त किया है। इसी प्रकार सरकार का विवेचन करने मे उसने मांण्टेस्त्र का अनुसरण किया है।" कांण्ट को साधारण मनुष्यों की नैतिक गरिमा का सन्येश इसी के प्रत्यों के प्रध्यवन से प्राप्त हुआ था और इस कारण उसने स्थी की 'नैतिक जगत् का न्यूटन' कहकर सम्बोधित किया। मानव स्वभाव का सम्मान करने मे वह इसी से कितना प्रभावित या इसका आसास उसकी निम्नलिखित टिप्पणी से मिलता है जो उसने एक निबन्ध के हाशिए पर लिखी थी—

"एक समय था जब में यह सोचता था कि कैवल यही (ज्ञान के लिए तीज़ व्यास और उसमें इदि करने की अभिभ्रान्त भावना) मानव-जाति के लिए सम्मान-प्रद हो सकती है और मैं उस साधारण मनुष्य से छुणा करता था जो कुछ नहीं जानता। इस्तों ने गुझे सहीं मार्ग का दर्शन कराया। मेरा यह अन्वविश्वास फिट गया। मैंने मानव-स्वभाव का सम्मान करना सीखा और यदि मुझे यह विश्वास न होता कि मानव-श्विकारों को प्रतिष्ठित करने के लिए इस विचार से हुसरों का भी मुल्य वढ सुकता है तो में अपने आपको एक साधारण श्रमिक से भी कहीं अधिक वेकार समकता।"

कॉण्ट ने यह घोषणा की कि मानव कदापि साधन नहीं हो सकता, जसे सर्वथा साध्य ही रहता है। यह घोषणा प्रजातान्त्रिक प्राद्यांवाद की प्राधारशिला है। कॉण्ट ने भौतिक सुखो को मान्यता न देकर प्रात्मिक शान्ति की महत्ता पर बल दिया।

कॉण्ट की रचनाएँ

कॉण्ट ने सन् 1745 से अपनी मृत्यु-पर्यन्त 40 से भी अधिक ग्रन्थ और निवन्ध लिखे। यद्यपि कॉण्ट की वैधानिक रचनाएँ विस्मृति के गर्भ मे विलीन हो चुकी है, तथापि उसकी वार्शनिक कृतियो को ग्रव भी वहें सम्मान के साथ पढा जाता है।

कॉण्ट की वे महान् कृतियाँ, जिनवे कारए। उसे इतनी ख्याति प्राप्त हुई, तीन है-

- 1. शुद्ध-बुद्धि मीमांसा (The Critique of Pure Reason) (1781) इसमे कॉण्ट ने तत्त्व-झान और बीढिक सिवत-झाहन की विवेचना की है। कॉण्ट की यह सम्भवत सर्वोत्तम और सर्विक्षित्र महत्त्वपूर्ध रचना है। 15 वर्ष के कठोर परिश्वम से प्रस्तुत इस रचना के सत् 1781 से प्रकाशित होते ही सम्भूष्णं वार्षोनिक जगत् में .हलवल मच गई। इस प्रन्थ में कॉण्ट ने यह सिद्ध किया कि इनियों से प्रतीत होने वाले क्यन-जगत् (Phenomenon) के मृतिरिक्त एक वास्तविक जगत् भी .है जिसे इनियों से नहीं, विक्तुत्र सुर्ध-बुद्धि (Pure Reason) से ही समभ्या, जा सकता है। मृतुष्प, प्रकृति, ईश्वर, ग्रारना, स्वतन्त्र इच्छा आद्धि सुनी, विचार हमारे इन्द्रिय-जनित ज्ञान का परिशाम हैं, ध्रत इन विचारों का सम्बन्ध वास्तविक जगत् से नहीं है। कॉण्ट ने कहा कि चुद्ध-बुद्धि द्वारा ईश्वर की सत्ता सिद्ध नहीं की जा सकती। उसने ईश्वर और धर्म सम्बन्धी सभी प्रचित्त साग्यताओं का खण्डन किया। इससे तत्कालीन पादरी इतने रूट हो गए कि वे कॉण्ट को कुत्ते, की गाली देने लगे और कुत्तों का नाम भी कॉण्ट रखने तते।
  - . 2 ब्यावहारिक बुद्धि-मीमीसा (The Critique of Practical Reason) (1788)— इस प्रत्य में कॉण्ट ने नीतिशास्त्र का विवेचन क्या है। ग्रंपनी पहली रचना में ईस्वर का खण्डन

करने के बाद इस कृति मे कॉण्ट ने ईश्वर को व्यावहारिक ग्रावश्यकता सिद्ध करने का प्रयास किया इस ग्रन्थ मे यह प्रतिनादन किया गया है कि धर्म और ईशवर की सत्ता का आधार नैतिक भावना (Moral) है, बुद्धि नहीं। इस जगत् मे यदि कोई वास्तविक सत्ता है तो वह नैतिक भावना ग्रीर नैतिक कर्तांच्य की ही सत्ता है। कॉण्ट ने इस नैतिक भावना धीर नैतिक कर्तांच्य की मत्ता की 'निरपवाद नैतिक कर्त्तव्यादेश' (Categorical Imperative) की सज्ञा दी । कॉण्ट के धनुसार यही नैतिक भावना हमे सत् और ग्रसत् का विवेक करने मे समर्थ बनाती है। हमारा ग्रन्तः कर्एा प्रवना हमारी नैतिक भावना व्यावहारिक बुद्धि (Practical Reason) का विषय है, विमुद्ध बुद्धि (Pute-Reason) का नहीं । हमारी नैतिक भावना हमको हमारे अन्त करण के पथ-प्रदर्शक भगवान का बीप कराती है। यही भावना स्वतन्त्र उच्छा (Free Will) की सत्ता सिद्ध करती है। यदि हममे स्वतन्त्र इच्छा न हो तो नैतिक क्त्तं व्य सम्पादित करने का ग्रर्थात् सत् का अनुसरण करते हुए असत् का परित्याग करने का कोई ग्रथं नहीं रह जाएगा। कॉण्ट के ग्रनुसार "व्यक्ति की नैतिक भावना यह भी सिंद करती है कि मृत्यु के बाद भी जीवन की सत्ता कायम रहती है। मनुष्य अपने प्रन्त.करण की प्रेरणा से ऐसे कार्य भी करता है जिनका फल इहलोक मे पाने की ग्राशा नहीं की जा सकती।"

3. निर्णय मीमांसा (The Critique of Judgement)—इस युन्य मे कॉण्ट ने इन्द्रियजन्य गास्त्र का विश्लेषण कर प्रयोजन-ग्राह्म गक्ति का रहस्योदघाटन किया है। ग्रपनी प्रथम रचना गुढ -बुद्धि की मीमाँसा (Critique of Pure Reason) में काँण्ट ने ईश्वर की सत्ता को अस्वीकार किया या, अपनी दूसरी रचना व्यावहारिक वृद्धिकी मीमांसा (Critique of Practical Reason) में उसने ईक्वर की सत्ता को व्यावहारिक ग्रावक्यकता के ग्राघार पर सिद्ध किया था ग्रीर ग्रपनी इस तीसरी रचना मे उसने प्रकृति की सुन्दर योजना में ईश्वर के दर्शन किए है। कॉण्ट के अनुसार किमी भी कलाकृति के लिए उसके निर्माता ईंब्बर की सत्ता का प्रवल प्रमाण है। कॉक्ट के मतातुसर, ''ईंक्वर की सत्ता दो महान् व्यावहारिक वस्तुओं से स्पष्टतः सिद्ध हो रही है—प्रथम, तारागणीं से परिपूर्ण गगनमण्डल (Starry Heavens Above) है और द्वितीय, मानव ग्रन्त:करण के भीतर पाए जाने वाले नैतिक नियम (Moral Laws Within) है ।"

कॉण्ट की दो ग्रन्य महत्त्वपूर्ण रचनाएँ ये है— 4 फानून के सिद्धान्त की प्रथम तात्त्विक मीमांसा (Metaphysical First Principal of the Theory of Law) (1799) -इसमे कॉण्ट ने कानून तथा सरकार सम्बन्धी विचार व्यक्त किए हैं। इस ग्रन्थ की रचना उसने 70 वर्ष से भी ग्रधिक की ग्रवस्था मे की थी।

5, श्रनन्त शान्ति (Eternal Peace) (1696)—इसमे कॉण्ट के शान्ति श्रीर युद्ध

सम्बन्धी विचारों का संग्रह है।

## कॉण्ट से पूर्ववर्ती विचारधारा

कॉण्ट के दार्शनिक और राजनीतिक विचारों के विवेचन से 'पूर्व उन परस्पर विरोधी विचारमाराश्री का सक्षिप्त परिचय प्राप्त करना उपयुक्त होगा जो कॉण्ट से पूर्व प्रचलित थी और वार्णनिक जगत् मे बडी श्रव्यवस्था श्रीर उसक्तपूर्ण स्थिति पैता कर रही थी। इन विचारघाराग्री में ये पाँच प्रमुख थी--(1) लॉक का अनुसबवाद (Empiricism), (11) वर्कले का आदर्शवाद या प्राच्यात्मवाद (Idealism), (iii) ह्युन का मीतिकवाद (Materialism), (iv) बाल्टेयर का बुद्धिवाद (Rationalism)एव (v) रूसो का मार्चप्रवस्तावाद (Emotionalism) । इन दार्शनिको के सम्मुख विचारणीय प्रश्न ये कि-"ज्ञान का उदय किस प्रकार होता है, ससार मे वास्तविक सत्ता नया है भीर उसकां स्वरूप कैसा है ?"

लॉक (1632-1704) अनुभववाद का समर्थक था । उसकी मान्यता थी कि हमारा सम्पूर्ण ज्ञान इन्द्रियो द्वारा प्राप्त होने वाले अनुभवो पर आश्रित है। प्रारम्भ मे हमारा मन बिल्कुल कोरी स्तेट (Tabular Raso) की भीति होता है। इन्द्रियजम्य मनुभवों से हम इस स्लेट पर हजारों वार्ते निष्यते चले जाते है। इस पिक्या से स्मृति का जदय होता है और स्मृति विचारों का सुग्यात करनी है। चूँ ति हमारा इन्द्रियों पर ये प्रभार प्रकृति के पदानों (Matter) से पउते हैं, प्रतः मन की पट्टी प्रवया स्लेट पर फ्रक्ति होने पाने की विचारों का मूल भीतिक पदानें (Matter) होते हैं। लॉक के प्रमुतार, इस प्रकृति द्वारा मन के आयों को विधिध रूप प्राप्त होते हैं, ग्रत प्रमुभवयाद के ग्राधार पर इसी को वास्तविक समका जाना चाहिए।

ग्रायरलैण्ड के विशय जार्ज वर्कत (1684-1753) ने आदर्शवाद या ग्राध्यात्मवाद (Idealism) का प्रतिपादन किया। उसने नॉर्फ के अनुभववाद को अस्त्रीकार करते हुए उससे भिन्न और विरोधी दार्शनिक मत प्रकट किया। वर्कते ने कहा कि ज्ञान का स्त्रीत बाहर का जड़-जगत् नहीं है वरन् हमारा ग्रान्तरिक मन है। मन के विना हम किसी भी पदार्थ को नहीं समफ सकते, अत वास्तविक सत्ता वाह्य पदार्थ (Matter) नहीं है, विरुक्त मन है।

स्कॉटिंग विचार उविस छ म (1711-76) ने भौतिकवाद (Materialism) का प्रतिपादन किया। वकंते ने जड-प्रकृति (Matter) का पण्डन करके मन (Mind) का समर्थन किया था। ह्याम ने बर्नले की खण्डन प्रवृत्ति का यनसरण करते हुए मन का भी खण्डन किया। खुम ने कहा कि मन हुमारे विचारो, स्मृतियो और अनुभवों से प्रवक्त कोई स्वतन्त्रत सत्ता नहीं है। इसके विपरीत मन तो विचारवान काल्पनिक सत्ता है। वास्तव में हमारे विचार, हमारी स्मृतियाँ और हमारे अनुभव ही मन हैं। इनसे पथक सत्ता रखने वाली कोई ग्रात्मा नहीं है। ह्याम ने केवल मन का ही खण्डन नहीं किया विक विज्ञान पर भी कठाराघात किया । उसने कहा कि हम कारणो यथवा नियमों को कभी नहीं देखते । हम तो केवल घटनायो और उनके कम को देखते है और उससे कारण का अनुमान कर लेते हैं, ग्रत वैज्ञानिक नियम कोई शाव्यत् सत्य नहीं है। वे हमारे मानसिक ग्रनुभवों का सक्षिप्त रूप मात्र हैं। केवल गिरातज्ञास्त्रीय नियम गौर सूत्र ही गाश्वत् सत्य है। उदाहरणार्थ, यह नभी असत्य नही हो सकता कि दो ग्रीर दो चार होते हैं। गिएतजास्त्रीय नियमो श्रीर सुत्रों के ग्रतिरिक्त हमारा सम्पूर्ण जान ग्रनिश्चित है। हाम के इन विवारों ने दार्शनिक जगत में भारी हलचल मचा दी। उसने वर्स ग्रीर विज्ञान के मौलिक ग्राधारों पर कुठाराधात कर उग्र सशयवाद (Agnosticism) का प्रतिपादन किया। कॉण्ट ने जब ह्यम की पुस्तक 'Treatise on Human Nature' का जर्मन अनुवाद पढा तो उसने वडी उत्कण्ठता से यह प्रनुभव किया कि ह्यू म द्वारा घ्वस्त किए गए धर्म ग्रीर विज्ञान की पुनस्थापना की जानी चाहिए।

वास्टेयर ने बुद्धियाद (Rationalism) ग्रीर नास्तिकता की विचारधारा प्रतिपादित की उसने धर्म का उपहास करते हुए नास्तिकता का प्रचार किया। उसने बतलाया कि मनुष्य बुद्धि और विज्ञान द्वारा सभी समस्याग्रों का समाधान कर ग्रनन प्रणीत कर सकता है।

विज्ञान द्वारा सभी समस्यात्रों का समाधान कर अनन्त प्रगृति कर सकता है।

पौचनी विचारधारा रूसी के प्राचयन्त्रियादि (Emotionalism) की थी। रूसो ने
बुद्धिवाद के प्रवल प्रवाह को तीन विदोष कर यह प्रतिपादित किया कि केवल बुद्धि को ही प्रतिपाद प्रमाण एव पय प्रदर्शक मान लेना ध्रनृचित है। मानव-जीनन में ऐसे अनेक सकट उपस्थित होते हैं जब बुद्धि कुछ नहीं कर पाती, वह किकत्तं व्यविमृत्व हो जाती है। ऐसे सकटो के समय मनुष्य प्रपाय भावनाधों से ही पथ-प्रदर्शन प्राप्त करता है। रूसो ने बुद्धिवाद और नास्तिकता का प्रवल खण्डन करते हुए यह प्रतिपादित किया कि विद्या और बुद्धि की उन्नति के साथ मनुष्य का पतन होने लगता है। थिक्षा मनुष्य को नैतिक शिष्ट से उत्तम न बना कर पूर्व और जातक बना देती है। बुद्धिवाद के प्राचार पर पर्म का विरोध करते वालो को चुनीती देते हुए रूसो ने अपने विक्यात प्रप्र 'Emulc' मुं लिखा—"चाहे बुद्धि इंक्टर और प्रमरता के विचारों का खण्डन करे, लेकिन अनुभूति (Feeling) इनका प्रवल समयन करती है। हमें इस विषय में बुद्धि पर नहीं वरन सपनी अनुभूति पर अधिक विश्वांस करना चाहिए।"

ख्सों के विचारों ने कॉण्ट को प्रभावित किया। 'Bunle' ग्रन्थ मे उसे अपनी ग्रामकामी, का उत्तर मिला कि बुद्धि की यपेक्षा अनुसूति को ग्रधिक महत्त्व देंकर नास्तिकता के प्रवाह से धर्म की रक्षा किस प्रकार की लाए। बुद्धिवाद से धर्म को बचाने के लिए, समयवाद से बिज्ञान की रक्षा करने के लिए और बक्ले तथा सूम के विचारों का ख्सों के विचारों से समस्यय करने के लिए कॉण्ट ने ग्रपने कालिकारी दार्शनिक विचार प्रकट किए।

### कॉण्ड के दार्शनिक विचार (Philosophical Ideas of Kant)

कॉण्ट ने लॉक और खूम के विचारों को अपने ग्रन्थ 'णुख वुद्धि मीमीता' (Critique of Pure Reasons) में अमान्य ठहराया है। लॉक ने सम्पूर्ण जान का लोत इन्द्रियजन्य अनुभवों को बताया और खूम ने मन, आत्मा तथा विज्ञान का खण्डन किया था। कॉण्ट ने इन धारणाओं को आ़न्य करना जाहिए। णुख वुद्धि का परिचय उस ज्ञान से हैं जो मन की स्वाभाविक प्रकृति के कारण होता है, इन्द्रियों द्वारा प्राप्त होने विले अनुभवों से नहीं। अनुभवों से दूखित न होने के कारण हो इसे णुख वुद्धि (Pure Reason) कहा जाता है। अपने प्रच्यं के कॉण्ट ने ज्ञान शान्ति के सारणा है। इसे णुख वुद्धि (Pure Reason) कहा जाता है। अपने प्रच्यं में कॉण्ट ने ज्ञान शान्ति के सारणा है। इसे ले जात्म के किए है ज्ञान शान्ति है सार्या का कार्य है विभिन्न प्रकार के मुनेदा (प्रच्यं प्राप्त करना। मन का कार्य है धन सवेदनों में सम्बन्ध स्थापित करता और उन्हे व्यवस्थित करता। उसने प्रपत्ती वात को एक विनाणि के उदाहर्रण द्वारा स्पष्ट किया है। युद्ध-श्रेत में से नेपायित करता। है जो प्रचार के समाचार पहुँचने रहते हैं। तेनापित इन सब समाचारों को एकत कर इनमें समस्वयं स्थापित करता है। ठीक यही बात इन्द्रियों और मन के साथ है। इन्द्रियों विभिन्न अनुभवों को प्रस्तुत करती है जिनमें मन समस्वयं स्थापित करता है। द्विश्य के कारण अनन्त अनुभवों के व्यवस्था स्वापित होती है। विभिन्न अनुभवों को विभिन्न अनुभवों को विभिन्न अनुभवों के विभाव उद्देश्य के कारण अनन्त अनुभवों के व्यवस्था स्वापित होती है।

कांण्य की मान्यता है कि मानव-बुद्धि की कुछ मयांवाएँ हैं। उस पर देश (Space), काल (Time) तथा कांरए कार्य सम्बन्ध (Causation) का प्रभाव पडता है। इन तस्त्रों की मयांवाओं में रहते हुए ही हमको वस्तु का ज्ञान होना है। वत् ये तस्त्र (Space, Time and Causation) हमारे लिए नित्य सत्य है, इन्द्रियजन्य ज्ञान के इनकी पुष्टि होना आवश्यक नहीं है। विश्व प्रकार कोटे में मरे पानी का लोटे का आकार वारण कर लेना नितानत स्वाभाविक है, उसी प्रकार हमारे होवि वारों में उपयुक्त तस्त्रों (Space, Time and Causation) का समावेश अववस्त्रभावी है। यहां ह्यू म की सवयात्मकता की कोई पूँजाइशा नहीं है। इन तस्त्रों के प्राथार पर हमारा झान हर प्रकार के सन्देह और प्रस्थित्वा से मुक्त होता है। वह सत्य और नित्य बन जाता है। इन्द्रियजन्य अनुभवों के प्राधार पर बस्सुसत्ता को जो ज्ञान हमें प्राप्त होता है, वह 'जनुभव-निर्पर्श' (A posteriori) कहिलाता है, पर दूसरे प्रकार का अनुभव-निर्पर्श' (A priori) होता है लिंगे किसी प्रकार के प्रमुभव भी आवश्यकता नहीं होती।

फॉण्ट के अनुसार इस इथा जगत् (Phenomenon) के इन्द्रिगोचर बाह्य रूप को ही जाननी सम्भव है। हम भूल प्रथवा वास्तविक रूप (Thing in itself) का जान प्राप्त नहीं कर सकते वर्षी

<sup>1</sup> Ma Govern : From Luther to Hitler, p. 146.

यह मनुगर-निगोक्ष है घोर उनित यह हमारे प्रमुगर हा विषय नहीं वन सकता। उदाहरएए में, हम यह नहीं जानते कि नमूट्य वास्तव में बया है। हम मनुष्य के बारे में कैनल इतना ही जानते है कि उसके सम्प्रम में दूमारी उदित्यों में प्राप्त होने वाले सनुगरों के प्राध्यर पर हमारे मन ने गया कलाना की है। कांग्ड सून को नरह वास जगत की सत्ता को समाय नहीं उहराता, वरम् यह महता है कि हम बास जगत के मम्बन्ध में इतने प्रतिक हुए नहीं जानते जाना में हा है। कांग्ड के प्राप्तवात वा प्राप्तवात का प्राप्तवात के प्राप्तवात का प्राप्तवात के प्राप्तवात के प्राप्तवात का प्राप्तवात वा प्रविक्त हम हमें को उसका कैनल पहीं रूप झात है ने बोच कमकी उसकी वास्तविक बनावर से नहीं हो सकता, बल्कि उस विवार (Idea) से होना है जो हमारे मन पर प्रकित हुया है।

कांश्ट के प्रमुसार बुद्धि में इतनी मामच्ये नहीं है कि वह इस बाह्य जगत् के मूल तस्त्र को प्रकट कर सके। बुद्धि तो केवल जभी वात को प्रकट करती है जिसका उसे प्रमुभव होता है। लेकिन ईश्वर, ग्रात्मा, भाषी जीवन प्रादि कुछ वात एसी भी है को प्रमुभवानीत हैं। बुद्धि केवल प्रमुभवजन्य ज्ञान तक सीमित है, प्रतः बद है जो प्रमुभवातीत प्रवाशों के बारे में कुछ नहीं कह सकती। बात्सव में बात्स्व पर बुद्धि बुद्धि वादियों को कांग्रंभ रचा यह प्रकादय उत्तर था। वात्स्य रो बुद्धिवाद के प्राधार पर धर्म ग्रीर ईश्वर का खण्डन किया था जिक कांग्रंभ को प्रकृत को वात्स्य वह वा कि ईश्वर का खण्डन प्रवास वह विद्यास की स्वास का प्रवास की किया जा सकता वर्षों कि ईश्वर तो बुद्धि से पर है। ईश्वर बुद्धिकान्य नहीं है, प्रपिद्ध श्रद्धालम्य है। कांग्रंभ ने प्रपत्त ने प्रपत्त नित्र ता प्रवस्त का सुक्तियों को धोखला सिद्ध कर दिया जो धर्मशास्त्र हारा ईश्वर की सिद्धि के लिए प्रस्तुत की जा रही थी। ग्रतः वादरी ग्रीर पुरीहित उससे ग्रद्धांक रच्ट हो गए ग्रीर प्रिसिया कर उसका प्रपत्न करने की दृष्टि से ही ग्रमने ग्रुतों का नाम कांग्रंट रखने तमें।

यद्यपि कॉण्ट ईंग्वर को बुद्धिगम्य नहीं मानता, तथापि वह ईंग्वर के प्रस्तित्व के पक्ष मे सुब्द ग्राधार प्रस्तुत करता है। कॉण्ट का यह ग्राधार उन नेतिक नियमो पर ग्राध्रित है जो उसके ग्रनुमार गणितशास्त्रीय नियमो की भौति पूर्ण (Absolute) एव शाय्वत् सत्य है। कॉण्ट का कहना है कि नैतिक कर्त ब्यो की भावना मानव प्रन्त करए। में जन्म से ही इतनी सुब्ध होती है कि इसे सिद्ध करने के लिए तर्क ग्रथवा बुद्धि का ग्राथय लेने की ग्रावायकता नहीं है। सभी व्यक्तियों को इस नैतिक भावना का प्रत्यक्ष अनुभव होता है। यही नैतिक भावना मनुष्यो को सदैव कर्त्त व्य-पालन के लिए प्रतित करती है प्रीर उन्हें प्रच्छेन्द्ररे तथा सत्-प्रतित का बीव कराती है। यदि कोई व्यक्ति ग्रन्त करण के ग्रादेश की ग्रवहेलना कर युरा काम करता है तो उसकी अन्तरातमा उसे धिक्कारती है ग्रीर कहती है कि वह कार्य ग्रनुचित था ग्रीर उसे नहीं करना चाहिए था। नैतिक भावना तो सदैव सद्-कर्तां व्य ग्रीर सत्कार्य को प्रेरित करती है। नैतिक भावना का मानव अन्त'करण के लिए आदेश, निरपेक्ष या भार सरकाय का अंदित करता है। प्रतुष्य नैतिक भावनाओं का पालन इसलिए करता है कि ये उसके परम (Absolute) होता है। प्रतुष्य नैतिक भावनाओं का पालन इसलिए करता है कि ये उसके अन्त करण की आवार्जे होती हैं। नैतिक भावना का आदेश सब परिस्थितियों के समान होता है। उदाहरणार्थ, प्रत्येक परिस्थितियों में नैतिक भावना निरपवाद रूप से सत्य बोलने का ब्रादेश देती है। हो सकता है कि व्यक्ति झूठ वोलने की इच्छा करे अथवा झूठ वोले, लेकिन वह यह कभी नही चाहता ि झुठ बोलना एक सार्वेभीम नियम वन जाय। कहने का श्रायय यह है कि नैतिक नियमों का पालन न कर सकने पर भी व्यक्ति इसके ग्रस्तित्व को स्त्रीकार करता है। नैतिक नियम मनुष्य के हृदय मे इस रूप मे श्रक्ति रहते हैं कि इनका सभी अवस्थाओं में पूर्णतः पालन किया जाना चाहिए। हुप्प न वर्ष कर प्रभाव प्रमुख्य के तिक कर्त्तव्यादेश या 'परमादेश' (Categorical Imperative) इसाराय च नातक राज्या राज्या राज्या के स्वादेश की स्वीर इस नैतिक भावना की मानव अरत करण से कहे जाते हैं। कॉव्ट का कहना है कि इस स्रादेश की सीर इस नैतिक भावना की मानव अरत करण से उत्पन्न करते वाला ईशवर है। यह ग्रादेश ईशवर और घर्म की सत्ता का ग्रकाट्य प्रमाण एव सुख्ड प्राचार है जिसमे व्यक्ति को ग्रदूट ग्रास्या रखनी चाहिए।

कॉण्ट के मतानुसार राजनीति का ग्रध्ययन नैतिक दिण्टकोएा से ही किया जाना चाहिए। इसलिए राजनीति का नैतिकतापूर्ण ग्रध्ययन ही 'कॉण्ट-प्रणाली' कही जाती है। कॉण्ट के ग्रनुसार नैतिकता मनुष्य की पूर्णता का मायदण्ड है, नैतिकता से पृथक् राजनीति सर्वथा मूल्यहीन रहती है जबिक नैतिक ग्रादेशों के ग्राधार पर ही राजनीति का ग्रध्ययन पूर्णतया उपयोगी एव नार्थक होता है।

कॉण्ट के वार्शनिक विचारों की इस पृष्ठभूमि के उपरान्त ग्रव हम कॉण्ट की नैतिक इच्छा ' तथा नैतिक स्वतन्त्रता तथा राजनीतिक विचारों पर विस्तार से चर्चा करेंगे।

कॉण्ट की नैतिक इच्छा तथा नैतिक स्वतन्त्रता सम्बन्धी विचार

(Kant's Conception of Moral Will and Moral Liberty)

कॉण्ड की विचारवारा मे उसकी नैतिक इच्छा तथा स्वतन्त्रता सम्बन्धी वारणा सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण है। इही के ब्राबार पर उसने प्रपत्ते सभी विचारों को निक्षित किया है। वह इसी के तित्तिक इच्छा तथा (सामान्य इच्छा) के सिद्धान्त में पूर्ण विचारा रखकर धागे बढता है। इस इसते के तित्तिक समुचे व्यंत की प्राधारियाजा है। किएड के अनुपार सच्चे प्रथा मे केवल वही व्यक्ति स्वतन्त्र है जो नैनिक रूप से स्वाधीन है। स्वतन्त्रता का अर्थ वह मनमानी, तथा अनियन्त्रित कार्य करने की स्वच्छावता नहीं मानता। एक व्यक्तिक के उपभोग योध्य सच्ची स्वतन्त्रता वहीं है जो दूसरों के समान तथा सावेदियक कान्न हारा मर्यादित है। स्वतन्त्रता अधिकारों के साथ सम्बद्ध है। स्वतन्त्रता व्यक्ति इच्छा का अधिकार है जिसे स्व-प्रारोपित आदेशासक कर्ताव्य (A Self-imposed imperative, duty) भी कहा जा सकता है। इस प्रकार अधिकार और स्वतन्त्रता के सध्य एक अभ्योग्याधित सम्बन्ध स्थापित कर केष्ट नैतिक इच्छा की स्वतन्त्रता पर वल देता है।

कॉण्ट मानवीय इच्छाखो को दो सागो मे विमाणित करता है— ( i ) वे इच्छाएँ जिनके द्वारा गानुष्य वासना की प्रदुष्ति की और सुकता है। वे वासनापूर्ण उच्छाएँ प्रनित्तक होती है और मनुष्य की यथाय इच्छाएँ का प्रतिनिधित्व नहीं करती, एवं ( 2 ) वे इच्छाएँ को विवेक पर प्राधारित होती है। इनका आधार नैतिकता होती है और ये मनुष्य की यथाय इच्छाओं का प्रतिनिधित्व करती है। काण्ट का कहना है कि स्वतन्त्रता इसी नैतिक या यथाय इच्छा का गुग्न है। इसो ने नैतिक इच्छा की पूजा इस्कार का प्रदेश की स्वतन्त्रता होती है के किया है की स्वतन्त्रता होती है को निक्ष करता है। काण्ट ने 'खुम, इच्छा' का प्रयोग प्राचित्व करता है। काण्ट ने 'खुम, इच्छा' का प्रयोग प्राचित्व करता है। काण्ट ने 'खुम, इच्छा' का प्रयोग प्राचित्व करता है। काण्ट ने 'खुम, इच्छा' का प्रयोग सावित्व करता है। काण्ट ने 'खुम, इच्छा' का प्रयोग काण्ट करता है कि नित्त स्वतन्त्रता इसी बात से निहित है कि नेत्र पर अपनी 'खुम इच्छा' के ही अनुकत्व कार्य करे।

कांग्र नेतिक स्वतन्त्रता ही पारणा का स्पष्ट करत हुए जन प्रणा है कि मनुष्य कुछ मान्य निद्धार में हे पनुष्यार नाम करना है जा युद्ध-प्रधान पोर नदानरण न मन्त्रन्थित है। य रवनन्त्र उसी स्मृ है कि दबके मान्य में स्वतिक किसी बाहरी नियन का पारन न उर्द उन नियमा का पारन करना है आ रूप उसके प्रताकरण दी प्रधान है। हाण्ड न उस प्रकार क निवसी की 'क्लेण के पहल आहता' (Categorical Imperative of Duty) की नाम दी है। इस्तन्य के पहल पार्टेश की न्यास्थान कांग्र की मैनिक हाप्तरत्वता की धारणा बीर रवण्ड हो अनी है लाकि उन दीनों का प्रस्पर पनिष्ठ सम्बन्ध है।

हमारे प्रधिकांत्र कार्यों में प्राच गरेर ही 'वदि' की नर्त लगी रहती है। उसहरतानं, हम करते रहते हैं कि 'वरि में प्रथम खेली से पास होना चाहता है तो मुझे परिश्रम करना चाहिए।' यदि 'में बाहता है कि मुझे प्रार्थना भीर ब्यायाम दोना के निए समय मिल, तो मुझे प्रान. उठना जाहिए' मादि । स्पष्ट है कि परिश्रम रचना बीर प्रातः उटना मेरे लिए तभी पात्रवक होंगे जब 'मैं प्राम श्रेणी में बात होने एवं प्रार्थना तथा व्यापाम दोनों के निए ममय चार्टी। यदि एक समय में उत्तरिय के वे दोनों तस्य उपस्थित न हो तो मेरे परिश्रम करने घीर पातः उठने का कोई मून्य नहीं होना। नीव यह प्रादेश मेरी ब्रन्य उच्छाप्रो सी तृष्टित के निष् धानीष्ट है, प्रतः उन्हें मार्पश्च प्रारंग (Hypothetical Imperative) कहा वा सकता है। कॉक्ट का हान है कि कत्ते का भी गृह प्रारंग है जो एक निशेष प्रकार के कार्य की माँग करता है, लेकिन 'मयर्त' की प्रयोक्षा यह 'निरंगक्ष' (Categorical) है। वास्त्र में हमारे कर्तां व्य-पानन का कर्तां व्यान तो किमी विशेष वस्तु की इच्छा पर निर्मर करता है ग्रीर न किमी 'यदि' की बतें में ही प्रतिबन्धित होता है। मन्ध्य की चाहिए कि वह प्रयमे कर्ता व्याका नैतिक नियम के ग्रनसार पानन करें। ऐसा उसे इसनिए नहीं करना चाहिए कि वह स्वास्थ्य, धन, यश ग्रथवा शक्ति थादि की कामना करता है बल्कि केवल उसलिए कि यह उसके वास्तविक स्वस्प का नियम है ग्रीर ऐसा करके ही वह गास्वत् मत्य को प्राप्त कर सकता है। हमारी उच्छा उस हद तक श्रम है जहाँ तक हमारे 'कर्तां व्य के सापेक्ष प्रादेश' से निर्धारित होती है, इसिनए नहीं कि वह नया करती है या न्या प्रतार करती है। कॉण्ट के उच्टों में, "तसार में या सतार के बाहर भी हम किसी ऐसी जीज की करना नहीं कर सकते जो निरपेस रूप की अपेसा अच्छी हो। निरपेस रूप की ग्रपेसा केवल सद्भावना ही गुभ होती है। बुद्धि, चातुर्य, निर्णय-शक्ति तथा मस्तिष्क के ग्रन्य गण निश्चित रूप से बहत-सी वाता से गुभ और व'खनीय होते हैं, परन्तु यदि इनका प्रयोग करने वाली उच्छा ग्राप्ता चरित्र गभ नहीं है तो प्रकृति के ये उपहार ग्रत्यन्त ग्रज्ञम ग्रीर ग्रापत्तिजनक हो जाते हैं।"

न्पष्ट है कि कॉण्ट के प्रनुसार, "मनुष्य को नैतिक स्वतन्त्रता का प्राशय यह है कि नैतिकता-पूर्ण प्राचरण से ही स्वतन्त्रता प्राप्त हो सकती है क्योंकि नैतिकता व्यक्ति पर वाहर से घोपी गई वस्तु न होकर उसके स्वय के ग्रन्त करण का हो ग्रादेग है।"

कॉण्ट की सम्पूर्ण धारएण का बल इस बात पर है कि सानव-जीवन का मूल तथ्य नैतिक स्वतन्त्रता है जो नैतिक नियम का पालन करने में निहित है। सत: प्रश्न उठना है कि "इस नैतिक नियम के सन्तार हमें बया करना चाहिए।" कॉण्ट की मान्यतानुसार इसका नियमन विशुद्ध बुद्धि से हुपा है, इसका कोई विशिष्ट तरच नहीं हो सकता। यदि इस प्रकार का कोई विशिष्ट तरच होता तो वह सार्वभौमिक और परमादेश नहीं हो सकता। यदि इस प्रकार का कोई विशिष्ट तरच होता तो वह सार्वभौमिक और परमादेश नहीं हो सकता था। इसिल्ए नैतिक नियम की मौंग केवन यही हो सकती है कि हम विना किन्ही बाहरी बातों पर विचार किए सदैव अपने कर्तां व्य-पानन में सम्बन्ध रहे। इस स्वय में एक ऐसी इच्छा उत्पन्न करें जो प्रपने प्राप्त में स्वय ग्रुभ हों। कॉण्ट ने नैतिक नियम के पाननार्थ कुछ सुक्तियाँ नियमित को है जो एक बडी सीमा तक हमारे प्राचरण का पश-प्रदर्शन कर सकती हैं। ये इस प्रकार हैं—

- व्यवहार सार्वभौमिक होना चाहिए। मनुष्य को वही काय करना चाहिए जिसे सब कर सर्वे जो सबके लिए उचित हो।
- 2 अपने में अथवा किसी भी दूसरे व्यक्ति मे जो मानवता है, उसे सदैव साध्य समभते हुए आवरण करना चाहिए। उसे साधन कभी नहीं मानना चाहिए क्योंकि वह साधन कभी नहीं वनती। इस प्रकार के आवरण से मानवता उच्चत्तर वनती जाती है।
- ब्राचरण इस प्रकार किया जाना चाहिए जिससे मनुष्य साध्यो के राज्य का स्वस्य वना रहे । ब्राचरण के समय हमे मानव-जाति के प्रति आतृत्व की भावना रखनी चाहिए ।

इन सुक्तियों का सिम्मिनित भाव यही है कि वही कार्य पूर्ण गुग है जिमका कर्ता (Doet) यह इच्छा प्रकट कर सके कि समस्त मनुष्य उमी सिद्धान्त पर चलें जिस पर वह ब्राधारित है। साथ ही सभी मनुष्य इच्छायों की नृष्ति के निए सावन बनाने की कामना का परित्याग कर सम्पूर्ण मानव जाति को एक महान् ब्रातृत्व के रूप में स्वीकार करें।

#### कॉण्ट के राजनीतिक विचार (Political Ideas of Kant)

कॉण्ट का व्यक्तिवादी हिस्टकोस्ण (Kant as an Individualist) — हादसंवादी होने के साथ ही कॉण्ट व्यक्तिवादी भी था। उसने व्यक्ति के नैतिक स्वयासन पर वार-वार वल दिया। हीगल के सर्वया विपरीत उसने व्यक्ति की गरिसा एव महत्ता को पर्याप्त सम्मान की दृष्टि से देवा। वस्तुतः व्यक्ति की स्वत्या हो उसके दर्गन का केन्द्र-विन्तु तथा धारम्भ-स्थल है। कॉण्ट के ध्रमुसार व्यक्ति की स्वतन्त्र इच्छा ही उसके दर्गन का केन्द्र-विन्तु तथा धारम्भ-स्थल है। कॉण्ट के ध्रमुसार व्यक्ति प्रमान उद्देश्य स्थय है और कभी भी किसी ध्रम्य साध्य का सावन नही माना जा सकता। कॉण्ट ने व्यक्ति परम्परागत प्रावर्धवादी वर्षोन (Classical Idealism) से कुछ प्रसद्दमित प्रकट की है, किन्तु द्वकी परम्परागत प्रावर्धवादी वर्षोन (Classical Idealism) से कुछ प्रसद्दमित प्रकट की है, किन्तु द्वकी परम्परागत प्रावर्धवादी की के व्यक्ति केवल अपने स्वार्थ-सावन तक ही सीमित रहे। कॉण्ट ने व्यक्तिपत स्वार्थ के साथ सार्वजनिक हित का भी ध्यान रखा है। वह नहीं वाहता कि व्यक्ति समाज की सर्वेया उपके प्रपन केवल निजी स्वार्थ के लिए ही कार्य करे अथवा निजी स्वार्थ ही उतका एक मान्द्र तक्ष्य हो। उसके प्रपन क्वित निजी स्वर्थ के प्रतिरिक्त संसार मे या उससे वाहर किसी ऐसी वस्तु-की कल्पना नहीं की वा सक्ती विषे निवीच इच्छा कडा जा सके।"

कॉण्ट उन मुग का प्रतिनिविद्य करता है जब व्यक्तिवाद पूर्णत 'लुप्त नहीं हो पाया था। यह स्वतन्द्रता को इतना बहुमूल्य समभता है कि राज्य की वेदी पर उसका बिल्डॉन नहीं करना चाहता। व्यक्ति पर राज्य का तियम्बरण उसे पसन्द नहीं, यखिंग यह मानता है कि वैयक्तिक स्वतन्त्रता सांपूर्विक प्रयवा मार्यजनिक हिन के प्रयोग, माननी चाहिए, किन्तु होगन की भौति वह उमे निवंयतापूर्वक कुजवने को तैयार नहीं है। वाहन (Vaughan) के अनुसार, 'प्याय तथा व्यक्तिगत स्वाधीनता के बीच उसके मित्तक मे स्पन्दय एक मानधिक सवर्ष वल रहा है और उसे दोनों मे समन्वय स्थापित करने का कोई, मार्ग नहीं सुभता! वह इतना यधिक ईमानदार है कि दोनों मे से जिससी एक का भी बिल्डान करने को प्रस्तुत नहीं है।'

राज्य की आवस्यकता के बारे में कॉण्ट के विचार (Kant's ideas about the necessity of the State) — कॉण्ट ने व्यक्ति के स्वचासन पर जो इतना वल दिया है, उसकां व्यक्ति की राज्य की सदस्यता के साथ सामजन्य स्थापित करना प्रथम दृष्टि में विचित्र तराता है स्थोिक विद नैतिक निषम के अनुतार अपराएग करके ही व्यक्ति सच्चाता हो सित कर सकता है तो उसके जीवन में स्पट ही राज्य के निए कोई स्थान नहीं रहु जाता, तो फिर राज्य की प्रायमकत्ता नयो है ? गेष्ट का उत्तर है कि मनुष्य में स्वार्थ की प्रथमित है के मण्ड का उत्तर है कि मनुष्य में स्वार्थ की प्रवृत्ति पाई जाती है वह सदैव स्वय को प्रथमित एक सुखी वनानी चाहता है चाहे इससे दूसरों को हानि ही बयो नहीं ? वाह्य स्थ से मनुष्य समान है किन्तु उनकी

प्रवृत्तियों मे बहुत अधिक असमानता है। राज्य ही एकमात्र ऐसी सत्या है जो प्रत्येक व्यक्ति के लिए जलति करते की अवस्थाएँ प्रदान करती है। इसके लिए राज्य प्रत्येक व्यक्ति को अधिकार प्रदान करता है।

कांण्ट के अनुसार व्यक्ति की स्वतन्त्र नैतिक इच्छा के अस्फुटन एव कायंक्प मे परिएात होने के लिए कुछ विशेष अवस्थाओं की आवश्यकता होती है। यह आवश्यक है कि दूसरे नागरिकों के कार्यों के कुप्रभाव से मनुष्यों की रक्षा की जाए। राज्य इस माँग की पूर्ति करता है। राज्य स्वतन्त्रता का पोपक है— उस स्वतन्त्रता का जो नैतिकता और कर्त्तव्य-पालन के लिए आवश्यक है। काँग्ट राज्य के अस्तिर में जन-इच्छा को महस्व देता है। जनता द्वारा राज्य को यह अधिकार दिया गया है कि वह उसे नियम्त्रित और व्यवस्थित रखे। पर जनता को विद्रोह या विरोध करने का अधिकार नहीं है क्योंकि जनता की कोई एकीकृत इच्छा नहीं होती, बल्कि विभिन्न और विरोधी इच्छाएँ होती हैं। राज्य ही बह सर्वोच्च इच्छा है जिसके समक्ष जनता को अपना समर्पए। करना चाहिए।

कॉण्ट की मान्यता है कि व्यक्ति जिस वस्तु की कामना करे वह यथासम्भव ऐसी होनी चाहिए जिसे सार्वभौमिक नियम का रूप दिया जा सके। वार्कर के शब्दो मे, "जब वह यह नियम प्रतिपादित करता है कि तूचोरी नही करेगा तब वह वास्तव मे एक सामान्य नियम का प्रतिपादन करता है और ग्रन्तत सम्यूर्ण प्रणाली का निर्माण कर एक ऐसे कानून को जन्म देता है जो ग्रनिवार्यत

राज्य मे प्रतिष्ठित होना चाहिए एव राज्य द्वारा लागू किया जाना चाहिए ।"1

स्पष्ट है कि काँघट के अनुमार राज्य नैतिक जीवन के लिए एक आवश्यक आर्त है। नैतिक नियम से नियमित किए जा सकने वाले सर्वय्यापक कानुनो को राज्य ही भली प्रकार कार्योग्वित कर मकता है और इसीलिए वह निष्कृत रूप से एक सकारात्मक अच्छाई (Positive Good) है न कि एक आवश्यक तुराई (Necessary Evil) काँघट ने व्यक्ति और राज्य दोनो को ही महस्त्व दिया है और वाहन का यह कथन वोहराना उपयुक्त है कि 'स्याय तथा व्यक्तिगत के वीच उसके मित्रक में स्पष्टत एक मानियक सबर्ध दीता है और इन दोनो मे समन्वय स्थापित करने का उसे कोई मार्ग मही सुक्तता। वह इंतना ईमानदार है कि दोनो मे से एक का भी विज्ञात करने को त्येयार नहीं।"

कांण्ड और सामाजिक समभीता (Kant and Social Contract)—व्यक्तिवादी पारएण से प्रभावित कांण्ड ते राज्य के मावयवी रूप (Organic Nature) पर प्रविक्त बल नहीं दिया है। उसते राज्य को उत्तरित की विवेचना न कर उनका स्वरूप 'विवासक '(Contractual) माना है। सिवदा प्रवास मानाय समभीते का यह विचार उसने रूसो कि लिया है, वयी कि उसके अनुसार, ''न्याय की वृद्धि से राज्य किसी भी व्यक्ति को कोई भी ऐसा कानून मानने के लिए वाच्य नहीं कर सरुवा जिसके लिए उसने पहले से सुनार, ''न्याय की एक विवेक सम्मत विचार के रूप में स्वीकार करवा है। उसके अनुसार सिवदा द्वारा ही ''यह मामभा जा सकता है कि मनुष्य वाष्ट्र स्वतन्त्रता है। उसके अनुसार सिवदा द्वारा ही ''यह मामभा जा सकता है के मनुष्य वाष्ट्र स्वतन्त्रता है। समर्थ कर वेते है, विकृत राज्य के घटक प्रयचा सहस्य का रूप में वे उसे तुरस्त ही वाषम भी कर लेते है। पूर्ण स्वतन्त्रतों एक ऐसी स्वतन्त्रता है जिसे प्राप्त करते के लिए वे प्रयनी जगली कानूनहीन स्वतन्त्रता का परित्याग कर देते है। ऐसा करते से उनकी स्वतन्त्रता कम नहीं होती क्योंकि यह परिवर्तन जनकी स्वय की इच्छानुसार होता है, वरन् यह स्वतन्त्रता एक वैधानिक परतन्त्रता का रूप ले लेती है क्योंकि यह प्रविक्ता तथा कानूनों के दायरे में या जाता है। '' कांण्ड के मनुसार ''राज्य व्यक्तियों का एक समूह है जो कुछ कानूनों द्वारा एकता के सूत्र में वेंथ जाता है। राज्य एक प्रकृतक अनुन्य है जिसमे उसका प्रत्येक सदस्य व्यनी वाह्य स्वतन्त्रता स्वान देश है परि उपल ही समूर्ण सावयवी रूप से सामूहिक स्वतन्त्रता प्राप्त कर लेता है। ऐसा समुदा ''राज्य कहाता है।''

<sup>1</sup> Barker . Political Thought in England, p 26.

काँण्ट सिवदा सिद्धान्त को ऐतिहासिक तथ्य के रूप में न मानकर दार्शनिक रूप में स्वीकार करता है। उनका विश्वास है कि समझीत की बारएगा हो, व्यक्ति और राज्य को एकता के सूत्र में बांध सकती है। काँण्ट की सामाजिक सिवदा एक सीविद्यानिक प्रक्रिया है जिसके अनुसार शासन का स्वरूप और शासन एव जनता के मध्य सम्बन्ध स्थापित होते है। यह सिवदा प्राकृतिक प्रवस्ता को समाजित राज्य में परिवर्तित नहीं करती। सामाजिक समितात एक ऐसा नैतिक समझीत हि जिससे राज्य का निर्माण नहीं होता प्रपितु 'सामाजिक जीवन की एक कम सगठित स्थित से प्रविक्त संगठित स्थित होना प्रकट होता है।' दूसरे शब्दों में व्यक्ति एक कातुनहीन स्थापीनता की खोडकर एक उच्चतर स्वाधीनता को प्रावक्त करते है। जिस मौलिक राजनीतिक प्रवन ने काँण्ट को प्रकाशित किया, वह यह था कि, 'व्यक्तिगत इच्छाओं को एक सामान्य (General Will) में किस प्रकार संगठित किया जाए, ताकि पृथंक इच्छाओं की स्थापीनता नष्ट न होकर उसका प्रभाव पूर्विक्षा प्रधिक वढ़ जाए, तथा उसे एक नए रूप में मान्यता प्राप्त हो जाए। काँग्ट के अनुसार, ''समस्त व्यक्तियों की इच्छा पूर्ण न्याय का लिए को स्वतम्बता पर इस सीमा तक प्रतिबन्ध है कि वह स्वतन्त्रता सामान्य निषमों के अन्वरात सो सके।'

सम्पत्ति पर कॉण्ट के विचार (Kant's Views on Property)—सामान्य, ग्रादर्शनादियों की भाँति कॉण्ट भी व्यक्तिगत सम्पत्ति की व्यवस्था स्वीकार करता है। सम्पत्ति के विषय मे उसके विचार पूर्ण व्यक्तिगादी हैं। उसकी मान्यता है "कि सम्पत्ति के विना मनुष्य का पूर्ण विकास नहीं हो सकता वर्षों कि सम्पत्ति उसकी इच्छा की ही प्रभिव्यक्ति हैं।" किर भी बहु सम्पत्ति का प्रधिकार वेते समय व्यक्ति पर अपने पढ़ीती के प्रधिकारों के समान का वक्ति व्यवस्था प्रविकार के समान का विकास प्रविक्ति के स्वाक्ति के भूत में उसकी यह मान्यता है कि सम्पत्ति का ग्रविकार वस्तुत प्राकृतिक न होकर समाज-प्रवृत्त है। व्यक्तिगत सम्पत्ति के लिए किसी व्यक्ति की दूसरे के ग्रविकारों का हनन नहीं करना चाहिए। सम्पत्ति के ग्रविकार के प्रयोग के लिए उन समस्त व्यक्तियों की ग्रावश्यक्ता होनी चाहिए जिनकी उसमे जृति हो सकती है।

कॉण्ट का वण्ड सस्वन्धी विचार (Kant's Views on Punishment) — कॉण्ट समाज में 
शान्ति व्यवस्था स्थापित रखने श्रीर कानून के समुचित पालन के लिए वण्ड-व्यवस्था को आवश्यक मानता 
है। कानून तभी भर्ली, प्रकार लागू किए जा सकते है। जब उनके पीछे एक बाध्यकारी प्रक्ति हो। 
"सांविद्यानिक व्यवस्था.(Constitutional Order) की स्थापना के लिए स्वतन्त्रता और कानून 
(Freedom and Law) के साथ; जो विचायन (Legislation) के दो साथन है, शक्ति (Force) 
का सम्मित्रण होना, जाहिए। यदि कानून और शक्ति को सकत स्थाभाविक परिणाम होगा 
ग्रूराजकता (Anarchism) और स्वतन्त्रता के अभाव मे शक्ति का फल होगा वर्षरता (Barbarism) 
इसलिए शक्ति, स्वतन्त्रता श्रीर कानून का सम्मित्रण ही समाज का प्रधार वन ककता है। किए शक्ति 
को राज्य का शावय्यका तस्त्र मानते हुए राज्य द्वारा प्रपर्राधियों को वण्ड देना जीवत समस्ता है। उनके 
लिए वण्ड का उद्देश्य केवल वण्ड है। वण्ड अपराधी को बरान और सुधारने के लिए नही बल्कि प्रपराधी 
को दण्डित करने के लिए दिया जाता है ताकि, समाज मे म्याय की महत्ता ज़नी रही और नियम तथा 
मर्यादाग्रों को भग करने वालों को अपनी किए का फल मिल जाए। वण्ड का श्रीचित्र इस बात मे नहीं 
है कि वण्ड से अपराधी में कोई ज़ुधार हो जाएगा अथवा निवच्य में अपराधों की स्था में कोई कमी 
बा जाएगी या प्रपराध की पुत्राइति नहीं होगी। वण्ड तो अपराध करने वाले व्यक्ति के पार का कही 
है। स्वष्ट है कि दण्ड सम्बन्धी सुधारवादी (Reformative) तथा निरोधात्मक (Reterent) दोनो 
है। विदाल कांष्ट को प्रस्वीकार हैं।, उन्तके धनुसार तो दण्ड न्याम की रक्षा के लिए आवश्यक है। 
उत्तक विष्ट की प्रस्वीकार हैं।, उन्तके धनुसार तो दण्ड न्याम की रक्षा के लिए आवश्यक है। 
उत्तक्ष विष्ट स्थापन के स्वित्रीकारक (Retributive) (वधा निरोधात्मक के लिए आवश्यक है।

<sup>1</sup> McGovern: Op. cit., p 146.

कॉण्ट के अधिकार ग्रीर कर्तव्य सम्बन्धी विचार (Kant's Views on Rights and Duties)—कॉण्ट के प्रनुसार प्रधिकार ग्रीर नैतिक स्वाधीनता दो पर्यायवाची ग्रव्य (Synonymous terms) है। उसके ही शब्दों में, "मानवता के नांते जो एकमात्र मीलिक ग्रिधिकार प्रत्येक व्यक्ति को प्राप्त है वह है स्वाधीनता।" इसी स्वाधीनता की परिमाषा करते हुए एक ग्रन्य स्थल पर उसने लिखा है—"स्वाधीनता का प्रयं है ऐसा कोई भी कार्य करने का ग्रधिकार जिससे पढ़ौसी को किसी प्रकार की हालि न पहुँचे।"

इस तरह कॉण्ट प्रधिकारों को उसके अनुरूप कर्तांच्यों से संयुक्त मानता है। अधिकारों ग्रीर कर्त्तंच्यों के विना एक सुव्यवस्थित राज्य की करूपना भी नहीं की जा सकती। प्रधिकार व्यक्ति के विकास का एक साधन है और मून प्रधिकार स्वतन्त्रता है। अधिकारों की अपेका कर्तंच्य अधिक महत्त्वपूर्ण है क्यों कि व्यक्ति यदि ग्रपने कर्त्तंच्यों का पालन करेंगे तो अधिकार स्वत ही प्राप्त हो जाएंगे। अधिकार और कर्तंच्य एक ही सिक्ते के दो पहलू हैं। कर्तंच्य एक ग्रारमारोपित वम्सु (Self-imposed) है जिसे स्वीकार करने के लिए मनुष्य की आन्तरिक चेतना उसे विवश करती है। दूसरे ग्रब्दों में, कर्तंच्य उसकी आन्तरिक चेतना के फलस्वरूप अपने ग्राप मनुष्य पर लागू होता है। क्रॉण्ट ने व्यक्ति के कर्तंच्यों को तीन मागों में विभाजित किया है—स्वय के प्रति कर्तंच्य ।

कॉण्ट ने विशेष ग्रवस्थाओं में उपलब्ध कछ निष्टिचत कर्त्तव्यों का निर्देश नहीं किया है, ग्रत मालोचको ने उसकी धारणा को 'एक ग्राधारहीन धारणा' (Concept within Content) बताया है। कॉण्ट ने व्यक्ति को कत्तंव्यों के साथ ग्रधिकार प्रदान नहीं किए हैं। केवल स्वतन्त्रता के स्वामाविक ग्रधिकार के ग्रनावा उसने व्यक्ति को शासन के प्रति विद्रोह करने का भी ग्रधिकार नहीं दिया है चाहे शासनतन्त्र कितना ही ग्रत्याचारी क्यो न हो । विधान मे परिवर्तन का एकमात्र ग्रधिकार शासक को है। <sup>2</sup> जनता को नही । वह जन-फ्रान्ति द्वारा विधान परिवर्तन के प्रयास को वाँछनीय नही सामता । व्यक्ति को राज्य का दास न बनाने का विचार प्रकट करके और व्यक्ति के स्वशासन पर बल देकर एक ग्रीर उसने स्वय को व्यक्तिवादियों की श्रेणी में ला खड़ा किया है ग्रीर दसरी ग्रीर राज्य की सर्वग्रितिमान भी बना दिया है । हॉब्स एव रूसो के इस विचार से वह सहमत है कि राज्य का निर्माण करते समय मनुष्यों ने अपने समस्त ग्रविकार राज्य को समर्पित कर दिए थे जिससे राज्य के ग्रविकार निरपेक्ष एव निरकुष वन गए थे। ग्रपने ग्रन्थ Philosophy of Law में कॉण्ट ने लिखा है कि ''जनता की इच्छा स्वाभाविक रूप से ग्रनेकीकृत होती है. ग्रत परिएगमस्वरूप यह कानुन-सम्मत नहीं होती है।" कानुन द्वारा समस्त विशिष्ट इच्छाग्रो को एकीकृत करने वाली एक सर्वोच्च इच्छा के सम्मूख उसका बिना शर्त समर्पेश एक ऐसा तथ्य है जिसका जन्म केवल सर्वोच्च शक्तिपुर्श संस्था मे ही हो सकता है और इस प्रकार 'सार्वजनिक ग्रधिकार' की नीव रखी जाती है। ग्रत विरोध का अधिकार प्रदान करना और उसकी शक्ति को सीमित कर देना परस्पर विरोधी बातें है।

एक अन्य स्थल पर काँण्ट ने यह भी घोषित किया है कि नैतिक उद्देश्य की सिद्धि के लिए राज्य परमावस्यक है और इसलिए उसके विरुद्ध क्रान्ति का कोई अधिकार मान्य नहीं हो सकता। राज्य के आदेशों का पालन करना ही उचित है। क्योंकि ऐसा करने में व्यक्ति किन्हीं दूसरे आदेशों का पालन कर अपनी स्वेच्छाओं का ही पालन करते हैं।

राज्य के कार्य-क्षेत्र के बारे मे कॉण्ड के विचार (Kant's Views on the Sphere of the State)—राज्य को सर्ववाक्तिमान - एव ग्रपरिहार्य वतलाते हुए और राज्य के विषद्ध कान्ति के ग्रपिकार का निपेष्ठ करते हुए भी कॉण्ड राज्य का कार्य-क्षेत्र वहुत ग्रसीमित नृही करता। ग्रपने विचारो

<sup>1</sup> Kant Philosophy of Law, p. 176.

में कुछ व्यक्तिवादी होने के कारण वह राज्य को प्रिषक कार्य सौपना नहीं चाहता । उसके अनुसार राज्य का कार्य-क्षेत्र बहुत सकुचित तथा निर्पद्यात्मक (Negative) है । राज्य प्रत्यक्ष रूप से 'नैतिक स्वाबीनत के विकास तथा प्रसार' के लिए कुछ नहीं कर, सकता । यह काम तो व्यक्तियों को स्वय ही करना होंग राज्य का कर्तव्य तो इतना ही है कि वह व्यक्ति की स्वाधीनता के मार्ग की वाधाओं पर रोक समार (To hinder the hinderances of freedom) तथा ऐसी बाह्य सामाजिक परिस्थितियों की स्वापन करे जिसमें नैतिक विकास सम्भव हो सके । नैतिकता क्त्रव्य-भावना से प्रेरित कर्म करने एवं नीति का पालन करने में निहित है, अतः प्रत्यक्ष रूप से उसकी दृष्टि राज्य द्वारा नहीं की जा सकती । इस विचार को कि राज्य का प्रमुख कार्य ग्रुभ जीवन के मार्ग में ग्रांते, वाती वाधाओं को दूर करना है, ग्रीन एवं वीसिक ने ही प्रपनाया, हीपल ने नहीं ।

षासनतन्त्र के विवेचन से मॉण्टेस्बयू का अनुसर्ए करते हुए कॉण्ट ने वासन-कार्यों को तीन भागों से विभक्त किया है—विद्यायी, कार्यकारी एव न्यायिक । व्यक्ति की नैतिक, स्वतन्त्रता की रक्षा के लिए यह बहुत ही आवश्यक है कि कार्यपालिका और न्यायपालिका विभाग एक-दूबरे से पृथक् और स्वतन्त्र रहे। लॉक और मॉण्टेस्बयू की मीति कॉण्ट मी खिक-विमाजन के सिद्धान्त में विश्वस करता था। कार्यपालिका को व्यवस्थापिका के अधीन रखने का समर्थक था। व्यवस्थापिका, कार्यपालिका और न्यायपालिका को वह तीन वत्र इकाइयाँ मानते हुए कहता था कि तीनो मे कोई भी एक-दूबरे की शवित नहीं हुए सहता था कि तीनो में कोई भी एक-दूबरे की शवित नहीं हुए सहता था कि तीनो में कोई भी एक-दूबरे की

शासन के विभेद (Forms of Government)—काँग्ट ने राज्य के तीन प्रकार वतलाए हुं—(1) राजतत्र (Autocracy), (2) कुलीनतत्र (Aristocracy) एव (3) प्रजानत्र (Democracy)। इसी प्रकार वह सरकार को भी दो भागों में विभाजित करता हुं—(1) गणतत्रात्मक (Republican), और (2) निरक्ष (Despotic)।

काँण्ट ने सरकार के दो विभेद इस ग्राघार पर किए थे कि सरकार मे विद्यायका तथा काँमें पालिका ग्रतंग-ग्रतंग है या नहीं। शासन के स्वरूपों के विद्याय में काँण्ट के विद्यारों में कोई नवीनता नहीं

थी। शासन के इस वर्गीकरण को ग्ररस्तू भी वहुत पहले ही प्रकट कर चुका था।

वस्तुत कॉण्ट को जासनतन्त्र के किसी भी स्वरूप से प्रेम नहीं था। उसका कहना था कि जासनतन्त्र का चाहें कोई भी स्वरूप हो, उसके द्वारा जनता की इच्छाग्रो का प्रतिनिधित्व किया जाना चाहिए। जनता की इच्छाग्रो का प्रतिनिधित्व राजा, सामन्त या प्रजा के प्रतिनिधित्व किया जाना चाहिए। जनता की इच्छाग्रो का प्रतिनिधित्व राजा, सामन्त या प्रजा के प्रतिनिधि कोई भी कर सकते हैं। प्रकट है कि जासनत्त्र से प्रपो द्वारी कि ची प्रति चाहता था, उसे उसके स्वरूप से कोई सरोकार नहीं था। जासन का समीष्ट यही था कि वह व्यक्ति को राज्य में नैतिक स्वतंत्रता प्रदान करे। कॉण्ट ने प्रतिनिध्यात्मक सरकार का समयंन करते हुए राजा को भी जनता का प्रतिनिधि माना है। इससे उसके राजतंत्र वोते के कि का स्वतंत्र प्रचान के प्रति स्वपनी प्रकार के एक राजकीय विश्वविद्यालय में बयोद्ध प्रोक्तेस होने के नाते वह राजतंत्र के प्रति प्रपनी प्रकार श्रद्धा त्याग्रे में असमये था।"

क्यान्ति पर कॉण्ट के विचार (Kant's Views on Revolution) — क्यान्ति के बारे मे कॉण्ट के विचारों पर प्रकाश 'अधिकारों एवं कर्त्तंव्यों के प्रस्त में डांना जा चुका है। यहाँ इतना ही लिखना पर्याप्त है कि क्यान्ति से उसे घूणा थी, ग्रतः "उसने एक ऐसी परिवर्तनशीलता (Stagnation) का उपरेश दिया जिसे वर्के भी घूणा की दृष्टि से देखता था।" नैतिक विकास के लिए राज्य की श्रानिवार्यता होने के कारण उसके प्रति विद्रोह को वह 'धर्मशास्त्र पर प्रापारित-पवित्र कार्य के प्रति विश्ववास्त्राप्त के क्यान्त असने समझता था जिसके लिए इहलोक तथा परलोक दोनों में क्षामा नहीं मिल सकती। यहाँ कॉण्ट चर्मन प्राव्यंवादी परम्पराध्रों का अनुसर्ध करते हुए कहता है कि 'यदि विद्यान से कोई परिवर्तन होना है तो वह केवल शासन द्वारा ही हो सकता है, जन-कालियों द्वारा नहीं।"

वास्तव मे यह प्राण्वयंजनक बान है कि क्रांसीसी राज्य-क्रांनि का उप्र समर्थक काँण्ट जनता द्वारा विद्रोह के प्रिषकार का इतना तीज विरोध करता था। डॉनग (Dunning) ने इसके मूल में दो कारणों का उल्लेख किया है। प्रथम कारणा तो जमंनी की तात्कालिक परिस्थिति थी। "वह प्रिणया में एक राजकीय विश्वविद्यालय में युद्ध प्रोशेसर था। महान के डिरक प्रीर उसके उत्तराधिकारियों के शासनकाल में कोई राजभवन प्रजाजन जनता द्वारा विद्रोह की क्ल्यना भी नहीं कर पत्रता था। जनता और राष्ट्र या राज्य की सर्वोच्च सत्ता था। जनता और राष्ट्र या राज्य की सर्वोच्च सत्ता का प्रयल समर्थन करने वाले वालीनक भी स्वय को इस विवार से सर्वेया मुक्त नहीं कर सक्ते हैं कि प्रमुमता राज्य में ही निहित होती है।" दूसरा कारण यह था कि कॉण्ट में उपदवी और प्रथ्यवस्था के प्रति स्वाभाविक पूरा थी।

सम्प्रभुता और कानून पर काँण्ड के विचार (Kant's Views on Sovereignty and Law)—राज्य का ग्रस्तिस्व प्रमुसत्ता के विना सम्भव नहीं है-इसे नंण्ड स्वीकार करता था। वह सामान्य इच्छा द्वारा श्रमिन्यक्त होने वाली जनता की इच्छा को नम्प्रमुता की मान्यता देता है; पर चूँ कि सामान्य इच्छा काल्पनिक होती है, ग्रत. उसका कोई न कोई भौतिक स्वस्प श्रवध्य होना चाहिए। काँण्ड के मतानुसार, ''सामान्य उच्छा को एक व्यक्ति या कुछ व्यक्तियों के समूह या बहुत से व्यक्तियों द्वारा प्रकट किया जा सुकता है।" सामान्य इच्छा-जन्य सम्प्रभुता को वह किसी एक स्थान पर स्थिर नहीं, मानता।

कांण्ट की कानून सन्बन्धी धारणा मध्यकाल की नैसींगक विधि की धारणा के अनुरूप है। वह इस विचार का तिरस्कार करता वा कि कानून सम्प्रमु का प्रावेशमान है। वह कानून को राज्य सं ऊपर मानता था, किन्तु देवी इच्छा की प्रभिव्यक्ति न मानकर विशुद्ध दुद्धि की उपज समकता था। उसके अनुसार केवल वही कानून सच्चे हु और नागरिकों की भक्ति—का दावा कर सकते हैं जो विशुद्ध दुद्धि के युपूष्त हो। यहां काण्ट अरस्तु के निकट आ जाता है। विधियो अश्वा कान्तों का स्तोत जनता को मानते हुए वह कहता है कि जनता ही वस्तुत: सम्प्रमु होती है, इसलिए वहीं सर्वोच्च विधायका आक्ति का भी प्रयोग कर सकती है। सामान्यतया व्यक्तियों के किसी एक सगटन का समुहों से अधिक पूत्य नहीं होता, लेकिन सविधान क्यांत-समृह को राष्ट्र की सजा देता है। राज्य की सदस्यता प्रत्येक स्वस्त्य को सविधान द्वारा ही प्राप्त होती है। काण्ट के अनुसार विधि का लक्ष्य राज्य के प्रत्येक सदस्य की स्वतन्त्रता के वीच-समन्वय स्थापित करना है। व्यक्ति को सविध के अनुसूत्व ही स्थान करना है। क्यांत को सत्वेव विधि के अनुसूत्व ही स्थान करना है। क्यांत को कि स्थानिक विधि मन्या की स्वतन्त्रता में सहायक होती है।

विश्व-मानिस ब्रीर प्रमित के विषय से काँग्र के विवार (Kant's Views on-World Peace and the Law of Progress)—काँग्र-ने स्वाई बान्ति ग्रीर प्रमित नियम को राजनीतिक रूप देते हुए उस पर विशेष प्रकाश हाला है। स्थाई बान्ति एव प्रमित के विद्धान्त का प्रतिपादन सबसे पहले बोदर्र (Bodin) ने किया था। उसने कहा था कि "मान-जाति का इतिहास प्रमित का इतिहास है, पतन का नहीं।" 18वी सदी में टगोँ एव कांडोरे (Turgot and Condonect) नामक दो फ्रांसीसी लेखको ने भी इस विषय पर वन विया था, किन्तु इसे एंक निध्चत तथा बुडि-सम्मत रूप देने एव राजनीतिक विवार के इतिहास में इसे एक महत्वपूर्ण स्थान प्रवान, करते का श्रेष कांग्र को ही है। ही गल से विकसित होकर यह विचार वाद में भावसं की विकसित

कांण्ट के अनुसार स्वतन्त्रता का विश्लेषण करने से उसके प्रवाह में एक नियमित धारा दृष्टिगोचर होती है। प्रगति का नियम (Law of Progress) एक ऐसी शक्ति है जो इसे विश्व की समस्त घटनाओं को-नियन्त्रित करता है। यह शक्ति मानव की उत्तरोत्तर प्रगति में सहायक होती है। प्राकृतिक श्रविकसित-अवस्था में मनुष्य सवर्थरत रहता था। उस स्थिति से त्रस्त होकर उसके मानस में

<sup>1</sup> Dunning : History of Political Theories, Vol. III, p. 134.

विवेक का विकास हुमा जिसने नैतिकता को जन्म दिया। इस विवेक और नैतिकता के कारण मनुष्य ने कानून बनाए थे और उसके धन्पालन में ही मुख-शान्ति के दर्शन किए । प्रगति के नियम का सुन्दर वर्णन कॉण्ट ने इन जब्दों में किया-

"जब मानव-स्वतन्त्रता की कीड़ा का मानव-इतिहास मे वडे पैमाने पर परीक्षण किया जाना है तो उसकी गतियों में एक नियमित धारा के दर्शन होते हैं और इस प्रकार जो चीज व्यक्तियों की स्थिति में उलक्की हुई ग्रीर प्रतियमित दिखाई पड़ती है, वही चीज सम्पूर्ण इतिहास में अपनी मूल शक्तियो की निरन्तर प्रगति के रूप में जानी जाएगी बद्यपि इसका विकास मन्यर गति से होता है। व्यक्तिगत रूप से व्यक्ति और राष्ट्र प्रपने निजी उद्देश्य की प्राप्ति में सनान एक निश्चित दिशा ने और प्रायः एक-दूसरे की निरोवी दिजा में अवसर होते हुए यह नहीं सोचते कि वे सब अनजाने ही प्रकृति के उद्देश्य की पूर्ति में बहायक हो नहे हैं, सौर एक ऐसे लक्ष्य की प्राप्ति के लिए कार्य कर रहे हैं जो यदि उन्हें झार हो जातां तो भी उनका कोई विशेष महत्त्व न होता ।"

काँग्ट के प्रवति के नियम का सार रूप मे अर्थ यह है कि एक ऐसी ग्रहरूप शक्ति विद्यमान है। चाहे उसे हम परमात्मा कहें या प्रकृति, जो इस संसार के घटना-चक्र को नियन्त्रित करती है ग्रीर यह देखती है कि व्यक्तियों की विभिन्न शक्तियों का निरन्तर विकास होना रहे तथा मानव-जानि उन्नित द्वारा उच्चतर-स्तर पर पहेंचती जाए। मन्यूसं प्रकृति मानव-शक्तियो के प्रस्फटन की दिशा में ही

श्रयसर है।

काँण्ड का विश्वास या कि "प्रकृति द्वारा मानव मे प्रन्तिहन नमस्त शक्तियाँ कालान्तर में ग्रपने उद्देश्य के प्रवृतार ग्रपना पूर्ण विकान कर लेंगी । मानव विवेक्शील प्राम्मी है और समस्टि में ही उनका पर्शतम विकास सम्भव है। समाज मे स्वामाविक संवर्ष की प्रतिकिया विद्यमान रहती है किंगु इस संवर्ष-का ग्रन्तिन परिखाम ज्ञन ही होता है क्योंकि इन कारल मानव ग्रपनी शक्तियों का विकास करता है और प्रनातीगत्वा इस संघर्ष का इसन करने के लिए विधि द्वारा नियन्त्रित व्यवस्था की रचना होती हैं। मानव-जाति के सामने सबसे वडा और सबमे कठिन प्रश्न यही है कि ऐसे नागरिक-समाव की व्यवस्था किस प्रकार हो जिसने विश्वस्त रूप से विधि-पम्मत प्रविकारों को प्रशासन हो। किन्तु भाग्तरिक होष्ट से पूर्ण नागरिक-समाज की व्यवस्था हो हो नही सकती जब तक राष्ट्रों के बाह्य सम्बन्ध विधि-सम्मत नहीं होने । मानव-जाति के इतिहास पर विचार करने से ऐसा प्रनीत होता है कि प्रकृति शन्तरिक और बाह्य दृष्टियों से पूर्ण एक राजनीतिक नविधान के निर्माण के लिए प्रयत्नशील है जिसमें मनुष्य की समस्त जिल्ह्यों का विशेष रूप से विकास हो सके।"

काँण्ट के प्रतुमार व्यक्ति प्रकेला ठीक तरह नहीं रह मकता। यह प्रकृति के विरद्ध है। प्रकेले में बह झठ बोलता है और बोला देने की कोशिश करना है। किन्तुं समाज में रहकर वह ऐसा नहीं करता क्योंकि उसे नामाजिक निन्दा का भय बना रहता है। मनुष्य स्वभावतः बुरा नहीं है, फिर भी ्काकीपत में वह बुगई की ग्रोर- उन्मुख होता है। मवके बीच वह भलाई के पथ पर ग्रग्नसर होता है। इस तरह समाय में रहकर उसमें नैनिकता का विकास हो जाता है।

कॉस्ट ने विश्व-ज'न्ति और उसके मार्ग की वायाओं पर भी प्रकाश ढाला है। ग्रपने इतिहास-दर्गन द्वारा उसने यह मिद्ध करने की चेप्टा की है कि विश्व का विकास गान्ति की दिशा में ही हो रहा है। बॉण्ट-का दिचार वा कि यरोपीय राज्य-व्यवस्था अक्ति-सन्तलन के-सिद्धान्त पर ग्रावारित है, ग्रत' इसने स्थायी शान्ति की स्वापना नहीं हो सकती ।

कॉफ्ट विज्व-बन्बूत्व के सिद्धान्त का उपामक या और समुनी मानवता को एक इकाई के रूप में देखता था। उसने बहुन पहले से ही एक सघल्मक अन्तर्राष्ट्रीय सत्या की कल्पना की यी जिसे वह 'ईंग्वरीय इच्छा' का नाम देता या प्रीर यह कामना करना या कि सनस्त मानवु-जाति इस संयुक्त विश्व-राज्य के अन्तर्गत सूत्र-जान्ति से उद्धे । कॉण्ट की मान्यता थी कि जिस प्रकार प्रनियन्त्रित स्वतन्त्रता से

स्ववित्तगत जीवन में बुगद्वी उस्पन्न होती है, उमी प्रकार राज्यों के लिए भी प्रनियन्त्रित स्थनराक्षा बुराई सी बड़ है। जिन प्रकार श्वील में स्थार्थी प्रवृत्ति पाई जानी है, उसी प्रकार यह भावना राज्यो में दियों रहती है। किमी राज्य के नागरिकों का भाग्य उसके प्रान्तरिक संगठन पर हो निमंद नहीं रहुता, बरन् दूसरे राज्यो के साथ पारस्परिक सम्बन्धा पर भी निर्मर करता है। जो राज्य सर्वेत्र अपने ्राज्य की तीमात्रों का विस्तार करने में लगा रहता है, यही नैतिकता का ग्रमाव रहता है। राज्य एक प्रनग सावयव संस्थान नहीं हे प्रपितु उसका सम्बन्ध प्रन्य राज्यों के मान भी है, जो उसकी प्रान्तरिक भीर बाह्य नीति पर प्रभाव डानते हैं। हांण्ड के प्रतुतार सबसे शान्तिपूर्ण नीहतन्त्रारमक राज्य है। उन देशों में युद्ध नभी ही सहता है, अब अनना उसके लिए उदात हो। बिना जनता की राय के युद्ध नहीं निया जा सकता।

कॉण्ट के धनुसार नियन-थान्ति तीन प्रकार ने प्राप्त की जा मकती है---

(1) हिसी प्राकत्मिक घटना से, तिन्तु इस प्रकार की प्राणा दुरागा मात्र है.

(2) प्रकृति के स्वामानिक विकास-उद्देश्य के व्यायशासिक नियान्ययन से.

अवना

(3) यदि वर्तमान फनडों के कारण समन्त राष्ट्र एक विश्व व्यावक निरक्षुण वर्वर शासन

के ध्रधीन हो जाएँ।

चिरस्थायी गान्ति (Perpetual or Permanent Peace) जी स्थापना के मूल स्रोतो की निवेचना करते हुए कॉण्ट हा क्यन है कि कोई भी सन्धि वैध (Legal) नहीं मानी जानी चाहिए यदि इसमें भागी गुढ चेंद्रजे की सामग्री भी गुम्त रूप से सुरक्षित की जा रही हो। विश्व-शान्ति की स्थापना के लिए ऐसी भी ब्यवस्था होनी चाहिए कि किसी स्वतन्त्र राज्य को कोई अन्य राज्य वायभाग, विनिमय ग्रयथा दान के रूप में प्राप्त न कर सके स्योकि ऐसा होने से ग्रन्य राज्यों की स्वतन्त्रता सतरे में पड जाएगी । विश्व-कान्ति को स्वाई बनान जी दिशा में यह भी यावश्यक होगा कि स्थिर सेना (Standing Army) को हहा दिया जाए । स्थिर मेना में ब्याप ह युद्ध को उत्तेजना मिलती है । राज्यो द्वारा बाह्य सम्बन्धों (External Allairs) के सम्बन्ध में बाहरी शक्तियों से राष्ट्रीय ऋण लेना भी कॉंग्ड के अनुसार चिरस्थायी णान्ति के लिए घातक है। यह ससार सुख ग्रीर णान्ति की नीद ले सके, इसके लिए श्रावध्यक है कि कोई भी राष्ट्र दूसरे राष्ट्र के मामलों में हस्तक्षेप न करे और प्रत्येक राष्ट्र के सर्विधान गव शामन में हिसात्मक हस्तक्षेप सर्वया बॉजन कर दिया जाए। शान्ति की दिशा में यह भी एक सहयोगी कदम होगा कि युद्ध-काल में भी नृशसता श्रीर विश्वासधात का प्रयोग न हो। ये वार्ते शान्ति की स्थापना में बाधा डागती है। गायबत् शान्ति को एक अन्य मूल मूल यह है कि प्रत्येक देश का सविधान गर्गतन्त्रात्मक हो और न्यतन्त्र राज्यों का एक विशाल मध यन जिसमे अन्तराष्ट्रीय कानून कार्यान्वित हो।

स्पष्ट है कि कॉण्ट ने शाश्वत् शान्ति (Permanent Peace) के साविधानिक श्रीर भावात्मक

ग्राधारों की ग्रति सूक्ष्म ग्रीर मार्मिक विवेचना प्रस्तुत की है।

## कॉण्ट के दर्शन की श्रालोचना और उसका मूल्यॉकन (Criticism of Kantian Philosophy and his Estimate)

मालोचक काँण्ट के ग्रादर्श को काल्पनिक तथा ग्रन्थायहारिक मानते हैं। केवल काल्पनिक ग्रविकारो ग्रीर कर्तव्यो का जीवन मे कोई विशेष महत्त्व नही है। उनसे समाज का कोई विकास नही होता। कॉण्ट इस बारे मे कोई निश्चय नहीं कर सका कि साधारण रूप संव्यक्ति को स्वतन्त्रता प्रदान की जाए अथवा मानव को उच्च प्रवृत्तियों के विकास के लिए सुविधाएँ प्रदान की जाएँ।

कॉण्ट के विचारों में व्यक्तियाद ग्रीर् आदर्शनाद दोनों का ही पुट है, श्रत: उसके चिन्तन मे भ्रतेक विरोधाभास प्रवेश कर गए हैं और अनेक असगतियाँ उत्पन्न हो गई हैं। कॉण्ट के दर्शन मे स्थान- स्थान पर ऐसी मान्यताएँ प्रकट हुई हैं जो परस्पर विरोधी हैं और जिनमें सामेजस्य स्थापित नहीं हैं संकता। उँदाहरणार्थ, 'स्वाधीनना' की परिभाषा करते समय कभी वह व्यक्तिवादी विचारवारा से प्रभावित होता है तो कभी उसे 'उच्चतर व्यक्तिया के नैतिक विकास के लिए आवश्यक परिस्थितियों' कहने लखा है। इसी तरह एक प्रोर तो वह जनता की सम्प्रमूंता पर विशेष वन देता है और दूसरी भीर भी ऐसे शासक को उचित नातता है कि निम पर किसी भी प्रभाव का वैधानिक नियम्वणं न हो। सम्प्रक्ति एक सामेज के विचार परस्पर टकराते हैं। बाहन ने ठीक लिखा है कि ''कॉण्ट इसलिए असफलें हुआ क्योजि वह राज्य सम्मन्यी दो पृथक वार्यायों के वीच चक्कर कादता रहा।'' राज्य को एक नैतिक सस्याः सममन्त्री हुए कॉण्ट का दृष्टिकोण जेसके प्रति ईष्णी पूर्ण ही रहा। वह राज्य सम्मन्त्री हुए वर्ष के साम्यन्त्री कर के सामेज के सामेज सम्मन्त्री हुए कॉण्ट का दृष्टिकोण जेसके प्रति ईष्णी पूर्ण ही रहा। वह राज्य के साम्यन्त्री हुए कॉण्ट का दृष्टिकोण जेसके प्रति ईष्णी

कॉण्ट के शामन सम्बन्धी विचारों में कोई नवीनता नहीं है। उसकों सामान्य और शुभ इच्छा का नर्एन भी भ्रमपूर्ण है। विशेष रूप से उसका यह कहना कि सामान्य इच्छा एक स्थान पर केन्द्रित हो सकती है, गलत है। कॉण्ट अनुबन्ध की क्ल्पना को स्पष्ट करने में भी ग्रसफल रहा। एक और ती वह यह कहता है कि शासन जनता की सहमति पर निर्मर है और दूसरी और यह भी मानता है कि जो शासन जनता की प्रमुमित के बिना चलाया जाता है उसमें जनता की नैतिक स्वतन्त्रता खतरें में रहती है।

आलोचको के अनुसार कॉण्ट का दर्शन एक अनुभवहीन तर्कवादी दार्शिक का दर्शन है जिसने त्यावहारिक राजनीति का न तो अध्ययन किया प्रीर न उससे कोई लाभ उठाया। उसके दर्शन में ग्रज्यावहारिकता है जो उसे यथाय से दूर कर देती हैं। डेवी (Dewy) के प्रनुसार, "ऐहिक उद्देश्यों और परिणामों, से पृथक् कर्तव्य का उद्देश्य बुद्धि को कुण्ठित करता है।"

अन्य बर्मन दार्शनिकों की भौति काँग्ट भी राज्य नी एक ऐसी सस्या मानता है जिसने जन-भावना मूर्त होती है। आगे चलकर होगंल आदि के दर्शन मे राज्य की यही परिभाषा उसे सर्वजित्तमान (Omnpotent) बना देती है, अदा यह एक बातक परिभाषा है। पुनक्क, जी आदर्शनादी विवारवारा यूरोप मे फैली वह व्यक्तिवादी दर्शन की प्रतिक्रिया थी, लेकिन 'सामूहिक जीवन' (Corporate Life) का अनुभव न होने तथा स्वतन्त्रता पर बहुत अधिक जीर दिए जाने के कोरए काँग्ट का यूरोन व्यक्तिवाद की तरफ ही बर्क गया था।

कॉण्ट की बहुन अधिक प्रालीचना की गई है, पर उसके सिद्धान्तों से प्रच्छे तस्त्र भी विद्यान्त है। कॉण्ट जैसे तार्किक विचारक के दर्शन में कुछ दुवेलतायों का होना स्वाभाविक ही था, क्योंकि जिस युग का वह प्रतिनिधित्व करता है बहु राजनीति के युग में एक सक्तान्ति काल (Transitional Stage) था। रसेन (Russell) जैसे विचारक कॉण्ट के उदय को चाहे 'एक दुर्शाय' (A more muscortune) माने, किन्तु राजनीति का कोई भी गम्भीर विद्यार्थीय हु स्वीकार नहीं कर सक्ता कि वह प्रारंखीय को एक सच्चा सस्वापक था।

कॉण्ट के विचार ब्रोलिक नहीं थे, परन्तु-इसने जो कुछ भी किया उसके कारए। उसका दर्शन में महत्वपूर्ण स्थान है। इ.स. विजेक (Klinke) का मृत्त है कि "कॉण्ट ने एक नए दर्शन-शास्त्र का प्रारम्भ किया। दर्शन के इस्तिहास में उसकी द्वार्गनिक रचनायों ने चीच का पर्यंत्र रखा। यह जुन महान एवं पर्योग दर्शन के स्वार के से से समकारीन पर्योग किया को ये से अपने पर्योग के से से समकारीन दुद्धिनीवियो और भागी पीढियो को प्रभावित किया।" उसकी विखुद दुद्धि मीमीस (Critique of Pure Reason) दर्शन चाइन के सेन में एक महान देन है

काण्ट के दार्शिनिक घीर नैतिक विचारों कृ बहुत व्यायक प्रभाव पढ़ा । अनुभववार भीर संगणवार का निराकरण करके उपने समीझावार की पुष्टि की । स्था नगर और बस्तु-तरण में जिस देत की कोण्ट ने क्ल्पना की थी उसका परिहास कर हीगल ने विज्ञानवारी अद्वेतवार का खण्डन किया। कॉण्ड द्वारा प्रतिपादित विश्लेषण ग्रीर सश्लेषण में पार्थक्य (Separation) का फिक्टे (Fichte) की दर्शन-पद्धति पर भी प्रभाव पड़ा। शॉपनहोचर के सकल्पवाद ग्रीर लाट्स के प्रयोजनसूलक विज्ञानवाद पर भी कांग्ट के विचारों का प्रभाव है। ग्रीस जॉर्ज सिमेल भी कुछ मनोबैज्ञानिक निष्कर्षों के लिए कॉण्ट का ऋणी है। सीमित ग्रय में यद्यपि कॉण्ट राजनीतिशास्त्री नहीं या, तथापि उसके व्यापक दार्थिन के सिद्धान्ती का यरोपीय सामाधिक विज्ञान पर गहरा प्रभाव पड़ा।

कॉण्ट की राजनीतिक देन को फूँक से नहीं उडाया जा सकता। उसने सर्वप्रथम व्यक्तिवादी विचारधारा प्रसारित नैतिकवाद का विरोध किया ग्रीर भौतिक शक्ति की प्रपेक्षा आध्यात्मिक शिवत को प्रविक्त महत्त्वपूर्ण वतलाया। उसने विवेक को अनुभूति से उच्च वतलाया ग्रीर विशुद्ध निवेक को अनुभूति से उच्च वतलाया ग्रीर विशुद्ध निवेक को सत्य तथा असत्य अनुभूतियों को पहुचानने का साधन माना। कुण्ट ने सार्वभौमिक नैतिक विषि एवं स्वतन्त्रता की कल्पना की। शांष्ट्रीनिक युन का वही पहला विचारक था जिसने विश्व-राज्य की कल्पना की। कोण्ट के राजनीतिक विचारों के कारण जमेंगी में उदारवादी विचारों की उन्नित हुई, सामन्त्रता की ग्रावात पहुँचा ग्रीर राज्दीय एकता की भावना को ग्रीसाहन मिला। राइस् (Wright) के स्व का में कोई ग्रतिवायोनिक दिखाई नहीं देती कि "सन् 1781 से ग्रव तक प्रत्येक महत्त्वपूर्ण दार्शनिक कियों ने कियी प्रकार स्वीकारात्मक रूप से ग्रयवा नकारात्मक रूप से, जाने-अनज्ञां काँण्ट ग्रीर उसके उत्तराधिकारियों के ऋणी रहे हैं।"

## जोहान गोटीलेब फिक्टे

(Johann' Gottileb Fichte, 1752-1814)

जीवन-परिचय और कृतियाँ ।

जमैंनी के ग्रांवर्शवादी राजनीतिक विचारों की श्रु खला में जोहान गोटीलेब फिक्टे दूसरा विचारक है जो प्रारम्भ मे उदार ग्रांवर्शवादी थी, किन्तु प्रवनी जीवन-सह्या में उस ग्रांवर्शवादी बन गया। फिक्टे एक ज्यावहारिक जर्मम ग्रांवर्शवादी के रूप में ही विख्यात हैं। में क्षेत्रग्रेशक कोण्ट से प्रभावित होकर उसने ग्रापना कथ्य विख्व-चृद्धत से ग्रारम्भ किया, किन्तु वाद मे नेपोलियन के युद्धों से उत्पाद विविद्यान के ग्रांवर्शन विविद्यान के ग्रांवर्शन विविद्यान के ग्रांवर्शन विविद्यान के ग्रांवर्शन के किंदिन के प्रवाद कर विचा, इससे राष्ट्रग्रेशी फिक्टे के हुत्य को गहरा ग्रांवर्शन लगा और वह जर्मनी को फिक्र-चिन्न कर विचा, इससे राष्ट्र्ग्रेशी फिक्टे के हुत्य को गहरा ग्रांवर्शन लगा और वह जर्मनी को एक संयुक्त राजनीतिक राष्ट्र के रूप-मे सगठित देखने की कामना करने लगा।

फिबरें का जन्म एक साधारण जुलाहे के घर मे हुआ था, किन्तु अध्ययन-अध्यापन कार्य में अित्यय रिच होने के कारण वह जीव-विश्वविद्यालय में वर्णनशास्त्र का प्राध्यापक वन गया। धर्म और राजनीति के सम्बन्ध में उसके विचार उग्र थे। विचारों की अनुदारता के कारण वह पवच्युत कर विधा गया। सन् 1810 में बॉलन विश्वविद्यालय की स्थापना हुई जीर सन् 1811—12 में फिक्टे वहाँ का रेक्टर निमुक्त हुआ। फिक्टे ने राजनीतिग्रस्त्र पर अनेक प्रन्थों की रचना की यद्यपि उसके प्रमुक्तव्यान का ध्यापक क्षेत्र तस्त्र जान था। अपनी रचनाओं और व्याख्यानों द्वारा उसने जनता में उन राजनीतिक का ध्यापक क्षेत्र तस्त्र जान था। अपनी रचनाओं और व्याख्यानों द्वारा उसने जनता में उन राजनीतिक का ध्यापक क्षेत्र तस्त्र जान ये विकतित करने का प्रयास किया जिनके द्वारा जर्मन जाति एक सुब्द राष्ट्र के स्व पुत्र उठ सकी। फिक्टे के महत्त्वपूर्ण ग्रन्थों के नाम ये हैं—

- Contribution to the Justification of the Opinion of the Public on the French Revolution (1793).
- Foundations of Natural Law according to the Principles of Scientific Theory (1796-97)
- 3. The Self contained Commercial State (1800).
- 4. Address to the German Nation (1808).
- The Theory of the State or the Relation of the Primitive State to the Law of Reason.
- 6. A System of Jurisprudence (1834) (प्रत्यकार के मरने के बाद प्रकाशित)

फिस्टे का व्यक्तिस्व प्रभाववाली था और तत्कालीन राजनीतिक तथा सामाजिक परिस्वितियो के प्रति उसकी प्रतिक्रियाएँ बड़ी सावपूर्ण थी। "उसका वौद्धिक जीवन स्वतन्त्रता भीर उदारवाद से

<sup>1</sup> Dunning : op. cit., p. 167.

प्रारम्भ हुपा, पर प्रन्त में उसने मगत्त उप राष्ट्रवाद घीर प्राधिक प्रारमिनिकरता को महत्त्व देकर उस दानवी वर्मनवाद का पतिपादन किया जिसकी बीभत्मता नात्सीवाद के विस्फोट में प्रकट हुई।" हिटलर ने उसी राष्ट्रवाद का सनुसरण कर पडोसी राज्यों में यमने यात्री जर्मन जाति को उन राज्यों के विरुद्ध प्राप्तमक बनने की प्रेरित किया।

## फिक्टे के राजनीतिक विचार (Political Ideas of Fichte)

जोहान गोटीलेच फिसटे में एक स्थिर और निश्चित विचारधारा का अभाव रहा। कई बार उसने प्रमान सत परिवर्तन किया। प्रपत्नी कृतियां में कभी उतने प्रमुवन्धवाद का समर्थन किया, वो कभी रोमोटिक नाम्बराव्यत्व का । प्रारम्भिक हतियां में उसने पूर्ण व्यक्तियाद का पक्ष लिया और फिर राज्य को "सम्बनि का मंरसक बतलाकर नमन्वित नीतिवास्त का समर्थन किया।" कुछ समय तक वैयक्तिक नीतिवास्त्र की जगह जाति-नीतिवास्त्र में उसकी प्रियक रुचि रही और प्रन्त में राज्य की निरमेस सता में हो उसने राज्य के कल्याणकारी स्वस्त में वर्षन किए। वास्तव में उसका चिनतम 'खुइकते लोटे' के समान रहा जिसमें मौतिकता का प्रनाव था। केवल तत्त्वज्ञान पर लिखित पुस्तक 'वियोनयाफ्ट्स लेहरे' में हो वह मौतिकता प्रवर्धित कर सका, प्रन्यथा राजदर्शन में उसने सितो, कॉक्ट प्रार्वि के विचारों को हो परिवर्धित-परिवर्थम्ब निम्ला। उसके विचारों से उप-रास्ट्रवाद तथों प्रविक्त-जर्मनवाद (Pan-Germanum) को प्रोत्साहन मिला। जॉर्ज केटेलिन (George Catlin) ने फिलटे की गएलना कानीवाद के जनक के रूप में की है। वैयक्तिक स्वतन्त्रता ग्रीर सामाजिक स्वतन्त्रा

फिनटे की राज्य तम्बन्धी धारणा रूमों की सामान्य इच्छा और कॉण्ट की नैतिक स्वतन्त्र इच्छा की धारणायों से प्रभावित थी। कॉण्ट की भीति उसने भी यह स्वीकार किया कि व्यक्ति का नैतिक जीवन सार्यभीम मानशीय कानृतां द्वारा नियम्त्रित होता है जो मानवीय इच्छा की एकमात्र सत्ता से उद्भूत होते हैं। व्यक्ति में विवकतील आर्मपेवता (Rational Self-consciousness) होती है धोर विभिन्न व्यक्तियों की ऐसी आरम-वेतनाथों के बीच परस्पर घनिष्ठ सम्बन्ध होता है। हमारा समाज इसी सम्बन्ध की परिणात है जितमें प्रत्येक व्यक्ति कृषि विकाशील अववा वीदिक चेता का सम्मान करता है और ऐसा करने में ही वह अपनी नैतिक स्वतन्त्रता का अनुभव करता है। फिल्टे ने व्यक्ति की नीतिक इच्छा को सर्वोपरि स्थान विया। उसकी यह मान्यता थी कि व्यक्ति से विकास तथा समाज में उसके आवरण और स्थान की निर्धारित करने में यह एक अनिवार्ध तर्ल है। विभिन्न व्यक्ति अपनी स्वतन्त्र नैतिक इच्छायों को मामान्य इच्छा से समुक्त करके सामाजिक जीवन के लागों का उपनेता करते हैं।

सामाजिक संविदा की घारएगा

फिन्नटे के मतानुमार विभिन्न व्यक्तियो द्वारा घपनी स्वतन्त्र नैतिक इच्छाओं को सामान्य इच्छा से मयुक्त करने की प्रकिया एक समस्रीते के रूप में सम्मन्त होती है। फिन्नटे ने समस्रीताबादियों की वरह किसी प्रकृतिक ग्रवस्था में विषवास नहीं किया, किन्तु उसने एक निन्सूत्री समस्रोते यथा सम्मत्ति अनुवन्धं, सुरक्षा ग्रनुबन्ध ग्रीर संगठन प्रतुबंध का अपने ग्रन्थ 'कोडण्डेबान ग्रॉक नेचुरल लो' (Foundation of Natural Law) में उल्लेख किया है।

1 सम्पत्ति अनुबन्ध (Property Contract) इस सम्भाति से राज्य मे प्रत्येक व्यक्ति की सम्पत्ति और स्वतन्त्रता को निर्वारित कर दिया जाता है। दूसरे शब्दी मे लोग 'व्यावहारिक विवेक के बाह्य जगत मे स्वतन्त्र कार्य के प्रधिकारों (Rights of free action in the external world of sense) को मर्यादित करने के बारें मे समभीता करते हैं जिसके अन्तर्गत प्रत्येक व्यक्ति इस प्रकार का वचन देता है कि वह एक निर्वारित सीमा से बाहर अपनी सम्पत्ति के विस्तार का वावा नही

करेगा। वचर्चे कि दूसरे व्यक्ति भी ऐसी ही स्वीकार करें। इस प्रकार गृह् ग्रुतृवन्य व्यक्तिगत स्पर्वे श्रन्म सबके साथ-विद्या जाता है। - - -

3. संगठन सनुबन्ध (Union Contract)—इस अनुबन्ध के द्वारा सम्मित्त अनुबन्ध और संरक्षाण की रक्षा करने हेतु एक चिन्त-हेन्द्र की स्थापना होती है . इस प्रकार अन्य दो अनुबन्धों के साथ यह अनुबन्ध रोधा प्रदेश की व्यवस्था का आवार-भूत चनुबन्ध है ! "इस संविद्य द्वारा प्रत्येक व्यक्ति एक संगठित समूह का अंग वन जाता है - कोर उसमें एकि हक हो बाता है । किन्तु किन्द्र-हा स्पष्ट मत है कि मानव के व्यक्तित्व का कुछ अंग गज्य में किमी प्रकार चुन-मिल जाता है अनुन्या-बह स्वतन ही रहता है ।"

फिक्ट-के विचार उसकी वीदिक चंचलता के कारल हैं : उहाँ नन् 1796 में प्रकृष्टित अपनी पुस्तक 'Foundation of Natural Law' मे उसने तीन प्रकार के अनुबन्धों का विस्तृत विवेचन किया, वहाँ सत् 7813 में प्रकारित 'राज्य-शास्त्र' पुस्तक में उसने अनुबन्ध को सर्वया हुट विया । यह उल्लेखनीय है कि रुद्धों का प्रमुखरण करते हुए भी फिक्टे का वि-सूत्रीय नमःनीता मौलिक है क्योंकि इसमें जो वारीकियाँ हैं वे रूमों के समन्तीत में दिलाई नहीं देती। पहली नड़ी वारीकी तो वह है कि इसमें सम्पत्ति और अधिकारों का समर्पण एक सीमा के वाहर किया जाता है प्रचात जीवनवृत्ति म्रतिमावस्थक वस्तुओं और मिक्सरों को पहले ही जार्व्चितिक मिक्सर से प्रमण रख लिया जाता है तथा सन्ति के संदक्षण के लिए नामृहिक शक्ति में प्रत्येक व्यक्ति से केवल उतनी ही शक्ति सन्मिलि की वाती है जिल्ला उसके हिन्ने में संरक्षण का उत्तरवायित्व है। हॉक्स अथवा खसो की नीति सम्पूर्ण चिक सरकार को नहीं सौंपी जाती। इसरी वारीकी यह है कि समझौते में यह प्रयत्न किया गया है कि व्यक्ति की- इकाई का सम्बन्ध राज्य में लोप न हो जाए। वहाँ रुसो के समसीत के बंगुसीर, "प्रत्येक स्वयं की तथा अपनी पूरी चम्पति की पूरे चमुदाय की समर्पित कर देता है" वहाँ फिनटे के राज्य में व्यक्ति की सीनित स्वतन्त्रता प्रकुण्य सहती है। इन बारीकियों पर टिप्पणी करते हुए ही हाँचु ने निवा है कि "यदि उसो ने फिस्ट के सम्प्रीत को देखा होता तो वह उसे देख कर लेकी कीं सुंबंधिक प्रवता।" वो भी हो, फिस्ट इसो के सामाधिक समस्तीता पिद्धान्त को प्रवता आवार-मानकर चना या और उदने एक स्थल पर स्वीन्पर किया है कि "ह्नो नी महेन पर शान्ति तथा उसकी स्मृति पर प्रसन्नता स्थापित की वानी चाहिए क्योंकि उसने मनेकों ग्रारनाओं में उनाता प्रव्यक्ति है। नेरी व्यवस्था में प्रादि ने प्रन्त तक उसके स्वतन्त्रता सन्वन्धी दिचारी का ही विश्वेषस्य है।"

राज्य-संगठन और राज्य के कार्य

सी है। की बन्द्रपुता पर नामें ने ही है। इसमें निह्न कि है ने सहस्व का अवना के बी ते 'द्रहोरेट' नाम में के ने स्व का ना का किया। उनके प्रमुख के नाम के सह में पूर्ण प्रक्रित होता है पा कि प्रमुख के अनुभूत होता है पा नहीं। जा में पह कि कि के अनुभूत होता है पा नहीं। जा में पा के के अनुभूत होता है पा नहीं। जा में पा के के प्रमुख के प्रमुख के हिंदी को कि प्रमुख के प्रम

किस्टे के चनुसार साज का रार्व गंगों नी मुत्री गृत नमूद्ध भयता स्वस्त या मुशी बनाना मही है, भीत न केवत बहे है कि जुड़ प्रत्येह की गमानि भीत पितारारी की दक्षा करें। यदि धारम्य में उसने पानी नार्वी पर का दिया था अभित बहु में उन्हों हुए हिन्स "संवयन जी निमास है साज्य बहु उसे है, प्रयोग की पार्टी भार उनती सम्यन्ति ये पिनियत है, और नाम माने पहीं उसकी उस विकास है हमें है।

ति है से बाद मन्द्रपूरि दिन्दर पासि । इसके पी मन्द्र है। कि है में उल्लाहको की तीन वर्गो में बहु है कि लिए है कि प्रकार की ती कि वी के बीच को से है कि स्वारण है कि प्रकार कि वा है कि प्रकार के लिए है कि प्रकार के प्रकार की प्रमान मानि है भी उमें कि प्रकार कि प्रकार की प्रमान मानि है भी उमें कि प्रकार की प्रमान मानि है भी उमें कि प्रकार की प्रमान के लिए है कि पहुँ पहुँ पर कि प्रकार की सीमा में पहुँ पूर्व के लिए पर्व के प्रकार की प्रमान मानि के प्रकार के लिए सी प्रमान कि प्रकार की प्रमान मानि के प्रकार के लिए पर्व के प्रमान मानि के प्रकार के लिए पर्व के मानि के प्रकार की सीमा में प्रकार के लिए पर्व के प्रमान के प्रकार की सीमा में प्रकार के लिए पर्व के मानि के प्रकार की सीमा में में में मून्योक के प्रकार होंगा। परिव के प्रमान के प्रकार के लिए पर्व के मानि के प्रकार की मी में मून्योक के प्रकार होंगा। मानि के प्रकार के लिए पर्व के सिक्त के प्रमानिक करने के कि प्रमानिक मानि के प्रकार के लिए पर्व के प्रमानिक करने के प्रमानिक करने के कि प्रमानिक के प्रमानिक करने के कि प्रमानिक करने के कि प्रमानिक करने के कि प्रमानिक करने के कि प्रमानिक के प्रमानिक करने के कि प्रमानिक करने के प्रमानिक के प्रमा

स्पष्ट है कि फिस्टे के श्रम-प्रिशालन में नहीं ध्वेरोवारी मरपना निहित है वही वेण्यम का कुछ गिला भी जानित्र है। फिस्टे ने यह दिनार नो प्रस्तुन किया कि राज्य की मीमाओं का निर्धारण प्रश्नित मीमाओं के याचार पर किया जाना चाहिए। पाश्नींक मीमाओं का व्यक्तिया भीगोलिक सीमाओं के याचार पर किया जाना चाहिए। उप्श्नींक मीमाओं का व्यक्तिया भीगोलिक सीमाओं वे ही नहीं, वरण प्रात्म-पिनंद क्षेत्रों से नी है और उन मन्दर्न में उसने 'Closed Commercial State' करों का प्रयोग दिवा है। वास्तव में फिक्टे चाहना चा का प्रयोग दिवा है। वास्तव में फिक्टे चाहना चा का प्रयोग दिवा है। वास्तव में फिक्टे चाहना चा का प्रयोग दिवा हो। वास्तव में फिक्टे चाहना चा का प्रयोग दिवा खानार थीर ब्यावसायिक क्षेत्र की प्रतित्मयहाँ राज्यों के बीच युद्धों को रोकने में सहायता मिनेगी। फिक्टे का मत या कि मभी विदेशों ब्यापार ब्यक्तिगत प्रयास द्वारा मचानित न होकर पूरी तरह राज्य द्वारा सचालित होने चाहिए।

उग्र राष्ट्वाद ग्रीर ग्रविनायकवाद

फिलटे ने 'Addresses to the German Nation' नामक पुस्तक में उन राष्ट्रवाद का समर्थन किया है, किन्तु एक प्रकार से राष्ट्रका आव्वारिमक महत्त्व नष्ट कर दिया है। उसके

<sup>1 &</sup>quot;State should give each for the first time his own install for the first time in his property and then first protect him in it."

## ' 602 पाण्चात्य राजनीतिक विचारों का इतिहास

मतानुसार राज्य राष्ट्र का निर्माता है। फ्राँस की राज्य-क्रान्ति के समय यह कहा गया था कि राष्ट्र हारा राज्य का निर्माण होता है, लेकिन फिजटे ने इस स्थापना को जलट दिया और इस तरह राष्ट्र के नैसर्गिक (Natural), आध्यासिमक (Spiritual) एव नितक (Moral) रूप को क्षीण कर दिया। फिजटे के चित्तन का अनितम विश्वेषया करने पुर यही निष्कर्ष निकलता है कि उसने प्रारम्भिक सिद्धानवादी विचारों का परित्याग कर अपने परवर्ती चिन्तन मे राज्य की उत्पत्ति विश्यक शक्ति के तरू को प्रमुखता दी और उसकि यह व्यारप्ता वन गई कि राज्य की सुरक्षा और उसकि के विष्य साम्राप्त का अपने परवर्ती कि राज्य की सुरक्षा और उसकि के विष्य साम्राप्त का अपने परवर्ती कि राज्य की सुरक्षा और उसकि के विषय साम्राप्त का फ्रिक्ट के देवी सिक्त का रूप प्रवान किया। उसकी दृष्टि में राज्य साम्राप्त का साम्राप्त का फ्रिक्ट के देवी सिक्त का रूप प्रवान किया। उसकी दृष्टि में राज्य साम्राप्त साम्राप्त का समान वन गया। फिक्ट के

जस्कट राष्ट्र-प्रेम ने उसे समण्डिवादी और अधिनायकवादी वना दिया।

भिन्दे का सम्पूर्ण राजनीतिक चिन्तन प्रस्थि और विरोधामासी है। जोगों की सम्प्रमुता को स्वीकार करके भी वह राजा की सम्प्रमुता को अस्वीकार नहीं करता। यह कोरी कृत्वना है कि राजा के सर्वोच्च अधिकारी वने रहने के साथ-साथ जन-सम्प्रमुता भी स्थापित रहें। फिन्टे के राजनीतिक विचारों में कोई स्थापित्व नहीं है और उसकों कॉण्टियन दर्शन के प्राधार पर विलक्षक भिन्न ढग से अस्तुत किया गया है। वेदी के अनुसार, "कॉण्ट का नैतिक व्यक्तिवाद किन्नटे से आकर आचारामक समाजवाद वन जाता है।" फिन्टे के दर्शन में क्यों की जो छाप है उस पर कैटिलन की टिप्पणी है कि "फिन्टे एक प्रकार से ख्यों का हो। अधिक मानवीय, विश्ववादी, उदार-अंदाजकतावादी, सामुहिक राष्ट्रीयतावादी तथा राष्ट्रीय समाजवादी जमैंन सस्करण था।" कैटिलन ने उसे फासिस्टो का जनक कहा है।

# जॉर्ज विल्हेल्म फ्रेड्रिक हीगल

(George Wilhelm Friedrich Hegel, 1770-1831)

### जीवन-परिचय

जर्मन ब्रादर्शना<u>दियो मे राजनीतिक विचार</u>धारा को मबसे ब्रादिक प्रभावित करने वालो मे होगल का नाम गोर्पस्य <u>है।</u> वह राज्य के सावयव-सिद्धान्त का प्रवल समर्थक ग्रीर वर्तमान उतिहास को जतकपट विद्वान् या 12 मन् 1770 मे दक्षिण जर्मनी मे वर्टमवर्ग (Wurtemberg) मे उसका जन्म हमा ब्रीर उसकी युवावस्था फासीसी कान्ति के तुकानी दौर में बीती। फाँस की कान्ति के प्रति जससे गहरी सहान्भृति थी, किन्तु ग्रन्त मे वह उसके विरुद्ध हो गया । हीगल वचपन से ही वहत कुशाग्र-बृद्धि था. यत: परिवार में बढी साववानी से उसका पालन-पोपए हुया। स्कूल में बालक हीगुल ने अपने पारिनोषिक जीते ग्रीर भावी जीवन में भी वह उत्तरोत्तर प्रगति करता गया । "एक सामान्य शिक्षक. जीन-यनिवसिटी का अध्यापक तथा न्यूरेमवर्ग का प्रधानाध्यापक विज्ञान तथा तर्कशास्य पर लिखे गए ग्रपने तीन ग्रन्यों के प्रकाशन के बाद जर्मनी का महान् दार्गनिक समक्षा जाने लगा। हीडेलवर्ग मे श्रीफेसर के पद पर निम्रक्त होने के पश्चात् उसने अपना ग्रन्थ 'एनसाइक्लोपीडिया ग्राँक दी फिलाँसाफिकल साइसे अ' (Encyclopaedia of the Philosophical Sciences) की रचना की । इसके बाद बह विलन यनिर्वासटी मे दर्शन-विभाग का अध्यक्ष वन गया तथा प्रशिया के दर्शनशास्त्र से सम्बन्धित पट पर भी उसने काम किया। प्रशिया में दर्शन की वह ऐसी महान् तथा प्रसिद्ध वासी वन गया जैसी की वॉन ह्न तथा वॉन मॉल्टे (Moltte) सेना की वाणी थे, या विस्मार्क (Bismarck) राजनीति की वाणी था। यहाँ उसने 'अधिकार-दर्शन' (Philosophy of Right) तथा 'इतिहास-दर्शन' (Philosophy of History) की रचना की । दूसरे प्रन्थ में 'उसने राज्य सम्बन्धी सिद्धान्त पर प्रकाण डाला।'2

हीगल ने अपने राजनीतिक सिद्धान्तों को एक व्यापक वर्धान-प्रणाली के अग के रूप में विकसित किया'। उसने एक यथार्थवादी दार्थानिक के रूप में विलक्षुल नवीन उस से विश्व इतिहास का अध्ययन किया जिसकी चरम परिएति होहनजीतनं प्रथिया में मानी जाती है। हीमल केवल दार्थानिकों का ही राजा नहीं बहिन राजाओं का दार्थानिक भी या और इसी कारण उसका प्रभाव व्यावहारिक राज्वनीति पर बहुत अधिक पड़ा। ऐसा विश्वास किया जाता है कि विस्मार्क (Bismarck) ने हीमल के विद्धान्तों को व्यावहारिक रूप प्रदान किया। मैक्-गवनं (Mc Govern) ने लिखा है— "विस्मार्क का शक्ति पर आवाहित मानव-क्रिया के उच्चवनम कथा के उच्च में राज्यीय राज्य पर बल देना, उसका यह विश्वास कि राज्य केवल व्यक्तियों का एक समुद्द मात्र नहीं है अपितु एक सावयंशी सूर्याता है, उसका लेकतन्त्र के विश्वास कि राज्य केवल व्यक्तियों का एक समुद्द मात्र नहीं है अपितु एक सावयंशी सूर्याता है, उसका लोकतन्त्र के विश्व एक सर्वश्वनितमान राजतन्त्र तथा नौकरशाही का सम्पर्यन, दुन सबका मूल

हीगल के तिखानों ने निहित या । में हीगल राष्ट्रवादी भावनामों से स्रोत-प्रोत था । वह अपने समय के जर्मन एकीकरण आप्दोलन (Unification Movement) से इतना अधिक प्रभावित था कि राज्य को ईश्वरीय अर्थात् देदी प्रतिख्य तक, मान बंदा । निःसन्देह हीगल के मुत्र में वास्तविक राजनीतिक समस्या पर सुद्द एवं सबस्याना राज्य की स्थापना की थी और उसी के प्रतिपादन के लिए उतने अपने राजनीतिक दर्शन का उपयोग किया। इस प्रकार हीगल अपने मुग का दार्शनिक प्रतिनिधि था और दर्शन राज्य की प्रतिपादन के लिए उतने अपने राजनीतिक दर्शन का उपयोग किया। इस प्रकार हीगल अपने मुग का दार्शनिक प्रतिनिधि था और दर्शन राज्य की प्रतिष्ठित महत्ता तथा शक्ति को सर्वत्र प्रतिष्ठित करने के लिए उसने ऐसे दार्शनिक तर्क का आवार लिया जिसके मनुसार राज्य एक रहस्यमुग्य उच्च शिखर पर पहुँच जाता है।

हीगल ने अपने समय को राजनीतिक वास्तविकताओं को अस्तुत किया, अतः न केवल उसके सनकाशिन नेता बल्कि उसके बाद के राजनेता और दार्जनिक मी उसके <u>क्ष्मणी रहे</u>। वेपर के अनुसार, विस्सान की सकित प्रतायिती राजनार राज्य के सावयव-सिद्धान्त पर हीगल की राजनारों से अस्प्रिक अपनार्थित हैं। नाजीवाद तथा उस पंद्वाद भी हीगल के प्रभावित हैं। उनको अतिरोद्धाद, उनकी उद्ध-दियता, उनकी राजनेता या राजा को अस्प्रिक मान देने की भावता, उनका सहस्वाद, उनकी राजनेता या राजा को अस्प्रिक मान देने की भावता, उनका सहस्वाद तथा उनके द्वार हिस्तर एव मुसीलिंगों की अरांका, प्रादि सभी भावताओं का जन्म प्रयक्त ही हीगल के विचारों से हुआ है। हीगल का अभाव दिस्साल तथा साववाद्यों को जन्म अस्प्रिक मान की नाजीवाद तथा उपलिस की वाराओं में होता हुआ मानसं तथा एंजिस की सहस्वाद को बात से नाजीवाद तथा उपलिस करता हुआ लेकिन, स्टॉविन तथा एंजिस के संगत पर पर था निलता है। मानसं हीगल के दश्चेत की 'अस्प्रिक तथा स्विधिक समुद्र नानता है। वर्मनी, इटसी और जायान के दाव वर्तमान हर हीगल के सावयव-सिद्धान्त का सविव उसहर्त्य है। वर्मनी, इटसी और जायान के दाव वर्तमान हर हीगल के सावयव-सिद्धान का सवीव उसहर्त्य है। वर्मनी, इटसी और जायान के द्वाद वर्तमान हर हीगल के सावयव-सिद्धान्त का सवीव उसहर्त्य है। वर्मनी, इटसी और जायान के दाव वर्तमान हर हीगल के सावयव-सिद्धान्त का सवीव उसहर्त्य है। वर्मनी, इटसी और जायान के दाव वर्तमान हर हीगल के सावयव-सिद्धान का सवीव उसहर्त्य है। वर्मनी, इटसी और जायान के दाव वर्तमान हर हीगल के सावयव-सिद्धान का सवीव उसहर्त्य है।

हीगल दार्जनिक लग में इतना विख्यात हो गया या कि वहुन से बासक तथा नरवा राजनीतिक मामलो में उसने-गसामर्स लेने थाने थे । बहु अब तक उत्पन्न हुए वार्सनिकों में सबसे प्रिमिक बारानीविक मामलो में उसने-गसामर्स लेने थाने थे । बहु अब तक उत्पन्न हुए वार्सनिकों में सबसे प्रिमिक बारानीविश्वादी था । उसने कभी नी अपने विध्या में चर्चा नहीं की तथा व्यक्तिगत बारस्ताओं और मादनायों को दूर एकटर निर्मेण मास से अपने विचारानुसार सत्य का दिवनेन कराने का प्रयत्न दिया । उद्योग किया मास्तायों को दूर एकट से पहुँच गया था । मानव इतिहास ने पहुँच । वाल नमंदीनिक दार्शनिकता की उपयुक्त व्यावसा है । हीएन ने प्रयोग विध्या को उन्हें के बाधार पर समस्तान का ज्योदन किया । उत्तर्न-विवेक और जान (Reason and Reality) को बहुत नहत्त्व प्रयान किया । उसके दर्मन का नहत्त्व ही ही बातो पर निर्मर करती है अपना इत्यावस्त प्रवृक्ति (Dialectic Method) और द्वितीय, राज्य का आदर्तीन का प्रयास वनाया ।

<sup>1</sup> Me Gotze 1 : op. cit., p. 265,

## सन् 1831 में इस महान् ग्रादर्शवादी की हैजे की बीमारी से विलिन में मृत्यु हो गई

रचनाएँ

हीगल के दर्शन का ज्ञान उसके निम्नलिखित महत्त्वपूर्ण ग्रन्थों से होता है-

The Phenomenology of Spirit, 1807.

2. Encyclopaedia of Philosophical Sciences.

3 Logic, 1816.

4 The Philosophy of Rights, 1821

5. The Philosophy of History, 1836 (मृत्यु के बाद प्रकाशित व्याख्यान)

होगल की राजनीतिक विचारधारा की कुञ्जी उसके प्रत्य 'The Phenomenology of Spirit' में है जो कोई राजनीतिक प्रत्य त होकर 'सावंभीमिक सत्य को लोज' अधिक है । हीग्रज के विचारों की दुख्हता से प्रांताचेकों के सन्देह हैं कि कराचित वह स्वय भी अपने वर्षन को अच्छी तरह नहीं समस्ता था । हीग्रज ने अपनी हतियों में अनेक वैज्ञानिक समस्याओं का विश्वेतप्प. किया, और वर्षनासाहत को अपने युग को 'प्राध्यात्मिक ममें माना । डॉ. ई फोलोव ने हीग्रज-को 200वी वर्षगेंठ पर 'सीवियत पत्रिका' में तिखा था कि ''हीग्रज ने महान् वर्षनशास्त्री होने के नाते आध्यात्मिक जगत में अनेक अवल 'प्राक्तिकों को वन्युक्त किया। '' पुन्यन, ''प्राज-भी हीग्रज की कृतियों के अध्ययन से हमें उनसे वहुत-ती वैज्ञानिक समस्याओं के अध्ययन से हमें उनसे वहुत-ती वैज्ञानिक समस्याओं के अध्ययन दे हमें उनसे वहुत-ती वैज्ञानिक समस्याओं के अध्ययन पत्र व्यक्ति पत्र ज्यात्म पत्र ज्यात्म पत्र ज्यात्म पत्र व्यक्त हो सकते हैं । '' असं अध्ययन की बोज बोज और निष्कर्य निकालने में उसका प्रावहत्युक्त एवं सावधानीपूर्ण विद्वकोष्ण, हीगल की चिन्तन-किया-बीनी: ये सब उसके (हीगल-के) हरेक पाठक को बाज भी मुग्ध कर लेते हैं ।''

#### हीगल की द्वन्द्वारमक पद्धति (Hegelian Dialectical Method)

हुन्हात्मक प्रशाली से अभिप्राय (The Meaning of Dialectical System) — ही तल के मतानुमार मंगनव सम्यता का विकास कभी भी एक सीधी रेखा में नहीं होता। जिस प्रकार एक प्रचण्ड तूफान से व्यवेख खाता हुआ एक जहाज अपना मार्ग बनाता है उसी प्रकार सम्यता भी अनेक टेडे-मेडे रास्तों से होती हुई आगे बढ़ती है।

हीगल मानता है कि यह विश्व एक स्थाई वस्तु (Static) न होकर गतिबीन (Dynamic) किया है, यत उसका प्रव्याग सदैव एक विकासवादी (Evolutionary) विद्वाला के किया जाना चाहिए | विश्व के समस्त पदार्थों के विकास प्रविक्तिस तथा एकतापूर्ण विश्व की और हीता है जिसके कारण विरोधी वस्तुयों (Contradictory Forms) की स्थापना होती है। विकासवाद की इस किया में निम्माटि की वस्तुयों ने उच्चकारिक की बस्तुयों के सहस्रा विश्व के सहस्रा के स्थापना होती है। इस प्रक्रिया में वस्तुयों की निम्मता नष्ट होकर उच्चता ग्रहण कर लेती है। विकासवादी किया कोई भी वस्तु वह नहीं रहती जो पढ़ले थी. वह जुक उद्यत हो जाती है। इस विकासवादी किया कोई भी वस्तु का प्रक्रिय होते के बाद कोई भी वस्तु के प्रक्रिय होते के बाद कोई भी वस्तु के स्थापन करता था विवाह है। इसमें सत्य वक पहुँचने के लिए तक वितक की प्रक्रिय प्रमुक्त है भूतानी लोगों ने अपने विवाद निवाद करता होता है। इसमें सत्य वक पहुँचने के लिए तक वितक की प्रक्रिय प्रक्रिय हमानी का प्रवाद वा प्रक्रिय हमानी का प्रवाद वा प्रक्रिय हमानी का प्रवाद वा प्रक्रिय हमानी होता या। इस प्रणावी से ग्रपत के बाद के किया प्रमुक्त हमानी लोगों ने अपने वा को किया प्रक्रिय हमानी होता है। होता के प्रवाद के स्माण की विवाद पर भी तागू करता है। उसके मुसार समस्त दम्हार की किया पर भी तागू करता है। विकास मुसार समस्त दम्हार का विवाद के प्रमुक्त के प्रवाद के प्रमुक्त के समुसार समस्त दम्हार की किया वस्तु होता है। विकासवाव के प्रमुक्त के प्रवाद महाना विवाद हमानी वस्तु के समस्त हम्मात हम स्थापन के समस्त हम्मात हम स्थापन हम स्थापन में कि स्वाद के समस्त हम्मात हम स्थापन सम्रावद के प्रमुक्त के समस्त हम्मात हम स्थापन हम स्थापन स्थापन स्थापन स्थापन स्थापन समस्त हम्मात हम स्थापन स्थापन स्थापन स्थापन स्थापन समस्त हम्मात हम स्थापन स्थापन स्थापन समस्त हम्य विवाद समस्त हम स्थापन स्थापन स्थापन स्थापन सम्यापन सम्यापन सम्तु सम्यापन स्थापन स्थापन स्थापन सम्यापन स्थापन स्थाप

इससे मौलिक रूप में विलकुल विपरीत हो जाता है जिसे विपरीत रूप (Antithesis) कहते हैं। कालान्तर में विकासवादी सिद्धान्त के अनुसार ये मौलिक रूप तथा विपरीत रूप ग्रापस मे मिलते हैं और इन दोनों के मेल से वस्तु का नया सामंजस्य (Synthesis) स्यापित होता है । यह सामंजस्यपूर्ण स्व कुछ दिन मे फिर मौलिक रूप वन जाता है और फिर वही किया लावृक्त होने लगती है।" उदाहरस के लिए, इस्य या बाह्य जगत में यह विकासवादी किया एक अण्डे (Egg) में देखी जा सकती है। बण्डे में एक जीव होता है। यह जीव मौलिक रूप (Thesis) है । घीरे-घीरे गर्भादान (Fertilization) के पत्चात् इसके निपेवारम्क गुण (Negative Property) नध्ट हो जाते हैं । यह जसका विपरीत हा (Antithesis) है, किन्तु इन गुएगों के नष्ट हो जाने से अण्डे के जीव की मृत्यु नहीं होती बल्कि एक नए प्रकार के जीव का जन्म होता है जो पहले के दोनो रूपों से भिन्न है। यह इसका सामजस्य स्प (Synthesis) है 1 ्विचार-जगत् में 'Thesis, Antithesis and Synthesis' को हिन्दी में बाद, प्रतिवाद और संक्लेषण या समन्वय कहा जाता है (कोई भी वस्तु जो जन्म लेती है, 'वाद' है और उसकी विरोधी वात 'प्रतिवाद' होती है। वाद तथा प्रतिवाद दोनों में ही गुरा और दोष होते हैं और दोनों परस्पर विरोधी होते हैं, ग्रतः उनमें संघर्ष होता है जिसके परिस्मामस्वरूप 'संक्लेपण' या 'समन्वय' के रूप में एक नई तीसरी चीज जन्म लेती है। विचार-चगत में तत्य की खोज इस प्रतिया द्वारा इस तरह होती है-मान लीजिए जारम्भ मे जीवन व्यतीत करने के कोई नियम नहीं ये। ऐसी स्थिति में मनध्य ने यह अनुभव किया कि जीवन व्यतीत करने के लिए नियम होने चाहिए। ईस अनुभूति के साथ अनेक नियम वने होंसे सत्य बोलो, दया करो, ग्रादि । जीवनयापन के लिए नियम होना चाहिए-यह 'बाद' (Thesis) हुआ ८ परन्तु कालान्तर में ये नियम अपूर्ण प्रतीत होने लगे और इनमे परस्पर विरोध दिखाई देने लगा। एक नियम का पालन करने पर स्वत: ही दूसरे नियम के उल्लंघन और दूसरे नियम का पालन करने पर स्वतः ही पहले नियम के उल्लंघन की स्थिति उत्पन्न हो गई तब लोगों में यह भावना जाउत हुई कि निमम ब्रादि ब्यर्थ हैं , जैसा उचित मालूम हो, बैसा करता, चाहिए । यह दशा या स्थिति पहली स्थिति . की ठीक उलटी हुई । ब्रत: यह प्रतिवाद (Antithesis) है लेकिन नियमहीन (Lawless) ब्रवस्था वडी अयंकर होती है जिसमे दुष्टों को मनमानी करन का ग्रेवसर मिल्ता है । इस परिस्थित में प्रतिवाद की प्रालोचना होने लगती है और उसके विरुद्ध प्रतिक्रिया ग्रारम्भ हो जाती है। लोग सोचते हैं कि नियम होने चाहिए, लेकिन नियमों का अलरता. पालन करने की जगह उनकी भावना की रक्षा करनी चाहिए । यह 'तरलेयण' या 'नमन्वय' (Synthesis) हमा ी प्रवह तंत्रलेयण प्रतिवाद का उलटा है और ऐमा नगता है कि हम फिर बाद पर पहुँच गए लेकिन बास्तव में ऐसा नहीं है। इसमें वाद और प्रतिवाद दोनों का सामंजस्य हो गया है और यह उन दोनों से उच्च सत्य है । इसमें नियमो की आदश्यकता (वाद) और इसके नाथ ही विवेक (प्रतिवाद) दोनो-विद्यमान हैं। इस तरह हम सत्य की खोज में चनकर नाट कर वहीं नही पहुँच जाते जहाँ से चले थे, बल्कि बाद और प्रतिवाद में से होते हुए भी संस्मेयण पर पहुँचने पर हम एक उच्च स्नर पर पहुँच जाते हैं। जो सबाद या सख्येपण है वह फिर बाद बन चाता है, उसका प्रतिवाद होता है और फ़िर दोनों के सत्यांकों को लेकर नया सवाद या संप्रतेषण बनना है। इस प्रकार विकास-रूम चलता रहेता है और जन्नति होती रहती है। यह विकास-कम दृश्य या बाह्य जगत और विवार-जगत दोनों में चलता है।

<sup>1</sup> Hager A History of Modern Philosophy, p. 328

2

हाँयल ने द्वन्दवाद को इन यब्दो मे व्यक्त किया है—"द्वन्दारमक प्रणाली द्वारा हीगल ने ऐसी
व्यवस्था लागू की जिसके द्वारा मस्तिष्क विकास की प्रक्रिया का अध्ययन कर सकता है। हीगल ने ही
वतलाया कि किसी भी वस्तु की वास्तविकता एक वस्तु की उसकी प्रतिकृत वस्तु से तुलना द्वारा
ही जात की ज़ा सकती है ग्रत: भलाई का प्रस्तित्व इसिलए है क्योंकि बुराई का प्रस्तित्व है, गर्मी का
इसिलए क्योंकि सर्वी का अस्तित्व है, एव माँग का अस्तित्व सतोप के कारण है। हीगल प्रथम को वाद
तथा दूसरे को प्रतिवाद मानता है। यह प्रतिकृतना ही प्रगति जानियम है। वह यह भी कहता है कि
एक वार मस्तिष्क में जब वाद तथा प्रतिवाद का प्रभाव हो जाता है तो उसका भी प्रभाव प्रनिवार्य
कप से होता है। इन दोनों के सथप के परिणामस्वरूप उसे सक्तेपण का जान होता है और फिर यह
किया इसी प्रकार वोहराती रहती है।"

ब्रह्माण्ड काल और स्थान मे फैला हुम्रा हैं। इसी प्रकार मानव विवेक भी विस्तृत है। हीगल के दर्शन मे असुस्थ विक्रोणात्मक तक हैं। इन्हों के द्वारा अन्तिम सत्य तक पहुँचा जा सकता है। प्रात्तम केवल एक विकेर (Idea) है। ब्रह्माण्ड भी स्वतः एक विचार के प्रतित्तक और कुछ नहीं है। ब्रह्माण्ड के विकास से (In cosmic development) कि क्या प्रात्तक है। "भे समस्त निकार (One another in a simple linear series) के स्थ मे आते हैं। "भे समस्त निकार अपने से बेंड विकारों के अन्तर्यत होते हैं। हीगल के अनुसार, प्रतिके अन्तर्य होते हैं। हीगल के अनुसार, प्रतिके विकार मिलकर श्रेष्णियो अथवा धारणाओं का एक क्षेत्र बनाते हैं यह सम्प्रूणं क्षेत्र जितमें बहुत से वाद-प्रतिवाद श्रीर सक्ष्यण होते हैं, स्वय एक वाद समक्षा जाता है। इसके प्रतिवाद तथा सक्ष्यण स्वय श्रीण्यों के क्षेत्र होगे जिनके अन्तर्यत छोटे विकार होते हैं। समूर्णं प्रणात्त का एक विकार, (व्वार, प्रकृति तथा आत्मा होती है। त्यायशास्त्र विचार का व्हार स्था से प्रव्ययन करता है। प्रकृति विचार का ब्रह्मरा स्थ है। यह सक्ष्यक्षय के विचार का व्हार स्था प्रवृत्त है। यह सक्ष्यक्षय है। यह विचार का विकास है। यह प्रतिवाद है। यह स्था प्रकृति का प्रकृति का प्रवृत्त स्थ । यह विचार के विचार का वितोम है। यह प्रतिवाद है। प्रात्मा

हीगल द्वारा समाज तथा राज्य के विकास का द्वादासक प्रणाली द्वारा अध्ययन (Hegelian Study of the State by Dialectical Method)—इस द्वन्द्वात्मक प्रणाली द्वारा ही हीगल समाज और राज्य के विकास का अध्ययन करता है। हीगल की मान्यता है कि—(1) चेतन मिस्तक की सारी गतिविधियाँ द्वन्द्वात्मक होती है, (2) यथायँवा स्वय चेतन मस्तिष्क की एक प्रणाली है, और (3) यथायँवा केवल एक विचार है। यथायँ सत्य की प्राप्ति केवल द्वारमा (Spirit) से ही हो तकती है। आत्मा का एक वाह्य स्वय नी होता है। वह वाह्य स्थ भौतिक होता है, जिसका प्रतिनिधिद्व राज्य करता है।

हीयल द्वन्द्वारमक प्रणाली द्वारा राज्य के विकास का अध्ययन करते समय यह मानना है कि यूनानी राज्य मीलिक रूप (Thesis) थे, धर्मराज्य उसके विपरीत रूप (Antithesis), इसलिए राष्ट्रीय राज्य उनका एक सामजस्यपूर्ण रूप (Synthesis) हुनेगा । किला, घर्म तथा दर्शन को भी वह स्ती प्रकार मूल रूप, विपरीत रूप तथा सामजस्यपूर्ण रूप मानता है। इन तीनो अवस्याओं को एक दूसरे से सम्बद्ध होने के कारण तथा बाह्य परिद्यातयों द्वारा प्रभावित होने के कारण कुछ आलोचक इस प्रणाली को सामाजिक विज्ञानों (Social Sciences) के क्षेत्र में अनुपयुक्त समभते हैं, किन्तु दार्शनिक दृष्टि से देखने पर यह प्रणाली विकासवादी अध्ययन के लिए बहुत ठीस तथा सही प्रतीत होती है। काल समस्त ने अपनी इतिहास की भीतिकवादी व्याख्या करते समय होगल की इसी प्रणाली का अनुस्तरण किया है।

<sup>1</sup> Stace The Philosophy of Hegel, p. 115.

<sup>2</sup> Hegel The Philosophy of Rights, Sec. 270, note

हीगल के समय मे जर्मनी अनेक छोटे-छोटे राज्यों में विभक्त था और राष्ट्रीय भावनाओं का लोप होताजा रहाया। हीगल की कामनाथी कि जर्मन जाति (जो उसके अनुसार विश्व की सर्वश्रेष्ठ 'जाति थी ) एक सदढ राष्ट्र के रूप मे सगठित हो जाए-एक ऐसे राष्ट्र के रूप में उसका सगठन हो, जो विश्व मे प्रद्वितीय हो और जिसे भगवान की इच्छा का प्रतीक कहा जा सके। हीगल ने यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया कि ससार के विकास मे जर्मनी का स्थान विशेष महत्त्वपूर्ण है और प्रकृति की समस्त शक्तियाँ जर्मन राष्ट्र के उत्कर्ण के पक्ष मे है। पर चूँ कि जर्मनी की तत्कालीन दशा शोचनीय थी, जिसके कारण उसका ऐतिहासिक दर्शन युक्तिसगत प्रतीत नही होता था, अतः उस शोचनीय परिस्थित को विकास की घारा मे उचित स्थान देने के लिए ही सम्भवत हीगल ने ब्रन्दारमक सिद्धान्त को ग्रपनाया। द्वन्द्वात्मक (Dialectic) द्वारा हीगल ने यह स्पष्ट करने की चेष्टा की कि जर्मनी की तात्कालिक दशा ऐतिहासिक विकास मे 'प्रतिवाद' (Antithesis) थी। वास्तव मे हीगल ग्रौर उस जैसे ग्रन्य विचारको का विश्वास: था कि राष्ट्र का पूर्निर्माण उसी समय हो सकता है जब राष्ट्रीय संस्थाओं की निरन्तरवाम को कायम रखा जाए, राष्ट्रीय सगठन के भूतकालीन ससाधनों का प्रयोग किया जाय और व्यक्ति की राष्ट्रीय संस्कृति की परमारा पर आधारित बतलाया जाए। हीगल के दर्शन मे यह प्रवृत्ति केवल प्रतिक्रियावादी ही नहीं थी, प्रिपत् कान्ति के बाद जो सध्ययुगीन स्वच्छन्दतावाद की लहर उठी थी जसमे इस प्रवृत्ति का स्वरूप ऐमा ही था। हीगल के दर्शन का प्रयोजन रचनात्मक था। वह पूर्ण रूप से अनुदार था। उसे एक प्रकार से कान्ति-विरोधी भी कहा जा सकता है। उसकी द्वन्द्वारमक पदिति (Dialectic-Method) कान्ति ग्रीर-पुनरुद्धार-की प्रतीक है,। इस पद्धति के ग्रनुसार समाज की जीवन शनित्यां पूरानी संस्थाओं को नष्ट कर देती-हैं, किन्तु राष्ट्र की सूजनात्मक शनित्यां स्थिरता कायम रखती हैं। हीगल ने प्राचीन के विनाश, और नवीन के निर्माण मे-व्यक्तियों को कोई महत्त्व नहीं दिया है। उसका विश्वास या कि समाज, मे निर्वेयक्तिक, तत्त्व अपनी नियति का स्वय ही निर्माण करते हैं।

सेवाइन के अनुसार, ''हीगल ने राष्ट्रीय राज्य को बहुत महत्त्व दिया है। उसने 'इतिहास की जो व्याख्या की उसमें मुख्य इकाई व्यक्ति ग्रयवा व्यक्तियों का कोई समुदाय न होकर राज्य था। हीगत के दर्जन का उद्देश्य इन्द्रात्मक पद्धति के माध्यम से विश्व-सम्यता के विकास में प्रत्येक राज्य की देन का

मृल्योकन प्रस्तुत करना था।"1

हीगल के राज्य-वर्णन में दो ही तत्त्व सबसे महत्त्वपूर्ण थे—एक तत्त्व हुन्द्वारमक पद्धित का या जोर दूसरा तत्त्व राज्ये का । हीगल के चिन्तन में ये दोनों सिद्धान्त अभिन्न थे । हीगल के चिन्तन में ये दोनों सिद्धान्त अभिन्न थे । हीगल हि इत्तारमक चिन्तन हिरार राज्दीय राज्य के महत्त्व का प्रतिपादन करता या लेकिन वस्तु-स्थित यह है कि इन दोनों में कोई तकेंग्रुक्त सम्बन्ध नहीं था। यदि हुन्द्वारमक पद्धित को एक अवित्रशाली वोदिक उपकरण भी मान लिया जाए तो यह समझ में नहीं थाता कि समस्त राजनीतिक और सामाजिक समुदायों में राज्य हो ही ऐसा समुदाय नयो माना जाए जिसमें इतिहास की परिएलिंत हुई है। दूसरे खादों में सामुदायों ने राजनीतिक इतिहास में राज्यों के पारस्परिक तनाव को ही मुख्य प्रेरक विक क्यो माना जाए ? हीगल के राज्दीयता सम्बन्धी विचारों का मुख्य कार्ए उसकी क्रमन राज्योत की भावना थी।

राष्ट्रीयता की भावना थी.।
होगल ने <u>इन्हार</u>नक सिद्धा<u>न्त का प्रयोग समाज और</u> सामाजिक सस्याओं के विकास में प्री
किया। कुटुम्ब को सामाजिक विकास का प्रारम्भिक कुन मानकर जसने राज्य को सामाजिक विकास का
सर्वोच्च क्य वतनाया। उसने कहा कि जब कुटुम्ब विस्तृत होता है. तो यह विकास क्रम मे आगे क्वता
है। कुटुम्ब के सभी सदस्यों में यह भावना विद्यान रहती है कि हिम स्व एक हैं। खडिन का नैतिक
विकास कुट्म से ही आरम्भ होता है। इस प्रकार की प्रारम्भिक स्थिति 'वाद' ('Thesis) है, लेकिन

l सेबाइन · राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 2, पृष्ठ 584.

होगल ने जिस हेन्द्रारंगक मिद्यान्त का प्रातपारन । क्या <u>जस शासन के स्वरूप पर भी लियू</u> किया जा सकता है ! निरंकुगतत्र (Despotism) हा याद (Thesis) प्रयोग दितार (Antithesis) प्रजातन्त्र की जन्म <u>देती हैं।</u> निरंकुगतत्र वीर प्रजातंत्र के ममस्यय से एक साविधानिक राजतथ (Constitutional Monarchy) की उत्पत्ति होती है तो गवाद या सर्थनपण (Synthesis) है ।

हन्हारमक तथा ऐतिहासिक भावश्यकता (Dialectical and Historical Necessity)—
हीमल के राजनीतिक और तामाजिक दर्शन मा केन्द्र-चिन्द्र इनिज्ञान तथा दिवहास का अन्य मामाजिक
साहरी से सम्बन्ध था। हीमल ने भ्रमते दर्शन में एतिहासिक पदित को अपनाया गौर अपनी हदारमक
साहरी से सम्बन्ध था। हीमल ने भ्रमते दर्शन में एतिहासिक पदित को अपनाया गौर अपनी हदारमक
पदित हारा उसे एक जिक्काली उपकरण का रूप दिया। हीगन ने दिनहास में 'प्रावश्यक्ता' के एक
तरव का समाध्या कर दिया जो कार्यकारण सम्बन्ध और विकासकील प्रयोजन का सक्वत्य अपनी
स्वितहास का उचित रीति से पत्ययम करने पर उससे यन्द्रारक आशोधना के कुछ सिद्धान निकन्ते हैं।
इतिहास का उचित रीति से पत्ययम करने पर उससे यन्द्रारक अभागोधना के कुछ सिद्धान निकन्ते हैं।
बहु बस्तुपरक समीधा विकास में स्वयं अन्तितिहित है। यह सत्य को भागव से, महत्पूर्ण को महत्यहीत
से भीर स्वाई को प्रयाध से पुत्र कु करनी है। इतिहास के इस इस के अध्ययन के लिए एक विशेष उपकरण की आवय्यकता होगी है और होगल ने अपनी हन्द्रारमक पदित हारा इसी उपकरण की सृष्टि की
है। इस सम्बन्ध म सेवाइत के निमन विचार उस्लेखनीय है—

"उसके (हीगल के) दर्शन का प्रानोचनात्मक योध ग्रीर मुल्यौकन वो वालों पर निर्मर है। सर्वेश्वयम्, उसके इस दाये के बारे में निर्ह्णय की प्रावस्थकता है कि इत्वात्मक पद्धित एक ऐसी मुतन पद्धित है जिससे इतिहास तथा समाज से पारस्परिक निर्मरतायों ग्रीर सम्बन्धों का ज्ञान होता है जो अन्य प्रकार है जिससे इतिहास तथा समाज से पारस्परिक निर्मरतायों ग्रीर सम्बन्धा का ज्ञान होता है जो अन्य प्रकार में सम्भव नहीं है। यह इमिलए महस्वपूर्ण है क्योंकि बन्द्रात्मक पद्धित की कार्ल मान्यमें ने अपनया था। में सम्बन्ध विकास वाल कि प्रवाद की विकास विकास विकास वाल पद्धित को प्रवादत स्थीकार किया था। इस प्रकार द्वारास्म पद्धित मान्यमं वाली समाजवाद अथवा साम्यवाद को एक प्रतामू के पार वाल पर्दे। मान्यमं वालि उसके आशार पर हो अपनी वैज्ञानिक श्रेष्ठता का साम्यवाद का एक अन्यमूर्त भाग वन पर्दे। मान्यमं उत्ति के को एक ऐसे रूप में व्यक्त किया गया है जिसने व्यक्तिकाद तथा मुल्यों के अधिकारों की सार्वगीमिकता की सदैव उपेक्षा की है। उसने राज्य कि सक्तना को एक ऐसा जिल्ह अर्थ दिया जो 19वी श्राताब्दी के अन्य तक जर्मनी के राजनीतिक न्यंन की विवेषता बना रहा।

पुनश्च, ''चूंकि इन्द्रात्सक पद्धित का प्रयोजन एक ऐसे तार्किक उनकरण की रचना करना था जिमके द्वारा इनिहास की 'आवश्यकता' का ज्ञान ही जाए, अत द्वन्द्वात्मक पद्धित का प्रभिप्राय हीगल प्रदन्त ऐतिहासिक प्रावश्यकता के जटिल सर्वं पर निर्मेर हैं । इस विषय पर उसका विचार इस विश्वास के साथ आरम्भ हुया कि राष्ट्र के इतिहास में एक राष्ट्रीय मनोवृत्ति के विकास का लेखा-जोखा होता है। यह उसने अपने जीवन के आरम्भ में ही अजित कर लिया था। यह राष्ट्रीय मनोवृत्ति उसकी सम्झित के समस्त पक्षों में व्यक्त होती है। इतिहास के इस दृष्टिकोए के विरोध में हीगल ने एक दूसरा विष्टिकोए प्रस्तुत किया जो ज्ञानमुग के दृष्टिकोण के निकट था कि दर्शन, धर्म और सस्वार्य व्यावहारिक प्रयोजनों के लिए जानवृक्ष कर आविष्ट्यत की गई चीजें हैं। उत्तका विश्वास था कि यह अम केवल इस कारण. पैदा हुआ वयोकि इतिहास को राजवेत्ता की एक सहायक कला माना जाता रहा है। "1

"हीगल इतिहास को मूलतः रहस्यात्मक प्रथम विवेक-तिरपेक्ष नही मानता था। इसके विचार से इतिहास में ग्रविवेक का नहीं, विल्क विश्लेषणात्मक विवेक से ऊँचे विवेक्त के एक नए रूप का निवास होता है। "वास्तविक ही विवेक्तसम्मत है और विवेक्त सम्मत ही वास्तविक है।" इतिहास के सम्बन्ध में हीगल की एक विधिष्ट घारणा थी। इतिहास के विकास की वह अस्त-व्यस्त खण्डो का विकास नहीं विलेक एक सक्तम विकास मानता था। इस दृष्टि से इतिहास की प्रक्रिया को समफ्त के लिए एक भिन्न तर्क-पद्धति की आवश्यकता महसूस हुई । दुन्द्रात्मक प्दति इसी आवश्यकता की पूर्ति के लिए थी। भाव-तर्क-पद्धति की आवश्यकता महसूस हुई । दुन्द्रात्मक पद्धति इसी आवश्यकता की पूर्ति के लिए थी। भाव-तर्क-पद्धति की विष्य विवार-सुन्न के सहस्य कि अस्ति थी। हीगल ने जिस विचार-सुन्न को ग्रहस्य क्रिया था वह बहुत पुराना था। उसने 'इन्द्रात्मक' पद्धति' शब्द प्लेटों से ग्रहस्य किसा था।"

हीगल के अनुसार दुन्द्वात्मक पद्धात केवल दर्शन 'के विकास पर ही लागू नही होती, बुल्क वह ऐसी प्रत्येक विषय वस्त पर लागू हो सकती है जिसमे प्रगतिशील परिवर्तन और विकास की सकल्पनाये निहित होती है। यह पद्धति सामाजिक शास्त्रों पर वहत अच्छी तरह लागू हो सकती है। "द्वन्द्वात्मक पढिति को जब सामाजिक परिवर्तन के सिद्धान्त का सूत्र माना जाता है, तब इसकी दो व्याख्यार्थे निकलती हैं और ये व्याख्याये एक-दूसरे की विरोधी हो सकती है। द्वःद्वात्मक पद्धति के विचार से प्रत्येक कार्य मे दो प्रवृत्तियाँ होती हैं। एक ग्रोर तो वह नकारात्मक होता है ग्रौर प्रत्येक समय मे कुछ ऐसे प्रन्तिवरोध निहित होते है जो स्पष्ट हो जाते है बीर स्पष्ट होने पर मूलवाद को नष्ट कर देते है। दूसरी ब्रोर वह सकारात्मक कोर रखात्मक भी होती है। वह एक उच्च घरातल पर वाद का पुनर्कथन होती है— ऐसा पुनर्कथन जिसमे प्रनाविरोधों को उदात्त रूप दे दिया जाता है और वे एक तए सम्लेपएं के रूप में प्रस्तुत होते हैं। चुँकि हीगल सम्पूर्ण सामाजिक विकास को 'विचार' का विकास समझता था, इसलिए दुन्द्वात्मक पद्धति की यह द्विमुखी विशेषता सामाजिक सस्याप्रों में होने वाले प्रयतिशील परिवर्तनों में भी दिखाई देती है। प्रत्येक परिवर्तन ग्रेविच्छन भी है ग्रीर विच्छित भी। यह मूतकाल की ग्रागे भी ले जाता है और मई चीज की बनाने के लिए उससे सम्बन्ध-विच्छेद भी करता है। ""कोई विचारक दुन्द्वात्मक पद्धति के निस पहल पर जोर देना है, वह उसकी सम्पूर्ण विचार-पद्धति और विशेषकर उसकी मनोवृत्ति पर, निर्भर है। हीगल ग्रीर उसके प्रातनवादी ग्रनुयायियों ने ग्रविभिन्नना पर जोर दिया था। हीगल का विचार था कि परिवर्तन भूतकाल मे हुए हैं। कार्ल मार्ग्स ने दूसरे पहलू पर जोर दिया था। उसका विचार था कि परिवर्तन भविष्य मे होगे।"

हान्द्राहरूक पहलि वा मूल्यांकन (Estimate of Dialectic Method) –हीगरा की हान्द्राहमक पदित की परीक्षा करने पर पहली बार यही प्रकट होता है कि वह प्रस्यविक अस्पब्ट है। हीगल की इस पदित की अस्पब्टता विशेषत वो बातों से प्रकट होती हैं—

(र्िञ्चम, हीगल ने विभिन्न पारिमाधिक ग्राब्दों का वडी अस्पब्दता से प्रयोग किया है। इन गन्दों की परिभाषा करना कठिन है। उदाहरण के लिए दो शब्दों विवार और 'अन्तर्विद्येष' को लिय

<sup>1</sup> सेवाइन . राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ट 2, पृष्ठ 599-600.

जा नकता है। ही। त का कहना है कि प्रतिक प्रमतिने न सामानिक परिशान में छरिक उपनि के कारण होना है। समस्त परिश्तेन रिवार की प्रेरियों के फन्दगरण होंगे हैं भीर जनका बढ़ेग्य प्रनानिहिन सन्तविरोधी का निवारण करना होता है। यदि इन अध्ये का नहीं प्रये लगाया आय तीशिक मिदान्त ठीक नहीं बैठता । विज्ञान स्रवता दर्शन में होने तारे नित्व नम् परिश्तना का हारम् यह नहीं होता हि वि आरम्भिक सिदान्तों के यन्त्रियोधों के कारण ही सम्मय हुने हु। गर विज्ञान और दर्गन पर यह बात लागु होती है तो प्रन्य सामाजिक भारतों के बार में नया कहा जा मकता है। हीना ने निचार को सार्वशीम रुप देने की जो कोजिश की उसका उसकी जैशी के अतिहास-लेशन पर दो तरह में प्रभाव पडा--या नो बसगत तथ्यो को मनमाने छुए से तर्कमन्त्रत माना गया या मामजस्य या स्नानति जैसे जब्दों का तेना ग्रस्पट ग्रंथ दिया गया कि उनका कोई उपयोग ही नहीं रहा । ठीक इभी तरह हीगन द्वारा प्रयुक्त 'सन्तिपिरोय' बब्द का भी कोई निश्चिन प्रथं नही है। इस शब्द का बडी अस्पव्ट रीति से विरोध प्रथम प्रयोग किया गया है। कभी-कभी इसका प्रयं ऐसी मीतिक प्रक्तियों है जो विरोधी दिजाया समया कारणों की स्रोर संचालित होती हैं भीर जिनके कारण निरोधी परिग्णाम प्रकट होते हैं। कभी-कभी विरोध का प्रभिन्नाय नैतिक ग्रुणावगुण होता है। वास्तविक व्यवहार में इन्द्रारमक पहित के ग्रन्तगृन विभिन्न पारिभाषि ह शब्दों का मनमाने इग में प्रयोग किया गया है। वह किसी नी प्रकार से कोई वैज्ञानिक पद्धति नहीं है । हीगल के हायों में पहुँचकर इन्द्वात्मक पद्धति ने ग्रन्थ ऐसे निष्कर्ष निकाले जिन तक वह उसके विना भी पहुँच गया था । हन्हात्मक पहति ने उनका कोई प्रभाण नहीं दिया ।1

्रितीय, इन्हान्यक पडित को ऐतिहामिक विकाम की आवध्यक्त थ्रा. का स्पट्ट करते वाला उपकरेश माना जाता या, लेकिन 'श्रावश्यकता' जब्द उत्तमा ही प्रस्पट वना रहा जितना कि छूम ने उसे प्रमास्तित कर दिवा था। हीमन ने इतिहास में जिस शावश्यकता का दर्शन किया था, वह भौतिक विवास भी भी और नैतिकता भी। जब उसने यह कहा कि जर्मनी की एक राज्य बनाना आवश्यक है तो उसका तात्पर्य यह था कि उने ऐसा करना चाहिए । नम्यता श्रीर उसके राष्ट्रीय जीवन के हितो की इंटिट से यह अपेक्षिस है और कुछ ऐसी ब्राकस्मिक शक्तियाँ भी हैं जो उसे इस दिशा में प्रेरित कर रही है ग्रतः इन्द्रात्मक पद्धति में नैतिक निर्णय भी सम्मिनत है ग्रीर ऐतिहामिक विकास का एक आकृत्मिक नियम भी। नैतिक निर्णुय, ग्रावायकता और ग्राकृत्मिक नियम का ग्रावार ग्रह्मुङ है। द्वन्द्वात्मक पद्धति का एक विजिष्ट दावा यह है कि वह बुद्धि ग्रीर इच्छा को एक कर देती है। इस पर टिप्पसी करते हुए जोशिया रोपेश ने ठीक ही कहा है कि यह आवेग का तक जान्य तथा विज्ञान • एव काव्य का समन्वय है। वास्तव में द्वन्द्वारमक पद्धति को तर्क्षास्त्र की अपेक्षा नीतिशास्त्र के रूप में समकता अधिक ब्रामान था। इसमें स्पष्ट उद्देश्य की भावना नहीं थी। यह एक सूक्ष्म शीर प्रभावी

नैतिक ग्रपील के रूप में थीं।

ग्रालीचको ने हीगल की इन्हात्मक पढित को सफलताग्रों की सम्पूर्ण गृ पला का गौरवगान कहा है। इसका कारण यह है कि इस पद्धति में एक ऐसा नैतिक बिप्टकोण निहित है जो विलक्षण कठोर भी है ग्रीर लचीला भी। वह न्याय को कवन एक ही कमौटी प्रदान करता है ग्रीर वह है सफलता।

द्रन्द्रात्मक पद्धति में कर्त्तंच्य की कुछ विचित्र व्यवस्था की गई है। बाद ग्रीर प्रतिवाद प्रतिकृत हितो ग्रीर मूल्यो को प्रकट करते हैं । उनमे सबर्प ग्रीर विरोध का सम्बन्ध होता है । बाद तथा प्रतिवाद का चरम विकास होने पर ही ग्रन्तविरोध सक्लेपण के रूप में विकसित हो सकते हैं। ससाधन कार समझौते निश्वित रूप से होते हैं। वे विचार के विकास के साथ ही उजागर होते हैं, बेकिन यदि स्रोत्स समझौते निश्वित रूप से होते हैं। वे विचार के विकास के साथ ही उजागर होते हैं, बेकिन यदि सनुष्प उनकी कल्पना पहले से कर से थ्रीर उनके लिए प्रयस्त करें तो यह भावात्मक कमजोरी थ्रीर

I सेवाइन ' राजनीतिक दशन का इतिहाम, खण्ड 2, g. 606

प्रस्थिरता है। यह निरपेक्ष की महत्ता के विरोध में एक प्रकार का राजद्रोह है। इसके फलस्वरूप समाज को ऐसे मानव सम्बन्धों के एक समुदाय के रूप में जिनमें सत्ताधन ग्रीर समन्वय स्वापित किया जाए, ऐसी विरोधी गित्तियों को प्रकट न कर एक समाम के रूप में प्रकट किया गया है जो स्वय ही एक प्रपरिहाय परिएति में पहुँच जाती है। इन्हात्मक पद्धित के ग्राचार पर सम्प्रेपण बहुत कठिन हो जाता है क्यों कि कोई मी प्रस्थापना त तो पूर्ण रूप से सही होती है ग्रीर न गलत। उसका ग्रयं जितना मासून एवता है उससे यह सहै वही अधिक ग्रयं वा कम होता है।

डाँ. मैक्टिंगर्ट (Dr. McTaggart) के अनुसार, "यद्यपि द्वन्दवाद की प्रिक्रमा सिद्धान्त एस से ठीक हैं, परन्तु विभिन्न प्रक्रियाओं के स्पष्टीकरण में इस सिद्धान्त को लागू करने में बहुत अनुभव की आवश्यकता होती है। इस सिद्धान्त के क्रियान्ययन में तीन कठिनाइयाँ उपस्थित होती है— (1) बाद, प्रतिवाद और सफ्लेपण एक दूसरे के सम्बन्ध के विवाय किसी अन्य प्रकार से नहीं पहचाने जा सकते, (2) धर्म, डितिहास, कानून तथा दर्शन में द्वन्द्ववाद की प्रक्रिया के वाह्य वातावरण का भी प्रभाव पडता है, और (3) प्राक्रिया के तास्त्र सामाणिक विवास के विषय में द्वन्द्ववाद की प्रक्रिया के लागू करने में वड अध्यवस्थित और लटिल विषयों के साथ उलझान पडेगा। इन तीन कठिनाइयों के कारण द्वाद्या प्रक्रिया कि प्रकार के विषय में प्रकार के विषय में क्षान्य स्थान स्थान स्थान स्थान के विषय से प्रकार के स्थान स्थान

हीगल की बन्दात्मक पढ़ित पर मालोचनात्मक टिप्पणी करते हुए सेवाइन ने लिखा है-

"हीमल की इन्हात्मक पद्धित मे ऐतिहासिक ग्रन्ता रिट ग्रीर यथार्थवाद, नैतिक अपील, स्वच्छाव ग्रावणं ग्रीर धार्मिक रहस्यवाद का पुट था। मन्तव्य की दिष्ट से वह विवेक-सम्मत वा ग्रीर तार्किक पद्धित का विस्तार था, लेकिन इस मन्तव्य को ठीके से व्यक्त नहीं किया जा सकता था। व्यवहार मे उसने वास्तित क्रीर ग्रामासी-आवश्यक ग्रीर प्राम्तिनक, स्थायी ग्रीर ग्रस्थायी घट्यों का मनमाने ग्रायं मे प्रयोग किया। हीगल के ऐतिहासिक निर्णय ग्रीर नैतिक, मुस्यांकन भी देग, काल ग्रीर पात्र की परिस्थितियों से उतने ही प्रभावित थे जितने ग्रन्य किसी वार्शनिक के होते। इन्हास्तक 'खदित हीगल के तिक्कार्यों को कोई वस्तुपरक ग्राधार नहीं दे सकती थी। इतने चिभिन्न तस्त्रों और प्रयोगनों का एक सांगोपाँग वार्शनिक पद्धित का रूप देना श्रसम्भव कार्य था। इन्हास्तक पद्धित की उपलब्धि यह थी कि उसने ऐतिहासिक निर्ण्यों को एक तार्किक रूप प्रवान किया। ग्रीद ये निर्ण्य सही हो, तो इन्हे व्यावहारिक कक्ष्य पर ग्राधारित किया जा सकता है। इन्हास्तक पद्धित ने नैतिक निर्ण्यों को भी तार्किक ग्राधार पर प्रतिचिद्धत किया। नैतिक निर्ण्यों नेतिक श्रन्ताई टिट पर निर्मर होते है जा हरेक के लिए खुनी होती है। इन दोनों को सपुक्त करने की कोष्या मे इन्हास्तक पद्धित किसी ग्रंप को स्थर करत करित हीती हितत हिता है वा नेतिक करत करत की विषक में इन्हास्तक पद्धित किसी ग्रंप को स्वरक्त करत की विषक हिता है हिता है वा हरेक करत की विषक हम दोनों के प्रयुक्त जिल्ला विषा। "

श्रस्पण्टता, दुर्बोधता और दोषो से बोफिल होते हुए भी हीगल की इन्हासक पृद्धित का भारी प्रभाव और उच्च महत्व है। यह पद्धित वस्तुओं का स्वरूप स्पष्ट करने में बहुत सहायक है। युद्ध की युद्धायें अनुभूति दुंख से, प्रकाश की अनुभूति ग्रन्थकार से और समृद्धि की जानकारी गरीबी भोगने से ही हो सकती है। विरोधी तत्त्वों को जाने बिना हम सत्य को ठीक-ठीक नहीं पहचान सकते। जीवन सचर्षों का रागम है और इन सचर्षों तथा विरोधों में समन्वय का कितना महत्व है, यह लिखने की आवश्यकता नहीं। हीगल का इन्ह्याद हमी तथ्य की और न्हमारा, ध्यान ग्राकपित करता, है। हीगल का यह विचार भी विवेश पेरिणाद्यायक है, कि प्रगति कठिन और विटल होते हुए भी विकासमान है, कक्ष्में मुखी है। हीगल की इन्हास्पक पदित भागव-मन की नाय-प्रयामी को चिनित करती है। मानव-मन विरोधी मार्ग से आगे वढने को लालायित रहता है।

हीगल की द्वारासक पद्धति के महत्त्व और प्रभाव को उसकी 200वी वर्षगाँठ के प्रवसर पर डॉ ई फोलोव ने 'सोवियत भूमि' में इन शब्दों में व्यक्त किया है—

"द्वन्द्वारमक विधि हीगल के वर्णनयास्त्र की अमूल्य उपलब्धि है। हीगल ने द्वन्द्वारमक चितन के जिन नियमों को निर्धारित किया और उन्हें मुख्यवस्थित रूप से प्रतिपादित किया उनते वैज्ञानिक ज्ञान के सारे प्रामामी विकास पर और इसी के माध्यम से सारे व्यवहार पर, विशेषकर सामाजिक पुनर्निमाण सम्बन्धी कार्यों पर क्रान्तिकारी प्रभाव पड़ा। खुद हीगल ने भी नही सोचा था कि उसकी खोजों का इतना क्यापक व्यावहारिक उपयोग हो सकता है। हीगल के द्वन्द्वारमक नियमों की भीतिकारवी व्यवस्यों के साथ-साथ उनका व्यावहारिक स्वरूप भी वरवस खुलता जा रहा था जिसका माक्सवाद-लेनिनवाद की कुतियों में विस्तारपूर्वक उपयोग किया गया है।

"यह सच है कि ऐसी ध्यवस्था हींगल की तरह अवधारणा जगत् मे नहीं, बिल्क वास्तिक जगत् मे उन नियमों को खोज निकालने के समान थी। लेनिन के कथनानुसार, "हींगल ने सभी अवधारपाओं और सजाओं के अन्तःपरिवर्तन और उनकी अन्योन्पाधितता में, अन्तिविरोधों की समानता में, एक अवधारणों से दूसरी अवधारणों में पिरवर्तन और उसकी पति में—वस्तुओं, प्रकृति के ऐसे ही सम्बन्धों का अत्यन्त प्रभावशाली इग से अध्ययन किया था। इन्द्रवाद को वैज्ञानिक जान कार्तिकारी ध्यवहार का वास्त्रविक आधार और साधन बनाने के लिए सही आधार पर खड़ा करना और भौतिक पृष्ठभूमि पर विकसित करना जरूरी था।"

हीगल का व्यक्तिवाह तथा राज्य का सिद्धान्त (Hegelian Individualism and the Theory of the State)

हीगल ने प्रधने राजनीतिक सिद्धान्तों को एक ब्यापक प्रदर्शन-प्रगाली के प्रम के रूप में विकसित किया है। उपके राजनीतिक सिद्धान्ता सुख्यत: उसकी रचना - Philosophy-of Right' में उपलब्ध हैं जो सन् 1821 में प्रकाशित हुई थी। राजदर्शन के विद्यार्थों के लिए उसकी प्रमुद्ध प्रस्त प्रकाशित हुई थी। राजदर्शन के विद्यार्थों के लिए उसकी प्रमुद्ध ग्रन्थ का प्रदान पहुंच (प्रजनीतिक वास्तविकताता) के निर्देश पर निर्मर है। श्रमे मूल महस्व के वी विषयों कालिए सामाजिक तथा प्राथिक सस्याग्रों के सम्बन्ध, तथा इन सस्याग्रों एवं राज्य के सम्बन्ध पर विचार किया गया है। हीगल राज्य को सर सस्याग्रों के ग्लुब्स मानता है। उसके राजदर्शन का सीमित प्रधं में प्रयोजन यह है कि वह साविधानिक इतिहास के माध्यम से राजनीतिक सिद्धान्त की परीक्षा करना चाहता है। ब्यापक धर्य में वह व्यक्तियाद का दार्शनिक विश्लेषण करता है और राज्य के सिद्धान्त के रूप में उसकी वैधना की परीक्षा करता है। सामाजिक दर्शन में जो भी मनोवैज्ञानिक प्रोरं नैतिक समस्याएँ यात्री हैं, हीगल के दर्शन में जन सब्बे शामिल करने का प्रथम क्षा गया है।

राज्य का उदभव (Evolution of State)

होगल के अनुसार सब बस्तुएँ, आत्मजान की प्राप्ति के मार्ग मे अगसर आत्मा द्वारा घारए। किए गए अनेक रूप है। ये अभीतिक ससार से वनस्पित और पणुओं के भौतिक ससार मे अगित करती हुई प्राप्ती है और यह प्रगप्ति उस समय तक निरंतर चलती है जब तक आत्मा मानव-जीवन की प्रपूर्ण चेतना की स्थित मे नहीं पहुँचती है। मानव-जीवन ने प्रार्त्मा लारीरिक और पाणिवक णक्तियों का चरम उत्कर्ष प्राप्त होता है, वाह्य जगत् मे विकास के अनेक स्तरों को पार कहते हुए प्रार्मा सामाजिक आचार (Social Mouality) की सस्याओं मे प्रकट होती है। इन सस्याओं मे जुड्स सर्वंक्षभम है जिसका आचार पारस्परिक प्रेम तथा दूसरों के लिए आत्म-चित्रदान की भावना है। कुट्डम प्रथात वाद (Thesis) की वृद्धि के साथ समाज का प्राद्धभीव होता है जो जुट्डम्ब का प्रतिवाद (Anuthesis) है। कुट्डम्ब के ती पारस्परिक प्रेम, तहानुभूति ग्रादि गुण का काम करते

614 पाण्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

हैं. किन्त समाज मे प्रतियोगिता और सघर्ष दिखाई देते है। प्रत्येक व्यक्ति अपने हित की बात सोचत है ग्रीर इस तरह सघर्ष जन्म लेते है। सामाजिक सघर्ष मे व्यक्तियो को ग्रात्म-निमर रहना पडता जिससे व्यक्ति जन्नति करता है। लेकिन यह निरन्तर और असीमित सवर्ष अन्तत. व्यक्ति के विकास वे मार्ग में बाधक बन जाता है। ऐसी अवस्था में यह आवश्यक प्रतीत होता है कि सघर्ष की मर्याद स्थापित हो ग्रीर पारस्परिक प्रेम एवं सहानभति कां जीवन-संग्राम में स्थान हो । इस ग्रावश्यकता कें ग्रनभति के साथ राज्य का प्रादर्भाव होता है जो कूदम्ब ग्रीर समाज का 'सण्लेषएा' (Synthesis) है राज्य कटम्ब ग्रीर समाज दोनों के गुणों का सामजस्य है। राज्य के रूप में ग्रात्मा का बाह्य विकास चरम सीमा पर पहुँचे जाता है। इसलिए हीगल ने राज्य को अनेक विशेषणों से अलंकत किया है— राज्य विश्वारमा सर्थात ईश्वर का पार्थिव रूप है, वह पृथ्वी पर विद्यमान ईश्वरीय विचार है: ससार के सगठन मे व्यक्त ईश्वरीय इच्छा है, वह पूर्ण वौद्धिकता की अभिव्यक्ति है, ग्रादि। परिवार की पित समाज द्वारा करने ग्रीर दोनों को राज्य में समन्वित कर देने के कारण को वेपर (Wayper) ने निम्नलिखित शब्दो में व्यक्त किया है-

"परिवार की विशेषता पारस्परिक प्रेम है, किन्तु पूँजीवादी ग्रथवा बुजुँग्रा समाज की विशेषता सार्वभौमिक प्रतिस्पर्धा है परिवार की तुलना मे पूँजीवादी समाज चाहे कितना भी शिथिल एव धनाकर्षेत्र में निवार है किर भी उसमें एवं परिवार दोनों में कुछ-न-कुछ सार अवस्य है। पूजीवादी समाज में ब्यापार एवं उद्योग की सम्पूर्ण प्रक्रिया मानवीय प्रावश्यकताओं की सन्तुष्टि के लिए एक नवीन संगठन बन जाती है, ग्रत उस समाज में व्यक्ति परिवार के लिए ही उत्पादन करता है। इस प्रकार वह अपनी आवश्यकताओं की तृष्ति के साथ ही मानव-सेवा भी करता है जिससे पूँजीवादी समाज बुद्धि-सगत हो जाता है और उसका सार्वभीमिक महत्त्व हो जाता है इसके ग्रलावा पूर्जीवादी समाज कानूनो का निर्माण करता है, यद्यपि यह ग्रावस्थक नहीं कि न्यायसगत ही हो। वह पुतिस का सगठन करता है और उसका रूप प्रधिकाधिक राज्य जैसा हो जाता है। ज्यो-ज्यो इसका विकास होता जाता है गिल्ड ग्रीर निगमों की स्थापना होती है जो ग्रपने घटकों को निजी स्वार्थों के परित्याग द्वारा उस सम्पूर्ण समुदाय के बारे में सोचना सिखाते हैं जिनके वे घटक होते हैं और जो प्रतिस्पर्द्वात्मक सामाजिक भावना को नहीं बल्कि राज्य की सहयोगी भावना को अभिव्यक्त करते है। प्रेम के धार्ग मे साबद्ध और सब प्रकार के मेदों से मुक्त इस परिवार रूपी वाद (Thosis) के सम्पन्न पूर्वभावती समाज का प्रतिवाद (Anti-thosis) उपस्थित हो जाता है जो अस्ता-अन्ते व्यक्तियों का योगमात्र होता है। वे व्यक्तिं प्रतिस्पद्धों के कारण पृथक् रहते हैं और इनमें कोई एकता नहीं होती, यद्यपि इस प्रतिवाद है और न पुँजीवादी समाज को, बल्कि जो उन्हें एकता और सामजस्य प्रदान करता है, वह राज्य है। यह उल्नेखनीय है कि ग्रावश्यकताओं की सन्तिष्ट के लिए परिवार के लोग जिस विशाल समाज मे सम्मिलित होतें हैं उस समाज या ससार को ही हीगल ने पूँजीवादी या बुर्जु आ समाज (Bourgeois Society) कहा है।

राज्य के उद्भव विषयक हीगल के इन विचारों से स्पष्ट है कि राज्य एक उच्चे प्रकार का भौतिक गरीर है जो समाज और परिवार को संगठित कर इन्हें ऐसे उच्च स्तर पर उठा देता है जिसमें प्रत्येक इकाई समूह के हित को अपना हित मानकर व्यवहार करती है । हीगल की विकासवादी प्रक्रिया मे राज्य से परे तथा राज्य से उच्चतर और अधिक पूर्ण अन्य कोई वस्तु नहीं है। वह राज्य को दृढि के द्वन्द्वात्मक विकास (Dialectical Evolution of Mind) की चरम सीमा समकता है ठीक इसी प्रकार जिस प्रकार कि भौतिक प्रयवा जैविक रूप में (On the Physical or Organic side) मनुष्य

है। यहाँ आकार विकास समाप्त हो जाता है।

राज्य दैविक (Divine) है

हीगल के मतानुसार राज्य झात्मा के उच्चतम विकास का प्रतीक है, ईश्वर ही महायात्रा का म्रन्तिम पडाव है, स्रव इससे ग्रागे कोई विकास नहीं है। हीगल ने राज्य को पृथ्वी पर परमात्मा का ग्रवतरण' कहा है। <sup>1</sup> जैसा कि गार्नर ने लिखा है, "हीगल की दृष्टि मे राज्य ईश्वरीय है जो कोई गलती नहीं कर सकता, जो सर्वया शक्तिशाली ग्रीर अञ्चान्त है तया नागरिको के ग्रपने हित में प्रत्येक विलदान का ब्रधिकारी है। ब्रपनी श्रेप्ठता के कारण और जिस त्याग एव विलदान के लिए राज्य ब्रपने नागरिको को ग्रादेण देता है उसके फलस्वरूप वह न केवल व्यक्ति का उत्थान करता है विलंक उसे श्री व्टत्व भी प्रदान करता है।" हाँबहाउस के ग्रब्दों में, "हीगल का राज्य-सिद्धान्त राज्य को एक महानतर प्राणी, एकात्मा और एक ग्रमिब्यक्त सत्ता मानता है जिसमे व्यक्ति, उनके ग्रन्तःकरण, उनके दावे तथा ग्रधिकार उनके हुर्प और दु ल--- ये सब केवल गौएा तत्त्व हैं।" वेपर की व्याख्या के अनुसार हीगल ने राज्य की कई विशेषताएँ है जिनमे एक यह है कि "राज्य देवी है। यह स्नात्मा-विकास के उच्चतम शिखर की की प्राप्ति है। यह पृथ्वी पर विद्यमान दैवी ग्रवधारणा है।"<sup>3</sup> ग्रपने इन्ही विचारो के कारए। हीगल ने रूसो के सामाजिक समभौते को कोई महत्त्व नही दिया।

राज्य और व्यक्ति के हितों में कोई विरोध नहीं

(No opposition between the interests of

individual and those of the State)

हीगल की स्पष्ट मान्यता है कि ग्रात्मा जिन सस्थाग्रो के रूप मे प्रकट होती है, उनमे राज्य सर्वोच्न है और राज्य तथा ब्यक्ति के हितों में परस्पर कोई विरोध नहीं है। "इतिहास की दृष्टि से राज्य ही व्यक्ति है ग्रीर जीवन-चरित्र में व्यक्ति का जो स्थान है, इतिहास में वही स्थान राज्य का है।" राज्य परिवार एव समाज की सुरक्षा तथा पूर्णता के लिए अनिवार्य है। राज्य हमारी स्वाधीनता का प्रत्यक्षीकरण है, हमारी विवेक्शीलता का मूर्त रूप है और हमारे पूर्ण ज्ञान की साकार प्रतिमा है, प्रतः स्वभावत: राज्य तथा व्यक्ति मे कोई विरोध नही हो सकता, दोनो के हित एक हैं। राज्य हमारी सज्बी निष्पक्ष एव निस्वार्थं सामान्य इच्छा का प्रतिनिधित्व करता है। व्यक्ति की पूर्ण ग्रात्मानुपूर्ति राज्य के घटक के रूप से ही सम्भव है।

चूंकि राज्य और व्यक्ति के हितो मे किसी पारस्परिक विरोध की कल्पना नही की जासकती यत व्यक्ति की सच्ची स्वतन्त्रता राज्य की ग्राज्ञा का पालन करने मे ही निहित है। 'राज्य ही स्वतन्त्रता का ग्रीमभावक है।' राज्य के ग्रभाव में व्यक्ति दासवत् है। जैसा कि वेपर ने लिखा है, 'ग्रह राज्य जो दैवी है, जो स्वय साध्य है, जो ग्रयने ग्रांशों की ग्रपेक्षा पूर्ण रूप में महान् है तथा जो नैतिकता का नियन्ता है, हीगल के मतानुसार स्वतन्त्रता को प्रतिवन्धित करने का नही बल्कि इसकी वृद्धि का साधन है। उसका कथन है कि केवल राज्य में ही मनुष्य स्वतन्त्रता प्राप्त कर सकता है। स्वतन्त्रता वर्तमान राज्य की महत्त्वपूर्ण विशेषता है । हीगल यूनानियों की झालोचना करता है क्योंकि वे व्यक्ति के व्यक्तित्व को महत्त्व नही देते । दासता की स्वीकृति उनकी ग्रसफलता का प्रमाण है । हीगल कहता है कि ग्रात्मा स्वतन्त्र होती है क्योंकि इसका केन्द्र-विन्दु स्वतन्त्रता ही है। आत्मा का विकास स्वतन्त्रता का विकास है और इस प्रकार मानव-इतिहास स्वतन्त्रता का इतिहास है। ग्रत पूर्ण राज्य वास्तव मे स्वतन्त्र राज्य ही है तथा जो नागरिक पूर्ण राज्य के पूर्ण कानुनो के पालन के इच्छुक हैं, वे स्वतन्त्रता का उपभोग करते है।"

<sup>1</sup> Hegel Philosophy of Right, p. 247

<sup>2</sup> Hohhouse . Metaphysical Theory of the State, p 27

<sup>3</sup> वेपर.वही, पृ 185

616 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

व्यक्ति ग्रीर राज्य के हितो मे किसी भी विरोध का जो निषेध हीगल ने किया है, उसे स्पट करते हुए प्रो. स्टेक (Stace) का कथन है—

"इस प्रकार राज्य स्वय एक ज्यक्तित्व है जिसके सयोगात्मक भौर अनित्य गुणो के स्थान पर शायवत गुणो का समावें आकर उसका निर्माण किया गया है। ज्यक्ति मुलख्य से सबंब्यापक है। राज्य ययार्थ रूप में सम्बंधापक (The actual universal) है और इस प्रकार राज्य व्यक्ति का ही यथार्थ एवं साकार रूप है। यह कोई बाह्य अवित नहीं है जो बाहर से ब्यक्ति पर थोपी गई हो और उसके, व्यक्तित्व को कुचलती हो। इसके विपरीत उसके व्यक्तित्व की अनुभूति केवल राज्य से रहकर हो हो गाती है। ""राज्य द्वारा व्यक्ति यक्ति में क्ये स्वतंत्र की अनुभूति भावता है। नार्य करता है। नार्य सामा के अनुभूति प्राप्त करता है। नार्य समाज के सदस्य के रूप में व्यक्ति के हित सामाजिक हित के विरुद्ध हो जाते हैं किन्तु जब व्यक्ति प्रपत्ति निम्न-प्रारमा का लोग कर उच्च-प्रारमा को प्राप्त करता है तो उसके ग्रीर राज्य के हितो से कोई विरोध नहीं रह जाता।"

राज्य व्यक्ति से उच्च एवं सर्वोच्च नैतिक समुदाय है

(The State is higher than the individual and is supreme ethical institution).

व्यक्ति और राज्य के हितो में किसी विरोध का अनुभव न करते हुए हीगल राज्य को सर्वोच्य नैतिक श्रीर व्यक्ति से उच्चतर मानता है। समस्त नैतिकता, कानून श्रादि राज्य के अन्तर्गत हैं। उस पर किसी कानून श्राव नैतिकता का नियमन नहीं हो सकता। नैतिकता को सर्वोत्तम अभिव्यक्ति राज्य में ही होसी है और राज्य ही नैतिक मानदण्ड का सरक्षक है। वह स्वतन्त्र है, प्रतिवच्छो से पूर्णतथा सुख है श्रीर स्वय अपना नियामन है। वह अपने मायरिको की सामाजिक नैतिकता को अपने में समेटे हुए है तथा जनका प्रतिनिधित्व करता है। वह इसरों के लिए नैतिकता के मानदण्ड हियर करता है, स्वय अपने को सामत्रण्ड है सर्वाद वह अपने ही सर्वाचार के प्रावध का पालन करता है। श्रेष्ठ या निक्रस्ट—इन नैतिक खब्दी का प्रयोग साधारण अर्थ में राज्य के कार्यों के सम्बन्ध में नहीं किया जा सकता। राज्य को नैतिक बन्धनों से पूर्ण मुक्त मानने में हीगल मैतिकावित को प्रयोग साधारण अर्थ में राज्य के कार्यों के सम्बन्ध में नहीं किया जा सकता। राज्य को नैतिक बन्धनों से पूर्ण मुक्त मानने में हीगल मैतिकावित को प्रयोग वह गया है और उसने खितत तथा नैतिकता को प्रयिश वना दिया है। ये राज्य को नैतिकता का पाठ कोई नहीं पढ़ा सकता। राज्य किसी नैतिक नियम या कानून से बाधित नहीं हो सकता वरन् राज्य ही नागरिको के लिए सभी, प्रकार के नैतिक नियमों, सामाजिक रीति-रिवाजो, प्रथायों और परस्वरांशों का निर्धारण करता है धौर समय-समय पर जनका स्वान्तिक रीति-रिवाजो, प्रथायों और परस्वरांशों का निर्धारण करता है धौर समय-समय पर जनका स्वान्तिकरी करती है।

<sup>1</sup> Stace . The Philosophy of Hegel, p. 415

<sup>2</sup> Spahr: Readings in Recent Political Philosophy, p. 181

<sup>3</sup> Ebenstein Great Political Thinkers, p. 295

देता है। इस तरह वह व्यक्ति के निए ऐसी परिस्वितियों का निर्माण करता है जिनसे उसका ग्राध्यात्मिक विकास सन्भव हो जाता है। इस तरह राज्य व्यक्ति से श्रेरठनर ग्रीर उच्चतर है।

होगल की मान्यता है कि राज्य स्वयं में एक साध्य है, उसे किसी साध्य के लिए साधन मानना एक ग्राधारमूत गनती है। "वह व्यक्ति से उच्चतर है क्योंकि वह व्यक्ति के विश्व और सार्वभीम तत्त्व का साकार रूप है जिससे व्यक्ति के ग्रनित्य गूए निकाल दिए गए हैं।" व्यक्ति पर राज्य का सर्वोच्च ग्रविकार है और व्यक्ति का सर्वोच्च कर्तवा राज्य का घटक बनना है।

हीगल की रिध्ट में एक नैतिक सस्या होने के नाते राज्य ग्रधिकारों का जन्मदाता भी है। व्यक्ति राज्य के लिए जीता है, अतः वह राज्य के विरद्ध कोई अविकार नहीं माँग सकता। राज्य एक स्याई नंस्या है जो ग्रपने नैतिक गुणों के कारण व्यक्तियों के भाग्य की सच्ची निर्णायक है। व्यक्ति को राज्य की अप्ताओं का उल्लंघन करने का अधिकार नहीं है। राज्य के विरुद्ध व्यक्ति के किसी प्रकार के ग्रविकारों की कल्पना भी नहीं की जा सकती। राज्य पूर्ण निकसित सामाजिक ग्राचार(Social Ethics) का मृतिमान रूप (Embodiment) है, वह स्वयं-साध्य है, उसके अपने अधिकार हैं, कोई कर्तव्य नहीं । वदि व्यक्तियों के तथा उसके अविकारों में समर्थ होता हो तो वह व्यक्तियों के अधिकारों का अतिकास कर सकता है, पर ऐसा समय हो ही नहीं सकता क्योंकि व्यक्ति के अधिकार वही हो सकते हैं जो राज्य उसे प्रदान करता है।

हीगल के अनुसार आतमा जिन संस्थाओं के रूप में प्रकट होती है उनने राज्य का स्थान सर्वोपिर है । इस ग्रातमा का दूसरा नाम उच्छा भी है जो स्वतन्त्र है ग्रतः राज्य मूर्तिमान स्वतन्त्रता है। उसकी इच्छा सामान्य इच्छा है जो विवेकपूर्ण है और वह कभी भ्रान्त नहीं हो सकती। उसकी इच्छा प्रत्येक व्यक्ति की इच्छा का प्रतिनिधित्व करती है। जहाँ तक व्यक्ति की इच्छा दूसरो की इच्छा के ग्रमुख्य है वह सबके हित की इच्छा करती है। इसी कारण उसकी इच्छा का अर्थात् उसके ग्रादेशों (कानुनो) का पालन करना व्यक्ति का कर्तव्य है। उसका विरोध कभी उचित नहीं हो सकता। वह हमारी परम श्रद्धा का पात्र है। यह सार्वजनिक और व्यक्तिगत इच्छा का एकीकरण है और स्वयं में ही एक स्थिर लक्ष्य है। टीगल नागरिकों को विद्रोह का अधिकार प्रवान नहीं करता, प्रत्युत वह तो विद्रोह या कान्ति की निन्दा करता है। हीगल द्वारा इस प्रकार व्यक्तिगत अधिकारों और कान्ति के

निषेत्र की पृष्ठभूमि को चित्रित करते हुए इस विषय में प्रो. सेवाइन का कहना है कि-

"अर्मनी की राजनीति में ऐसी चीजें वहुत कम थी जो जर्मनी को व्यक्तिगत अधिकारी के विचारों के प्रति आकृष्ट करतीं। एक निद्धान्त के रूप में प्राकृतिक अधिकारों का दर्शन जर्ननवासियों को ग्रन्छी तरह जात था, लेकिन उनके लिए वह बुद्धि-विलास की ही वस्तु थी, प्रायः उनी तरह जैसे कि सन 1848 में जर्मन उदारबाद रुद्ध-या । फॉस और इंग्लैंग्ड ने इस सिद्धान्त का निर्माण अल्पसंस्थक वर्गों के इस दावे के स्नावार पर हुआ था कि बहुमत के विरोव में उन्हें भी बार्मिक सहिष्णुता प्राप्त होनी चाहिए । इनके विपरीत अमैन एक ऐना देश था जिनमे यानिक मनभेद राजनीतिक सीमाओं के साय-साय चन सकते ये। फॉस ग्रीर इंग्लैण्ड मे प्राकृतिक ग्रविकारों के ग्रावार पर राजतन्त्र के विरोध न राष्ट्रीय क्रान्ति का समर्थन किया गया था, लेकिन जर्मनी मे कोई क्रान्ति नहीं हुई थी। जर्मनों को इम बात की कभी आवश्यकता नव्युत्त नहीं वृद्दें थी कि वे राज्य के विरोध में निजी निर्ह्णय और व्यक्तिगत स्वतन्त्रता की भावना पर और देते । इसे वे राष्ट्र के लिए कोई विशेष हितकारी नहीं समस्ते य ।" प्तक्य, हीगन के दर्शन ने राज्य' शब्द को पवित्र बना दिया या । अंग्रेजों को यह बात कोरी भावका प्रतीत हो सकती थी, लेकिन जर्मनों की दृष्टि में यह बास्तविक ग्रीर विविश्वनाकारी राजनीतिक बार्कीकाओं को व्यक्त करने वाली यी।<sup>2</sup>

<sup>1-2</sup> नेवाइन . राजनीतिक दर्बन का द्विहास, खण्ड 2, पू. 610,

### 618'पाश्चात्य राजनीतिक विचारी का इतिहास

व्यक्ति ग्रीर राज्य के सम्बन्ध में हीयल के विचारों से प्रो. जोड (Joad) ने निम्निलिखत निष्कर्ष निकाल हैं—

- 1 राज्य कभी प्रतिनिधित्वरहित रूप से कार्य नहीं करता अर्थात् यदि पुलिस किसी व्यक्ति की गिरफ्तारी करती है और न्यायाधीश उसे सजा देता है तो कारए। यह है कि उस व्यक्ति की यथाय इच्छा यही है कि उसे सजा मिले ।
- 2 व्यक्ति एक एकाकी इकाई नहीं है अर्थात् वह जिस समाज में रहता है उसका एक अविभाज्य अग है।
- राज्य ग्रपने नागरिको की सामाजिक नैतिकता को ग्रपने मे समेटे हुए है तथा उनका प्रतिनिधित्व करता है, ग्रयति राज्य नैतिकता से ऊपर है।

इस प्रकार हीगल अञ्चान्त के राज्य की कल्पना एक निरकुश, सर्वशिषतमान, चरम सत्तावारी तथा अञ्चान्त राज्य की कल्पना है जिसमे उसने 'पृथ्वी पर ईश्वर का आगमन' (March of God on Barth) की सज्ञा दी है।

प्रालीचकों का विचार है कि हीगल के सिद्धान्त में व्यक्ति को पूर्ण रूप से राज्य के प्रधीन कर दिया गया है। हाँवहाउस (Hobbouse) के अनुसार हीगल का राज्य-सिद्धान्त "राज्य की एक महानवर प्राणी, एकास्मक तथा एक अभिव्यक्त सत्ता मानता है जिसमें व्यक्ति, उनके अन्त करण, उनके वावे तथा अधिकार, उनका हुएं, उनके चावे तथा अधिकार, उनका हुएं, उनके पर चोण, तत्त्व हैं।" इसी तरह प्रो. जोड़े (Joad) ने लिखा है कि—"स्वष्टत राज्य को एक वास्त्रविक व्यक्ति होने के कारण अपने में ही एक साव्य समप्ता जा सकता है जिसके अपने अधिकार है और जो व्यक्ति के, तथाक्रथित अधिकार के साथ होने वाले सचर्ष में विजयी होता है। सिद्धान्तत हर समय और व्यवहारत युद्ध के समय वह अपने नागरिकों के जीवन पर पूर्ण अधिकार का प्रयोग कर सकता है और उसका ऐसा करना विधि-सम्मत होगा। सिद्धान्त अथवा कानुनी रूप से राज्य के आदेशो अथवा विधियों के विरोध के लिए कोई ग्रीचिंद्य नहीं है। सकता क्योंकि जिनके उत्पर राजसत्ता का प्रयोग किया जाता है और जो लोग राजसत्ता का प्रयोग करते हैं, उससे कोई भेद नहीं है।"

प्रो मेक्गवर्त के श्रनुतार "पुरातन विचारवादियों का ग्राग्रह इस वात पर है कि राज्य स्वय-साध्य नहीं है प्रिप्तृ एक साध्य के निए साधन मात्र है, साध्य है जनता की भलाई और कल्याए। इसकें विपरीत हीगल ने यह घोषित किया कि राज्य न्वय एक साध्य है और व्यक्ति इस साध्य के लिए संख्य मात्र है।"3

स्पष्ट है कि हीगल के लिए राज्य व्यक्ति की सुरक्षा एव भलाई का केवल सायन न होकर स्वय एक साव्य है। हीगल के स्वय के जन्में में, ''व्यक्ति अपने सत्यू अपने वास्तविक अस्तित्व और नैतिक पद की प्राप्ति राज्य का घटक होकर ही कर सकता है।'' आवर्णवादी सिद्धान्त के इस उन्न इल का स्रोत , 'लेटो और अरस्तु के इस मत में है कि राज्य स्वाच्यी सस्या है। यदि राज्य स्वाच्यी है तो वह अपने नागरिकों के लिए समस्त मानव-समान के वरावर हो जाता है। इस मत का स्वाभाविक परिणाम व्यक्ति के लागित के रूप में राज्य के प्रति सम्बन्ध तथा व्यक्ति के रूप में समस्त मानव-समान के प्रति सम्बन्ध न्या व्यक्ति के रूप में सामस्त मानव-समान के प्रति सम्बन्ध नवा व्यक्ति के रूप में समस्त मानव-समान के प्रति सम्बन्ध नवा व्यक्ति के क्या में सामस्त मानव-समान के प्रति सम्बन्ध नवा व्यक्ति के क्या में सामस्त मानव-समान के प्रति सम्बन्ध नवा व्यक्ति के स्वयं सामाजिक आवश्यकताओं की पूर्ति के निए राज्य पर्याप्त माना जाता है। राज्य की सहायता के अलावा और कोई वस्तु नहीं है जिसकी व्यक्ति की समस्त सामाजिक आवश्यकताओं की पूर्ति के राज्य विक्ति समस्त सामाजिक आवश्यकताओं की पूर्ति के राज्य व्यक्ति की समस्त सामाजिक आवश्यकताओं की पूर्ति करता है,

Hobbiouse Metaphysical Theory of the State, p. 27.
 Joad Introduction to Modern Political Theory

<sup>3</sup> Mc Govern From Luther to Hitler, p. 299.

इसिनए वह निर्फेस सत्ता के प्रति नागरिकों की पूर्ण भक्ति की माँग कर सकता है। राज्य सैद्धान्तिक रूप से नागरिकों पर सदैन यपनी पूर्ण सत्ता का प्रयोग कर सकता है। होगल की दृष्टि में इस स्थिति से ब्यक्ति को जितनी हानि होनी है, उससे कही प्रैधिक नाम होता है क्योंकि उसे केवल राज्य में ही सम्पूर्ण स्वतन्त्रता प्राप्त होती है, उसी में वह नैतिकता ग्रौर ग्रपने ग्रथिकारों को प्राप्त करता है।

हीगल के राज्य सम्बन्धी विचारों में यह झानित हो गई है कि वह व्यक्ति को राज्य का दास बना देना चाहता है। हीगल पर यह सारोप लगाना एक सीमा तक न्यायसगत नहीं होगा कि वह व्यक्ति पर राज्य के सार्वभीम नियम्त्रण को लाद देता है प्रथवा वह व्यक्ति को पूर्णलं राज्य के अधीन कर देता है प्रयंकि होगल के मतानुसार राज्य व्यक्ति पर कोई वाहर से थोपी हुई सत्ता नहीं है, वह तो व्यक्ति की प्रात्मा है और व्यक्ति के सर्वोत्तम माग की प्रक्रिक्तित है। हीगन का कवन है कि राज्य केसा भी अपूर्ण नयों न ही किन्तु वह व्यक्ति की युद्धि के श्रेष्ठ श्रवण्य होता है नयों कि वह व्यक्ति की बुद्धि का विकसित रूप है। इस प्रकार उसने राज्य का प्राद्में रूप प्रकट किया है तथा व्यक्ति और राज्य के बीच किसी प्रकार का विरोध नहीं मागा है। ऐसी रचा में व्यक्ति को प्रपत्ने विकसित कर के निहित किया श्रीप राज्य के सामने आपिक करने में कोई संक्रीच नहीं होना चाहिए। उसने तो राज्य से सर्गेच्य नेतिकता को निहित किया है और यह स्पट किया है कि राज्य सापना करने में व्यक्ति स्वय अपनी कारमा की श्राता का पानक करते हैं व्यक्ति स्वय स्वयनी हो श्राता का पानक करता है, वह राज्य में और राज्य हारा श्रवनी ही श्रात्मा की श्रवन्ति हता राज्य की प्रवीनता स्वीकार करने में श्रवनी ही श्रात्मा का माधिवत्य मानना है। यतः इस विचार को स्वीकार करने पर यह मातने का कीई श्रवन नहीं उठना चाहिए कि हीगल व्यक्ति को दास वना देता है। राज्य को व्यक्ति से जैन का प्रयं यह नहीं हो जाता कि व्यक्ति राज्य की साध्य के लिए एक सावनमात्र वत्त कर रह गया है।

ह्मीगल का राज्य विषयक सिद्धान्त कहां तक उचित है और कहां तक नही, इस पर विस्तार से विवेचन अग्रिम पृष्ठों में ह्याग्य के राज्य-दर्शन की ब्रालोचनात्मक समीक्षा के ब्रन्तगंत किया जाएगा।

राज्य ग्रीर नागरिक समाज में ग्रन्तर

(Distinction between Civil Society and State)

हीगल राज्य और नागरिक समाज में अन्तर करता है। यह विभेद हीगल के सिद्धान्त का एक मुख्य अग है। हीगल का विचार है कि विचार-कम में नागरिक समाज की गणना राज्य से पहले होते हुए भी कालकम में उसकी गणना राज्य के बाद है।

्रीमल के अनुसार नागरिक समाज की तीन अवस्यायें होती है—(क) न्याय-प्रशासन, (क) पुलिस, एव (ग) निगम । इनमें अन्तिम दो अर्थोत् पुलिस एव निगम का राज्य से चनिष्ठ सम्बन्ध है। हीमल समाज को राज्य पर प्राधारित और निर्विकट तत्त्व मानता है अर्थात् उपका मत है कि नागरिक समाज राज्य के विना जीवित नहीं रह सकता । वह एक काण के लिए भी यह स्वीकार नहीं ककता कि यायालय, पुलिस, जेल और नागरिक समाज की अन्य संस्थाये राज्य के अस्तित्व के अभाव में सम्भव हैं। नागरिक समाज राज्य के विना जीवित नहीं रह सकता।

नागरिक समाज विन्तन-कम में राज्य से पहले प्रतीत होता है किन्तु कालक्षम में (In time) वह राज्य के बाद है। यह "राज्य का वह स्वरूप है जियमें समाज की ऐसे स्वाधीन व्यक्तियों का समूह माना जाता है जो सम्भूष्ट माना जाता है जो सम्भूष्ट समाज के अन्य घटकों की सहस्पता से अपने-अपने उद्देश्यों की प्रास्ति में सलग्न है। नागरिक समाज में एक व्यक्ति दूसरों के साथ आवश्यकताओं के सुप्त में वैद्या होता है। वह उद्योग तथा व्यापर प्रशाली हारा कार्य करता है। राज्य में उसका दूसरों से सम्बन्ध सावयों हो जाता है। वह किर अपने जिए कार्य नहीं करता विकार राज्य के सर्वव्यापी जीवन में विक्षीन हो जाता है। वसकी

स्वार्थ-भावना का स्थान सामान्य हित ले लेता है। इस प्रकार नागरिक समाज एक पूर्ण विकसित राज्य के लिए मार्ग प्रयस्त करता है।"

वास्तव मे हीमल का राज्य-तिद्धान्त राज्य श्रीर नागरिक समाज के सम्यन्धों के विधिष्ट ख्र पर श्रावारित है। यह सम्बन्ध विरोध का भी है और परस्पर निमंरता का भी । सेबाइन के अनुवार, "हीगल के विचार से राज्य कोई ऐसी उपयोगितावादी सन्या नहीं है जो सार्वजनिक सेवाओ, विधि-प्रवासन, पुलिस-कर्तव्यों के पालन और श्रीद्योगिक तथा श्राधिक हितों के सामंजस्य मे रह हो । ये वार्र कार्य नागरिक-समाज के हैं। राज्य श्रावप्यकतानुसार उनका निर्देशन और नियमन कर सकता है, वेकिन वह खुद इन कार्यों को नहीं करता। नागरिक समाज बुद्धिमत्तापूर्ण प्यवेषस्य और नैतिक महत्त्व के विष् राज्य पर निगंर रहता है। यदि हम समाज पर पृथक ह्ला से विचार करें तो जात होगा कि समाज डुछ चन यान्त्रिक नियमो हारा शानित होता है जो बहुत से व्यक्तियों के अर्जनशील और स्वार्थपुर्ण उद्देश्यों की प्रतिक्रिया से उत्पन्न होते हैं, लेकिन राज्य प्रयने नैतिक प्रयोजनों की पूर्ति के सावनों के लिए नागरिक समाज पर निगंर रहता है। यदाप नागरिक समाज और राज्य दीनो पर निगंद है, फिर भी वे इक् दूसरे से भिन्न हैं। राज्य साधन न होकर साड्य है। वह विकास में विवेक-युक्त आवार्य को यो सम्वत्य समाज का प्रयोग करता है या एक विधिष्ट प्राध्यादिक्त अर्थ में उसका निगरिण करता है। "

पुनश्च, सेवाइन के ही जब्दों में, "यदि होगल ने राज्य को नैतिक दिण्ट से अत्यान्त उच्च माना तो उसका यह अभिप्राय नहीं है कि जसे नागरिक समाज अयवा उसकी सल्यामों से घृष्ण भी । वस्तुस्थित इससे उल्टी थी । होगल अपने व्यक्तिगत चिरित माना तो जसका विचार था कि प्रत्य अपेर राजनीतिक जित्तत दोनों ही डिंट से बुजुँ आ था । स्थिरता और सुरक्षा के प्रति उसके मन में बहुत सम्मान था । उसका विचार था कि राज्य और राजपिक सत्ता के बीच पारत्यरिक सन्यन्य है। यह दूसरों वात है कि यह सम्बन्ध उच्च स्थित और निम्न स्थिति का है और राज्य की सत्ता निरपेस है। राज्य और उसका वांस्कृतिक मिंदान समाज पर निर्मेर है। इससे समाज के आर्थिक जीवन का नैतिक महत्त्व बड जाता है।""हीगल ने नागरिक समाज का जो विवरण विया है, उसमें पिछों और रिपमों, एस्टी और वर्गों, सस्थाओं और स्थानीय समुदायों का जो विवरण विया है, उसमें पिछों और रिपमों, एस्टी और वर्गों, सस्थाओं के निमानित समुदायों को मानवीय दृष्टि से अत्यावश्यक समझता था। उसका विश्वास था कि इन संस्थाओं के मिन जोन पूर्क भेड मात्र वन जायेंगे तथा व्यक्ति की स्थित एक एटम की भीति होगी। इमका कारण यह है कि मनुष्य का व्यक्तिक केवल आर्थिक और सस्थानत जीवन के सन्दर्भ में ही सार्थक होता है इसलिए हीगत के दृष्टिकाण से राज्य का निर्माण मुख्यतः व्यक्तिगत नागरिकों से मिनकर नहीं होता। उनको विभिन्न निम्मों और समुदायों का सदस्य होना चाहिए। इसके वार ही वह राज्य की गौरवपूर्ण नागरिकता प्राप्त कर सकता है।"

राज्य में परिवार एवं समाज का वितानीकरण किस भीति होता है इसकी व्याख्या करते हुए भी बोसाके ने लिखा है कि, "आधार के इप में राज्य की पारिवारिक मनोवृत्ति छीर नैतिक प्रकृति व्याप्त है जिसमें व्यापार-जगत् की स्पष्ट चेतना भीर उद्देश्य समाविष्ट होते हैं। राज्य के प्रवयन में, प्रधीत् जहीं तक हम नागरिकों की भीति नहसूत करते और सोचते हैं, वहां भावता, स्नेहपूर्ण भींक और स्पष्ट चेतना तथा राजनीतिक सुक्त वन जाति है। नागरिकों के नाते हम यह प्रवृत्त्य करते और देखें हैं कि राज्य हमारे स्नेहपूर्ण और दिखते हैं। ऐसा वहां समाव्य हमारे स्नेहपूर्ण और दिखते हैं। ऐसा वह समाव्य हमारे स्नेहपूर्ण और दिखते हैं। ऐसा वह समाव्य हमारे स्नेहपूर्ण और दिखते प्रवृत्त करते हैं। ऐसा वह समाव्य हमारे कि की हुई अलग-अलग वस्तुओं के दुष्ट में न कर सामाव्य शुप्त के साथ अपने

<sup>1-2</sup> खेबाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 2, पू. 619.

सम्बन्धो ढारा निर्मित उद्देश्यो के रूप मे करता है। यही भावना ग्रीर बुद्धि देश-भवित का सच्चा सार है।"

नागरिक समाज एव राज्य के मूलभूत अन्तर को व्यक्त करते हुए त्रो. स्टैक (Prof Stace) का कथन है कि "नागरिक समाज मे व्यक्ति केवल अपने हित-साधन का इच्छक होता है, अतः उसका यह हित एक विशेष हित है। इसके विपरीत राज्य के हित एव लक्ष्य वहत ऊँचे होते है और इन्हीं की प्राप्ति के लिए सब निवासी प्रयास करते है. ग्रत: इसमे एक नागरिक के विशेष हित सार्वजनिक हित होते हैं।"3

हीगल के ग्रनसार नागरिक समाज एर-पक्षीय है। राज्य मे उसका समन्वय होता है। हॉब्स तथा लॉक का यह सिद्धान्त कि राज्य व्यक्ति की सबसे ग्रधिक भलाई कर सकता है, ग्रपूर्ण है। हीगल के सिद्धान्त द्वारा हम इसे प्रच्छी तरह समक पाते है। हाँच्य ग्रीर लॉक जिस राज्य की कल्पना करते है, उसे होगल राजनीति व समाज कहता है। हाँब्स और लाँक राज्य तथा व्यक्ति को विरोधी मानते हैं। उनके मतानुभार राज्य का कोई सामान्य हित नहीं होता । प्रत्येक व्यक्ति का हित पृथक्-पृथक् होता है ग्रीर राज्य का उद्देश्य प्रत्येक व्यक्ति का हित करना होता है किन्तु हीगल राज्य से ग्रलग व्यक्ति के किसी भी हित को स्वीकार नहीं करता है। वह व्यक्ति ग्रीर राज्य के पारस्परिक हितों में किसी विरोध की कल्पना नहीं करता। वह तो कहता है कि राज्य के सभाव में व्यक्ति कुछ नहीं कर सकता।

होगल के अनुसार राज्य ब्रह्म का विकसित रूप है जो चरम-विचार है। राज्य उसी की ग्रिभिव्यवित है। परिवार ग्रीर नागरिक समाज राज्य में ही सफातता एवं पूर्णता प्राप्त करते है क्योंकि वहीं सब समुदायों का समृदाय (An association of associations) है।

हीयल ने नागरिक समाज का सिद्धान्त प्रस्तत किया है, और राज्य के साथ उसका जो सम्बन्ध स्थापित किया है, उससे ही उसके सांविधानिक शासन के स्वरूप का निर्धारण होता है। हीगल के विचार से राज्य की शरित-निरपेक्ष तो है, किन्नू स्वेच्छाचारी नहीं । राज्य को अपनी नियानक शर्वित का विधि के ग्रनुसार प्रयोग करना चाहिए । राज्य विवेक का प्रतीक है थ्रीर विधि विवेकपूर्ण होती है । नागरिक समाज का नौकरणाही सगठन शीर्पस्थ होता है। इस स्तर पर समाज राज्य की उच्चतर सस्यात्रों से सम्बन्ध स्थापित करता है। हीगल राज्य-क्षेत्र ग्रीर जनसंख्या के आधार पर प्रतिनिधित्व को इसलिए एकदम निरर्थक मानता है कि व्यक्ति पहले नागरिक समाज द्वारा समर्पित एक या एक से अधिक सस्याग्रो का सदस्य होता है और इसके बाद ही उसका राज्य से सम्बन्ध स्थापित होता है। विधान-मण्डल ही वह स्थल है जहाँ ये सस्थायें राज्य से मिलती है। हीगल का स्पष्ट मत था कि नागरिक समाज की ग्रोर से महत्त्वपूर्ण क्षेत्रो अथवा व्यावसायिक इकाइयो का प्रतिनिधित्व होना चाहिए।

राष्ट्रीय-राज्य, अन्तर्राप्ट्रीयतावाद और युद्ध

(Nations-State, Internationalism and War)

हीगल के राज्य सम्बन्धी विचारों से स्पष्ट है कि वह राष्ट्रीय राज्य (Nation-State) का समर्थन करते हुए उसे मानव-सगठन का सर्वोच्च रूप मानता है। वह किसी भी ग्रन्तर्राष्ट्रीय ग्रथवा विश्व-ब्यापी सगठन के राष्ट्रीय-राज्य के ऊपर होने को कल्पना नहीं करता । हीगल के इस प्रकार के विचार निक्चय ही प्रतिक्रियावादी थीर भयकर परिखामी को जन्म दे सकते हैं क्योंकि इनसे राष्ट्रीय राज्य पारस्परिक सम्बन्धों में मनचाहा ग्राचरण कर विश्व में अन्यवस्था ग्रीर ग्रशान्ति का प्रसार कर सक्ते है।

<sup>1</sup> Bosanquet Philosophical Theory of the State, p 261-62

<sup>2</sup> Stace The Philosophy of Hegel, p. 414

#### 622 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

हीगल की हिंदि में राज्य के लिए सबसे महत्त्वपूर्ण प्रक्त आरम-प्रक्षा का है, अत. अपना यस्तित्व कायम रखने के लिए राज्य कोई भी कार्य करने में पूर्ण स्वतन्त्र है। इसीलिए हीगल के शब्दों में, "राज्य स्वय पूर्ण मस्तिष्क है जो अच्छाई और बुराई, लज्जा और तुच्छता, लस्पटता और वोवेडा में आदि के भावात्मक नियमों को स्त्रीकार नहीं करता।" राज्य को अन्य राज्यों से सम्बन्ध स्थापित करने में कोई आपत्ति नहीं होती वजतें कि उससे उसकी सुरक्ता कायम रहती हो। अन्तराद्रीय सम्बन्ध ऐंगे प्रमुत्तम्बन राज्यों के साथ होते हैं जो यह विश्वास करते हैं कि अपना हित ही उनित है तथा अपने हित के विश्व कार्य करना पाप है, अर्थात् जब राज्यों की विश्व इच्छाएँ आपती समक्रीत से पूर्ण नहीं हो पाती तो विवाद को केवल युद्ध द्वारा ही समाप्त किया जा सकता है।

हीगल का मत है कि युद्ध को एक पूर्ण दुराई नहीं मानना चाहिए। 'मानव-प्रांति का विश्वव्यापी प्रेम' तो एक 'मूर्खतापूर्ण प्राविकार' है। युद्ध स्वय एक गुणात्मक कार्य है और यदि एक्टन'
(Acton) के उद्धरण का दुरुपयोग किया जाए तो यह कहा जा सकता है कि "होगल की मानि
समाज को पथ-अब्द करती है तथा चिरकालिक शास्ति उसे सदा पथ-अब्द करती रहेगी।" है। वा
गानितपूर्ण उपायों और समफीतों को अस्वीकार करता है। वह युद्धवादी होकर स्वायी शानित का
बिद्रोधीं वन गया है। दुनिया चाहे युद्ध को सदैव हैय. समफती रहे, किन्तु हीगल के विचार से युद्ध के
अनेक लाभदायक परिणाम होते हैं। युद्ध व्यक्ति के म्रहमू का नाश करता है और मानंव-जाति की पवन
से रक्षा कर उसमें कियाशीलता का सचार करता है। होगल के अनुमार, "एक समय मे केवल एक ही
जाति मे परमात्मा की पूर्ण यभिव्यक्ति हो सकनी है, इमिनिए युद्ध में किसी राज्य की सफलता देवी
योजना के ब्या (Irony of divince idea) को बयक करती है।" इसका अर्थ यह है कि विजयी राष्ट्र
ईश्वर का कुपायात्र सिद्ध हो जाता है। युद्ध राज्य की शक्ति का होतक है।

हीगल का विश्वसास है कि युद्ध को घोर टुब्कमं नहीं मानना चाहिए। मानव के विश्व-प्रेम की भावना एक निर्जीव ग्राधिकार है। युद्ध स्वयमेव एक नैतिक कार्य है। शान्ति अव्यावार का प्रसार करती। है धोर ग्रन्नन्त ग्रान्ति अव्यावार का प्रसार करती। है धोर ग्रन्नन्त ग्रान्ति अव्यावार के अव्यावार के निर्पेश के प्रसार करती है। युद्ध हारा लोगों का धार्मिक स्वास्थ्य सुरक्षित रहता है ग्रीर वे इह्नोकिक व्यवस्थाओं की सुरक्षा के प्रति उदासीन हो जाते है। जिस प्रकार वायु के प्रवाद से समुद्ध के आपन वालवरण से उत्तव ग्रन्त ग्राह्म के प्रति उदासीन हो जाते है। जिस प्रकार वायु के प्रवाद से समुद्ध के आपन वालवरण से उत्तव ग्रान्ति है। सक्त युद्धों ने जी प्रकार गतिहीन ग्रन्त शान्ति से राष्ट्रों में फैंके अध्यान को युद्ध दूर करता है। सफल युद्धों ने नागरिक विद्रोहों को रोककर राज्यों की प्रान्तिक शान्ति को सावित के प्रविकार केवल औरचारिकार मात्र है। सम्य राष्ट्र यह सती प्रकार समकते हैं कि वर्वर जातियों के प्रविकार उनके समान नहीं है भीर वे इनकी स्वावत्व (Autonomy) को केवल एक ग्रीपंचारिता (Formality) मानते हैं।

हीपल प्रतिराष्ट्रीय होने के कारए। किसी अन्तर्राष्ट्रीय व्यवस्था एव कानून का समर्यन नहीं करता। प्रत्तर्राष्ट्रीय कानून परम्परा मात्र हैं जिन्हें कोई भी प्रमुख-सम्पन्न राज्य इच्छानुसार स्त्रीकार या अस्त्रीकार कर सकता है। प्रन्तर्राष्ट्रीय क्षेत्र में इस बात की चिन्ता नहीं करनी चाहिए कि एक राज्य का दूसरे राज्य के साथ नैतिक व्यवहार हो। प्रपनी सुरक्षा का घ्यान रखना राज्य का सर्वोपरि वायित्व है। अन्तर्राष्ट्रीय क्षेत्र में नैतिकता के ब्राधार पर राज्य पर कोई बन्यन नहीं लगाया जा सकता।

<sup>1-2</sup> वेपर वही, पृष्ठ 186

<sup>3</sup> Op ctt, p 186 (Lord Acton's famous aphorism was "Power corrupts, and absolute power corrupts absolutely", Here to misquote him "Peace corrupts and everlasting peace corrupts everlastingly")

राज्य की इच्छा को सीमित करने वाले ग्रन्तराष्ट्रीय कातून जैमे किसी तत्त्व का कोई ग्रस्तित्व नहीं हो सकता । प्रन्तरांब्ट्रीय कातून केवल उन कतिषय उत्तेजनाओं का उस समय तक प्रतिनिधित्व करते है जब तक कि वे राज्य की सर्ववावित्तमता (Supreme Performance) में हस्तक्षेप नहीं करते । वर्तमान विश्व-प्रात्मा के दावेदार राज्य के श्रशुण्ण प्रधिकारों के समक्ष ग्रन्य राज्यों को कोई श्रीयकार प्राप्त नहीं होते । जो ग्रन्तरांब्ट्रीय सम्पन्य वन जाते हैं वे ग्रत्यकानीन होते हैं, यहाँ तक कि सन्धियाँ भी परिवर्तन-शील होती हैं ।

हीगल के प्रस्तरिष्ट्रीय सम्बन्धों के विचारी पर प्रराजकता की छाप है। उमका स्पष्ट मत है कि राज्य की सम्पूर्णता के समज (The absoluteness of the State) कोई भी ग्रन्य बस्तु प्रधिक सम्पूर्ण (More absolute) नहीं है। स्वय उसके शब्दों में, "राज्य कोई विशिष्ट व्यक्ति नहीं है वस्त् स्वय में ही पूर्ण स्वतन्त्र तम्पूर्णता है, ग्रत राज्यों के पारस्पिक सम्बन्ध नित्र प्रयान नित्रकता मात्र नहीं है। बहुभा ऐसा सोचा जाता है कि राज्य को नैतिकता और निजी ग्रविकारों के स्थित्वों से देखा जाए पर व्यक्तियों की स्थित कुछ उस प्रकार की है कि उनसे सम्बन्धित न्यायालय इस वात का निर्णय करता है कि उनके कौनते कार्य यथार्थ छप से उचित है। राज्यों के पारस्परिक सम्बन्धों को भी यथार्थ छप से ठीक होना चाहिए, लेकिन राज्य के सम्बन्ध में ऐसी कोई भी यिनत नहीं है जो एक तो इस वात का निर्णय कर सके कि ययार्थत क्या ठीक है तथा दूसरे प्रपत्ने निर्णय को कियान्वित कर सके। प्रत राज्य पूर्ण प्रयिकार-सम्बन्ध है, किसी ग्रन्य यथित को राज्य पर कोई प्रधिकार प्रान्त नहीं है। राज्य पारस्परिक सम्बन्धों में पूर्णत स्वतन्त्र ह ग्रीर पारस्परिक निर्णयों को केवल सामयिक ग्रीर ग्रस्थायों निर्मालित है।"

हीतल के इस कथन के सम्बन्ध में दो मत नहीं है कि राज्य एवं जातियाँ विशव-ब्रात्मा (World-spirit) के हाथों में प्रज्ञात रूप से खिलोंने और उसके अग बने हुए है तथा राज्य के कार्यों का अन्तिम निर्माय केवल विश्व के न्यायालयों में ही हो सकता है।

दण्ड तथा सम्पत्ति

(Punishment and Property)

कांग्रट की भांति हीगल भी दण्ड के प्रथम को नैतिक सिष्ट से देखता है। उसकी मान्यता है कि किसी भी प्रियकार के उल्लायन होने पर राज्य का कत्तंत्र्य हो जाता है कि वह प्रपराधी को विष्ठत करें। उसकी शिट में दण्ड का उद्देश्य सार्वजनिक सुरक्षा नहीं है बिल्क दण्ड का प्रमिप्राय केवल यहीं है कि जिस अधिकार की प्रवच्चा द्वारा जिस व्यक्ति के प्रति तथा समाज पव न्याय-विधान के प्रति प्रध्याचार कुषा है, उसका बदला लिया जा सके। दण्ड समाज और प्रपराधी दोनों का समान अधिकार है प्रीर इसी के द्वारा दोनों को प्रयन्त उधिकार हो प्रीर इसी के द्वारा दोनों को प्रयन्त उपिकार का प्रतिक्रमण्य हो, तो उस प्रधिकार की प्रथमित काता है। हीगल के प्रतुसार जब किसी अधिकार का प्रतिक्रमण्य हो, तो उस प्रधिकार की प्रथमित प्रकाश केवल केवल केवल केवल केवल पर किए प्रथमित हो सार्वजनिक निराकरण ।"1

सम्पत्ति के विषय में हीगल की मान्यता थी कि व्यक्तित्व की पूर्णता के लिए इसकी आवश्यकता है क्यों कि इसके द्वारा ही व्यक्ति की इच्छा क्रियाशील रह सकती हैं। व्यक्तिगत सम्पत्ति के प्रभाव मे व्यक्तित्व का विकास सम्भव नहीं है। हीगल के प्रमुखार सम्पत्ति का निर्माण राज्य प्रयवा समाज नहीं करता प्रस्तुत वह मानव-व्यक्तिर की घनिवार्य प्रवस्था है।

<sup>1 &</sup>quot;Public redressal of the outrage done to the individual in the first place and, through him, to the community and the Law of Justice in the second"

संविधान पर हीगल के विचार

(Hegel on Constitution)

हीनल के अनुसार सिवधान कोई आकित्मक कृति नहीं होती, बिल्क उसका निर्माण समान सामाजिक और राजनीतिक सस्वाओं के भीतर अनेक पीढियों तक निवास करने वाले जनसभूहों की आदतों के अनुपालन से होता है। अपने पूर्वविद्यों की मीति राज्य की सांविधानिक झित्स्यों को होनत ने भी तीन भागों में ही विभाजित किया है, पर यह विभाजन कुछ मौतिक अन्तर तिए हुए हैं। प्रयम, मूलभूत अन्तर यह है कि माँग्टेस्क्यू आदि ने राज्य की तीन व्यक्तियाँ — कार्यपालिका अपर यह कि कि माँग्टेस्क्यू आदि ने राज्य की तीन व्यक्तियाँ हैं—विद्यायी (Legislative), प्रवासनिक (Executive) तथा राजवन्त्रात्मक (Monarchic)। उसने अपनी व्यवस्था में न्यायपालिका को कार्यपालिका की वाखा मानते हुए जवके स्थान पर राजवानिक प्रक्ति का उत्सेख हिमा है। दूसरा मौतिक अन्तर यह है कि हीगल ने तीनो व्यक्तियों को एक-दूसरे से स्वतन्त्र और एक-दूसरे को तियन्त्रिव करने वाली न मानते हुए उन्हें परस्पर पूरक और एक महान् समिष्ट के अभिन्न संग के रूप में माना है।

हीगल ने राज्य को तीनों बारिक्यों में राजतन्त्रात्मक बारिक को प्रमुख माना है क्यों कि वह राज्य में एकता उत्पन्न करती है । फ्रांस के प्राचीन राजतन्त्र के पतन तथा राज्य-क्रान्ति का सबसे बड़ा कारए। यही था कि प्रधासकीय और विधायी बारिक्यों पृथक्-पृथक् मीं । यदि व्यवस्था-खिक कार्यपासिका की बाखा के रूप में होती और राजतन्त्रात्मक बारिक यथार्थ में सर्वोच्च होती तो फ्रांस राज्य-क्रान्ति के प्य-पर अप्रसर न होता । हीगल का विश्वाम है कि सांविवानिक राजतन्त्र (Constitutional Monarchy) में ही पूर्ण विवेक्कबीलता (Perfect Rationality) उपसब्द हो सकती है क्योंकि इसमें राजतन्त्र, कुलीनतन्त्र भीर प्रजातन्त्र तीनों के तस्त्र निहित होते हैं । इत व्यवस्था मे राजा एक, प्रधायन कुछ और विधान-मण्डल वहुन्त का प्रतिनिधित्य करता है ।

होगल के अनुसार प्रमुनता (Sovereignty) जनसामारण को न दी जाकर राजा के हाथों में रहनी चाहिए। विधान-मण्डल में चाहे जनता का प्रतिनिधित्व हो और उसके द्वारा निधित कानूनों को कार्यपालिका देश में लागू करें, लेकिन उन्हें अन्तिम रूप देने का अधिकार राजा को होना चाहिए तीकि देश में एकता कामम रह सके। वार्शानक बारणा के अनुसार सर्वाधिकार-सम्पन्नता सम्पूर्ण राज्य की सम्पत्ति है, किन्तु कार्य-रूप में इसका आश्रय किसी एक व्यक्ति का दृढ निश्चय होता है और यह व्यक्ति राजा ही हो सकता है। विधान-मण्डल में राजा, प्रशासन और प्रजा सनी सम्मिलित हैं। राजा और प्रजासन के अभाव में राज्य की एकता नहीं रह सकती।

हीगल राज्य-क्षेत्र और जनसंस्था के ब्राघार पर विधान-मण्डल में प्रतिनिधित्व को निर्द्यंक समझता है, बयोकि व्यक्ति पहले नागरिक-समाज , द्वारा समयित एक अथवा एक से अधिक सत्याओं का सदस्य होता है और उसके वाद ही उसका राज्य से सम्बन्ध स्थानित हो पाता है। विधान-मण्डल हो वह स्थल है जहाँ ये संस्थाएँ राज्य से समुक्त होती है। होगल का मत है कि नागरिक समाज की ओर महत्त्वपूर्ण क्षेत्रो प्रथम व्याववाधिक इकाइयों का प्रतिनिधित्व होना चाहिए। दूसरे रज्यों में विधान-मण्डल में जनता का प्रतिनिधित्व राज्य के विविध वन्तों एव ब्यावसाधियों द्वारा होगा चाहिए, सीधे व्यक्तियों द्वारा नहीं। हीगल ने प्रपने विधान-मण्डल के एक सदन का निर्माण जमींवारों के वर्ण से किया है और दूसरे सदन का निर्माण राज्य के बादेश से विविध व्यवस्था और संगठनों द्वारा चुने हुए व्यक्तियों से किया है। लंकास्टर का कथन है कि हीगल की यह व्यवस्था मध्यप्राती विदिश सदस्य की व्यवस्था से मिलती-मुनर्गे है स्वर्थीक उस नम्य लॉडेन्या के सदस्य बडे जमीवार और पातरों होते ये अविक चोकतमा में नगरों के ब्यायारी, अन्य नगर-निवासी और जिलों तथा देहातों के नाइट(Knight) सिम्मिनत होते थे। "कार्यपालिका पर हीगल ने बहुत वल दिया है। से बाइन के कट्यों में, "वह यह

Laucaster: Masters of Political Thought, Vol 1H, p. 54

श्रावश्यक समभ्रता था कि विधान-मण्डल मे मन्त्रियों को राज्य कर्मचारी वर्ग का, जो नागरिक समाज का नियमन करना है, प्रतिनिधित्व करना चाहिए लेकिन उसने मन्त्रियों को विधानमण्डल के उत्तरदायी विल्कुल नहीं माना है। हीगल के मत से विधानमण्डल का कार्य मन्त्रिमण्डल को परामर्थ देना होना चाहिए थोर मन्त्रिमण्डल राजा के प्रति उत्तरदायी होना चाहिए। होगल के अनुसार राजा को कोई विशेष सिक्त प्रति है। हो उसे जो भी शक्ति प्राप्त है, यह राज्य के अध्यक्ष की अपनी वैधानिक स्थिति के कारण प्राप्त है। है। उसे जो भी शक्ति प्राप्त है, यह राज्य के अध्यक्ष की अपनी वैधानिक स्थिति के कारण प्राप्त है। "

यह उल्लेखनीय है कि हीगल ने नापरिक समाज का जो सिद्धान्त प्रस्तुत किया था और राज्य के साय उसका जो सम्बन्ध निर्धारित किया था, उन्नसे ही उसके सीविधानिक धासन के स्वरूप का निरूपण हुमा है। हीगल के विचार से राज्य की ग्रास्त निर्देश अवश्य है, लेकिन स्वेच्छाचरी नहीं। राज्य को व्यर्गन निर्माण करना चाहिए। "राज्य विवेक का प्रतीक है और विधि विवेक पूर्ण होनी है। हीगल के निर्ण इसका अभिप्राय यह था कि सार्वजनिक सत्ता के कारों के वारे में पहले से भविष्यवाणी की जा सकती है क्यों कि ज्ञात नियमों के अनुसार सचालित होते हैं। नियम प्रधिकारियों की स्विचेकी वास्तियों को मर्यादित करते हैं और अधिकारियों के पद की सत्ता को व्यक्त करते हैं, वर्शाधकारियों के पद की सत्ता को व्यक्त करते हैं, वर्शाधकारी की व्यक्तियत इच्छा प्रथवा निर्णय को नहीं। विधि का व्यवहार सब व्यक्तियों के साथ समान होना चाहिए। चूंकि विधि का रूप सामान्य होता है इसलिए व्यक्तियत विशेषताओं के प्रोर प्रथान नहीं। विधि का व्यक्तियत विशेषताओं को प्रोर प्याप्त नहीं। विधि का व्यक्तियत विशेषताओं को प्रथान का तस्त्र विधि निर्माण के साथ सामान होना चाहिए। चूंकि विधि का रूप विधि-निर्होनिता है और स्वतन्न तथा सीविधानिक प्राप्त का तस्त्र विधि-विहीनता को दूर करता है और सुन्क्षा को जन्म देता है। " हीगल के स्वय के कथनानु-सार, "निरकुवता विधि-विहीनता को वह स्थिति है जिसमें राजा प्रथवा जनता की निजी इच्छा निर्ध का छप धारएण करती है प्रथवा वह विधि के वाज्यन्त महत्त्वपूर्ण मानी जाती है। यह तथ्य कि राज्य में अर्थक वस्तु दृढ और सुरक्तित है, अस्थिरता तथा राजनीतिक मत के विपरीत एक तरह की प्राचि है।" अ

सेवाइन ने प्रपना निष्कर्ष प्रस्तुत करते हुए निए हैं कि "हीगल का राज्य वाद की जर्मन न्यायणास्त्र की शब्दावली में एक प्रकार का रोश्टाट था। उसे प्रपना प्रान्तरिक शासन वडा दुढ और कुशल रखना था, उसकी न्याय-ध्यवस्था काफी मजबूत होनी थी, उसे जीवन तथा सम्पत्ति के प्रधिकारों की राज करनी थी न्योंकि हीगल इन प्रधिकारों को नागरिक समाज के प्राधिक विकास के लिए प्रावश्यक समझता था। इम प्रकार हीगल के सीविधानिक में उदारवाद की मौति ही वैधानिक सत्ता तथा ध्यक्तियत सत्ता में में दिकारा या। या विकान उसने विदिश् शासन तथा लोकतन्यात्मक राजनीतिक प्रक्रियायों के सम्बन्ध को कोई मान्यता नहीं दी। "1

हीगल के इतिहास पर विचार (Hegal's Ideas on History)

हींगल के जब्दों में, "इतिहास मानव-म्रात्मा के ब्रात्मक्षोव के लिए की गई एक तीर्थयात्रा (The pilgrimage of the spirit in search of itself) है '' इतिहास का मार्ग मानव-विवेक द्वारा प्रशस्त होना रहता है भीर "विश्व इतिहास विश्व का निर्लूष है।" (World History is the world judgement)। निर्णय से यहाँ ग्रंथ है एक जाति को दूसरी जाति पर विजय जो एक जाति से इसरी जाति में 'विश्वचेतना' के स्थानान्वरित होने का प्रमाण है। हीगल ने विश्व इतिहास को स्वाधीनता की अनुभूति के प्राधार पर चार जबत्वाओं में विश्वक किया है—

<sup>1</sup> पीर्वात्य (Orientals)

<sup>2</sup> यूनानी (Greeks)

<sup>3</sup> रोमन (Romans)

<sup>4.</sup> जर्मनी (Germans)

<sup>1-3</sup> सेबाइन : राजनीतिक वर्णन का इतिहास', खण्ड 2, पृष्ठ 624.

<sup>4</sup> Philosophy of the Right, Sec 579, note 570.

626 ,पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

हीगल के श्रमुतार (इतिहास की, अपनी ससस्याएँ होती हैं जिनके जिए उसके अपने समाधन होते हैं। बुद्धिमान लोग न इतिहास का निर्माण करते हैं और न निर्देशन, विल्क प्रवश्यम्भावी घटनायों के श्रीचित्य के सम्मुख उन्हें भी सुकना पडता है। वे केवल यह समझने का प्रथास करते हैं कि कौन-सी स्थावस्था विनाणकारी है। हीगल के ही खब्दों में "इतिहास बुद्धिमानों का प्रथास करता है तथा मुखों को घतीटता है। 1712 इतिहास का मार्ग-तथा मानव-संस्थाओं का विकास स्थायी परिवर्तनों हाए निश्चित होता है। सरस और वास्तविकता के दर्णन किसी एक निश्चित होते हैं। उसर और वास्तविकता के दर्णन किसी एक निश्चित होते हैं, इतिहास का विकास केवल समीग का एक-दुसरे के साथ प्रतिक्रिया तथा समन्वय में प्राप्त होते हैं, इतिहास का विकास केवल समीग का परिणाम नहीं है और न ही मानव-बुद्धि हारा उसका मार्ग-निर्देशन हुआ था, प्रपिद्ध है तो स्थायों कर में पटना होने की वितिक्रया तथा समन्वय का परिणाम था।

े हीगल के मतानुसार इतिहास का प्रवाह और मानव-ममाज की व्यवस्थाओं का विकास निष्मत नियमों के अनुसार होता है। प्रकृति में जो परिवर्तन होते हैं, चाहे उनकी सख्या कितनी हैं। ग्रिष्ठक चयों न हो, उनका भी एकं चक (Cycle) होता है जो निरन्तर चलता रहा है। कोई विकास कव पूर्ण होगा, यह निर्धित रूप से नहीं कहा जा सकता। विकास का निर्माण अंगन्त परिवर्तन और कम के अनुसार होता है। सख्य और तथ्य किती वस्तु विशेष में प्राप्त नहीं होते, अपितु इनकी पारस्परिक प्रतिक्रियाओं के द्वारा कम, व्यतिक्रम और सम्मेलन अथवा वाद, प्रनिवाद और सवाद (Thesis, Antithesis and Synthesis) के क्षम से निर्धारित मार्ग पर ग्रकित होते हैं। 2

इच्छा के विषय मे हीगल की कल्पना (Hegal's Conception of Will)

हीगल ने इच्छा-मिद्धान्त रूसो से ग्रहण किया है। वह कॉण्ट की भाँति मनुष्य की इच्छा की स्त्राधीन मानता, है जो शुद्ध सूक्ष्म ज्ञान का एक पक्ष होने के कारए। शाश्वत, सर्वव्यापी, स्वय-चेतन तथा आत्म निर्णायक (Eternal, Universal, Self-conscious and Self-determining) है। यही स्वनन्त्रता तथा पूर्ण डच्छा नाना प्रकार के विचारों में श्रिमव्यक्त होती है। इसका प्रथम रूप कानून (Law), दूसरा ग्रान्तरिक सुदाचार (Inward Morality) है ग्रीर तीसरा रूप है "उन व्यवस्थायो श्रीर श्रभावों का समुचा कम जिससे राज्य में न्याय प्रसारित होता है।" हीगल कानून के अन्तर्गत व्यक्तित्व (Personality), सम्पत्ति (Property) तथा सविदा(Contract) को मम्मिनित करता है। ये समस्त सस्याएँ स्वतन्त्र इच्छा (Free Will) के ही प्रदर्शन के प्रकट रूप है। हीगल कानूनी ग्रीर श्रविकारों का निर्णय किसी एक निष्चित माप या स्थिर निद्धान्त से नहीं करता वरन इतिहास द्वारा प्रदर्शित संस्कृति ग्रीर ग्रात्म-ज्ञान के आवार पर उनकी तुलना करता है। ग्रान्तरिक सदाचार, श्रीर नैतिकता के ग्रन्तर्गन हीगल ने ''ग्रात्म-निर्णय के उन पहलुओ पर विचार किया है जिनमें कोई व्यक्ति अपने जैसे ग्रन्थ व्यक्तियों की जाग्रुति से प्रभावित होता है।" इच्छा को तीसरें रूप में हीगल ने 'Sittlichkeit' के नाम से पुकारा है. जिसका ग्रिभित्राय है सामाजिक नैतिकता (Social Ethics)। धार्मिक व्यवस्था, सदाचारी जीवन, रुढिगत नैतिकता ग्रादि भी कहा जा सकता है । इस पहलु के अन्तर्गत हीगल ने 'सदाचार की आन्तरिकता' (Inwardness of Morality) और 'कानून की वाह्यता' (Externality of Law) का संम्मेलन किया है । इसमे प्रचलित नैतिक प्रयार्थे, रीति-रिवाज, कानून, सामाजिक स्वतन्त्रता और नैतिक इच्छा निहित है। 'Sittlichkeit' के कमानुगत पहलू परिवार, नागरिक समाज ग्रीर राज्य है।

<sup>1 &</sup>quot;History leads wise men and drags the fools,"

<sup>2</sup> सेवाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास खण्ड 2, पृष्ठ 621-22.

<sup>3 &</sup>quot;The whole system of institutions and influences that make for righteousness in the State."

#### होगल की स्वतन्त्रता सम्बन्धी धारणा (Hegal's Conception of Freedom)

हीगल के राजनीतिक चिन्तन का सर्वाधिक ियादास्पर विषय उसका वैयक्तिक स्वतन्त्रता सम्बन्धी विचार है। उसकी समीक्षा करते समय पृष्ठभूमि के रूप में यह नहीं भूलना चाहिए कि जब वह प्रपत्ते राजनीतिक दर्शन का निर्माण कर रहा था तब गर्मनी अने क भागों में विभवत था और विखरा हुया था। इस कारण उसने वडे दु.बथूण बन्दों में जर्मनी की राजनीतिक कमजोरी का उल्लेख किया है और इसका मस्तिष्क जमनी को सगठित करने की बन्यति भावना से भर गया। इसी कारण व्यक्ति को राज्य में आरससात कर देने म तनिक भी सकोच नहीं किया। हीगल इस तथ्य से पूरी तरह अवनत था कि यद्यपि जर्मनी की जनता एक स्वतंत्र राज्य वना चाहती थी. तथाण उसने (जनता ने) यह कभी भी अनुभव नहीं किया कि स्वतंत्रता की अधित के लिए राज्य का निर्माण सर्वत्रथम आवश्यकता है। आधुनिक मनुष्य के लिए स्वतन्त्रता केवल राज्य में ही स्थित रह सकती है और केवल राज्य ही पूर्ण स्वतंत्रता की प्राप्ति के लिए परिस्थितियों का निर्माण कर मकता है। इसीलिए हीगल ने राज्य का महत्त्व जोरदार शब्दों से घीपत किया तारि जर्मनी एकीकृत हो सके। उसके हारा प्रतिपादित स्वतंत्रता के सिद्वाल में यही मून विचार निर्हित या।

हीगल स्वीकार करता था कि स्वतत्रता का नारा ग्राधुनिक जगत् का मूल मन्त्र है। अपनी किणोरावस्था मे वह फीसीमी क्रान्ति द्वारा हुई भावात्मक उन्नति का भी श्रनुभव कर चुका था, उसकी माग्यता थी कि क्तंत्र्यों का पालन किए विना ग्रात्मसालात्कार असम्भव है। फिर भी अपने "राज्य रखन द्वारा उमने उस मानव-स्वतत्रता का सर्वथा हुनन ही किया जिसका प्रवर्तन मिल्टन, लॉक ग्रादि ने किया जा ।"

हीगन का कहना था कि पूर्व मे एक संबंधित सत्ताधारी राज्य ही स्वतन था। पूर्व के लोग इस बात में ग्रनिक थे कि मनुष्य या ग्रान्मा स्वतन है। युनान में ग्रात्मिक स्वतनता का उदय हुवा और रोम में ग्रमूर्त मान्यता थी प्रधानता हुई। युनान ग्रीर रोम में कुछ ही व्यक्ति स्वतन थे क्योंकि बही तास-प्रथा विद्यमान थी, किन्तु मानव-स्वतन्तनता का उदय जर्मनी में ही हुआ। जर्मन राष्ट्रों से ही मर्वश्वम यह ग्रनभव किया कि मनुष्य-मनुष्य के नाते स्वतन हैं।

हीगल के अनुसार स्वसन्त्रता का अर्थ और कॉण्ड की स्वासन्त्र्य-थारणा की आलोचना—हीगल ने स्वतंत्रता को व्यन्ति के 'जीवन का सार' मानते हुए कहा था कि—"स्वाधीनता मनुष्य का एक विश्विष्ट गुण है जिसे ब्रस्त्रीकार करना उसकी मनुष्यता को अस्बीकार करना है। इसलिए स्वाधीन होने का अर्थ है अपने अधिकारों और कर्तव्यों को तिलांजिन दे देना विशोक राज्य के अतिरिक्त अन्य कोई वस्तु न्वाधीनता का प्रतीक नहीं हो सकती।"

हीगल के अनुनार राज्य स्वय में एक काव्य होते हुए भी स्वतज्ञता को प्रसारित करने का एक साधन है । विण्वास्मा का सार सदय स्वतञ्जता ही है और स्वतज चेतना की प्रगति ही विख्य का इसिहास है । जर्मन जानि को ही सर्वप्रथम इस चेतना की अनुभूति हुई कि मनुष्य एक मनुष्य के नाते स्वतज्ञ है ।

स्वतत्रना मम्बन्धी बारणा को हीमल ने रूसी (Rousseau) और कॉण्ट (Kant) से ग्रहण किया था, किन्तु उनका रूप बहुत कुछ मीनिक है। उसने कॉण्ट की न्यतत्रता को नकारास्मक, सीमित और प्रात्मपरक (Negative, Limited and Subjective) मानते हुए यह भी स्वीकार किया है कि राजनीतिक क्षेत्र मे व्यक्तिवादीं सिद्धान्त सेव्ह है। राज्य ग्राप्तिरिक रूप से व्यक्तिवादीं नहीं है। स्वतत्रता ग्राम्बक्त विवेदास्मक और वस्तुपरक (More Positive and Objective) है।

हीगल के मतानुसार कॉण्ट की स्वतत्रता की घोरणा नकारात्मक इसलिए है, वर्गीक उसमें आवरण की स्वतत्रता के लिए कोई स्थान नहीं है। कोट के लिए स्वतत्रता बुद्धि के नियम का पालन करने मे है। बुद्धि का नियम मनुष्य के अन्तर्जगत में विद्यमान रहता है, ग्रतः स्वतन्त्रता एक मनोदशा है जिसकी ग्राभिव्यक्ति यथार्थ जीवन में नहीं होती। सच्ची, स्वतन्त्रता विद्ययारमक होती है। सच्ची स्वतन्त्रता का उपभोग करते समय व्यक्ति यह श्रतुभव करता है कि ग्रास्म-ज्ञान की प्राप्ति हो रही है।

हीगल कॉण्ट, की स्वतन्तता सम्बन्धी विचारधारा को व्यक्तिवादी एव शीमित मानता है। कॉण्ट की स्वतन्तता व्यक्ति के सामाजिक सम्बन्धी को कोई महत्त्व नही देती। कॉण्ट के अनुसार व्यक्ति कि स्वतन्तता का उपभोग समाज के बाहर रहकर ही कर सकता है। वह व्यक्ति को साध्य मानता है। किन्तु हीगल इससे असहमत होते हुए कहता है कि 'सच्ची स्वतंत्रता की प्राप्ति समाज की भौतिक और कानूनी सस्थाओं मे भाग लेने से ही हो सकती है, जबिक होगल की मान्यता है कि स्वतन्त्रता गाप्ति समाज के के नैविक जीवन मे भाग, लेने से ही सम्बन्ध है।" वह व्यक्ति एव समाज मे समस्य स्थापित करता है। उसकी मान्यता के अनुसार प्राष्ट्रतिकरता है। उसकी मान्यता के अनुसार प्राष्ट्रतिक अवस्था में कोई स्वतन्त्रता नहीं हो सकती। इस सम्बन्ध मे मेवाइन (Sabne) का कथन है—

'हीयल की रचनान्नों का थोडा-बहुत अब ही इतना जानवर्धक है जितना उसका यह प्रमाण कि ग्राणिक ग्रावश्यकताएँ सामाजिक होती- हैं, उनमें और केवन शारीरिक ग्रावश्यकताओं में, विभेव होता हैं, प्रथा और कानून स्पष्ट रूप से मानवीय तथा सामाजिक होते हैं और ग्राविकार एव कत्तंच्य एक दूसरे से परस्पर सम्बद्ध होते हैं तथा वे वैचानिक प्रणाली के प्रत्यतंद हैं। हीगल की स्वतुत्रता सम्बन्धी धारणा में महत्त्वपूर्ण बात यह है कि सम्यता व्यक्तिन की ग्राटम अभिव्यक्ति को दमन करने वाली नहीं है। सामाजिक शक्तियों वे माध्यम है जिनके द्वारा उसके व्यक्तित्व का विकास होता है। व्यक्ति के विकास है निष् किसी न किसी प्रकार के सामुदायिक जीवन में भाग लेना ग्रावश्यक है और शिक्षा एव सस्कृति सामाच्यत्या व्यवत्रता के सामन हैं।"

'स्वतवता' के बारे में हीगल धौर कॉट की तुलना से निम्नलिखित निष्कर्प निकलते हैं—
ं '(क) हीगल स्वतवता की एक अधिक विद्ययात्मक एव तथ्य-प्रधान परिभाषा प्रस्तुत करता
है जो कांट से अधिक सामाजिक है।

है जो कांट से श्रीधक सामाजिक है।
(ख) कांग्ट के अनुसार स्वतंत्रता एक मनोदवा है जिसका तथ्य-प्रधान सामाजिक जगत् से
फोई प्रत्येस सम्बन्ध नहीं है। इसकी स्वतंत्र प्रभायक्ति यथार्थ जीवन मे नहीं हो हो। हीगल के अनुसार स्वतंत्रता का उपभोग करते समय मनुष्य यह समभता है कि वह आटम-ज्ञान प्राप्त कर रहा है। उसके
मत् में स्वतंत्रता का मूल तस्य मनुष्य के अन्तांकरण में न होकर सामाजिक सस्याग्रों मे रहता है। उसकी
स्वतंत्रता की अभिव्यक्ति यथार्थ जीवन में होती है।

काँण्ट के विरुद्ध हीगल इस तथ्य पर बल देता है कि वैयक्तिक स्वतन्ता की यनुभूति स माजिक

क्षेत्र मे भाग लेने पर ही हो सकती है।

कांण्ड और हीग़ल की स्वतवता सम्बन्धी धारणा मे मूलभूत अन्तर यही है कि कांण्ड के लिए विवेक व्यक्ति के अन्त करणा मे निद्धित है और हीगल के लिए इसका साकार रूप राज्य है और यह उसके, कानूनों के रूप मे अधिव्यक्त होता है। वैसे दोनों ही इस बात पर पूर्ण रूप से सहसत है कि स्वतवता केवल बन्धन सा अभाव नहीं है अपितु स्व-निर्णय की शक्ति है और उसकी स्थित (स्वतवता) बुद्धि अध्या उच्चतर प्रास्ता द्वारा नियन्त्रित होने मे हैं।

हीगल की स्वृतन्त्रता सामाजिक जीवन से सम्भव है—हीगल के अनुवार स्वनत्रता सामाजिक है जिसकी प्राप्ति सामाजिक कार्यों में भाग लेने से होती है। समाज और व्यक्ति के सहयोग के विना कोई स्वतत्रता सम्भव नहीं है। सेवाइन (Şabine) के खब्दों में, "हीगल का विश्वास या कि स्वतत्रवा को एक सामाजिक व्यवहार समझना चाहिए। वह उस सामाजिक व्यवस्था की एक विवाद हों।" समुद्राय के नैतिक विकास के प्राथार रूप, उसके समुद्राय के नैतिक विकास के प्राथार पर उसका होती है।" वह व्यक्तिगत प्रतिमा की चीज नहीं है।" वह तो एक प्रकार की स्वित है जो व्यक्ति को समुद्राय की नैतिक और वैधानिक सस्थायों के माध्यम से

प्राप्त होती है, एवं उने हरे-दा ए जा व्यक्तियन ए हुनि नहीं माना जा सकता। स्वत्तवता व्यक्तियत होर अहिन ग्रांबा के महु-दूर्ण सामाहिक हाय के निर्धार माना हैने में है। "ए कोटो होर यरहतू ही भांति होयन का मिहन दूर्ण सामाहिक हाय के निर्धार माना हैने में है। "ए कोटो होर यरहतू ही भांति होयन का मिहन सामाहिक राज्य में उत्तार प्राप्त है नामाहिक राज्य में उत्तार प्राप्त है नामाहिक राज्य में उत्तार का कि विकास के व्यक्तियत अहिकार होर नामंत्रनिक हर्लन के बीत ऐसा पूर्ण सम्बेषण स्वापित ही जाता है जैसा सामा यर प्राप्त हित नामाहिक हाला है जाता है जैसा सामा यर प्राप्त हित नामाहिक होज्य में सामे सुख्य राज्य है। राज्य हो में सा करके हैं उत्त्वता प्रारमितिक हो प्राप्त कर मकते हैं। इस्तिक न काराहम स्वाप्त स्वापित होती है।"

हीग न की मामता है कि 'मानव हृदय में स्वतन्त्रता की जो सर्वेहिन्द करपना है, उसी का माकार रूप राज्य है।" राज्य के बिना स्वतन्त्रता की मोमान कभी सिद्ध नहीं होगी। हीगल का तर्क उस प्रकार है—"स्वतन्त्रता विवेकसुक्त प्रादेश का पालन करने में है, पर एक व्यक्ति का विवेक सदा ही विश्वसनीय नहीं होगा। कभी कभी वृद्ध तरकालीन और अस्वाई कारणों से प्रभाविन हो जाता है और किसी विगिद्ध हिन में ग्रेर शुरू जाता है किंगु राज्य के कानूनों द्वारा व्यक्त विवेक में ये दोप नहीं होते। वह सार्वभीम होता है, विशिद्ध नहीं। प्रका मच्यो स्वतन्त्रता राजकीय कामूनों का पालन करने में ही है। व्यक्ति स्वतन्त्रता जा जाता का उपभोग किल्य प्राव्यक्ति असम्या की येपेक्षा राज्य के सदस्य के रूप में ही है। व्यक्ति स्वतन्त्रता का उपभोग किल्य प्रप्रतिकाशास्त्र के प्रयोग राज्य के सदस्य के रूप परिका पालन करने में सुधिक वास्तियक रूप में करता है।" राज्य कभी अपितानाम क्या में कार्य के सरस्य के रूप परिका वास्तियक रूप में करता है। " राज्य कभी अपितानाम होती है और इम प्रकार वृद्ध प्रयोक व्यक्ति की वास्तियक इस्था के अपुकूल होती है, यहाँ तक कि जब चोर जेल की बोर ले जाया जाता है तो राज्य का यह मार्य उसकी वास्तियक इच्छा के अपुकार ही होता है। वह जेल जाने से अपनी स्वतन्त्रता की प्राप्ति करता है। स्वतन्त्रता राज्य के नियमों का पालन करने में है। स्वतन्त्रता ब्री राज्य परिकार ही होता है। वह जेल जाने से अपनी स्वतन्त्रता की प्राप्ति करता है। स्वतन्त्रता राज्य के नियमों का पालन करने में है। स्वतन्त्रता ग्रीर कानून एकक्ष है।

क्या हीगल की स्वतन्त्रता सम्बन्धी धारणा भ्रान्ति है ?

हीगल के स्वतन्त्रता सम्बन्धी विचारो से यह धारणा उत्पन्न हुई है कि हीगल के हाथ मे पड़कर स्वतन्त्रता एक भ्रान्ति मात्र रह गई है स्थोकि उसके द्वारा प्रतिपादित राज्य मे व्यक्ति वस्तुत 1-2 सेबाइन : राक्नीतिक दर्धन का इतिहास, खण्ड 2, प्र 616 स्वतन्त्र नहीं, अपितु दास है। होगल व्यक्ति पर राज्य के साव भीम नियन्त्रण को लाद देता है और अन्तत उसका सिद्धान्त वैयक्तिक स्वतन्त्रता के विपरीत हो जाता है। इस धारणा के पोछे, कि होगल व्यक्ति को राज्य का दास बना देता है, निम्नलिखिन कारण हैं—

- हीगल के अनुसार राज्य एक सर्वधिक्तिमान समुदाय है और कोई भी व्यवस्था राज्य की शक्ति को मर्यादित नहीं कर सकती यहाँ तक कि विषि द्वारा शासन की स्थापना करने वाला सविवान भी राज्य की सर्वोच्च शक्ति को अस्पमात्र भी सीमित नहीं कर सकता।
- 2. द्दीपल राज्य के विरुद्ध नागरिकों के किन्ही प्रधिकारों की करवान नहीं करता और राज्य को सदैव व्यक्ति की यथार्थ इच्छायों के ऊपर मानता है। भाषण और लेखन की स्वतन्त्रता, जनता द्वारा प्रपने प्रतिनिधियों का निर्वाचन और स्वय विधि-निर्माण के अधिकारों का आज स्वतन्त्रता के साथ धनिष्ठ सम्बन्ध समभा जाता है, लेकिन हीगल इन अधिकारों को व्यक्ति की स्वतन्त्रता के लिए स्वीकार नहीं करता। उसके प्रभागानार तो राज्य के कानून प्रत्येक दक्षा, प्रत्येक प्रित्यिति और प्रत्येक एप मे त्रैयितक बुद्धि से उच्चतर है तथा व्यक्तियों के सामने इसके अतिरिक्त कोई धिकल्प नहीं है कि च जन कानूनों का पालन कर योर राज्य के प्रवाद के समस अपना पूर्ण आत्म-समर्थण कर वे। हीगल राज्य के विरुद्ध क्रान्ति के अधिकार को अस्वीकार करता है और ऐसी किही भी परिस्थिति, का उल्लेख नहीं करता जिससे राज्य के प्रवाद का करता जिससे राज्य का प्रवाद का करता उच्च हो।
  - 3 हीगल ने राज्य ग्रीर उसके सदस्यों के हितों में विरोध की किसी भी कल्पना को ग्रमनी विचारधारा में स्थान नहीं दिया है।
- 4. हीगल की स्वतन्त्रता सम्बन्धी धारणा में 'व्यक्ति' शब्द के सर्य को समक्ष्रेने में भूल' की गई है।
- 5. राज्य मे व्यक्ति को अस्यन्त हीन स्थान देने के आरोप के पीछे एक कारल हीगल की यह मान्यता है कि व्यक्ति की वास्तिक स्वतन्त्रता राज्य के कानूनों के पालन मे हे। बंगता कानूनों का निर्माण नहीं करती बल्कि उन्हें गत पीढियों से प्राप्त करती है।

भ्रांबोचको ने उपयुक्त कारणों के बांघार पर ही होगल की स्वतन्त्रता को एक भ्रांति मोना है। उनका भ्रारोप है कि होगल ने प्रादर्ण एवं यथांवें राज्य के भेद को ठीक तरह से न समक्ष कर राज्य के कानूनो और स्वतन्त्रता को एक मान चिया है। होगल कानूनो और स्वतन्त्रता को ध्रभिव्यक्ति नहीं मानता जिसका स्पष्ट प्रयं यह है कि वलपूर्वक लावे गए कानून व्यक्ति की स्वतन्त्रता को ध्रभिव्यक्ति नहीं कर सकते।

किन्तु में सब ब्रारोगं नगाते समय ब्रानोचक मूल जाते हैं कि हीगल राज्य को व्यक्ति पर ऊपर से थोपी हुई सत्ता नहीं समभतों, बरन् उमकी विश्वास है कि राज्य स्वय 'व्यक्ति' के ही सर्वोत्तम रूप को व्यक्त करता है। 'व्यक्ति' में सच्ची ब्रात्मा ही राज्य के रूप में प्रकट होती है और राज्य की प्रधीनता स्वीकार करते में बह अपनी ही ब्रात्मा की प्रधीनता स्वीकार करते में बह अपनी ही ब्रात्मा की प्रधीनता स्वीकार करते हैं। होगल ने राज्य मी प्रधास में व्यक्ति की उच्छायों तथा राज्य मी इच्छायों भे संवर्ष नहीं है क्योंकि होनों में एक ही ब्राह्म के ब्रिट्य को इच्छायों तथा राज्य की इच्छायों में संवर्ष नहीं है क्योंकि होनों में एक ही ब्राह्म के विश्व यह हो होनी चाहिए कि हीगल के विश्व यह सारोग कि वह ब्राह्म होनी चाहिए कि हीगल के विश्व यह सारोग कि वह ब्राह्म होनी चाहिए कि हीगल के विश्व यह सारोग कि वह ब्राह्म होनी चाहिए कि हीगल के समझने में भ्राति होने के कारण ही उसके विश्व एस सामभित्र वाता है है। उसके विश्वास को समझने वाता है है स्वय व्यक्ति को राज्य के स्वात्म कर को हो प्रक्रिय कारण वाता है ने लेकन जब यह सर्वोक्त कर को हो प्रक्रिय कारण होने के स्वय व्यक्ति के सर्वोत्तम कर को हो प्रक्रिय कारण होने है सर्वा कारण वाता है वह प्रवाद कर हो हो प्रक्रिय हो है स्वर राज्य के सरामा जिस चील का विश्व वाता है की राज्य के सरामा जिस चील का विश्व वाता है की स्वय जानी है है स्वर यह स्वर्त का प्रवनरिण कहा है की स्वया जानी है वह स्वर्त का प्रवनरिण कहा है की स्वया जननी या इटली का राज्य स्वयंत्र क्रिय कोई विश्व है ऐतिहासिक राज्य नहीं है,

विल्क यह एक विचार-जगत् का राज्य है जिसका किसी देश और कान में कही अस्तित्व नहीं था। ऐसे पूर्ण संज्य में व्यक्ति को राज्य की वेदी पर विनादान किए जाने का प्रथन ही नहीं उठता।" हीगल जैसा सावर्श राज्य इस प्रवादाविव के से उपलब्ध नहीं है। पुनक्ब, इस तथ्य को स्रोफल कर देना हीगल के प्रति अन्याय होगा कि राज्यविहीन दक्षा में स्वतन्त्रता की कस्पना करना किंठन है। राज्यविहीन दक्षा अराजकता की दया होगी। जिसमें स्वतन्त्रता के स्थान पर उच्छुच्छानता का साम्राज्य होगा। क्यक्ति को सच्ची स्वतन्त्रता तो राज्य ही प्रदान करता है। हीगल के निए राज्य का उद्देशय मूल रूप से व्यक्ति की स्वतन्त्रता सो से विस्तृत करना है। की उसे सीमित करना।

हीगल के बचाव पक्ष में शतना कहते पर भी यह नहीं मुलाया जा सकता कि हीगल के राज्य की कल्पना एक निरंकुण, सर्वणक्तिमान तथा सर्वच्यापक राज्य की कल्पना है जिसमें व्यक्ति की स्वतन्त्रता का अस्तित्व तभी सम्भव होगा जब बहु गाज्य के आदेशों का आंख मीच कर पानन करें। होगल व्यक्तिगत निर्माय को भीई महस्त नहीं देता, चाहे वह कितना ही सम्भ वृश्कर किया गया हो। वह कसंव्य को केवल प्राजा-पानन मात्र समभता है। उसके लिए श्रेष्ठ नागरिकता का अभिप्राय वर्तमान स्थिति को स्वीकार करना आर्थित सरकार हारा निर्धारित नियमों का पानन करना है। अपने अधिकार-दर्शन ग्रन्थ (Philosophy oi Right) की भूमिका में हीगल ने राज्य की आलोचना को राजनीतिक वर्णन का अधिकार-केन नहीं माना है। सेवाइन के मतानुसार "हीगल हारा प्रवत्त राज्य की आव्यास्मिक सर्वाच्यात वास्तविक सरकार के राजनीतिक कार्यों में किसी प्रनार का उचित तारतस्य नहीं माना है। सेवाइन के मतानुसार की किसी प्रनार का उचित तारतस्य नहीं साजूम एडता। हीगल के स्वतन्त्रता-सिद्धान्त में किसी भी प्रकार की नागरिक अथवा राजनीतिक स्वतन्त्राओं का समविव नहीं है।"

हीगल के राज्य और स्वतन्त्रता सम्बन्धी विचार उसके दर्शन की ग्रालोचना के प्रसंग में और भी ग्राधिक स्पष्ट हो सकेंगे।

## हीगल के दर्शन की ग्रालोचनां (Criticism of Hegelian Philosophy)

हीगल समार का महानतम् दार्शनिक माना जाता है और कहा जाता है कि अपने दार्शनिक चिन्तन मे उसने प्रन्तिम सत्य को प्राप्त कर लिया था, किन्तु कुछ बन्य विचारको हारा उसके दर्शन की कटतम प्रालोचना की गई है।

- 1 हीगल का इन्हवाद वहुत अस्पब्ट है। उसकी तर्क प्रणाली दूपित और अत्यन्त दुल्ह है। असनत तथ्यों को मनमाने हम से तर्क सम्मत बताया गया है और अनेक पारिभाषिक शब्दों का ऐसा अस्पद प्रयोग किया गया है कि उनका कोई उपयोग ही नहीं रहा है। उसकी स्वेच्छाचारिता तथा प्रवैद्यानिकता ने हीगल की पढ़ित को बहुत ही वोम्स्त और मिल्ट वना दिया है। उसके इत्वाद के प्रमुख उपकरण 'ऐतिहासिक आवश्यकता' को पूर्णत स्वीकार करना किन है क्योंकि उसने इतिहास में जिस आवश्यकता का दर्मन किया है, वह भौतिक व्यवस्था भी है और नैतिकता भी। जब उसने कहा कि जर्मनी के लिए एक राज्य का रूप-प्रहुण करना आवश्यक है तो उसका आश्य था कि सम्यता और राष्ट्रीय बीचन के हितों की दिद्य से यह प्रयोशित है और कुछ ऐसी आवश्यक शास्त्रियों भी हैं जो उसे इस और प्रेरित कर रही है। इन्हात्मक-पढ़ित से इस प्रकार नैतिक निर्णय तथा ऐतिहासिक विकास के आवश्यकता और भेद का आवश्यकता और भेद का आश्राय प्रस्पन्ट है।
- 2 हीगल के द्वारा समाज और उसकी व्यवस्थाओं नी व्यास्या करने के लिए द्वन्द्वान्मक सिद्धान्त का प्रयोग अनुपयुक्त और असफल मिड हुआ। आत्मा सम्बन्धी दार्शनिक विचारधारा से उसने
- 1 सेवाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 2, पृष्ठ 619.

कला को 'वाद', धर्म को 'प्रतिवाद' और दर्शन को 'सवाद' या 'सक्षेत्र एां साना है। पर धर्म को कला के विरुद्ध मानने और कला तथा दर्शन के सम्बन्ध की जीवाणु और जाति के सम्बन्ध जीसा बताने की बात समक में नहीं ग्राती। केटलिल (Catin) के अनुसार, "जीवन के ग्रनुभवों को 'वाद, प्रतिवाद और सवाद के प्रनुसार वर्गीकृत करना एक मनोरजक मानसिक व्यायाम है। द्वन्दवाद मानसिक व्यायाम के रूप से महत्त्ववीद नहीं है, किन्तु विवेचन-सिद्धान्त (Interpretative Principles) के रूप में अविध्यतीय है।"

- 3. हीगल ने अपनी इन्द्रास्पक पद्धति द्वारा राज्य की निरकुवाता को प्रकट किया है। इस पद्धति का प्रयोग यह सिद्ध करने के लिए किया गया है कि राज्य दैविक प्रज्ञा (Divine Reason) की सर्वोच्च और सम्पूर्ण अभिव्यक्ति है, अत इसे सम्पूर्ण राष्ट्रीय विकास का उद्देश्य माना जाना चाहिए। हीगल ने तो इन्द्र और राज्य आदर्शकररण में एक रूपता लाने का प्रयत्न किया, लेकिन वाद में कार्ल मार्क ने दोनों को गुणक कर दिया। उमने इन्द्रवाद को अपनाते हुए हीगल से एक सर्वया भिन्न परिणाम निकाता। मानक् के हाथों में यह समाज के एक वर्ष द्वारा दूसरे वर्ष के श्रोपण और दास बनाने के यम में राष्ट्रीय राज्य के विरोध का आधार वन गया।
- 4. हीगल चरम राष्ट्रीयताबाबी वार्षानिक था जिसने व्यक्ति तथा वैयक्तिक स्वतन्त्रता का राज्य की वेदी पर बिलदान कर दिया । वह एक सर्वेष्ठात्ममान निरकुष राज्य का पुजारी था । बार्कर के ब्रव्धी मे उससे "राष्ट्रीय राज्य को एक रहस्यात्मक स्तर (To a mystical height) तक पहुँचा विया है ।" यमबहुवी णताब्दी के वार्षानिको ने राजाओं के देवी अधिकार की बात कही थी, लेकिन हीगल ने राज्य के देवी अधिकार की स्थापना की । हीगल का सर्विक्ताराबारी राज्य (Totalitarian State) जनतन्त्र के साथ मेल नहीं खाता । आइवर ब्राउन (Ivor Brown) के अनुसार व्यावहारिक दृष्टि से हीगल के सिद्धान्त का प्राज्य है प्रात्मिक सासता, देहिक अधीनना, अनिवार्य सैनिक मर्ती, राष्ट्रीय हितो के लिए युद्ध, ज्ञान्तिकाल से लेबियायन देव्य की और युद्ध-काल से 'मलोक' (Maloch) की उपात्मता विवार्षात्म का प्रात्रय है प्रात्मक से से विवार्षात्म की सिद्धान्त को ने हीगल को 20वी खताब्दी की दो बढी सर्वाधिकारवादी विवार्षाराओं की उपात्मता विवार्षात्म ने ने ने कि अधीर नैतिकता को प्रभिन्न वाद्या है।"
- 5. हीमल ने स्वतन्त्रता के सिद्धान्त को तोड़-मरोड कर 'स्वतन्त्रता' को 'श्राझाकारिता' का रूप दे दिया है और इसी प्रकार समानता के सिद्धान्त को दिक्षत कर 'अनुष्यासन' का पर्यायदाची वर्ता. दिया है। 'उसने व्यक्ति के व्यक्तिस्त के मिद्धान्त को परिवर्तित कर मनुष्यों को देवी शक्ति की प्रवाहिका निक्ता वनाकर उन्हें राज्य में आहमसात कर दिया है। जोड़ (Joad) के शब्दों में , 'राज्य का निर्पक्ष सिद्धान्त व्यक्ति के स्वतन्त्रता का शत्र है त्रयोकि जब भी व्यक्ति और राज्य में कोई संघर होता है तो इसके प्रमुखार राज्य ही 'सही होना चाहिए।' होगल किसी भी दशा में राज्य के विहंद विद्राह को प्रधिकार प्रदान नहीं करता।

राज्य और स्वतन्त्रता के बारे में होगल पर ग्रारोगे की जो बीखार की गई है; उसके बावजूद होगल के क्याब में यह वहा जा सकता है कि उसने राज्य और व्यक्ति को एक दूसरे के विवद खड़ा नहीं किया हैं बिल्क राज्य की भ्रास्ता में व्यक्ति की उच्चतर इच्छाओं के दर्गन किए है। एक ना विकसित रूप दूसरे में निहिल है; ग्रत यह प्रपन ही नहीं उतन कि स्थित राज्य का दास है। हीगल के ग्रनुवार राज्य की शक्ति निरपेक्ष तो है किकन मनमानी नहीं है। राज्य विवेक का प्रतीक है। उनके

<sup>1</sup> George Cathn A History of the Political Philosophies

Barker . Political Thought in England p 20-21.
 Ivor Brown English Political Theory p 145,

<sup>4</sup> Ebenstein Great Political Thinkers, p 595

नातून विवेकपूर्ण होते हैं। नियम राज्य के ग्रधिकारियों की स्विववेक पर ग्राधारित शक्तियों को मर्योदित करते हैं और ग्रंधिकारियों के पद की सत्ता को व्यक्त बरते हैं, न कि उनकी व्यक्तिगत इच्छा ग्रयवा निर्णय नो । निरकुशता का तत्त्व विधि-विहीनता ग्रीर ही गल के स्वतन्त्र एव सौवियानिक शासन का तत्त्व इस विधि-विहीनता को दूर कुर सुरक्षा को जन्म देता है। हीगग की श्रीट से राज्य व्यक्ति पर कोई बाहर से बोपी हुई सत्ता नहीं है बल्कि व्यक्ति की ग्रात्मा है। गज्य व्यक्ति के सर्वोत्तम रूप की अभिव्यक्ति है। राजाज्ञा पालन करने में त्यक्ति स्वय अपनी ही आज्ञा का पालन करता है। हीगल की द्षष्टि में राज्य मूल रूप से व्यक्ति की स्वतन्त्रता का क्षेत्र विस्तृत करने के लिए है, सीमित करने के लिए नहीं । हीगल के सिंद्धान्त के सत्य को यह कहकर ठुकरा देना उचित नहीं है कि यथार्थ राज्य हीगल के आदर्ग राज्य से बहुत दूर है और हीगल का सिद्धान्त करपना-जगत् में ही सही हो सकता है, ब्यावहारिक जनत् में उसे लागू नहीं किया जा सकता। हमें यह ध्यान में रखता होगा के किसी भी विचार अथवा नियम को इसी खाधार पर गलत नहीं कहा जा सकता कि यथार्थ जीवन मे दिलाई नहीं देता। गति के प्रथम नियम को किसी ने इस ग्राधार पर नहीं ठुकराया कि वास्तविक जीवन में उसका पूर्ण रूप दिन्दगोचर नहीं होता। हीगल वा सिद्धान्त दस ग्राधारभूत सत्य की ग्रीर सकेत करता है कि मनुष्य की सामाजिक नैतिकता, जिसकी ग्रिभिव्यक्ति राज्य की विधियो द्वारा होती है राज्य की विधि के अनुकूल आचरण मे है। यह भी स्मरणीय है कि हीगल राज्य के कानूनो का निष्कर्ष रूप से पालन करने को स्वतन्त्रता नहीं मानता बल्कि वह वहता है कि ग्रपनी स्वतन्त्रता की\_ ग्रनभृति के लिए उन्हें स्वेच्छा से राजाजाओं का पालन करना चाहिए, अन्यया यह आत्म-निर्णय नहीं होगा। हीगल का दोप यही है कि वह व्यक्ति के राज्ये की ग्रवज्ञा के ग्रविकार को स्वीकार नहीं करता, ग्रीर उसका सिद्धान्त जीवन के तथ्यो पर लागू नहीं होता।

सेवाइन ने प्रपून प्रन्थ 'राजनीतिक दर्शन का इतिहास' मे एक स्थान पर लिख़ा है कि—
"हीग्ल का विश्वास था (यद्यपि उसने, यपने इस-विश्वास को कही स्पष्ट रूप से व्यक्त
नहीं किया है) प्राधुनिक सोविधानिक शासन भूतकाल के किसी भी गासन की प्रऐक्षा व्यक्तिगत
स्वतन्त्रता का प्रिषक प्राद्ग करता है ग्रीर वह व्यक्ति के प्राटम-निर्णय के प्रधिकार को प्रधिक महत्त्व
देता है। इसका प्रभिन्नाय यह भी निकलता है कि मनुष्य के प्रधिकारों का सम्भान लिया जाना
चाहिए। तेकिन्त् यह विश्वास कि मनुष्य के नावे भूल्य है, इस विश्वास से भेल नहीं खाता
कि उसके नैतिक निर्णय केवल मन की कर ये है भूववा उसका महत्त्व समाज से उसकी स्थिति के कारण
है तथा ऐसे समाज का नैतिक माध्य प्राध्टीय राज्य द्वारा प्राप्त किया जाता है।"

पुगेषव, ''इसी प्रकार का प्रनिक्चय और ज़म हीगल के इस विषयास में निहित है कि राज्य उंच्यतम गैतिक मूक्यों को व्यवत करता है। हीगल ने इस प्रथन का आव्यात्मिक प्राथार, पर समाधान करने का प्रयास किया था। यह वात आव्यात्मिक आवार भी स्पष्ट नहीं है कि एक राज्य, जो वियवतमा की केवल एक प्रभिव्यक्ति हैं, कला और वर्ष के मसस्त मूल्यों को किस प्रकार व्यक्त कर सकता है व्यवता इन मूल्यों के एक राज्येय सन्कृति से दूनरों राज्येय सन्कृति में स्थानातात्तर की किस प्रकार व्यवस्था कर समात थे। कभी-कभी वह उन्हें राज्येय अत्यास्था कर समात थे। कभी-कभी वह उन्हें राज्येय अत्यास्था कर समात थे। कभी-कभी वह उन्हें राज्येय अत्यासमा की मृष्टि मानता था, किन्तु वह ईसाई थम को न तो किसी एक राज्य का परमाधिकार सममता था, न उसका यह विश्वास यो कि कला और साहित्य नर्वव राज्येय ही होते हैं। इसरी और उसके इंग्लिकोग में ऐसा कोई सामान्य द्वारोपिय या मानव ममाजु भी नहीं था जिवसे उनका सम्बन्ध हो सकता था, क्योंकि राज्य के बिना व्यव्यक्तिक वण्डति व परस्परा विरोधाभाम मंत्र है। इस प्रम का करिए जावद यह है कि होवल के पास विद्युद्ध राजनीतिक वर्षातल पर सौर वर्षों के नम्मन्या के वारे मे स्थवा सन्तरास्था की स्वतन्त्रता के वारे मे कहने के लिए कोई खान वात नहीं थी।'

- 6 हीगल ने विश्व-इतिहास एव दैवी-चिक्त दोनो की ही व्याख्याएँ किसी एक विधिष्ट उद्देश्य के समर्थन के लिए की है, ब्रत इन्हें निष्पक्ष व्याख्या नहीं माना जा सकता। होगल अपनी व्याख्याओं द्वारा जर्मनी के गीरव में श्रीभट्टींड करना चाहता था।
- 7 हीगल राज्य एव समाज में किसी प्रकार का श्रन्तर नहीं मानता। राज्य की निरंकुवर्ण का प्रतिपादन करने की भीक में वह दोनों की एक मानने की भूल कर बैठा है। उसने यह समर्थन का प्रयत्न ही नहीं किया है कि राज्य और समाज दो भिन्न उकाद्यां है और उनमें अन्योग्याधित सम्बद्ध है। यदि दोनों में यह भेद न रहे तो जनता का निद्धस्ट प्रकार के राज्य की इवेच्छाचारितों से दमन ही जाना, व्यक्तिगत स्वतन्त्रता नस्ट हो जाना और राज्य को मानव जीवन के प्रत्येक पहलू पर नियम्बर्ध प्राप्त हो जाना श्रवस्थानारी है।
- 8. हीगल का राष्ट्रीय-राज्य का मिद्धान्त प्रस्तार्राष्ट्रीय प्राचार (International Ethics) की सीमा का उल्लबन है। हीगल की दृष्टि में ग्रन्तर्राष्ट्रीय कानून केवल परस्तरा मात्र हैं जिन्हें कोई प्रमुद्ध-सम्पन्न राज्य इच्छानुसार स्वीकार या ग्रस्वीकार कर सकता है। नैतिकता ग्रीर ग्रन्तर्राष्ट्रीय सदाचार के ग्राधार पर ग्रन्तर्राष्ट्रीय लेज में राज्य पर वह किसी मी प्रकार के सम्बन्ध को अस्वीकार करता है। उसकी मान्यता है कि वो भी अन्तर्राष्ट्रीय मम्बन्ध स्वापित हो जाई हैं, वे ग्रह्मकालीज होते हैं, यहाँ तक कि सन्ध्यों तक परिवर्तनग्रील होनी है। जोड (Joad) के अनुसार, "हीगल का राज्य सिद्धान्त सद्धान्तिक रूप ने सबत श्रीर तथ्यों के विपनीत है एव परराष्ट्र नीति के क्षेत्र में बर्तमान राज्यों के सिद्धान्त विद्वान कार्यों को इनसे मान्यता मिल संकती है।"
- वास्तव मे हीगल के प्रन्तरांट्रीय सम्बन्धों के विचार अराजकता की सीमा को दूर्त हैं। हीगल भी विचारधारा के आधार पर राज्य अपने अनैतिक एवं सिद्धान्तहीन कायों को भी नैतिकता ग्रीर श्रीचित्य का बाना पहना सकते हैं। परराष्ट्र जीति के क्षेत्र मे राज्यों के सिद्धान्तहीन कायों को माजता मिलते का अनिवार्य परित्याम विध्व-कालिन और सहयोग का गला घोट देना है। ऐसी किनी भी प्रारणा को स्वीकार करने का वर्थ स्पन्ट ही विनाझ श्रीर अशान्ति को मिमनश्य देना है। यह ठीक है कि एज्य की सुरक्षा सर्वोच्च है, जीन्त्र के तिक प्रव्यं की सुरक्षा सर्वोच्च है, जीन्त्र के तिक प्रव्यं की सुरक्षा सर्वोच्च है, जीन्त्र के का स्वाचार आदि कहा जा संक्ता, जिससे राज्य की इंच्छा को सीमित करने वाल अन्तरांच्हीय कानून और तथाचार आदि के प्रस्तित्व को ही चुनौती दे दी जाए। हीगल युद्ध का पुजारी है और युद्ध को एक ग्रानवार्थना मानता है। वह युद्ध को मानव सन्धता के विकास एवं राज्य की सर्वोच्च कित का परिचय देन के लिए एक परम उपयोगी सावव सत्याता है। उनका युद्ध और अर्थ प्रत्यं को लेवा की विधा हो सिद्धान्त मृत्यु, विनाज एव महार्द को और के जाने वाचा है। तथ्याई तो यह है कि उसकी सिद्धान्त सुत्यु, विनाज एव महार्द को ग्रीर का जाने वाचा है। अरचाई तो यह है कि उसकी सिद्धान्त सुत्यु, विनाज एव महार्द को ग्रीर के जाने वाचा है। तथ्याई तो यह है कि उसकी सिद्धान्त जीवन की यथाईताओं से बहुत दूर दार्धनिक करना का एक ग्राव है।
- 9. "बोसाँक तथा बंडले को छोड़कर अन्य अनेत्री विचारको पर हीनलवाद का कोई विग्रेप प्रमाव नहीं पढ़ा। यह बाद उनके गलबिलन की पढ़ित का खण्डन करता है और उनके अत्यिक्त प्राप्त नहीं पढ़ा। यह बाद उनके गलबिलन की पढ़ित का खण्डन करता है और उनके अत्यिक्त प्राप्त राज्य सम्बन्धी प्रयोगों को हेयं दृष्टि से देखता है। वे इसे अर्थ तथा खानक मानते हैं। कुछ अप्रेगों का विचार है कि इसका अन्य कर देना चाहिए। हांबहाउस ने अपनी प्रनद्भ 'ते मेंटाफिजिक्त व्योगी आफ ही स्टेट (The Metaphy sical of she State) में ही पलवाद को वर्गन का लग्दन में तिज्ञय के लिए की निक्त पर हिताय के लिए की निक्त पर पर हुन हिताय के लिए की निक्त प्रमुख पढ़ से कहीं प्रयोग है। उसके अनुसार यह कुछ ऐसी चीड़ है जिसका प्रभाव यह से कहीं प्रयोग्न होता है। ''
- 10. 'हीमर' के कार्नून नथा तर्क सम्बन्धी विचार उलझे हुए हैं। उसका तर्क मिद्धान्त तर्कशास्त्र का कोई नथा निद्धान नहीं है। उसके नके सम्बन्धी मनभेद एक दूसरे के उत्तरे ही विरोधी हैं

<sup>1</sup> Joad Modern Political Thought, p 17,

<sup>2 -</sup>वेपर : वही, पुष्ठ 190 92.

जितने २०४ भीर मण्याय । श्री निद्धाना हीगच के प्रमुमार राज्य की देशना बताता है, प्रीर मानर्स के प्रमुसार उसी राज्य की राक्षस, बहु प्रधिक मूच्यान नहीं हो मकना । दूस यह सकते है कि जिस् प्रकार 18जी बताब्दी में प्राकृतिक नियम का सिद्धान्त इसनिए वृतिद्ध दूधा कि यह सभी मनुष्यों को प्रकृति द्वारा मनमाने न्याय के मिद्रास्तों हो प्रनिपादित हरने (Deduce) हो यात्रा देता या नुष्या का प्रकृति द्वारा मनमाने न्याय के मिद्रास्तों हो प्रनिपादित हरने (Deduce) हो यात्रा देता या, उत्ती प्रकार 19 मी तथा 201ो सतादरी से तहंबार या हीणनबाद रक्षी ए नोहिष्य हुआ है उस ति देती ।"में को इतिहास में राज्य के मानय-सम्बन्धी मानान्यतया स्वीकृत सिद्धान्तों के उपकलन की ब्रनुमति दे दी।"में 11 हीणत एक जाहूगर की भीनि धयने वाहुई उन्हें में बीजों को देगते-देवते बदन देता

है। वह कहना है कि दिशान का उद्देश वस्तुवर ह (Objective) है और बाद में फिर कहता है 'राज्य को वाह्य राज्य की रक्षा करनी चाहिए।' इसके धांतरिक्त वह स्वतन्त्रता तथा प्राज्ञान्यातन में समानता स्थापित करना है। ताथ ही बहु समानता का ताथारम्य यनुशामन में भी करता है। श्रमित्रा को स्वीत्रा देनी शक्ति के हाथ की कठतुत ही मानना है। इस प्रकार म्बतन्त्रना, समानता तथा व्यक्ति, सनी का उसके जादर्ड एण्डे ने जिलोप कर दिया ।2

12. द्वीपन का राजदर्गन मायस्यकता से प्रियक बुद्धियारी है। वह एक प्रमुजयगून्य ग्रीर गुरक दार्गनिक के रूप में प्रकट होता है। ध्रमयश वह यह मान बैठा है कि विवेशणीयता ही बास्तविकता है और बान्नविकता ही विवेकशीयता है' (Rational is real and real is rational)। ब्रति वार्गनिकता के कारण द्वीपत का दर्जन क्लपना मात्र रहा गया है। बांहून के मत में हीगल की हुत दार्जनिकता का प्रमुख कारण स्थापित थ्यास्था के प्रति उनका एक ग्रन्थिशमपूर्ण सम्मान तथा परिवर्तन यथवा सनोधन करने वानी प्रत्येक इकाई के प्रति ग्रनिण्नाम था।

13. हीगल तरकालीन प्रवस्ता की प्रकाश के प्रावेग में इतनी प्रविक्त नीमाएँ लीच गया है कि उसका प्रावर्गवाद कूरनावाद या पशुवाद वन गया है। हीगन ने सपनी वर्वरता को इसीलिए देवी रूप दिया नर्योंकि वह सकत हो गई थी। जर्मन निरक्षणता एव वर्वरनावाद होगल के सिद्धान का ही

एक परिणाम या—यह उद्देश अनुचित न होगा। पर दन नव ब्रागोवको के साथ ही सेबाइन के इस सन्तुलित विचार को ब्यान में रखना चाहिए हि— "शिवन का दर्शन एक प्रकार से शक्ति के ब्रादर्शकर एक वार्याचा नगर का जीन से एक प्रकार से शक्ति के प्रवक् प्रत्य किसी भी प्रादर्श के प्रति एक प्रकार को प्रवता का भाव था। इनमें शक्ति को एक प्रकार का नैतिक और न्यायमुक्त श्रादर्श माना गया था। उमने राष्ट्र को एक ऐसे श्राध्यात्मिक धरातल पर प्रतिष्ठित किया वो अन्तर्राष्ट्रीय विधि के नियन्त्रस्त के परे या और जिसको नैतिक दृष्टि से भी आलोचना नहीं हो मकती थी। राजनीतिक निष्कर्षों की दृष्टि से हीगल का राज्य-सिद्धान्त उदारता विरोधी या। गटा हा नकता था। राजनातक । लक्ष्म का द्वाट्स स्वाण का राज्य-सद्वान्त उदारता विरोधा था। उनमें स्वतन्त्र सत्तावाद को उदात्त रूप दे दिया गया। था तथा गण्डवाद ने राजवशीय और राजसता का रूप धारण कर निया था। लेकिन वह सदिधान-दिरोधी नहीं था। उनने सविधानवाद के बारे में एक ऐमे द्वा से विचार किया था। जो तत्त देगों के द्वा-दे भिन्न था जहाँ उदारवाद तथा सविधानवृद्धि एक ही राजनीतिक ग्रान्दोनन के पहलू थे। इसका अर्थ था 'मनुष्यो था नहीं, बन्निक विवि का शासन।' हीगल के सविधान में लोकतन्त्रात्मक प्रक्रियाओं के स्थान पर मुख्यस्थित नौकरणाही शासन का भाव निहित्त था। उसने जीवन तथा सम्पत्ति पी रक्षा का क्षाव्यक्त दिया था तथा उन वात पर भी जोर दिया था कि शासन के लिए यह आवश्यक स्वी है कि स्थान के स्वाल के स्वाल पर स्वाल के स्वाल के स्वाल पर स्वाल के स्वाल पर स्वाल के स्वाल पर स्वाल के स्वाल के स्वाल पर स्वाल के स्वाल के स्वाल पर स्वाल के स्वाल के स्वल स्वाल स्वाल के स्वाल के स्वाल के स्वल स्वल स्वाल के स्वल स्वाल के स्वाल स्व नहीं है कि ज्ञासन लोकमत के प्रति उत्तरदायों हो। यह क्यें एक ऐसा राजक्मेचारी जो कर नकती है जो सार्वजनिक भावना से अनुप्राणित हो बोर जो ब्रायिक तया सामाजिक हितों के समर्थ से ऊपुर हो। इसका व्यावहारिक अर्थ यह था कि राजनीति को ऐसे लोगों के हाथ से जोड दिया जाना चाहिए

636 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

जो कुल तथा व्यावसायिक दक्षता द्वारा चासून करने योग्य है। यह प्रयत्न एक ऐसे समाज की समक्ष में ब्रा सकता था जिसमें राजनीतिक एकता के निर्माण बीर राजनीतिक शक्ति के विस्तार की चिन्ता ने राजनीतिक स्वतन्त्रता की भावना को प्रस्त कर रखा था। 171

#### हीगल का प्रभाव एवं मूल्याँकन (Hegel's Influence and Estimate)

विभिन्न नृटियों और दुवंलताओं के बावजूद हीगल की युग-परिवर्तनकारी विचार्यारा का प्रप्रतिबित कारणों से विजय महत्त्व है—

- राजनीति तथा नीतिशास्त्र के पारस्परिक मन्द्रवां को हीगल ने सर्वाधिक स्पष्ट एवं सक्ष्म क्प से समझाथा।
- राज्य व्यक्ति की उशित् के लिए घनिवार्य है तथा व्यक्ति राज्य का एक अविभाज्य कर्त है' हीनल ने इस सिखान्त की प्रतिष्ठा करके राजदर्गन को एक महत्त्वपूर्ण बोग प्रवान किया है।
- ही न ही वह पहला विचारक था जिसमे ऐतिहासिक प्रणाली को भदी-भांति समका।
   4... हीगल ने अपने दर्शन में इस अय्यन्त वैज्ञानिक सिद्धान्त का प्रतिपादन किया कि विवेक हारा प्रणति (Progress by Reason) होती है।
- 5 हीगल न व्यक्ति की चेतना पर समाज की प्रेरियामूलक बुद्धि के ऋष्य की समक्ष्मे और स्वीकार करने का बहुमूल्य प्रधान किया है।
- 6. हीणल की बिक्षा मूल्यवान है क्यों कि इससे मानव की सामाजिक स्वतन्त्रता की विकेष वस मिलता है। व्यक्तिवाद मनुष्य के -सामाजिक चरित्र का परित्याग कर देता है। व्यक्तिवादियों के लिए व्यक्तियों से वने छोटे छोटे तमुदाय रूपी उन कसी का महत्त्व अधिक है -जो. राज्यरूपी भवन का निर्माण करते हैं, परन्तु ही ल चन्तुननवादी है। वह यह भी प्रतिपादित करता है कि मनुष्य समझ से कितना प्रभावित रहता है। उसने स्वतन्त्रता सम्बन्धी विचार को .कहीं अधिक गोरदान्तित किया। उसका पादर्यवाद बास्तिक तथा मनोवैज्ञानिक था। उसने राज्योतित को उसके हिंदों के समझौते से कुछ ऊँवा और कानून दो आदेश मानवे के कुछ अधिक स्थान दिया। यह नोई- साधारण विचार नहीं है कि पुलिव-राज्य पर्याप्त होता है और राज्य को मनुष्य के नैतिक उद्देश्य का एक अंग, पाना जाता चानिए।
- ्रशास के विचार के मूल तस्य तीन हैं—(1) इन्द्रवाद, (2) राष्ट्रीय राज्य का सिद्धान्त, (3) प्रगति की घारणा। ये तीनो बातें हीगल की विचारधारा ये परस्पर-समझ्ब थीं, किन्तु बाद के विचारकों ने हीगल की इन्ह्रवाद को मीतिकवादी क्य प्रदाल कर कार्ले मार्ज्य ने नासर्ववादी समाजवाद के दर्शन का विकास किया भीर हीगल के उराष्ट्रीय-राज्य के विद्धान्त के आधार पर नुद्धानिती ने पासीबादी दर्शन को विकास किया भीर हीगल के प्रभाव को प्रभाव करते हुए प्रा. सेबाइन ने निवा है क्य-

"होगल के जिल्का के प्राचार पर राजनीतिक सिद्धान्त में जिन विविध प्रवृत्तियों का विकास हुगा, उनमें से तीन पर विशेष व्यान देने की भावश्यकता हैं। विकास की चीवी रेखा असदिग्य कर में होगल से मानसे और बाद के साम्यवादी सिद्धान्त की थी। यही इन्हाल्मक पद्धित को जोड़के वाणी कही थी। मानसे ने इन्हाल्मक पद्धित को जोड़के वाणी कही था। नाममें हीगल के तथा ने वाण मानसे होगल के राद्धाव और राज्य के साव्यक्तिकरण के ने तथा की स्वी रह्मा पानतों या जिससे इन्हालक पद्धित को अपने प्राध्यानक स्वाप्त की स्वाप्त सावस्त स्वाप्त की स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त की स्वाप्त स्वप्त स्वाप्त स्वाप

<sup>।</sup> चेबाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिज्ञान, खण्ड 2. पृष्ठ 626.

<sup>2</sup> बेपर : वही, पुष्ट 191

्या. न र भीति रुपार ना एवं देशर धीर उनक प्राधार पर दिशाम की व्यक्ति व्यक्ति कर सामाजिक विकास भी वैद्यानिक तरीर में रथा-ना रूप मुक्ता है। नामित्र समाज राज्य से पूजकु एक समझ है, मानमें पह निरुध मीध होगर से अदूर प्राप्त प्रशास पा। दूसरे प्राप्त के विवासकार के पार्ट्यनारियों ने प्रत्येक के उत्तरवार में तो माने चन दिशा मानु प्राप्त मानु मिन की विवासकारा एक महत्त्वपूर्ण तस्य थी। यहाँ इंडान्जर पर्याद रा वार्ट दिल्य मानु प्रत्यात की विवासकार प्राप्त की किलाना और व्यक्ति से इस प्रश्न की विवासना और व्यक्ति दा वी सामाजा मानु स्पृत्ते प्रनाय था। बौद्योगित उप्तित से दूस प्रश्न की वावश्यक वमा जिल्ला ता। होगल के र अनीतिक निजान ना प्रथम्याद-विश्वी स्वय व्यवस्थिति की सम्बद्धिक सामाजित की सम्बद्धिक स्वयाद कर कि किलान का सामाजा की स्वयाद प्रया । सम्बन्ध कुटली में प्राप्तियम ने अपने प्राप्तिक करणों से होन राव से स्वयंतिक प्राप्त प्रकृत्व हिला च्यादिक प्राप्तियम ने

्रीयन का कोन क्षेत्र किया है और त्यने पन र जान । के मामान्यी र स्था मिदनवां के स्था में किया मिदनवां मिदने में को मिदनवां के स्था मिदने में को मिदन के स्था मिदनवां मिदने में को मिदन के स्था मिदने में को मिदन के स्था मिदने में को मिदन मिदने मि

तित के निदास्त का ने करने विस्मार्क तो नीनि पर ती प्रभाव पड़ा, बिक दी द्रवस (Tierske) न के ज़िरान (Diopsen) प्रेने मत्न की का निवास स्थान के लिक बी द्रिया के स्थान के लिक भी द्रिया के प्रभाव के स्थान के लिक भी द्रिया के प्रभावित तुम के प्रभाव के

यह मच है हि हीतल का दर्जन यनेक वाता मे उमेनी के दिनीय साम्राज्य की प्रवस्था का प्राश्वर्यध्यनक क्ष्म में धरानथ्य विवस्ता या नशिष क्रकेल जर्यनी के नम्बर्स में हीसन के राजदर्शन पर विवस्त करता उनके महन्य को राजदर्शन पर विवस्त करता उनके महन्य को राजदर्शन पर तिकला होता । हीसन का क्षित्रक हाए प्रवस्त व्यापक या। उत्तके दर्शन में न रेचल प्राश्निक विवस्त नृति नह प्रोत्तक्षीत या, यिष्णुत वह प्राप्नुतिक विचसन का मामेक वर भी था और मृतिह भी । सेवाउन के प्रमुतार. ''हीसन के चित्तन को यविष स्ववस्त्रक प्रत्या कहकर तिरस्कृत कर देना बहुत ग्रामान है, तथापि वह एक ऐसा बीज या जिसने ग्राये चराकर 19वीं प्रनाहने में सामाजित दर्देन के प्रत्येक पहलू को प्रभावित किया प्रच्छे हव में भी और वृदे क्ष में भी । महत्वपूर्ण परिवार्य के प्रतिक होत हव्य में भी में कि विवेद का नाम दिया था, व्यक्तियों में नहीं असुत् सामाजिक समुदायों, राष्ट्रीय सस्कृतियों और सस्तार्थों के बानि विवेद का नाम दिया था, व्यक्तियों में नहीं असुत् सामाजिक समुदायों, राष्ट्रीय सस्कृतियों और सस्तार्थों के बानि विवेद का स्थान पुर

<sup>1</sup> सेवाइन : राजनीतिक दर्शन का डितहाम, खण्ड 2, पृष्ठ 627.

<sup>2</sup> McGo ern : From Luther to Hitler, p. 205.

'उत्थादन की शक्तिया' शब्दों का प्रयोग किया जाए तो परिएाम वही निकलेगा । दोनो ही अवस्थां में समाज अंकियों का समुदाय नहीं रहता, बिल्क वह शक्तियों की एक व्यवस्था हो जाता है । उसका इतिहास उन सहयाओं के विकास का इतिहास वन जाता है जो सामूहिक रूप से समुदाय की सत्याएँ होती हैं। वे शक्तिया और सत्याएँ अपने स्वरूप में निहित प्रवृत्तियों, का प्रमुत्तरण, करती है । विधियों, आवारों, सर्विधानों, दर्शन और वस्ता का सत्यागत इतिहास सामाजिक आवारों के अध्ययन का एक मुख और स्थायों अप वन गया। इन संमाजिक शक्तियों के कार्यमन को एक मुख और स्थायों अप वन गया। इन संमाजिक शक्तियों के कार्य और स्थायत के नित्य व्यक्ति के नैतिक निर्माण में वास्तविक सावन शक्तियों के कार्य और स्थायत हो लिए व्यक्ति के नैतिक निर्माण में वास्तविक सावन शक्तियाँ है जो अपने आप से ही सार्यक है क्योंकि उनका मार्ग निश्चित होता है। इस तरह के विचार, जिनमें एक सच्चाई भी थी और अतिथयोक्ति भी, उजीसवी खालावी के सामाजिक दर्शन पर पूरी तरह खा गए। उन्होंने राजनीति के अध्ययन को समुद्ध भी वनाया और दरिद्ध भी। जब विधिवाद तथा व्यक्तियों के स्थान पर सत्थाओं का ऐतिहासिक अध्ययन खारम्भ हुया तथा खासन और मनोविज्ञान में निर्मेश एक प्राचिक तस्यों का प्रविक ठोस अध्ययन होने लगा, तो राजनीति से मुख होकर कही अधिक यार्थपरस्त हो गई। ।

"हीगल की अपनी समकालीन राजनीतिक वास्तिविकताओं में ससाधारण अन्तर किट थी। उसने उस समय जीवन संघर्ष में उलझे हुए औद्योगिक और वैज्ञानिक राज्य के मांबी उद्देश का पहले ही अनुमान लगा लियां था। हीगल का उद्देश्य जर्मनी के राष्ट्रीय एकीकरण के मांबी ज्वानी में ब्राहित बाह्यओं का निराकरण करना था, जीविक उसने इसेसे भी अधिक प्रभावकारी कार्य किया। उसने ऐसे दर्शन अध्यात सिद्धान्त का प्रवर्तन किया जिसके द्वारा राष्ट्रवाद जर्मनी में ही नहीं विक उसने ऐसे दर्शन अध्यात सिद्धान्त का प्रवर्तन किया जिसके द्वारा राष्ट्रवाद जर्मनी में ही नहीं विक उसके दर्शन का बहुत वहा महत्त्व की सावना को बल दिया और यह उसके दर्शन का बहुत वहा महत्त्व है।"

निष्कंष इस में यही कहा जा सकता है कि हीगल का सिद्धान्त नि सन्देह ब्रायन्त उच्च है श्रीर अधिकतर आलोचनाएँ उसे ठीक तरह न समझने के कारण हुई हैं। उसका सिद्धान्त इतना उच्च है कि सबेकी बृद्धि वहा तक नहीं पहुँच पाती। उसमे ब्यायहारिकता की अतिशय कमी है और वह इतना निलट एवं युढे हैं कि जनसाधारण के लिए उसे समक्षना असम्भव-सा बन गर्या। हीगल आवर्षवाद के प्रसार से स्थय को कल्पनावाद की चरम सीमा में मुला बैठा है

<sup>1</sup> सेबाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खब्ड 2, वृष्ठ 626

<sup>2</sup> Maxey . Political Philosophies, p. 593-94.

30

# टॉमस हिल ग्रीन

(Thomas Hill Green, 1836-1882)

ऐतिहासिक पृष्ठमूमि (Historical Background)—जर्मन आदर्शवाद पर पिछले दो अध्यायो मे विचार किया जा जुका है। आदर्शवाद बास्तव से राजनीति का अध्यत्व महत्त्वपूर्ण सिद्धान्त है जो राज्य के नैतिक धाधारो का अधिकार स्वतन्त्रता तथा जीवन की जपयोगिता के साथ समन्वय <u>करता है। स्क्रमे एक और बढ़ते हुए व्यक्तिबाद के विच्छ</u> जो चरम स्वार्थ का पर्याय माना जाता है, और दुस्पी और प्रमुख सुक्क बच्चोगिताबाद के विच्छ जो स्थूल सुखवाद या निष्ठष्ट भीतिकता का प्रतीक है, प्रतिक्रिया परिचारित होती है।

ज्यान आवर्णवादी वर्णनभास्य का उदय 18वी भाराव्यी के प्रकृतिवादी बुद्धिवाद के सामान्य वण्डन के रूप में हुमा था। अप्रेजी ब्रादर्शवीद की उदय भी 19वी आताव्यी के पूर्वीद की अप्रेजी कृतियों में प्रवित्ति प्राधिक व्यक्तिवाद तथा अनुभवरपुरू उपयोगितावाद के विरुद्ध एक प्रतिक्रिया के रूप में हुमा-क्री राज्य को एक ऐसी सस्या मानता है जिसकी सच्ची प्रकृति का ज्ञान हुने वास्तविक राजनीतिक स्थाओं के प्रयोवकाण द्वारा न होकर राजनीतिक विचारों के प्रमूति विश्लेषण द्वारा ही प्राप्त हो सकता है।

19 वी ग्राताब्दी की अग्रेजी प्रावर्शवादी विचारधारा प्रथम इस्लैण्ड के आवर्शवादी दर्शन का प्रतिपादन मुख्य छुप वे ऑक्मफोर्ड विश्वविद्यालय के अध्यापको धौर छाओ द्वारा हुआ। इसीलिए इस्लैण्ड की आवर्शवादी विचारधारा को ऑक्मफोर्ड वर्शन भी कहा जाता है। विश्वविद्यालय के अध्यापको धौर स्वतन्त्र दार्शितिको ने इस सिद्धान्त का प्रतिपादन इसलिए किया कि वे पुत्रोगिताबादी अधिमुख्य-वैयक्तिकता, नास्तिकना भीर प्रनास्था, धानिक अग्राजकता, क्रमतकारी कानून, सावन के सम्वन्य में प्रयस्थादिता आदि परिणामी से नुन आ चुके थे। वे एक नई व्यवस्था की प्राण-प्रतिष्ठा कर सा प्रवहते थे। वे सामाजिक सनुवन्य या समभीत के सिद्धान्त का भी विरोध करते थे बयािक दुसमे क्रप्रिमृता. भीर प्रस्थाविकका थी।

कोकर ; ग्रावृतिक राजनीतिक चिन्तन, पृथ्ड 440.

अर्गेन्सफोर्ड में आदर्शवादी दर्शन व्यवस्थित विस्ताम के पूर्व ही कॉलरिस और कार्नाइल द्वाग इंग्लैंड की विसारवारा पर जर्मन आदर्शवादी दर्शन का प्रभाव पड़ना चुंक हो गया था । आदीन यूनालें अग्रेज विचारकों ने बाद में विस्तारपूर्व कर्मन धादर्शवादी दर्शन का प्रभाव पड़ना चुंक हो गया था । आदीन यूनालें विद्वान्त में राज्य के खेक्क जीवन में प्राप्त का वर्षोच्य कराना गया था का सहस्व उत्तक आदिक, सानुनी और राजनीतिक पक्षों की नुनना में बहुत अविक दर्शोम या था । इक विद्वान्त ने 19वी सवी के पूर्वार्ट में जर्मन दर्शना पहुन्व का पुन्तदाह किया और ऑक्सपकों के वार्मिकों की मध्यवादी, पद्धित और उनके विचारों में जर्मन दर्शना पहुन्व हार क्षित्र होगन के प्रमाव की स्पष्ट छार दिखाई दी । वर्मन आदर्शवादी दिखान में कृष्य विज्ञान हारा उसे अपने अपने अपने पहुन्क विचार में अपने वार्मिकों के अपने पहुन्क विचार होगी के स्पष्ट छार दिखाई दी । वर्मन आदर्शवादी दिखान हो स्पष्ट छार दिखाई हो इल्केट का स्पष्ट अपने पहुन्व के स्पष्ट आदर्शवादी हो इल्केट का स्पष्ट करते थे, लेकिन अपने पिदान्त की स्वाप्त हों भे क्षित्र प्रदेश प्रभाव हो से स्पर्व हो अपने स्वत्व के स्पष्ट से विकार करते थे, लेकिन अपने पहुन्न के स्वत्व हो से से सम्पत्त हो अपने सम्पत्त की स्वत्व हो साम्पत्त हो से सम्पत्त की अपने सम्पत्त की स्वत्व हो साम्पत्त हो से सम्पत्त की स्वत्व हो साम्पत हो भी स्वत्व हो साम्पत्त हो साम्पत हो सम्पत्त हो साम्पत हो सम्पत्त हो साम्पत ह

इन सब प्रमावों के फलस्वरूपं स्पेक्सफोर्ड के आदर्शनार का सुवधात हुया । उससे राजनीविक, सासाजिक, आधिक एवं नैतिक सुवार, उदारवार, राज्नीयना, विकिधिक्ता द्वारिकानिक सर्वार व्यक्तिस्वानन्य आदि के तुतन युन का प्रादुर्भाव हुआ जिनके काण ने नहीं की न्यायप्रियं जना गै अपने जनतान्त्रिक स्वरूप की न केवल रक्षा नी बक्ति उसे प्रीर आगे दड़ाया।

विद्या और सरन्तु के राजवर्षनाः कृष्ट और होगन के दर्मन नया नामाजिक श्रानुक्य के विचारकों के क्लान ने स्कूट में को विद्यालयों किवारकार जन्मणित हुई, दर्मन वार्मीनकों की प्रस्तार में सबने प्रहूल ताल होना हिल ग्रीन (Thomas Hill Green) का निया जाता है। वे हुँच (F. H. Bradley), क्लान के अनुवायों के 1 आवृतिक दुन हैं का परम्पर्य का प्रतिनिधित्व ए ते निष्कुत (A. D. Lindsey), क्लान बार्कर (Ernes Barker) आदि के काम ग्रीन का कर्मन प्रतिन्व व्यक्तिमाव या नवीन आवर्षाय के काम ते विद्याल है। प्रभाव का क्रान्य का क्लान प्रतिन्व व्यक्तिमाव या नवीन आवर्षाय के काम ते विद्याल है। प्रभाव का क्लान प्रतिन्व क्लान क्ल

एक प्रोफेसर का जीयन मामान्यतः सैद्वानिक एव वीदिक जिल्लामो से आकान्त रहने के कारण एकोगी होता है, किन्तु गीन इसका प्रयाय पा। विण्यविद्यालय के स्वस्थ एव स्वतन्त्र वातावरण में धीन ने सार्वजनिक कार्यों का श्रीगणिक किया और ज्यावहारिक राजनीति के कार्यों में सिक्रय भाग निया। यह मनेक वर्ष तक प्रात्मकी दे टाउन-मीसिल का सदस्य रहा। यह स्वय ससद् के लिए चुनाव में खडा नहीं हुमा किन्तु उदार दल (Liberal Party) का एक प्रभावणागी सदस्य रहा। उसने दल के निविचन सम्बन्धी प्रचार-कार्य में महत्त्वपूर्ण योग दिया और दल की विज्यों वानाने के लिए प्रनेक प्रभावणानी भागवा दिए। यह कई महत्त्वपूर्ण आयोगों का सदस्य भी रहा। सन् 1876 ई में ग्रीन को भ्रावनकों वैषद्ध साँक टेम्पराँस युनियन (Oxford Band of Temperance Union) के प्रव्यक्ष पर पर प्रतिस्थित किया गया।

ग्रीच <u>अपने विचारों द्वा</u>रा अपने समय को राजनीति श्रीर राजनीतिक विचारधारा पर कोई प्र<u>भाव नहीं डाल सका, पर उसकी मृत्यु के बाद मूर्योग में विकाय रूप से ग्रिटन में, स्पष्टता उसका प्रभाव विस्तृत होने लगा.। वर्तमान काल के सनेक विचारक भी ग्रीन के दर्शन से प्रभावित हैं। रचनाएँ (Works)</u>

कोकर के अनुसार, "ग्रीन ऐसा वार्णनिक था जिसने प्रपंत लेखो, ग्रन्थो ग्रीर व्याख्यानो हारा उम समाज की, जिसमे वह रहता था, निकटस्न नैतिक तथा राजनीतिक समस्यां भे ग्रगाध प्रभिक्षि प्रविश्वत की ग्रीर प्रस्वस्थता.तथा वननृत्ववाक्ति की सीमिता के कारण जहाँ तक सम्भव हो सका, जसने ग्रमेक रूपों में प्रपंत उसने क्ष्में का अपने उस लक्ष्म के प्रति प्रपंती निष्ठा प्रकट की, जिनने उसके राजनीतिक तथा नैतिक मिद्यान्त का निर्धारण किया प्रवाद उन ममस्त वापाग्रों का निवारण किया जिन्हे प्रग्रेज नागरिक के स्वतन्त्र विकास के मार्ग से कानून हटा सकता है। "ग्री मोन के व्यान्यानों को मरणोपरान्त प्रकाशित किया गया। ग्रीन ने कोई ऐमी पुस्तक नहीं जिली जितसे उसकी विवारधारा का सम्पूर्ण विवरण प्राप्त हो सके। उसने समय-समय पर जो ग्रनेक न्यारण विवरण प्राप्त हो उसने समय-समय पर जो ग्रनेक न्यारण विवरण प्राप्त हो उसने समय-समय पर जो ग्रनेक न्यारण विवरण प्राप्त हो जिली जितने स्वर्ण किया गया। कुछ पुन्तक भी उसने रिखी जिनमें महस्वपूर्ण हैं—

(1) राजनीतिक दापित्वों के सिद्धान्तों पर भाषण (Lectures on the Principles

of Political Obligation, 1882)

(2) आचार शास्त्र की भूमिका (Prolegomena to Ethics, 1883) (मृत्यु के बाद प्रकाशित)

(3) तदार व्यवस्थापन और अनुबन्धीय स्वतन्त्रता पर भाषणा (Lectures on Liberal Legislation and Freedom of Contract)

(4) अग्रेजी क्रान्ति पर भाषण (Lectures on the Eaglish Revolution)

(5) हा म पर प्रतिवन्ध (Hume's Treatise, 1874)

भीत के राजनीतिक दाखिटको के सिद्धान्त (Principles of Political Obligation) के व्यावसानों का उद्देश्य था राज्य, समाज तथा व्यक्ति के पारत्यिक सम्बन्धी की व्यावसा करते हुए जनस्त्रीकृति के तिद्धान्त का समर्थन करता । (इतर प्रत्य उदार व्यवस्थापन और अनुबन्धीय स्वतन्त्रता (Liberal Legislation and Freedom of Contract) में उन ज्यास्थानों का समावेश है जो सीन हारा सन् 1881 में विद्या ए और जो उदारतानी परप्परा के अनुस्थ अनुबन्ध की स्वतन्त्रता की शोषणा करते हैं। इत अन्य में यह प्रश्न उठाया गया कि वर्तमान यूग में विधि-निर्माण-प्रक्रिया से कहाँ तक अनुबन्धी की स्वतन्त्रता सीमित हो जाती , है। अपने तीवर अन्य आचार ग्रास्त्र की भूमिका (Prolegomena to Ethics) में, जिसका प्रकाशन सन् 1883 में कुला था, प्रीन ने आचार शास्त्र सम्बन्धी विद्यान की व्यावसा की है।

<sup>1</sup> कोकर माधुनिक राजनीतिक चिन्तन, पृथ्ठ 442.

····642 पारवात्व संबनीतिह देववारी हा इतिहास

वास्त्व में चीन का विकार-पांच एक कानव इसाई है दिसे तीन पानी में बांस का पहरी है-पाष्पात-वाहन, मानारकास्त्र नथा सादनीतिक वर्तन (Mejaphysics, Ethics and Politics) Philosophy) । सन्हें सर्वेजनिक नाज्यों और रिक्षायों के नाम्यम से और ने इंग्वेयवस्तियों के बार्यादेक प्रमानित निया । हिन चीन का दर्जन (Philosophy of Hill Greez) के. स्वर्गित William Heary Fairbretter के चतुनार 19वीं उत्तानी के बन्तिन चरल में होन हो लियाँ इंग्लैंग्ड में सर्वादिक करिन्यानी दार्वतिक प्रमान (Most poster) philosophical (affacence) कर . मई । यह उत्तेत्रतीय है कि पीने के मन्युर्ट दिकारों का केन्द्र आचाररास्य (Ethics) दाला मान है। टक्के सबनोतिक विद्यान को बूँबी उनके नामान्य नैतिक जिद्यान्ती न निस्की है जिनकी प्राथमानि उसकी दुपयोग्दिलाकाकी न्या परम्यसम्बद्ध निवासिकाकी। विकासी की प्राक्षोक्ता-में त्या कैतिक मतुष्य और <del>दै</del>निक स्ववहार को प्रकृति के तम्बन्ध में स्वय उसके विचारकों की व्याख्यायो क्वार हुई है । रहका हुस उद्देश्य है नतुम्य के तक्के उछन को छोड़ करना और उठ पुर अस्ते के बिए हर्शेंडन नाकृ का दा चप्रस्र । र्र्भिन के विचार-दर्शन के स्रोत (The Sources of Green's Philosophy)

1. यूनार्स नाहित्य-चीन के कांत्र का अधन कोत्र पुनाली जाहित्य, विदेशल <u>सोते चौर</u> प्ररन् के विचार है। युनानी वार्तनियों ने वह इक्त बार पर महता है कि राज्य न्वामक्ति हो। याराज्य है परि व्यक्ति का <u>कोवन समार</u> के बोदन का गोमन हो। है। व्यक्ति को परना निर्मित्र नर्सेच पूरी कर सामादिक करीत में मेर देना काहिए। विकित प्लारी अवस्थित कोर बीर के प्रार्क वादी टिखान्तों में हुद किन्तजा भी है ! यह किल्क पूनारियों की उठ व रहा से हैं को उठने कीवन के हुने दिस्तादों र<del>्टिक्सेए के एक्ट दे</del> उत्तर ही थे । <u>जनमें वेच क</u> प्रातन्त्रतोंद्र और प्रातन्त्रत का जीवन बुक्त ही व्यक्तिये के लिए प्रम्पव बातरे थे । बार्जी और विवेतियों (Alleas) को स्ववित्रिक स्विद्यार प्राप्त नहीं ये और न नोगों की बौद्धिक. मारीतिक सीर काम्प्रतिनक करति को मीर ही बारिक

हुण्यातावाचा व्यवस्ति क स्वतंत्र वे स्वतंत्र वे श्री श्री हुन्य स्वतंत्र स्वतंत्य स्वतंत्र स

्रिक्षात्र के से इस तर पर का का हिए कि एक को तर के हिए के स्वार्य के स्वर्य के स्वर्य

जनता से ग्राजापालन कराने की शक्ति प्राप्त है, पर साथ ही वह हमों के उन विचारों का खण्डन करता

है पो निरकुष राज्य की स्वापना की ग्रीर सकेत करते हैं।

अर्थ अ अर्मन आवर्शवाद — नृतीय सीत, जिमसे गीन ने प्रेरणा ग्रहण की है, जर्मन ग्रादर्शवाद है जिनका प्रतिनिधित्व कोट, फिक्टे ब्रीर हीमल करते हैं । विज्ञुद्ध प्राध्या मशान्त्रीय क्षेत्र (The purely metaphysical field) में ग्रीन ने फिक्टे ब्रीर हीमल की विचारधारा को स्वीकार किया है, कियु प्राचारवास्त्रीय ब्रीर राजनीतिक क्षेत्रों (The Ethical and Political Fields) में ग्रीन का मुख्य प्रेरिणास्त्रान काण्ट ही उसके विचार-दर्शन का ग्रारम्भ विन्दु है। क्रांण्ट को भौति ग्रीने का विश्वास है कि स्वेच्छा हो एक मात्र भुलाई है। ब्यक्तिश्त स्वाधीनता, युद्ध <u>योर बन्तरांब्टीय नैतिक्ता के विवेचन में भी</u> प्रीन हीयल की प्रपेक्षा कांट के प्रार्थिक निकट है। <u>प्रतिनिधि</u> जामन के महत्त्व, सर्विद्यान में राजा का म्यान, तकंग्रुक्त सगति (The rational of punishment) ग्रादि पर वह कांट ग्रीर हीगल से भिन्न हैं लेकिन राज्य के गौरव की नैतिक महत्ता पर बल देकर वह हीगल का अनुमरण करता है। ग्रीन के दर्गन को निरिचतता प्रदान करने मे हीगल का निर्मायक हाथ रहा है। उसने हीगल के इस विचार को भी स्त्रीकार किया है कि राज्य का उद्देश्य स्वतत्रता की प्राप्ति है, पर ऐसा करते समय उसने कुछ सीमार्थे लगाई है। प्राच्यात्मिक क्षेत्र में उसने हीगल के दर्शन को अपनाया है, लेकिन हीगल के द्वद्ववाद को मान्यता नहीं की है। कुन मिलाकर यह कहा जा मकता है कि ग्रीन यद्यपि कॉटवादी है, पर जसने काट को ही गलवादी ऐनक से देखा है।

'ग्रीन में हीगलवाद (The Hegelian Green) की स्पष्ट ग्रीर मार्गिक व्याख्या करते हुए

वेपर (Wayper) का कथन है कि-

'ग्रीन की रचनायुँ हीगलंबाद से ग्रोतप्रोत हैं। ग्रीन हीगल की देवी ग्रात्मा ग्रथवा तर्क के अस्तित्व मे पूर्णरूपेण विश्वास करता था, यत हीगल की भौति ग्रीन के लिए भी इतिहास एक निरन्तर विकासणील प्रक्रिया है जो 'ग्रनन्त चेतना' को जन्म देती है। हीगन की भाति उमन भी कहा है कि सभी समुदाय, सस्वाय तथा सगठन देवी-आत्मा के ही साकार रूप है। वह हीगल के इस विचार को भी स्वीकार करता है कि देवी-प्राप्ता का प्रत्येक नवीन प्रवतार पहुने प्रवतार की अपेक्षा प्रधिक पूर्ण पा तथा विकास-मार्ग पर देवी-प्राप्ता द्वारा उठाया ज्या प्रत्येक प्रग प ले से प्रथिक वास्तविक था। समिति विरुद्धार से अधिक वास्तविक थी। परन्तु राज्य समिति से भी अधिक वास्तविक है।, उसने यह भी स्वीकार किया कि मनुष्य ग्रांशिक रूप में इस देवी आत्मा का ही अवतार है। ग्रान के मतानुसार राज्य के अभाव मे मानव वास्तविक मानव नही वन सकता। केवल राज्य मे ही वह स्वय को पूरी तरह व्यक्त कर सकता है तथा अपनी प्रकृति का पूर्ण विकास करने मे ममर्थ हो-सकता है। इयत वह राज्य की एक ग्रावण्यक बुराई न मानकर ग्रच्छाई मानता है। उसके लिए राज्य राक्षम का जार नहीं, वरन देवता द्वारा दी गई मुक्ति है। हीगल के विचार को ही वह अपने शब्दों में पुन व्यक्त करते हुए कहता है कि मनुष्य का राजनीतिक जीवन देवी विचार का प्रतिरूप है।"

ग्रीन ग्रयवा हीगल दोनो ही राज्य की श्रेष्ठता तथा गिनित की स्वीकार-करते है। ग्रीन के र्यनुसार केवल राज्य ही वास्तविक ग्रंधिकारों का स्रोत है-।-राज्य से वाहर "ग्रादर्श ग्र<u>ंधिकारों का</u> ही चिन्तन किया जा सकता है, परन्तु राज्य मे समाविष्ट होकर वे अधिकार वन जाते हैं।" हीगल की भाँति, ग्रीन का राज्य भी समुदायों का समुदाय है नथा मभी ममुदायों में सर्वोच्च है। हीगल की भाँति स्वतंत्रता की समस्या से ग्रीन भी ग्रत्यधिक मम्बन्धित है। उसके स्वतत्रता सम्बन्धी विचार हीगल के विचारों के समान ही हैं। दोनों के अनुसार-मनुष्य तभी अत्यधिक स्वतंत्र होता है जब वह देवी-ग्रात्मा से तादातम्य स्थाधित करता है। दूसरे शब्दों में मनुष्य तभी स्वतंत्र होता है जब वह वास्तविक बस्याएं। पथ का ग्रनगमन करता -हैं ने वास्तविकू कल्याण समाज-कल्याण है, अतः इसकी सिद्धि तभी हो सकती है जब दसरों के कल्याण

को ध्यान ये रखा जाए । इस प्रकार ग्रीन के मतानुसार स्वतंत्रता एक सकारात्मक <u>श्रास्त है ग्रीर सग्र अ</u> कल्यां के लिए सनुत्यों की सभी यक्तियों की मुक्ति हैं। परन्तु केवल दैवी-ग्रास्मा के कारण ही मृज्य समाज कल्यां का प्रतुगनन करने में समये हैं। स्वतंत्रता व्यक्ति की दैवी-शास्मा से तादास्य स्थापि करती है। चू कि ग्रीन यह मानता है कि दैवी-ग्रास्मा की उच्चतम ग्रामिक्यक्ति राज्य, में ही होती है ग्रतः यह स्थल्ट है कि वह हीगलवाद के इस सिद्धान्त से ग्रभावित है कि "ग्रास्तविक स्वतंत्रता राज्य में हो प्राप्त होती है।"

्ग्रीन के समाज को महत्त्व देने वाले विचार भी हीगल से मिलते-जुलते हैं। उसने लिखा है कि "समाज के विना मनुष्य नहीं । हीगल की भाँति उसका भी विश्वास है कि प्रत्येक समाज का प्रवा-ग्रपना नैतिक स्तर होता है।'' एक चीनी के लिए जो कार्य नैतिक है, वही एक ग्रग्रज के लिए ग्रनिक ही सकता है । श्रतः यह श्रस्वीकार नहीं किया जा सकता कि ग्रीन के समाज सम्बन्धी विचारों में किन्त ही हीगल के रहस्यवाद की गज है। शीन अपने इतिहास, मानव-समाज तथा राज्य सम्बन्धी विचार्त में हीगल से हीश्रूर्णतया प्रभावित नहीं है वरन उसके हीगलवाद मे ऐरिस्टाटिलवाद ग्रोत-प्रीत है।1 के परम्परा विरोधियों के विचार - ग्रीन के राजनीतिक दर्शन का चौथा और ग्रत्यिक महत्त्वपूर्ण प्रेरणा-स्रोत परम्परा-विरोधियो (Non-conformists) के विचार है। प्यदि हीगल ने ग्रीन के दार्शनिक ग्रादर्शनाव (Philosophical Idealism) को ग्रीर कॉण्ट ने उसके नैतिक (Ethical Thought) की ग्राधार प्रदान किया है तो परम्परा-विरोधियों ने उसके राजनीतिक विचार पर गहरा प्रमान बाजा है [ स्वतनता [ Freedom ] तथा 'नितकता' [ Morality], इन दो कब्दो के लिए पीन के बुदय में प्रेम परम्परावादियों ने ही जायत किया था। ये लोग अपने चर्चों की स्वतन वर्च [ Tho Free Churches) कहते थे और इस प्रकार मानते थे कि आव्यात्मिक एवं राजनीतिक जीवन में स्वतत्रता सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण चीज है। परम्परात्रादियों ने शासन से यह मांग की थी कि शराब, जुआ घुडु-दौढ आदि व्यसनो पर रोक लगाई जानी चाहिए। पक्का परम्परावादी होने और तैतिकता को बहुत महत्त्व देने के कारण ग्रीन चाहता था कि राज्य को उन संस्थाग्रो ग्रीर दशाग्रो की समाप्त कर देना चाहिए जो ग्रनैतिकता को वढावा देनी हैं। उसका कहना था कि राज्य चाहे किसी व्यक्ति पर नैतिकता लाद न सके, किन्तु वह उन दणाओं को मिटा सकता है जो व्यक्तियों को अनैतिक बनने के लिएँ. मार्काष्ट्रत करती हैं। परम्परावादी भू-संस्पत्ति पर विश्वास नहीं करते थे पर व्यक्तिगत पूँजी एकत्र करन के भी विरोधी नहीं थे। ग्रीन ने भी भू-मस्पत्ति का विरोध किया बर्द्यीप उसने व्यक्तिगत सस्पत्ति प्राप्त करते के सिद्धान्त को भी मान्यता दी है।

5 ग्रीन पर्वर्क, कॉलरिज, ब्रॉक्सकोड के बौदिक <u>ब्रान्दोलन,</u> टापमैन, मैक्कियावर्ली क्रांदि का भी प्रभाव था।

श्रीन का ग्राध्यात्मिक िद्धान्त (Green's Metaphysical Theory)

ग्रीन के आध्यान्मिक विचारों पर काँग्र की स्थान्त खाँध है। उसके इस निर्द्धान्त का ग्रारम्भ-विन्यु ही काँग्र का यह विश्वास था कि विगुद्ध बुद्धि (Pure reason) एव यदाकदा आध्यान्माति (Occasional flashes of intuition) होरा ग्रान्तिम अववा चरम नत्य (Ultimate truth) को जावा वा सकता है। अनुभव प्रधान अववा ग्राग्ननात्मक पद्धाति (Empirical or Inductive Method) हार्ग इस सत्ये का पता नहीं लगाया जा सकता। ग्रीन सुर्धम के अनुभवानी (Empirical) श्रीर स्थमर के विकासवादी निदान्त (Spencerian Evolutionary Approach) का विरोधी है। हम मनव्य की

<sup>1</sup> Wayper: Op. cit (Hindi ed ) p 194.

<sup>2</sup> Me Govern : From Luther to Hitler, p. 158-59.

भौतिक प्रकृति (Physical Nature) का एक ग्रंग मानकर तथा उसकी ग्रन्थ कियाश्रो को केवल प्राकृतिक घटनाएँ (Natural Phenomena) मानकर उसके विश्व (जिसका वह एक अंश है) के वास्तविक स्वरूप (True Nature) को नहीं जान सकते । वह प्राधारभूत विन्दू जिससे ग्रीन मानव-स्वभाव का विश्लेषण प्रारम्भ करता है, मनुष्य की प्रारम-चेतना (Self-consciousness) है। मनुष्य से म्रात्म-चेतना विद्यमान है जबकि निम्न कोटि के प्राशियों में केवल 'चेतना' (Consciousness) ही होती है। मनुष्य मे विचार-प्रक्ति होती है। वह सोचने ग्रीर ग्रनुभव करने के समय यह बात जानता है कि यह कुछ सोच रहा है और अनुभव कर रहा है। निम्न कादि के प्राणी जिनमें केवन चेतना होती है, द ख. स्ख, भूख, प्यास, सर्दी, गर्मी आदि का अनुभव तो करते है और उन पर इन बाहरी वालो की प्रतिक्रिया भी होती है, लेकिन इस तथ्य से वे प्रपरिचित ही रहते है कि वे सुग्री हैं अथवा दु.खी। उन्हें अपने सुख, दु.ल. मूख ग्रादि का विचारात्मक ज्ञान नहीं होता। इन सुव्टि में ग्रात्म चेतना प्राप्त करने का गीरव केवल मन्द्य को ही प्राप्त है। हमारी मानव धारमा इसी गुए की सहायता से दूसरों के अनभवी और विचारों को अपन धनुभवी और विचारों से संयुक्त करती है। "आतम-चेतना में यह बात निहित है कि मानव-ग्रनुभव में एक ग्रात्मा होती है जिसे चेतना की क्षणिक स्थितियों से एकाकार नहीं किया जा मकता। यह वह केन्द्र है जो चेतना की प्रत्येक स्थिति का ग्राबार है। मैं सोचर्ता हूँ, मैं ग्रनुभव करता हूँ, में निर्णय करता है, ग्रादि वाश्यों में 'मैं' का ग्रिभियाय इनी केन्द्र से होता है। यही वह तस्व है जो सीचता है, ग्रनभव करता है निश्रंय करता है और इन सब में विद्यमान रहते हुए इन सबको एक इकार्ट के रूप में एकीकृत करता है। इस 'में' की सरलेपएगरमक किया (Synthesising Activity) के अभाव में किसी भी वस्त का एक एकीकृत अम्पूर्ण डकाई (A Unified Whole) के रूप में, जिसका कि ज्ञान-ग्राहमा तथा ज्ञान-जगत (The Knowing self and the Known world) की ग्रन्य वस्तग्री के साथ सम्बन्ध है, कोई जान नहीं हो सकता है। हमारे धनुभयों को एक-दूसरे में प्रात्मसात कर संगठित करने का श्रेय घाटमा को ही है। जिस प्रकार एक बागे में बनेक गुरियाँ पिरोयी होती है उसी प्रकार ग्रात्मा मे भी ग्रनेक ग्रन्भव होते हैं। इस सक्लेषणात्मक सिदान्त (Synthesising Principle) को ग्रीन श्राच्यारिमक (Spiritual) बतलाता है क्योंकि यह सम्बन्ध हमारे विचारों को पारस्परिक सम्बन्धा स जोड देता है।" इससे स्पष्ट है कि अनुभवकर्ता के रूप में जीन की आत्मा की कल्पना कॉण्ट की जानमय श्रात्मा की धारेगा से मुक्त भिन्न नहीं है ।

हीपल तथा फिकटे की भाँति प्रीन भी यह मानता है कि अध्यार और आतमा से एक ही तस्त स्थाप्त । यह तस्त्व बुढिनम्य होता है। इस बुढिनम्यता के कारफ ही जान हो परात है। यह प्रस्ति समार की कोई बस्तु बुढिनम्य नहीं होगी तो उसे नहीं जाना जा सकता। इसिलए गीन मानता है कि समार की मानी बस्तुर तथा प्रात्म बढिनम्य होती है प्रयान स्थाने कर हो होगी जो का ब्रह्माण्ड (The cosmos or the real universe around us) एक बुढिनम्य (Intelligible) अथवा ब्राह्मण्ड तक्ष्य (Ideal Reality) है, इसीनिए इसका स्वरूप (Nature) आड्यारिमक (Spittual) होना चाहिए। ब्रह्माण्ड का अक्ष बुढि द्वारा ही सकता है। मन्य विशेष का मित्रिक इस कार्य में ममर्थ नहीं है, विकित तिस परम बुढिन नमार की वस्तुर्यों के संब्य सम्बन्ध स्थापित किया है, वह मानव-बुढि के अनुरूप होती है। तभीर ती हम बस्त्यों के पारप्रसिक्त स्थाप के समार पाने में समर्थ होती है। तभीर ती हम बस्त्यों के पारप्रसिक्त सम्बन्ध की समार पाने में समर्थ होती है।

"यह वह कमवब सिदान्त है जो एकता और व्यवस्था स्वापित करता है, यह वह सम्पूर्णता है जिस्से प्रत्येक आग को अपना दुक्तियुक्त स्थान प्राप्त होता है। यह सार्वभीम अथवा विश्वयापी है जिसकी ओर वर्डत का प्रत्येक विश्वयापी है जिसकी ओर वर्डत का प्रत्येक विश्वयापी करती है, जिसकी उसे स्वयं को पूर्ण बनाने के लिए आवश्यकता है और जिसके अभाव में वह कुछ नहीं है। यह एक ऐसी देविक सत्ता है जिससे प्रत्येक वृत्तु का निवास तथा अपनी सत्ता है।"

्रश्रीन की प्रारम-चेतना का काँग्ट के ग्रारम-ज्ञान, से पर्याप्त साम्य है तो उसकी शास्त्रत वेतना हीगल के परम विवेक (Absolute Reasons or Ideal) से मेल खाती है। हीगल के समान ग्रीन क विश्वास विवेक ग्रीर ग्रावर्ण में ही है। हीगल के इस मत से भी जीन सहमत है कि विश्व में समस् समुदायों ग्रीर सस्प्रक्तों में ग्रारमा की अभिव्यक्ति होती है।

्ड्स प्रकार स्पष्ट है कि <u>प्रीन के अनुसार ससार में तीन तत्त्</u>वों की महत्ता है, मुनुष्य तत्त्व या मान<u>व प्रात्मा (</u>The Human Self); जगत-तत्त्व (The World) और <u>परम तत्त्व</u> (The God) हैं तीनो तन्त्र्यों से मिलकर एक इकाई बनती है। इन हा सम्बन्ध योगिक न हो कर सावयिक होता है। विक इससे भी वढकर होता है। इसको स्पष्ट करते हुए मेज: (Metz) का कथन है कि—

"वैयक्तिक अन्तरात्मा को सार्वभीमिक अन्तरात्मा का माध्यम बनाया गया है और वह इष्कें विकास में महत्त्वपूर्ण योगदान करती है, पर यह योगदान कित प्रकार का होना है (अर्थात दोनों के बीच में यह सम्पर्क कैसे स्थापित होता है) इस बारे में हमे केवल इतना ही ज्ञात है कि प्रत्येक शरीर के अन्तर्गत शाश्वत् अन्तरात्मा या चेतना विद्यमान रहती है।"

भीन का पूर्ण विश्वास है कि प्रत्येक समुख्य से शाइवत् चेतर्ना का निवास रहता है। यही विश्वास उसके राजनीतिक एव नैविक विवारों का जन्मदाता है। सनुष्य की प्रयानी दृद्धि तथा चेतना भी होती है जो विश्वयं-चेतदा के याथ सिककर कार्य करती है। समुख्य शाइवत् चेनता से विदरण करता और वैदी तत्यों का ताक्षात्कार करना चाहता है। भीन के अनुसार मनुष्य का कल्याण केवल सुख्यायी विवारमारों को धर्माने से ही नहीं होता। वह केवल सुख्य को कामना नहीं करता, विरूक्त वह परम् सुख्य का इच्छुक होता है। नहीं होता। वह केवल सुख्य को कामना नहीं करता, विरूक्त वह परम् सुख्य का इच्छुक होता है। नहीं होता। वह केवल सुख्य को जो पार करते हुए एक पूर्योग की भीर अपसर होता है और इस पूर्णता को प्राप्त करते की धुन में, भीतिक सुख्य को भी भूत जाता। है। मनुष्य यदि अपने जीवन की वास्तव में मुख्य बनाना चाहता है तो उसे पूर्णता की प्राप्त का लक्ष्य स्थित करता चाहिए। स्थाद है कि नीन मुख्याव (Hedonism) को घारणा का ख्युक्त कर नैतिकृता का समर्थन करता है।

प्रीन के अनुसार मनुष्य स्वतन ज्ञाण्यन चेतना का अग है. अत स्वाक्षाविक रूप से नह भी स्वतंत्र है। ज्ञाण्यन चेतना के कारण ही वह सामाजिक कल्याण के मार्ग पर अयसर होता है। यह चेतना हो मानव-प्रात्मा मे परहित और सामाजिक कल्याण की भावना जागन करती है। लेकिन मनुष्य का स्वयं के प्रति भी कुछ कर्सच्य है। मानव जीवन का एक चरुप यह भी है कि वह प्रपना कल्याण करे। ग्रीन यह बतलाना चाहता है कि मनुष्य के अपने कल्याण से ममाज का कल्याण भी निहित है। यह बार्रणा ग्रीन कीर होगज के राज्य सम्बन्ध विचारों में भिन्नता उत्पन्न करती है। ग्रीन के बनुसार राज्य साच्य (End) न होकर साम्रम (Means) है जबिक हीगज की शिंद मे राज्य हमर्थ में एक साम्य है। ग्रीन ने व्यक्ति के मुत्य को स्वीनार करते हुए राज्य का उद्देश व्यक्ति का विकास माना है। व्यक्ति की गीरवान्तित करने के कारण जबके विचार काय और अरस्तु है मिलत हैं। ग्रीन मनुष्य का यह नैतिक कत्तव्य मानता है कि बह दूसरों के व्यक्तित्व को समान व अर्थान स्वयं हित के लिए दूसरों के

<sup>1</sup> Metz · A Hundred Years of British Philosophy, p. 276-77.

हुतो पर कुछरा<u>धात स करे।</u> प्राथ्वत् चैतना का ग्रंग होने के कारण उसे कभी ग्रनितक कार्यों मे प्रवृत्त ही होना चाहिए। उसके निजी मूल्य की मांग है कि वह समता और भ्रावृत्व की भावना का ग्रनुसरए। करें। इन्हीं विचारों से प्रभावित होकर <u>जीन ने राज्य के कार्यों को नकारात्मक छूप में स्वीकार किया है हु चाहता है कि राज्य मनुष्य के नैतिक जीवन के मार्ग मे द्याने वाली वाधाओं को दूर उसे उचित तीर श्रें छ कार्यों के तिल प्रवृत्तर प्रदात करें। राज्य कान्तों के बल पर मनुष्यों को तीतक चाही चना अकता। उसका कार्यों हो नीतिक जीवन के लिए ग्रावृत्तर वालावरण, तैयार कुरना है अवित् ऐसी प्रवृत्तर हो स्वर्त ऐसी प्रवृत्तर हो स्वर्त ऐसी प्रवृत्तर हो स्वर्त है।</u>

ग्रीम के उपयुक्त विचार का ग्रावाय राज्य को व्यक्ति के लिए बनावश्यक ठहराना नहीं है, 
तरयुत् वह तो राज्य को व्यक्ति के लिए ग्रावश्यक मानता है बयोकि उसके बमाव मे व्यक्ति उच्च नैतिकता 
ग्राप्त नहीं कर सकता । राज्य ग्रन्य सभी - सह-गंग्रों मे श्रष्टिक्तम है और नैतिक-जीवनयायता के लिए 
समुचित परिस्थितियां उत्पन्न करने मे परम सहायक है। ग्रीन के ये विचार होगल के समान है। जिल्ला 
व्यक्ति के व्यक्तित्व को महत्त्व देने वाली उसकी घारणा ग्रवश्य ही हीगल के विपरीत है। यह निचार 
रच्चिम के ग्रामाव के कारण वन गया प्रतीत होता है। ग्रीन के नैतिक ग्रावर्ष के सम्बन्ध मे यह वात 
च्यान देने योग्य है कि नैतिक ग्रावर्ष ग्रादमानुभूति का विपय होने पर भी सामाजिक होता है। उसकी 
यही घारणा ग्राचारनाहरू को राजनीतिवास्त्र में समाविष्ट करती है।

श्रीन का स्वतन्त्रता सम्बन्धी सिद्धान्त (Green's Theory of Freedom)

गीन ने भी हसी एवं काण्ट की भौति अपने सम्यूणे ज्यावहारिक वर्णन को 'स्वताय तैतिक रुक्षा' पर प्राधारित किया है। उसने स्वतंत्रता को महानतम् वरदान माना है जिसकी प्राप्ति एव अनुभृति ही नागरिको के सम्यूणे प्रयत्नो को घरितम ध्येष होनां चाहिए (प्रीन के अनुसार मानव का चरम नवस्य परमातमा मे यातम-वर्णन करना है। जब मनुष्य अपनी आरमा को पहेचाने का मन्दर करता है तो वे परमातम बेता जो अवस्था म प्रवेश करते है और इस प्रवन्धा में उनको यह बोध होता है कि हम सब समानं स्वत्राव बाले हैं, हमारी सवकी समात मुभेच्छाय है और मक्का एक ही ज्ञस्य है, परमातम सातम्बर्णन । इस प्रजार मानव-चेतना वर्णत् यातमा नो मामाजिक कत्यारा का बोध होता है जिसमें स्वय असका भी कह्याण जानित है, जब वह इम सामाजिक कत्यारा को पूर्णता प्राप्त काता है ति उसको आहम-बोध हो जाता है। इस प्राप्त-बोध के निमित्त मानव-चेनना स्वत्रवना चार्ली है। अह स्वत्रवना दो प्रकार को होती है कि प्रवास विवास के निमित्त मानव-चेनना स्वत्रवना चार्ली है। अह स्वत्रवना दो प्रकार को होती है कि प्रवास विवास है कि सम्बन्ध विवास है कि सम्यान के निमित्त मानव-चेनना स्वत्रवना को विवास है असने प्राप्त कि सम्यान के निमित्त मानव-चेनना स्वत्रवन को विवास है। अह स्वत्रवना वो प्रकार को होती है कि सम्यान विवास है कि सम्यान विवास है कि समन्त्रविवास को वास निम्म स्वतन्त्रवन विवास कर से प्रवेश वास्त्रवन हिन्स कि स्वति है अपनी मनोवृत्ति को वश में रखना जो प्राचार का हिना विवास कर से प्रवेश वास्त्रवन हिन्स कि स्वति है अपनी मनोवृत्ति के प्रवेश वास्त्रविव हिन के निम्म किष्यायोग हो सके । यह राज्य शास्त्र का तिवास के सानव चेतन सम्बन्ध विवास है निम्म किष्यायोग हो सके । यह राज्य शास्त्रव राज्योतिक होने के सानव चेतन सम्बन्ध विवास है निम्म किष्यायोग हो सके । यह राज्य शास्त्रव राज्योतिक होने के हारण हमारे व्यव्यवन वा विवास है निम्म किष्य होरा प्रव्यविवस हो। स्वत्रवन तिवास व्यवन वा विवास है निम्म किष्य होरा प्रवासिक है। स्वत्रवन साव विवास वा वानीतिक होने के सानव चेतना सम्बन्ध विवास है निम्म किष्य हो साव हो। सके साव विवास वा वानीतिक हो। सके साव स्वत्रवन वा विवास है निम्म के साव स्वत्रवन है। स्वत्रवन वा विवास होने हो साव स्वत्रवन है। स्वत्रवन हो। सक्त स्वत्रवन साव स्वत्रवन स्वत्रवन हो। स्वत्रवन स्वत्रवन स्वत्रवन स्वत्रवन हो। स्वत्यवन

योन ने पूर्व की ध्यवस्था कांग्र होए होएव हाग की जा चुकी स्वतंत्रना थी। कांग्रु ने स्वतंत्रना थी। कांग्रु ने स्वतंत्रना को स्थ्य निर्मित मर्वमाल्य कर्लथ्यों का पालन बनाया था थीर कहा था कि प्रत्येक ध्यान्त को प्रपत्नी आत्मा के मर्वमाल्य व्यादेशों का पालन करते हुए स्वयं की माध्य बना लेना चाहिए। ही<u>यल ने</u> उम त्यादया को नवारात्मक, सीमिन बीर प्रात्मणन माना नरीति उमके खनुनार कर्लच्य का पालन किए विना ध्यक्ति को स्वतन्त्रना प्राप्त नहीं हो सबनी। यह म्वतुन्ता प्रत्येक ध्यान्ति को अपनेन्त्राप में माध्य बनाने के काररण सीमिन है, वेता मिनित होने के काररण सात्मणत है। हीएन ने स्वतन्त्रा को मकारात्म सीर बाक्ष प्रताया विद्ये राज्य ने रहकर और उमके माथ पूर्ण एकना स्थापित करके ही प्राप्त होने करते ही स्थाप के प्रत्येक सीर वाक्ष प्रताया विद्यों के प्रताया कि के प्रताया के प्रताया कि के प्रताया के प्रताया के प्रताया कि के प्रताया के प्रताय के प्रताया के प्रताय के प्रताया के प्रताय क

648 पाश्चात्य राजनीतिक विचारी का इतिहास

व्यक्ति के नैतिक जीवन का लक्ष्य नैतिक कार्यों को सम्पन्न करना है और राज्य का कलव्य व्यक्ति के सारमित्र्यं की स्वतंत्रता तथा आदर्श चरित्र के निर्माण के मार्ग में बाधा उत्पन्न न कर उसके व्यक्ति के विकास की बाधाओं को दुर्र करना है।

ग्रीन ने जिस स्वतत्रता का प्रतिपादन किया है उसके प्रधान लक्षण ये हैं---

1. स्वतुन्वता करने योग्य कार्यो की ही होती है—ग्रीन के मन्तव्य को स्पष्ट करते हुए बाकर का क्यन है फि <u>भानव-चेतना में स्वतद्यता निहिन</u> है, स्वतंत्रता में प्रांवकार निहित हैं. श्रीर श्रीकारों के लिए राज्य ग्रावकार ने स्वतंत्रता में स्वतंत्रता हो सकती है। वह केवल वन उद्देश्यों की प्रारंत के लिए प्रयत्न करने की स्वतंत्रता हो सकती है वो से कि हो है से स्वतंत्रता हो सकती है। इसका अभित्राय यह है कि स्वतंत्रता ना तो केवल प्रांतवन्यों का श्रमंत हो है श्रीर न ही इसका पर्य नियन्त्रण अभित्राय यह है कि स्वतंत्रता ना तो केवल प्रांतवन्यों का श्रमंत हो है श्रीर न ही इसका पर्य नियन्त्रण अभित्राय यह है कि स्वतंत्रता ना तो केवल प्रांतवन्यों का श्रमंत्र कि तरह कुल्पता का ग्रमंत सीन्यनं मही होता, उसी तरह प्रतिवन्धी का प्रभाव स्वतंत्रता नहीं कहीं जा सकता । हम उसे भी स्वतंत्रता नहीं कुह सकते जब कोई व्यक्ति अपवा वर्ग दूसरों की स्वतंत्रता की कि तरह कि तर से सामा कि तरह है कि स्वतंत्रता का उपभोग करता है। मुख्य एक सामाजिक प्राणी है जितके कार्य समाव के दूसरे लोगों से सम्वित्त हैं। ग्रत. स्वतंत्रता तहीं कि हमें उन्हों कार्यों को करते के खुद हो जिनके द्वारा हम उस पुत्र अववा वर्त्त को मान्य निकत्त के सामा के खुद हो जिनके द्वारा हम उस पुत्र अववा वर्त्त को मान्य के भेत्र व्यक्तिकों के सान मिलकर करें हों मुख्य करते ग्रेण हो वित्र कि हमें प्रवाद करते ग्रेण हो स्वतंत्रता का प्रवाद करते हमें मुख्य करते से भी व्यक्ति प्रवाद करते हमें मुख्य करते से भी व्यक्ति प्रवाद करते हमें स्वतंत्रता करते से भी व्यक्तिक सामा के स्वतंत्रता के सान मिलकर करें हों सुख्य करते से भी व्यक्ति प्रवाद करते हमें स्वतंत्रता होगी। वास्तवित्र वास्त्र वास्त्र हो स्वतंत्रता होगी। वास्तवित्र वास्तवा होगी। वास्तवित्र वास्तवा होगी। वास्तवित्र करते वास स्वतंत्रता हो स्वतंत्रता हो जा कार्यों को करते वास करते वास स्वतंत्रता वा जान कार्यों को करते वास प्रवाद वास करते की सकरारासक वित्र हो के कि ए वास प्रवाद वास करते वोस करते वोस करते वोस करते वोस करते वोस वास करते वोस करते वोस करते वोस करते वोस वास करते वोस करते वोस करते वोस वास करते वोस करते वोस वास करते वोस करते वोस करते वोस वास करते वोस वास करते वोस करते वोस वास वास हो हो हो स्वतंत्र वास करते वोस करते वोस करते वोस वास करते वोस करते

वार्कर ने ग्रीन द्वारा ग्रीभव्यक्त इस स्यतत्रता के दो लक्षणो का उल्लेख किया है —

(क) सकारात्मक या यथार्थ स्वतन्त्रता (Positive Liberty)—सर्वत्रवा स्वतन्त्रता सकारात्मक होती है। यह इस्तक्षेप का प्रभाव मात्र नहीं है। इसका सच्चा अर्थ है वोख्नित कार्यो को करने की स्वित्य ताकि अर्थिक प्रपत्न नैतिक विकास कर सकते से सकाम हो। ग्रीन से पूर्व उपयोग्तितावादि और व्यक्तिकार्यी विचारक राज्य के कानूनो तथा व्यक्ति को स्वतक्षता को परस्पर विरोधी मानते थे। जीन से पूर्व उपयोग्तितावादि और व्यक्तिकार वा कि श्रीयक्तिक स्वतत्रता पर प्रतिवन्त्र वनाके नाले राजकीय केन्द्रित समान्त कर विष् जाने वाशिष्ठ । श्रीक इत विचारो का वर्ल प्रतिवन्ध वनाके नाले वा राजकीय केन्द्रित समान्त कर विष जाने वाशिष्ठ । श्रीक इत विचारो का वर्ल प्रतिवन्ध वनाके ने स्वतन्त्रता को इस धारणा को स्वीकार न कर यह स्वीकार किसा कि साव्य की श्रीक प्रयोग अर्थित स्वात्रता और उनके प्रयोग को स्वीकार न कर यह स्वीकार किसा कि सकता है, सता व्यक्ति को स्वतन्त्रता और राज्य में कोई विरोध नही होता । एक्त्र को श्रित का सकता है, सता व्यक्ति को स्वतन्त्रता और राज्य में कोई विरोध नही होता । एक्त्र को ख्रित का व्यक्ति का स्वतन्त्रता का पोषक मान्ति चानि होता । एक्त्र का विवार का पोषक मान्ति चानि को प्रति का स्वतन्त्रता उनके सुत्र विरोध नही होता । एक्त्र मान्ति का स्वतन्त्रता अर्थ सकता आराम नही है वह तो राज्य के नियन्त्रण भी ही काष्म पर सकता है। इस्तन्त्रता अर्थ के नियन्त्रण भी ही काष्म पर सकता है। कान्त्रता कि निहत सकता है के वास्त्रका भी सकता सकता है कि इस वृद्धित से राज्य की स्वत्रका भी सकता सकता है कि होन के साथनाय वास्तिक की सकारात्मक पर्व है कि इस वृद्धित से राज्य की स्वतन्त्रता का प्रति करना साम्त है। स्वतन्त्रता एक सोधक है अर्थ सामानिक कल्याल से से योग देने वाली स्वतन्त्र भी सकारात्मक प्रति है। स्वतन्त्रता एक सोधक है अर्थ सामानिक कल्याल से से योग देने वाली स्वति वाली सकती होता होता है सकता सामानिक स्वतन्त्रता स्वतन्त्रता सकती सामानिक स्वतन्त्रता सुत्र ही सुत्र ही सामानिक स्वतन्त्रता सुत्र ही सामानिक स्वतन्त्रता सुत्र ही सुत्र ही सुत्र ही सुत्र ही सामानिक स्वत्रता सुत्र ही सुत्र ही सुत्र ही सुत्र ही सुत्र ही सुत्र ही सुत्

<sup>1</sup> Barker . Political Thought in England, p. 33.

सामाधिक विधियों व्यक्ति की स्वत्यता को सोमित नहीं करता ब्राहक नसे प्रधनी शक्ति के प्रयोग को निवास किए स्वतंत्रता प्रदान करती हैं। ब्रीन के ही शब्दों में, "हमारा प्राधुनिक कानून जो श्रम, शिक्षा, स्वास्य प्राप्ति से सम्बन्ध राज्ञा है और जिसके कारण हमारी स्ववन्ता में प्रधिकाधिक हस्तक्षेप प्रतीत होता है, इत प्राधार पर न्यायोचित है कि राज्य का कार्य वर्षीय प्रथस रूप से नैतिक भलाई में वृद्धि करता नहीं है वथाि उन परिस्वितियों का निर्माण करता है जिनके बिना मानव-बक्तियों का स्वतंत्र रूप से कार्य करता प्रसामव है।" राज्य को चाहिए कि वह उत्तम जीवन के मार्ग में प्राने वाली बाधाओं की दूर करें (Hindering hinderances to good life)।

(ख) निरचपारमक स्वतन्त्रता (Determinate Liberty) — स्वतन्नता कार्य करने का प्रवान प्रदान करती है, लेकिन इन कार्यों का स्वरूप निषयत कर्यों है अर्थात निषयत कार्य करते के स्वनन्त्रता — ऐसे कार्य जो किए जाने पोखा है, ज-िक प्रत्येक कार्य । कार्यों का प्रतिप्राय यह नहीं होता कि स्वतन्त्रता — ऐसे कार्य जो कार्य करने के लिए स्वतन्त है। जुन्ना खेलना, अराय पीना, चीरी करना आदि के निल छूट देना स्वतन्त्रता नहीं है। एक व्यक्ति को पतन की जो निल जाने वर्षि कार्यों को करने की स्वतन्त्रता नहीं दी जा सकती। केवल जिल कार्यों को, ऐसे कार्यों को जो हमारे आत्म-बोन में सहायक हो, करने की स्वतन्त्रता हो सकती है। ऐसे कार्य करने की एक व्यक्तित स्वतन्त्रता का दूसरे किसी व्यक्ति की ऐसी ही स्वतन्त्रता हो हो हो पत कर सहायक हो, करने की स्वतन्त्रता हो सकती है। ऐसे कार्य करने की एक व्यक्तित स्वतन्त्रता का दूसरे किसी व्यक्ति की ऐसी ही स्वतन्त्रता हो हो हो सकता नयों कि सबका तक्य एक ही है। अत यह स्वतन्त्रता दूसरों में साथ मिनकर कार्य करने की स्वतन्त्रता है। इस प्रकार ग्रीन के अनुसार— "स्वतन्त्रता दूसरों के साथ मिनकर कार्य करने की स्वतन्त्रता है। इस प्रकार ग्रीन के अनुसार— "स्वतन्त्रता दूसरों के साथ मिनकर कार्य करने की स्वतन्त्रता है। इस प्रकार ग्रीन के अनुसार— "स्वतन्त्रता दूसरों के साथ मिनकर कर करने की स्वतन्त्रता है। इस प्रकार ग्रीन के अनुसार— "स्वतन्त्रता दूसरों के साथ मिनकर करने का स्वतन्त्रता है। इस प्रकार ग्रीन के अनुसार— "स्वतन्त्रता दूसरों के साथ मिनकर करने की स्वतन्त्रता है। इस प्रकार ग्रीन करने स्वतन्त्रता दूसरों के साथ मिनकर कार्य करने की स्वतन्त्रता है। इस प्रकार ग्रीन करने स्वतन्त्रता दूसरों के साथ मिनकर कार्य करने की स्वतन्त्रता है। करने करने की स्वतन्त्रता है। इस प्रकार ग्रीन करने का स्वतन्त्रता है। इस प्रकार ग्रीन करने कार्य करने की स्वतन्त्रता है। इस प्रकार ग्रीन करने करने कार्य करने की स्वतन्त्रता है। इस प्रकार ग्रीन करने करने कार्य करने की स्वतन्त्रता है। इस प्रकार ग्रीन करने करने कार्य करने कार्य करने कार्य करने कार्य करने की स्वतन्त्रता से स्वतन्त्रता स्वतन्त्रता स्वतन्त्रता से कार्य करने कार्य करने

2 स्वतन्त्रता मानव-चेतना की एक विशेषता—ग्रीन के अनुसार् मनुष्य की ग्रास-चेतना के विकाम के लिए स्वतप्रता का होना ग्रीनवार्य है। मानय-चेतना विवय-चेतना का एक यहा है और विवय-चेतना का एक यहा है और विवय-चेतना का सार स्वतंत्रता है, इसविष् ग्रास-चेतना भी स्वतय होती है। यह मानव-चेतना स्वतयता के लिए राज्य की मोग करती है। वाकुर के शब्दों में "मानव-चेतना स्वतंत्रता चाहसी है। स्वतंत्रता में ग्रीधकार निहित है और प्रधिकार राज्य की मोग करते हैं। "अ

उ स्वतन्त्रता मे प्रिषकार निहित है—स्वतन्त्रता की भावना स्वयु य्विकारयुक्त होती है।

एक व्यक्ति जिम कार्य को प्रपेन सिए प्रस्था समैझता है, अन्य मनुष्य भी उसे प्रपेनी पूर्णता के लिए

उपयोगी समभते हैं और इस उरह सम्पूर्ण समाज ही उन्हें प्रपेन विकास में सहायक समभने लगता है

जिस्का परिज्ञाम यह होता है कि सामाजिकता की भावना पैदा होती है। "एक व्यक्ति का अपनी भलाई की आक्रीता के साथ प्रम्य व्यक्तियों की मलाई की कामना करना समाज की भलाई की इन्छा होती है। ऐसा सम्बन्ध समाज की रचना करता है जिसका प्रभे यधिकार होता है।" इस तरह स्वतन्त्रता में अधिकार निवित्व होते हैं।

स्वतवता का प्रभिप्राय यह कदापि नहीं होता कि कोई व्यक्ति प्राप्त अधिकारों का दुक्तयोग करें ! स्वतवता कव्य अपने आप में भी स्वतव है और दूसरों को भी जतनी स्वतवता प्रदान करता है जितना वह स्वय स्वतव है। स्वतंत्रता का वास्तिबिक उपभोग तभी किया जा सकता है जब वह अधिकार- युक्त ही । अधिकारिबहीन स्वववता का उच्छू बक्ता ने परिस्तित ही जाती है अधिक स्वविकार का उच्छू बक्ता ने परिस्तित ही जाती है अधिक स्वविकार की जितन के किए पूर्ण स्वतवता की अपने सह स्वामाविक है कि हम जैविन का अधिकार, स्पत्ति का अधिकार, स्वतवतापुर्वक अभण का अधिकार, स्वविकार, स्वतवतापुर्वक अभण का अधिकार, स्वतवतापुर्वक अभण का अधिकार, स्वविकार, स्वतवतापुर्वक अभण का अधिकार, स्वविकार, स्वति अधिकार, स्वतवतापुर्वक अभण का अधिकार, स्वतवतापुर्वक अधिकार अधिकार

Lancaster: Masters of Political Thought, p. 205.

<sup>2-3 ·</sup> Barker · op cit , p 24.

650 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इंदिहर्स -

को प्रयत्नशील हो जाएँ जिससे दूसरे लोगो के ग्रधिकारों का हनन हो। इस प्रकार स्वतत्रता के साथ जुड़ा होता है। स्वतत्रता शब्द में ही अधिकार निहित होते हैं। अधिकार रहित स्वतत्रता की कल्पन करना मखों के ससार में रहना है। कॉण्ट, हीगल ग्रीर ग्रीन:

कॉण्ट की भौति ग्रीन की <u>मा</u>न्यता है कि संसार में निरपेक्ष सद्भावना ही श्रेष्ठ होती है। मनुष्य के दैनिक जीवन का लक्ष्य नैतिक कार्य करना है, न कि साँसारिक भीग-विलास में फँसना व्यक्तिस्व का विकास नैतिक कार्यों के करने से ही हो सकता है. ग्रतः स्वतंत्रता केवल नैतिक कार्यों ने सस्पादन मे ही निहित हो सकदी है। अनैतिक कार्य करने की छट स्वतत्रता न होकर स्वेच्छाचारित है। प्रीन की नैतिक स्वतंत्रता की घारणा कॉण्ट से मिलती-जुलती ग्रवश्य है, किन्तु एक वात मे उससे बहुत भिन्त है कि एट ने कहा था कि नैतिक स्वतत्रता मनुष्य के ग्रन्तर्जगत मे ही निवास करती है जबिक ग्रीत की मान्यता है कि व्यक्ति को स्वत्नता की अनुभूति बाह्य जगत में ही हो सकती है। कॉण्ट का विश्वास था कि राज्य से पृथक् रहकर अन्तः करसा के आदेशों के अनुसार कार्य करने मे ही मनुष्य स्वतन्ता का उपभोग कर सकता है जबिक ग्रीन के ग्रनुसार राज्य के ग्रभाव में स्वतंत्रता सम्भव नहीं है, क्योंकि नैतिक विकास के लिए ग्रावश्यक परिस्थितियों का निर्माण राज्य के कानूनो द्वारा ही सँम्भव है। स्पष्ट है कि काँण्ट की स्वतत्रता सीमित और भावकतापूर्ण है जबिक ग्रीन की स्वतत्रता वस्त-प्रधान ग्रीर विधेयात्मक हैं।

हीगल और ग्रीन मे भी इस विषय में समानता और विभिन्नता दोनो है। ग्रीव-हीगल से सहमति प्रकट कर कहता है, कि स्वसनता राज्य मे ही सम्भव है और व्यक्ति के हित तथा समाज के हिन में परस्पर कोई विरोध नहीं है पर हीगल का कहना है कि स्वत्त्रता तथा राजाजा को पर्यायवाची नही माना'जाना चाहिए । राज्य-का प्रत्येक कार्य ग्रीर कानून व्यक्ति की स्वतन्ता मे ग्रनिवार्यत वृद्धि करने वाला नहीं होता। ग्रीन का विचार है कि हीगल के स्वतत्रता सम्बन्धी ग्रादर्श की पूर्ति केवल ग्रादर्श राज्य मे ही हो सकती है, यथार्थ राज्य मे नहीं । ग्रीन की मान्यता है कि आत्यान मित के सिद्धान्त ग्रीर राज्य द्वारा विवेक के आधार पर निर्मित कानून समान होते हैं, क्यों कि दोनों की विशव जीतवा के अन हैं। व्यक्ति और राज्य में मूलत कोई विरोध नहीं है किन्तु राज्य यदि अपने कर्तांच्यों से अब्ट हो जाता हैं तो व्यक्ति को ग्रविकार है कि-वह उसकी आजा का उल्लंघन कर दे। हीगल ग्रीन के इस विचार से सहमत नहीं है। उसके अनुसार स्वतंत्रता तथा राजाजा का चुपचाप पालन एकरूप समक्ता जी जा सकता है।

निष्कर्षं रूप में ग्रीन ने हीगल और कॉण्ट दोनों के बीच का मार्ग अपनाया है। ग्रीन ने एक मीर तो काँग्ट के भीपचारिकताबाद एव भावकताबाद को छोडा है तथा दूसरी मोर हीगल पर लगाए जाने वाले इस भारोप से स्वयं को बचाया है कि उसने स्वतत्रता को राजाजा-पालन से समुक्त करके उसे

निरर्थंक बना दिया है

ग्रीन की श्रधिकार सम्बन्धी धारगा (Green's Conception of Rights)

ग्रीन का विश्वास है कि राज्य द्वारा व्यक्तिगत सदस्यों को ग्रांत्मानुभूति (Self-realization) में सहायता पहुँचाने का सर्वोत्तम साधन यह है कि उनके लिए वह निष्पक्ष ग्रीर सार्वभौमिक ग्रधिकारी की व्यवस्था करे। ग्रधिकार मनुष्य के ग्रान्तरिक विकास के लिए ग्रावश्यक बाह्य परिस्थितियाँ हैं-। अत्यक विवेकणील व्यक्ति का सर्वीच्च अधिकार यह है कि वह स्वय वैसा वन सके जैसा मनव्य की होता चाहिए, अपने अस्तित्व के विधान को पूरा करते हुए उसे जो कुछ नजना है, वह वन सके। अन्य सभी मिषकार इसी मधिकार से प्राप्त होते हैं। समाज के पूर्व व्यवस्थित ग्रधिकारों के ग्रर्थ में प्राकृतिक अधिकारी की कल्पना एक ग्रथंहीन धारणा है. पर नैतिक ग्रथयां ग्रादश ग्रधिकारी के रूप मे प्राकृतिक अधिकार सारपूर्ण हैं। "जिस उद्देश्य की पृति मानव-समाज का लक्ष्य है, उसके लिए यह ग्रावश्यक हैं।

यपिकारो का ग्राधार केवल वैधानिक स्त्रीकृति नहीं हैं। यह सार्वजनिक नैतिक जेतना है। अधिकार हैं विधान सापेक्ष न होकर नैतिकता से सम्बद्ध होते हैं। मनुष्य के नैतिक लक्ष्य की सिद्धि के लिए अधिकार हैं। अप्रकार अपनुष्यक आर्त हैं। "

ग्रीन की मान्यता है कि <u>प्रत्येक व्यक्ति धनने उद्देश्य की प्रा</u>रित के लिए उचित कार्य करते की स्वतन्त्रता चाहता है और इस दृष्टि से उसे कुछ अवस्वाग्रो की अपेला होती है। इन <u>अवस्वाग्रो</u> और सुविधा<u>यों के द्वारा हों यह जास्मानुभृति प्रास्त कर सकता है, आस्यवेध की अस्त्या में प्रत्येद सकता है। वे परिस्थितार्यों और सुविधारों ही घडिकार हैं। इन अधिकारों की सुष्टित तब होती है जब प्रयम तीव व्यक्ति एक नैतिक प्राणी होने के नाते अपना नैतिक लक्ष्य प्रास्त करने के लिए सुविधारों की मांग करता है और साथ ही विवेकशील होने के कारण यह भी स्वीकार करता है कि जिस तरह उने इन प्रिविधाग्रों की आवश्यकता है, उसी तरह दूसरे लोगों को भी उनकी प्रावश्यकता है और अन्हें भी वे प्रास्त होनी चाहिए, तक्ष दिव्या त वसाज इन मांगों को स्वीकार कर लेता है रेड्य तरह अधिकार का तिर्माण वो तस्ति होते। <u>जब समाज इन मांगों को स्वीकार कर लेता है रेड्य तरह अधिकार का तिर्माण वो तरह ते सिक्त होने पर प्रिविधार की निर्माण वो तरह के न होने पर प्रिविधार का निर्माण वो तरह के न होने पर प्रिविधार का प्रतिद्वा नही हो सकता । सेवाइन ने ग्रीन के अस विचार की स्पष्ट करते हर लिला है कि—</u></u>

"उसका (ग्रीन का) कहना था कि अधिकार में दो तस्त होते हैं। सर्वप्रथम: वह कार्य की स्वतन्त्रता के प्रति एक प्रकार का हावा होता है। इसका अभिप्राय यह है कि नह व्यक्ति की इस प्रवृत्ति को माग्रह होता है कि वह व्यक्ति की इस प्रवृत्ति को माग्रह होता है कि वह व्यक्ति की इस प्रवृत्ति को माग्रह होता है कि वह व्यक्ति की इस प्रवृत्ति को माग्रह होता है कि वह व्यक्ति वह स्वात है। उसका तक था कि मुख्याबी वर्षन मुकत. बूटा होता है क्योंकि मान्य-प्रकृति ऐसी इच्छाओं और प्रवृत्तियों की प्रतीक होती है जो सुक की भावना से प्रतित न होकर ठोस सुष्टिक की भावना से कार्य की ग्रीर उस्पुक्त होती है, किन्तु यह दावा नितक रूप से केवल इच्छा के आघार पर हो सार्यक नहीं है। यह तो व्यक्तियुक्त इच्छा के आघार पर हो सार्यक नहीं है। यह तो व्यक्तियुक्त इच्छा के आघार पर हो सार्यक होता है। यह विवेकपूर्ण इच्छा के आघार पर हो सार्यक होता है। यह भाग केने और अथवान देने का सावा हित्त हुक्त प्रकार की कार्य-स्वतन्त्रता की अनुमति देता है। यह भाग केने और अथवान देने का सावा है (परिकासत अधिकार में दूसरा तत्त्व वह सामान्य स्वीकृति है कि यह दावा आवश्यक होता है तथा व्यक्तियुक्त वह है जिसमें व्यक्ति अपनी स्वतन्त्रता के तथा के सामाजिक हितो को ध्यान से स्वक्तर विकास समुदाय वह है जिसमें व्यक्त प्रती है जिसमें समुदाय उसके वार्वे का सामितिक हितो को ध्यान से सक प्रतिह कर देता है और जिसमें समुदाय उसके वार्वे का इस्तिए समर्यन करता है कि प्रसृत्त कर देता है और जिसमें समुदाय उसके वार्वे का इस्तिए समर्यन करता है कि प्रसृत्त कर देता है और जिसमें समुदाय उसके प्रकृत कर है। "व्यक्ति प्रतिक कर देता है और जिसमें समुदाय उसके वार्वे का इस्तिए समर्यन करता है कि प्रसृत्त कर देता है और सम्रत्त विकास की दिव हो सकती है।"

स्वय प्रीन के शब्दों में—
"किश्वी भी व्यक्ति को समाज-कत्याण को महत्त्वपूर्ण मानने वाले समाज का सदस्य होते के
नाते प्राप्त प्रियकारों के प्रनावा दूसरे कोई प्रियकार भारत-नहीं हैं। माइतिक प्रावकार प्रयांत प्राकृतिक
स्थित में अधिकार, व्यवस्थित प्रियकारों के विपरीत हैं क्योंकि प्राकृतिक स्थिति व्यवस्थित समाज की
स्थिति में अधिकार, व्यवस्थित प्रयांत्र होरा सार्वजनिक कल्याण की भावना के प्रभाव में — अधिकार का
प्रसित्तव नहीं हैं। समाज के सदस्यों द्वारा सार्वजनिक कल्याण की भावना के प्रभाव में — अधिकार का
प्रसित्तव नहीं हो सकता।"

र्पप्रहोक सदाचारी व्यक्ति अधिकार प्राप्त करने का अधिकारी हे सर्वान् समाज के दूसरे मदस्य उसके अधिकारों को मान्यता देते हैं क्योंकि एक सदस्य द्वारा प्राप्त अधिकारों के समान ही प्रत्य नदस्यों को भी वे अधिकार प्राप्त होते हैं। व्यक्ति अधिकार-आग्नि के योग्व है—इस कुथन का आश्चय यह है कि

<sup>1</sup> Barker op cit, p 37.

<sup>2</sup> सेवाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 2, पू. 685.

उसे अनिवार रूप से अधिकार मिलने चाहिए। अधिकारों के कारए। ही व्यक्तियों की शक्तियों का इस प्रकार विकास सम्भव है कि वे जन-साधारए। के हित को अपना हित समर्थे। ।

वास्तव मे ग्रीन के नीतिशास्त्र का मूल उदारवादी तत्त्व यह है कि वह ऐसे किसी भी तामाजिक हित को अस्वीकार कर देता है जो उसका समर्थन करने वाले व्यक्तियों से आरम-त्याग की माँग करता है। समुदाय का दायित्व और अधिकार व्यक्ति के दाम्ब्रिव और अधिकार से सम्बन्धित होता है।

गीन की अधिकार सम्बन्धी धारणा से स्पष्ट है कि 'क्रिक्त ऐसे सन्ख्यों के लिए ही अधिकार सिक् की स्वीकृति हो सकती है जो नैतिक बण्डि से सनुष्य होन एक सन्जा नैतिक व्यक्ति अधिकार प्राप्त करके प्रार्वजनिक कर्त्याण को अपना कर्त्याण बना लेता है। अधिकारों का विवस पारस्परिक म्योकृति हारों होता नाहिए।"

जब भीन समाज की स्वीकृति को चर्चा करता है तो इसका अर्थ समाज की नैतिक बेताग की स्वीकृति होता है, राज्य या कानून की स्वीकृति नहीं । ऐसे अधिकार जिन्हे समाज की नैतिक बेताग की स्वीकृति होता है, राज्य या कानून की स्वीकृति नहीं । ऐसे अधिकार जिन्हे समाज की नैतिक बेताग की स्वीकृति करता है। ये प्राकृतिक विकार जहूनति है। ये प्राकृतिक इवस्था में प्राज्य के जिस कि अनुवन्ध-विद्वारत के प्रतिपादको का मत्त है। सामाजिक मनुवन्ध-विद्वारत (Social Contract Theory) की प्रकृतिक अधिकारों की सार्याग शीन के लिए एक निरंद्यक जलाप है। कोकर के अनुसार 'भीन ने प्राण्विक प्रविकारों की स्वान्त का अर्थित एक निरंद्यक जलाप है। कोकर के अनुसार 'भीन ने प्राण्विक स्विकारों के विद्वारत का अर्थित इस करपना का खण्डन किया है कि मनुष्य कार्य की कुछ स्वतन्त्रतायी त्या प्राप्त उपयोग की वस्तुओं में कुछ स्वार्यात स्वार्यों को लेकर जन्म लेता है अथवा 'वमाज' में प्रवेध करने से पूर्व की अवस्था में उपयो कि स्वान्त सार्यों के लेकर जन्म लेता है अथवा 'वमाज' में प्रवेध करने से वार्य भी कानूनी नैतिक अधिकारों के एवं में कायम है तथा समाज में मनुष्य के अधिकार उसी सीमा तक वैस या उचित हैं जिस सीमा तक वे समाज से पूर्व की अवस्था में प्राण्वित अधिकारों के अपनुक्त समझे जाते थे। शीन इस वात को स्वीकार नहीं करता कि समाज से पूर्व के और सम्राज से स्वतन्त्र को अधिकार है। शीन इस वात को स्वीकार नहीं करता कि समाज से पूर्व के और सम्राज से स्वतन्त्र को अधिकार है। शीन इस वात को स्वीकार नहीं करता कि समाज से पूर्व के और सम्राज से स्वतन्त्र को अधिकार है। शीन इस वात को स्वीकार नहीं करता कि समाज से पूर्व के और सम्राज से स्वतन्त्र को अधिकार है। शीन स्वतन्त्र को अधिकार को अधिकार को अधिकार है। शीन स्वतन्त्र को अधिकार है। शीन स्वतन्त्र को अधिकार को अधिकार है। शीन स्वतन्त्र को अधिकार को अधिकार को अधिकार है। शीन स्वतन्त्र को अधिकार को अधिकार को अधिकार को अधिकार है। शीन स्वतन्त्र को अधिकार को अधिकार को अधिकार को अधिकार को अधिकार का अधिकार के अधिकार को अधिकार के अधिकार को अधिकार का अधिकार के अधिकार का अधिका

त्रो. सेवाइन का कथन है कि "ग्रीन के लिए ब्युक्तिगत दावे और सामाजिक स्वीकृति की यह पारस्परिक बन्तिनिमेरता एक त्यायिक सकल्पना नहीं, प्रत्युत् नैतिक धारणा थी । वह प्रधिकारों के सम्बन्ध में वेन्यम की इस परिभाषा को स्वीकार नहीं करता कि वे 'विवि' (कानून) की सुष्टि हैं।" इसका कारण ग्रीन का यह विश्वास था कि "उदारवादी शासन केवल ऐसे समाज में ही सम्भव हो सकता है जहाँ विद्यान और सार्वजनिक नैतिकृता लोकमत के प्रति निरन्तर सजग हो। यह लोकमत प्रदुद

<sup>1</sup> Cokes : Recent Political Thought, p. 429.

भी होना चाहिए प्रोर नैतिक क्षेष्ट से सम्बेदनापूर्ण भी । उसके विचार से प्राकृतिक विधि के सिद्धान्त मे यही यवार्य थी.।"1

शीन के मतानुसार अधिकार स्वाभाविक (Natural) उस अर्थ में है जिस अर्थ में अरस्तू राज्य को स्वाभाविक समझता था। उन्हें आर्थ अधिकार फहना प्रिक्त के छ होगा। इन अधिकारों को सद्भावना के प्राथार पर सुस्पाठित समाज द्वारा अपने सदस्यों को प्रशान करना चाहिए और वह प्रवान करेगा भी। में जावल अधिकार समण विशेष पर राज्य द्वारा स्वेक्षक प्रभान करेगा सिकारों के स्वान करेगा भी। में जावल अधिकार समण विशेष पर राज्य द्वारा स्वेक्षक प्रभान करित विशेष प्रविकार है। दिवार हैं स्वोक्षि वे यथार्थ अधिकारों के अपनामी हैं । मुक्तर (Barker) के अनुसार, "किसी समाज के वास्तविक कानून द्वारा प्रविच्कित स्वान स्वान अधिकार एक ब्रादर्श प्रयालों के कभी अनुकूल नहीं होते।" (स्वाभाविक या आवर्श अधिकार (Natural or Ideal Rights) हमारे समक्ष वह मापवण्ड प्रस्तुत करते हैं जिसकी कसीटो पर प्रयालों प्रविकारों को परवा जा सकता है । वे एक ऐसा आवर्श प्रस्तुत करते हैं कि यथार्थ अधिकार उनके अनुकूल हो। आवर्श अधिकार कानून प्रधिकारों को मायला अधिकार कानून प्रधिकारों के मायला हो कि उनका नैतिकता से निकट सन्वन्य होता है। ग्रीन जब समाज द्वारा अधिकारों की मायता की वात करता है तो उसका अभिप्राय समाज को नैतिक भावना द्वारा प्रधिवतारों के हैं। कि कलन द्वारा मायता से।

भित यह नहीं कहता कि अधिकार का कातून के कोई सम्बन्ध नहीं है। "समाज हारा कियानिय होने के किए उसका कातूनों रूप प्रहण करता. आवश्यक है। प्रत्येक समाज को अपने कातूनों की प्रहण करता. आवश्यक है। प्रत्येक समाज को अपने कातूनों की अधिकाधिक आदर्श अधिकारों के अनुकूल वनाने की चेष्टा करती चाहिए। पुरु समाज की अपने कातूनों मायपण्ड यह है कि उसके कानून आदर्श अधिकारों के कहाँ तक अनुकूल है।" अधिकारों की आपित के अधिकारों के कहाँ तक अनुकूल है।" अधिकारों की आपित के अधिकार अधिकारों की आपित के अधिकार अधिकारों के अधिकार अधिकारों के अधिकार अधिकारों के अधिकार अधि अधिकारों के बुक्तयोग के लिए एक ऐसी व्यवस्था होनी चाहिए जो यह देखे कि कही, व्यक्ति अपने यविकारों की ग्रांड में दूसरों के ग्रविकारों का ग्रतिक्रमण तो नहीं कर रहे हैं। इसीलिए प्रिविकारों की प्राप्ति के साथ ही राज्य की ग्रावश्यकता भी हमारे सामने खपस्थित है जिसके विना अधिकारों का मुख्य नहीं रह जाता । अधिकारों का उर्विभोग तभी हो सकता है जब राज्य उनकी रक्षा करें और उनका उल्लिधन करने वालों को दण्ड दें । व्यक्ति प्रायं अपनी अविवेकपूर्ण तास्कालिक इच्छा के प्रभाव में काम करते हैं और उचित-मनुचित का घ्यान न रखकर दूमरों का श्रहित करने जगते हैं । ऐसी अवस्था मे किसी ऐसी निष्पक्ष सस्था का होना ग्रावश्यक है जो सबके अधिकारो की रक्षा का दायित्व वहन करे। ऐसी सस्था राज्य है जो सबके लिए निष्पक्षता के साथ समान ग्रधिकारों की व्यवस्था करके ग्रीर उनको कार्यरूप मे परिरात कर व्यक्तियों को अपने लक्ष्य की प्राप्ति में सहायता करता है। समाज द्वारा व्यक्ति की माँग को मान्यता प्रदान करने के बाद उसे कियान्वित कराने वाली एक शक्ति की आवश्यकता को राज्य पूरा करता है <u>प्रह</u>नहीं भूलता चाहिए कि जब हम अधिकारों की बात करते हैं तो 'कर्तन्य' <u>शब्द स्वतः ही सम्मितित हो जाता है</u>। खुषिकार और कर्तन्य एक नदी के वो किनारे हैं। जो एक व्यक्ति का अधिकार है <del>पृही हुपरे का कर्तव्य है।</del> दोनो परस्पर अग्योग्याश्वित तथा एक-दूसरे के पूरक है। यदि इस समाज के दूपरे सदस्यों से इस बात की आंखा करते हैं कि हमें अपने अधिकारों का उपमोग बान्तिपूर्वक करने दें तो हनारा भी कर्त्तव्य है कि उत व्यक्तियों के ब्रह्मिकारों की रक्षा भी हम वर्षमा बात्यपूर्व पर पर पर हुए हैं है है है है जब उन पर सहायक सिंद है। किन्तु अधिकारों और कल ब्यो की यह व्यवस्था तभी वल सकती है जब उन पर नियन्त्रण सबने वाली एक सर्वोपिर जोक्त सिंहमान हो। इस प्रकार की व्यवस्था ही हुमारा सही पर-प्रदर्शन कर-मुकती है और हमें प्रापसी टकराव से तथा सकती है स्युह्म होक्त स्वभावत राज्य ही हो सकता है । विदाा सगिठत समाज और राज्य के हम प्रयंत्र अधिकारों को कुल्पना भी नहीं कर सकते । स्वतन्त्रता को ग्राधकारविहीन होकर उछ्जूल्लनता में परिएत होने से रोकने वाली शक्ति राज्य हो है ।

सेवाइन: राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 2, प. 687.

<sup>2</sup> Barker · Political Thought in England.

ग्रीन जहाँ प्रधिकारों की कियान्विति के लिए राज्य के उचित् हस्तक्षेप की वात करता है, वहाँ व्यक्तियों को कल दशायों में राज्य की अवज्ञा करने का अधिकार भी देता है। यदि राज्य उस उच्च नैतिक उद्देश्य (अपने नागरिको की आत्मोल्लति को सम्भव वनाना) की पृति नही करता जिसके लिए वह विद्यमान है, तो वह नागरिको की राज्य-अधित का दावा नहीं कर सकता। ऐसी दशा में नागरिको को राज्य का विरोध या कम से कम उस सरकार के आदेशों का विरोध करने का अधिकार है किन्त "ग्रीन ने यह चेतावनी दी है कि राज्य के विरुद्ध ग्रधिकारों का दावा वहत सोच-विचार के बाद किया जाना चाहिए। नागरिक उसके विरुद्ध ऐसे किन्ही अधिकारों का दावा नहीं कर सकते जो कल्पित राज्य-हीन प्रकृति की ग्रवस्था या किसी दूसरी कल्पित ग्रवस्था में विद्यमान थे जिससे ऐसा माना जाता था कि व्यक्ति एक दूसरे का विचार किए दिना काम कर सकते थे; ग्रीर न वह प्रत्येक परम्परागत विशेषाधिकार या सत्ता को ही ऐसा अधिकार या ऐसी स्वतन्त्रता मान सकते है जिसे वे भोगते आ रहे हैं ग्रीर ग्रागे भी भोगते रहना चाहते हैं। जहाँ नवीन ग्रवस्थाएँ उसके कार्यों के नियमन के लिए नतन आवश्यकतायों को जन्म देती हैं, वहाँ इस प्रकार के नियमन के विरुद्ध परम्परागत ग्रधिकार का तर्न नहीं दिया जा सकता और न इसका निर्णय करने के लिए अपने व्यक्तिगत विचार को ही सर्वोच्च सहत्त्व दिया जा सकता है कि किस मामले मे ब्रादेश-पालन उसका कर्ता व्य है और किस मामले मे उसको उल्लंधन करने का प्रधिकार है। किसी को कानून का प्रतिरोध करने का इस आधार पर ग्रथिकार नहीं है कि वह कानन उसे कोई ऐसा काम करने के लिए वाच्य करता है जो उसकी इच्छा या बुद्धि के विरुद्ध है। "1 स्पष्ट है कि एक व्यक्ति को सामान्यतया राज्य के विरुद्ध कोई अधिकार नहीं है क्योंकि उसके सभी ग्रधिकारों का स्रोत राज्य है। राज्य के कानन समाज की नैतिक चेतना (Moral Consciousness of the Community) का प्रतिनिधित्व करते हैं । "जब कानन कही भी और किसी भी समय राज्य के सही विचार की पूर्ति करते हैं उनकी अवज्ञा करने का अधिकार नहीं मिल सकता।" व्यक्ति का राज्य

के प्रति <u>चिरोध उत्ती द्वया मे त्यामीन्त हो सकता है जब किसी कानून का उल्लवन करने से सर्ववानिक</u> कुल्यास की <u>अभिवृद्धि अथवा पृति होती हो</u>। इस प्रकार ग्रीन के <u>भावशे आधकारा क</u> सिद्धान्त का अन्तिम सार इस कथन में है कि "समाज मे एक ऐसी नैतिक प्रणाली विद्यमान रहती है जो राज्य ते स्वतन्त्र होती है और जो व्यक्ति को एक ऐसा मापदण्ड प्रदान करती है जिसके द्वारा वह राज्य को भी परख सकता है।"2

🗘 )प्राकृतिक कानत् पर ग्रीन के विचार (Green on Natural Law)

ग्रीन के राज्य-सिद्धान्त पर चर्चा से पहले प्राकृतिक कानून के प्रति उसके दृष्टिकोण को जान लेना आवश्यक है। अब तक प्राकृतिक कानून की जो व्याख्या की गई थी ग्रीन ने उसकी आजोजना की। पहले प्राकृतिक कानून ऐसे माने जाते थे जिनके द्वारा अन्य कानूनों -की परीक्षा की जाती थी लेकिन भूत ने प्राकृतिक कान्तों को उस प्रये में ग्रह्ण नहीं किया जितमे हॉन्स, नॉक प्राप्ति सम्फ्रीता-भूति ने प्राकृतिक कान्तों को उस प्रये में ग्रह्ण नहीं किया जितमे हॉन्स, नॉक प्राप्ति सम्फ्रीता-वादियों ने किया या । उसने 17वीं शताब्दी के प्राकृतिक कानून के इस सिद्धान्त का खुण्डन किया कि प्राकृतिक कानन का सामाजिक चेतना में स्वतन्त्र अस्तित्व है। ग्रीन ने 'प्राकृतिक कान्न' शब्दो की पुनः परिभाषा करते हुए कहा कि "यह वह कानून है जिसका पालन मन्ब्य को एक नैतिक प्राणी होने के नति करता चहिए चहि वह राज्य के यथार्थ कानून के अनुकूल हो या न हो। "प्राकृतिक कानून विवेक पर आधारित होते हैं। इनकी खोज अनुभव द्वारा नहीं की या सकती। यीन के अनुसार कानून हुँछ दृष्ट्रि से प्राकृतिक कहे जाते हैं कि वे सामाजिक लक्ष्य की प्राप्ति के लिए आवश्यक हैं। समाज की नैतिक भावना के विकास के साथे प्राकृतिक कानुनों में भी परिवर्तन हुआ करता है। प्राकृतिक न्यायशास्त्र

<sup>1</sup> कोकर माधुनिक राजनीतिक चिन्तन, पृ. 451-452

<sup>2</sup> Wayper : Political Thought, p. 185.

(Natural Jurisprudence) को ही दस बात का निर्मंग करना चाहिए कि किन कानूनो को प्राकृतिक समक्षा जान । <u>तभी वे मान्य होने क</u>ौर लागू करने योग्य होगे, किर चाहे वे राज्य द्वारा निर्मित कानूनो का अग हो प्रथवा न हो ।

ग्रीन का यह भो कवन है कि नैतिकता या ग्राच्यारिमकता प्रास्तरिक मानिक श्रवस्था है भीर स्वतन्त्रता उसका गुरुय लक्षण है। नैतिकता को बाह्य द्याव द्वारा उत्तवन्न नही किया जा सकता । शिक्त का प्रयोग करते ही इसका मुख्य लक्षण 'सदाचार' नव्द हो जाता है और यह (नैतिकता) उस प्राकृतिक वानून की श्रेष्टी में प्रा जाती है जिससे मनुष्य के बाह्य कार्य नियम्त्रित होते हैं। वास्तविक कानून से यह सात होता के कि कीन से कार्यों पर राज्य का नियम्त्रण है। ग्रत-श्राच्यारिमक कर्तव्य है जो 'होने चाहिए', किन्तु उनमें वाहरी दवाव नहीं होता। प्राकृतिक कानून में 'जो कार्य होने चाहिए', सम्मितित हैं, जिस्तु इसके ब्राह्म लागू किया जाता है तथा वास्तविक कानून से उसके श्राह्म तथा उत्तकी विश्वालिक कानून से जाक से स्वति होरा लागू किया जाता है तथा वास्तविक कानून से उसके श्राह्म तथा जाती है।

प्रीम न स्वय प्रा<u>कृतिक कानून प्रीर नैतिक कर्त व्य का भेद इन</u> यादों में प्रकट किया है—
"अफ्तिक कानून प्रीर नैतिक कर्त व्य में प्रन्तर है नयों कि प्राकृतिक कानून और खिछ प्रारित कानून में
याकृतिक कानून प्रीर नैतिक कर्त व्य में प्रन्तर है नयों कि अप वित्त का द्याव नहीं होता।" कभी-कभी
यह प्ररन पूछा जाता है कि न्यान्तिकता को कानून हारा लागू किया जाना चाहिए। ऐसा प्रथन निर्देश
है नयों कि इतको वास्तव में वलपूर्वक लागू नहीं किया जा सकता। नैतिक कर्त व्यो की पूर्ति के लिए
वाहरी द्वाव, जिसकी नींच कित्तय लक्ष्यों की पूर्ति पर निर्मर है, उन लक्ष्यों की पूर्ति प्रतम्भव कर देता
है भीर इसी कारण राज्य हारा तामू किए गए कानूनों की सीमा निर्धारित होती है। <u>यत प्राकृतिक</u>
कानून, प्रीधकार और कर्त व्यो का प्रनृत्वन्य वास्तविक नैतिकता से भिन्न है, किन्तु यह इससे सम्बन्धित
वन्नय हैं। इस सम्बन्ध में प्रो. सेवाइन के विचार विषय की स्पष्टता की दृष्टि से उल्लेखनीय हैं—

"शीन द्वारा प्राकृतिक विधि को पुनव्यक्षिय का अभिप्राय यह नही था कि वह विधि के दो भेदो पर जोर देना चाहता था। उसका प्रित्राय सिर्फ यह था कि वह विधि की प्रकृति-सापेक्षता पर, उसके सामाजिक महस्व पर तथा प्राचारों के साथ उसके धनिष्ठ सम्बन्धों पर जोर देना चाहता था। वेग्यम के समान ग्रीन का यह विचार भी नहीं था कि विधि को सुन्व-पुक्ष को कसीटी पर कसा जो सकता है प्रथया विधि तथा प्राचारों के बीच भून भेद यह है कि विधि के उल्लंघन पर चण्ड निलता है भीर प्राचारों के उल्लंघन पर कोई दण्ड नहीं मिलता । ग्रीन के विचार से विधि तथा प्राचारों का अन्तर दो ऐसी तामाजिक सर्स्याओं का अन्तर है जो एक-इसरे से मूलत जिन्न है। एक ग्रीर तो चरित्र, निर्तिक भावना और सामाजिक दर्ष्याओं का अन्तर है जो धिक्त और सम्य मानव प्रकृति का अंग है, दूसरी और व्यवहार से कुछ निष्यत प्राचार की प्रतिक स्थानन अभित की सीमाणें निर्वित है। इस व्यवहार को लागू किया जा सकता है और वह व्यक्तित अभिरचित्र की सीमाणें निर्वित है। ग्रीन की सकारात्मक स्वतन्त्रता से ये दोनो खोजें निहित हैं।"

सम्प्रभुता पर ग्रीन के विचार (Green on Sovereignty)

राउच अधिकारों को कियान्तित करने वानी सर्वोच्च संन्या है। इसके पास बाध्यकारी शांकि है जिसके माध्यम से राज्य समाज में अधिकारों एवं कलाँ क्यों की व्यवस्था कायम रखता है। इस वाध्यकारी शक्ति को राज-दर्शन में राज्य की 'वर्शेच्च सुता', 'प्रम सता', 'सम्प्रमुता', 'राजसता' आदि नामों से सम्बोधित किया गया है। प्रश्ली संम्प्रमुता राज्य का वह मुख है जो उसे ग्रन्य मानव-समुदायों से पृथक् करता है और उच्चतर स्थान प्रदान करता है।

<sup>1</sup> Green . Lectures on the Principles of Political Obligation, p 34.

पीन से पूर्व हुवो पत्र ऑस्टिन द्वारा सम्भनुता की विश्व व्याह्या की गुई थें। हो सम्भनुता का निवास 'सामान्य इच्छा' (General Will) में बतलाया या (खाँदिन के सम्भनुता की सम्भन्नित के सिंदि की पित्र निविध्य सम्भन्नित के सिंदि की प्रति कि सिंदि की प्रति की प्रति कि सिंदि की प्रति के सिंदि की प्रति के सिंदि की प्रति की सिंदि की प्रति की सिंदि की सिंद की सिंदि की सिंदि की सिंदि की सिंदि की सिंदि की सिंद क

राज्य की सम्प्रभुता के तस्त्व में प्रीन के विश्वास की तीना और राज्य का सायार कि व्यवस्था राज्य का सायार कि व्यवस्था राज्य का एक आवश्यक तस्त्व एवं गुरा है यह उसकी सर्वों के रक्षा स्थान त्या स्थान के स्थान कि स्थान स्थान राज्य का एक आवश्यक तस्त्व एवं गुरा है यह उसकी सर्वों के रक्षा स्थान ते और कुछ कारों में हत्त्व करे । अर्थिक स्थान में स्थान स्थान के मोर के ने क्षेत्र के अधिकारों के आधिकारों के तो क्षा कर से के जो अपन व्यवस्था में के अधिकारों के मानने ते ने कव क क्षार ही करते हैं विश्व अपने के प्रमान के नो क्षा मान है। यह अधिकार के दिक्यान्ति के कि तर के लिए अपने के प्रमान के ने स्थान के तो वह अधिकार कि हो है, वह तो केवल एक निक्र तथा मान है। यह विश्वास्त्र के व्यवस्थान के किया को तो वह अधिकार कि हो है, वह तो केवल एक निक्र तथा मान है। यह दिक्यान के वह स्थान के तो वह अधिकार राज्य को नोग करते हैं उस राज्य को तो क्रें त्या प्रमान है। इस दिक्या के विश्व स्थान स्थान के तो वह अधिकार राज्य को नोग करते हैं उस राज्य को तो क्रें त्या प्रमान के ति वह अधिकार राज्य को नोग करते हैं उस राज्य को तो क्रें त्या प्रमान के विश्व स्थान के स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान के स्थान है। स्थान स्थान के के क्षा विश्व इसके राज्यकी के का के क्षा विश्व है। वह विश्व स्थान है। स्थान स्थ

प्रोत का मत है कि राज्य की वाध्यकारी शक्ति जन नागरिकों को संतत रखने के लिए आवश्यक की सम्वी है निमम किसी कारणवश्य नागरिक भावता...का समुन्ति विकास नहीं हुआ है। इसी भाषि जैसी कभी इसरों में कानून पासन की भावता को वृद्ध बनाने के लिए भी यह आवश्यक हो। सकती है। प्रत्येक ब्यक्ति का यह कर्तव्य है कि वह दूसरों के अधिकारों की रखा के लिए तरार रहे और उनमें वाधक न वने। किन्तु सिण्क माननाभी के अविध में भाकर कुछ व्यक्ति भने कर्तव्य के मूल वैटते हैं। ऐसे व्यक्तियों को राज्य अपनी सम्भम्न शक्ति हो नियन्त्रण में रखता है। अन्त सम्भम्न तरा वह भावत है जो कानूनों का निर्माण करती है और उनके पानन के लिए जनता की बाध करती है.

जब भीन यह स्वीकार करता है कि राज्य हा यह आव<u>रशक ग्राम जनती नर्गेच्य</u> दननकारी सत्ता है और सामान्य प्रिकारों की रखा हेत् राज्य <u>हता</u> वल-प्रयोग जरूरी है तो उसके सिदान्त के

<sup>1</sup> Barker : Political Thought in England, p. 37.

अनुसार दमन राज्य का रचनात्मक तत्व नहीं है और न ही राज्य प्राथमिक रूप से उस पर निर्मर है। वल अधिकारों का समर्थन करता है, उनकों सूम्ब्रिट नहीं-। सर्वोच्च दमनकारी सत्ता का होना इसालए अनिवार है कि वह राज्य के प्रतिस्तर को कायम रखने वाला आधार-स्तरम है और उसके कत्तंत्र्यों के प्रभावकारी पालन के लिए अलाज्य तस्व है लिकन इससे राज्य का निर्माण नहीं होता। "अगठिव वन अपनी प्रकृति में उसी समय राजनीतिक होता है जब उसका प्रयोग कानून के अनुसार प्रधिकारों की रक्षा के लिए किया जाता है और जनता सामान्यतया यह समक्ती है कि उसका प्रयोग उचित्त है। राज्य ऐसे व्यक्तियों का समूह है जिसने सामान्य हितो तथा अधिकारों को लोग प्ररस्प स्वीकार करते हैं। समाज एक राजनीतिक समाज के रूप ये उस समय तक अपना अस्तित्व कायम नहीं रख सकता, जब तक के अधिकार एव हित विवा राज्य के बजपूर्वक हस्तक्षेप के स्वमावतः स्वीकार नहीं किए जाते। प्रश्च में स्व उन अल्यस्वका नागरिकों के नियन्त्रय के लिए, जिनमें नागरिक आधान सम्भवन्दी, और कभी-कभी दूसरे व्यक्तियों ये कानून के पाजन की शावना को वह वानों के लिए आवश्यक होता है। इस प्रभार ग्रीन के अतुसार आधान का स्मीवका जब आवान की सावान को वह वानों के लिए आवश्यक होता है। इस प्रभार ग्रीन के अतुसार आधान का स्वीवय जब प्रभावनों में खोजना चाहिए जो लोगों को उसके प्रित सामान्य आवान की शावना को अवान चाहिए जो लोगों को उसके प्रित सामान्य आवान की शावना को स्वान के लिए आवश्यक होता है।

स्पष्ट है कि राज्य के बल-प्रयोग की वकालत करते हुए ग्रीन यह नहीं कहता कि बल ही राज्य का आधार है। "जब एक बार वाध्वकारी शक्ति जो सध्यमुता का एक प्रत्यव मात्र है, त्यारिकों के सींच प्रपने प्राचरण में राज्य की एक विशेषता बन जाती है तो समक्ष्मना चाहिए कि राज्य ने जनता के हृदय पर से प्रणना श्रीककार लो दिया है और उनका अन्त निकट है।" सारीण यह है कि ग्रीन के अनुसार स<u>ध्यमता एक साल्यकार लोक की वहकर समक्षना</u> एक द्वीनियादी बुल है। सध्यमुता का मूल तो सामान्य इच्छों है। श्रीन लिखता है कि "हमें सम्प्रम् को वाध्यकारी शक्ति का प्रयोग करने वाली एक अनुत वस्तु नहीं समक्षना जाहिए, बिल प्राचना को सम्प्रणों की सम्प्रणों का मूल तो सामान्य इच्छों है। श्रीन लिखता है कि "हमें सम्प्रम् को वाध्यकारी शक्ति का प्रयोग करने वाली एक अनुत वस्तु नहीं समक्षना जाहिए, बिल प्राचना की सम्प्रणों की सम्प्रणों बिल समान्य है और इस प्रकार सामान्य इच्छों का प्रामकर्ती है।" स्वभावत बतात आजाकारिता प्रांत कुरो-के लिए सप्प्रमुशानित का जनता के हृदयों पर प्रचिकार होना चाहिए। प्राज्ञीकारिता पदि निष्ठाच्ये ही कर अवपूर्वक तादों गई है तो वह स्वामायिक नहीं हो सक्की । राज्य की वल-प्रयोग की शक्ति का मूलमाल प्रकट करते हुए गीन पुन कहता है कि "स्वच्यापुर्वक प्राज्ञापलन होने पर भी पदि राज्य नागरिकों पर बल-प्रयोग करता है तो कि लए सावश्यक प्रवत्यायों को, जिन्हें राज्य समित्र कि वे अपने पडीसियों के प्रचिकारों तथा हितों के लिए सावश्यक प्रवत्यायों को, जिन्हें राज्य पत्रीमीति समक्षता है, बताए रखना नहीं चाहते।"

्वस तरह हम देखते हैं कि ग्रीन के अनुसार राज्य का मूल उसकी बाध्यकारी श्रीक नहीं है।

उसकी र्वास्तिक मूल गरिक तो सामान्य उच्छा है — वह सामान्य इच्छा जिसके द्वारा प्रियक्त उरवत्र
होते हैं और जो 'सानन्य उद्देश्य की सामान्य विकास के विकास कर विकास होता हैं। अनुसार होता हैं। अनिक सामान्य उद्देश्य की सामान्य विकास के विकास कर विकास हो। श्री कि ता का मूल तर्ल्य नहीं हो सकती। 'राज्य का सामार शरिक नहीं, इच्छा है।'र (Will, not force, is

the basis of the State)। राज्य का कार्य आवश्यक इस से नीतिक कार्य ही है। उत्कृत कान्ती और

उसकी सस्यायों का सत्य उद्देश्य शक्ति को ऐसे-समुदाय के सदस्य की हैसियत से, विमका प्रत्येक सदस्य
दूसरे नमस्त सदस्यों के प्रच्छे जीवन में सहायक होता है, अपनी झारत्यपूर्णां की सिंड में तहायुता देगा
है। राज्य का कार्य उसी सीमा तक उचित है किस सीमा तक वह दिवेकपूर्ण नक्सो की प्रीर गैरित

स्व-निर्वारित आवर्ष के प्रर्थ में वैविक्तिक स्वत्यता की प्रीविद्ध करता है। यो कार्य किमी प्रकार के बाहरी दवाव के बशीभूत किए बाते हैं उनमें नैतिक कार्यों के ग्रुणों का अभाव होता है।

<sup>1</sup> कोकर: माधुनिक राजनीतिक चिन्तन, पृष्ठ 447.

<sup>2</sup> Green: Principles of Political Obligation (Hindi ed.), p. 116.

ग्रीन का मत है कि निरकुण णासन का ग्राधार भी अन्ततः सामान्य इच्छा होती है। जब राज्य या सम्प्रम का ग्राधार सामान्य इच्छा-न- होकर ग्रास्त हो जाता है तो उस रेज्य का ग्रांत निकट ग्रा जाता है। प्रा से के ग्राधार पर कोई भी राज्य स्थाई नहीं हो सकता। सम्प्रम की ग्राह्म व्यक्ति वाचकारी ग्राप्त का प्रावन क्यों करता है सम्प्रम की ग्राह्म का प्रावन क्यों करता है अथवा उसे सम्प्रम की ग्राह्मा का प्रावन क्यों करता है अथवा उसे सम्प्रम की ग्राह्मा का प्रावन क्यों करता है अथवा उसे सम्प्रम की ग्राह्म को जाता का प्रावन क्यों करता है अथवा उसे सम्प्रम की ग्राह्म को कि की सामने क्यों हाल, यह पूछना है कि में ग्राप्त जीवन को उने स्थान ग्राह्म विनियमित क्यों होने देता हूँ जिनके दिना ग्राप्त कहने के विषय भर ग्राह्म कि ने होता होने ही जो कुछ मुक्त करने के लिए कहा जाता है उसका में यौचित्य पूछ सकता। इस वात के लिए कि मेरा एक जीवन हो जिसे में अपना कह सक्, मुझे न केवल ग्राप्त ग्रीर अपने उद्देश्य की चेतना होने चाहिए बल्क उस उद्देश्य की प्राप्त के लिए मुझे कमें ग्रीर संप्रम की स्वतनता भी होनी चाहिए ग्रीर उसकी गाप्ति तभी सम्भव है जब समाज के सदस्य एक-इसरे की स्वतनता को मान्यता दें वयोंकि वह सामान्य हित के लिए ग्रावश्यक है।"

(Right of Resistance) हिंदुरें के दिर्घाट के प्राचित की प्रविश्व के प्राविश्व के प्रविश्व की प्रविश्व

्रिप्तीन राज्य का विरोध करने के विषक्ष से नागरिकों को कई प्रकार की चेतावनी देता है। वह सस वात पर वल देता है कि राज्य का विरोध-करने का अधिकार किसी को तहीं है क्योंकि राज्य हार्य प्रधिकारों का छोत है (वह इस सस्वय्ध में भी बढ़ निष्क्रचर्य है कि कि विरोध केवल इस बात पर नहीं किया अधिकारों का छोत है (वह इस सस्वय्ध में भी बढ़ निष्क्रचर्य है कि कि क्षेत्रकुल नहीं हैं (राज्य की आज्ञा न मानने या विधि का, उत्क्षमन करने का अधिकार केवलां इस आधार पर प्राप्त-नहीं हो सकर्या कि उससे किसी व्यक्ति के कार्य करने की स्वतंत्रता में या उसके बच्चों की व्यवस्था करने के प्रधिकार में इरतर्वि होता है। (समाज में नवीन परिस्थितियों के उत्पन्न होने के कारणे या समाज-हित की आवश्यकता के कारण, यदि राज्य व्यक्ति की, स्वतंत्रता पर नियम्त्रण कड़ा कर दे तब भी व्यक्ति को राज्य के विरोध का प्रविक्तार प्राप्त नहीं, हो जाता नयोंकि जितने भी अधिकार प्रदान किए गए हैं वे इस सामाजिक निर्णय पर आधारित है कि वामान्य हित के लिए उपयोगी है। योत सावनान करता है कि राज्य का विरोध करने वाला व्यक्ति गव्यक्ति सकता है क्योंकि राज्य सुगान्तर के अनुभव और विक्तियां के विराध का प्रविक्तर करने वाला व्यक्ति गव्यक्ति है। कि स्वाचार के विराध कर के विराध करने वाला व्यक्ति गवान है है के विराध कर कि विरोध करने वाला व्यक्ति गवान है अधिकार राज्य सुगान्तर के अनुभव और विक्ति होरारी है। प्रविक्ति के राज्य के विराध कर के विराध करने वाला व्यक्ति गवान है है कि विषयों की विषयों के स्वित्र है स्वित्र विक्ति है। राज्य की वृद्धि कुळ व्यक्तियों की बुद्धि से निश्चर्य ही प्रच्छी है।

िरोग हे एक प्रन्य नगरे से भी पीन हो सबैन हर देता है कि सुझा के क्रिकेट हा परिवाह प्रश्नामा के कि कि सुक्ति है कि सुझा के कि सुक्ति है कि सुक्ति है

्रीत ने हुए ऐसी बार-रायों का उत्तर किया है जिनने नागरिता का राज्य के प्रति प्रतिरोध अधिन हो नहना है। इन प्रवन्धायों को कोकर (Coker) ने व्यवस्थित रूप से इस प्रकार

वाम किया ने

िन प्रश्नाको में नागरिकों को बोर ने प्रतिसार या विशेष नैतिक दृष्टि से जिल्ल कर्या मा मा। ते वीन के स्तृतार कि अने यह विशेष वारा एक निश्चित कि जी प्राणित महार है कि अने यह विशेष राम होना चाहिए कि सकत विशेष द्वारा एक निश्चित कि जी प्राणित महार है कि सकता है अने प्राणित महार है कि सहसे है अने प्राणित महार कर विशेष ने सामन नित्त के प्रतिसार है जी प्रतिसार है। दूनरे जन्म ने सामन नित्त के प्रतिसार है कि सहसे है अने प्रतिसार के प्रतिसार है कि सामन के प्रतिसार है कि सामन कि सामन के प्रतिसार है कि सामन कि सामन के प्रतिसार है की परिस्ताम नामन के प्रतिस्त की स्थाप के स्थाप सामन के प्रतिस्त सामन के स्थाप की स्थाप के स्थाप होंगे। से स्थाप के स्था

"्रीम राज्य के प्रनिरोध को कोई माधारण नात नहीं तमनता। वह यह प्रवेक्षा करना है कि
नातिक हिमी कानुस का पतिबाद नैनिक काधारी पर करने की इच्छा करने समय प्रमेक प्रमी पर
निवार करें जो कानुस के प्रिष्ठ उनकी जो प्राप्ति है वह जन-करवाए की विस्ता पर प्राप्तानित है
या दस्य प्रमुनी गुन-मुविधा परक्षिया कानुन में परिवर्तन शानित्तय या वैधानिक उपाय से किया जा
गरता है निव्म मही जो इन बात की कितनी सम्भारना है कि वग्युर्व विशोध से कानुन में उनित विस्ता की परिवर्तन हो समित को उसी ह्य में देखती है
जिसमें यह स्था उसे देखती है 'पिर मामता दना महत्वपूर्ण हो कि वर्तमान जासन को उत्तरता है'
जिनम यह स्था उसे देखती है 'पिर मामता दना महत्वपूर्ण हो कि वर्तमान जासन को उत्तरता है'
जिनम प्रमुत स्था उसे देखती है 'पिर मामता दना महत्वपूर्ण हो कि वर्तमान जासन को उत्तरता है'
जिनम प्रमुत हो यह देखता चाहिए कि एस जनता हो सनो प्रदी हो कि प्रराजकता का खतरा
जिना हो महिए (स्था राज्य के हित हो छोड किती प्रम्य हिन के पिर राज्य में प्रमुन मामकर्या
के प्रमुख बनाने प्रमुन मुख्यों के तामाजिक सन्वर्यों से जो प्रक्रिकार उत्तरत होते है उनमें सामकर्य
स्थापित करने तथा उनहो गायक बनाने के लिए ही यह प्रिकार हा सकता है।"

ग्रीन के प्रनुपार साधारएत. विरोध का ग्राधार जनता में <u>ज्याप्त प्रथम्कोग होना चाहिए</u>। परन्नु कभी कभी व्यक्ति प्रपने स्वा के <u>इस तम जिल्ल</u>ण के आधार पर कि राज्य मामान्य हिते के निरोध भि कार्स कर रहा है, राज्य का विरोध कर सकता है। धोन के मतानुसार यद्याप्त विरोध कर मा प्रविकार नहीं है, परन्तु यह हो सकता है कि विरोध सही हो। ऐसी स्वित ने राज्य का विरोध करना एक कर्राव्य हो जाता है। विस्त के क्यानुसार, "विरोध या प्रविवाद के विरुद्ध कही जाने वाली मद वालों को तातते हुए ग्रीन कहता है कि यदि तुम्हें प्रतिरोध करना ही है, तो तुम करों श्रीर इस सम्बन्ध में अपनी पसन के निर्णायक तुम स्वय होगे। तुम्हें प्रतिरोध करना ही है, तो तुम करों श्रीर इस सम्बन्ध में अपनी पसन के निर्णायक तुम स्वय होगे। तुम्हें प्रतिरोध करना ही है, तो तुम करों श्रीर इस सम्बन्ध में अपनी पसन के निर्णायक तुम स्वय होगे। तुम्हें प्रतिरोध का श्रीयकार कभी नहीं है, परन्तु यह हो सकता है कि प्रतिरोध

कोकर: बाबुनिक राजनीतिक चिन्तन, पृष्ठ 452.

करते समय तुम सही हो श्रीर य<u>दि तम सही हो तो प्रतिरोध करना तम्हारा कर्त्त</u>च्य होगा और यि तम इस स्थिति में प्रतिरोध नहीं करोगे तो तम स<del>च्चे</del> नागरिक नहीं होगे।<sup>22</sup>

'सामान्य इच्छा' पर ग्रीन के विचार } (Green on General Will)

सामान्य उच्छा की धारएंग के सम्बन्ध में ग्रीन हाँग्स,लांक तथा करों से बहुत प्रशादित हैं तथापि उसके मतानुनार इनके सिद्धान्तों में एक गम्भीर दोष यह है कि वे सम्प्रमू और प्रजा को प्रमू मानन के कारएंग युवार्थता से दूर चले जाते हैं । प्रजा के सम्बन्ध में प्राकृतिक प्रधिकारों की उनके बारणा दोषपूर्ण है क्योंकि प्राकृतिक प्रधिकारों की अस्तित्व समाज के प्रभाव में नहीं रह सकता सर्वोच्च प्रधिकारों शक्ति को समभीते की बाह्य वस्तु वतलाते हैं । सम्प्रमु और प्रजा के मध्य सामंत्रक स्थापित करने के लिए अथवा दूसरे घल्दों में, "राज्य के अपने प्रति प्राजाकारिता के प्रधिकार और प्रज की आजाकारिता के कर्तांच्य को उचित सिद्ध करने" की समस्या की सुक्रभाने के प्रयत्तस्वरूप - उन्हों सिद्धान्त (Contract Theory) की रचना की है, पर उनकी मान्यताएँ एव प्रणालियों प्रमुख् हैं स्थीक समाज के विना प्रधिकार को द्वारणा निरावार है।

प्राप्त को विश्ववात है कि सीमीन्य हित को चतना संत्रां को जन्म देता है। सीमान्य हित के जो सामान्य इच्छा है। सामान्य इच्छा ते प्रता है। सामान्य इच्छा ते प्रता है। सामान्य इच्छा के प्रता है। सामान्य इच्छा के प्रति है। सामान्य इच्छा के प्रति के इस में कार्य करता है। सामान्य इच्छा के प्रति के इस में कार्य करता है। सामान्य इच्छा के प्रति के इस में कार्य करता है। सामान्य इच्छा के प्रति के इस में कार्य करता है। सामान्य इच्छा के प्रति के स्वप में कार्य करता है। सामान्य इच्छा ही राज्य की तता का प्राप्त है। यही उस सम्प्रमुता की सृष्टि करती है जितका क्षेप अधिकारों को कियान्यत करता है जो अधिकारों को कियान्य है। में कियान्य के सामान्य हित की हित करता है जो अधिकार सम्प्री के सामान्य हित की सिद्धि के लिए होता है। राज्य के विना सामान्य हित की प्रति कि नहीं की जो सम्तरी और उसो के सिद्धान्य में सत्य का इतना ही अब है कि राज्य का आधार बक्ति नहीं, बिट्डि सामान्य इच्छा है।

प्रीम ने भी इच्छा के दो हम माते हैं भी वास्तांकर इच्छा (Actual Will) एवं (2) क्लार्स इच्छा (Real Will) (वास्तांकर इच्छा स्वावंपूर्ण होती है। इचका तमार्गण में मुख्य के काम, कीव. मद, मोह आदि भावनाओं के वृद्धोमूत होता है। यह इच्छा विवेकहीन होती है और मधा इच्छा मधीत सदेक्ष्म (Real Will or Good Will) के मार्ग ने वाचाएँ उत्पन्न करती है कि प्रीम प्राप्त करता है। इक्का विवेकहीन होती है कि प्रमुद्ध के समुहित हम है हम अववा सवेच्छा व्यक्ति के सात्र कर करती है इक्का विवेकहीन होती है इक्का विवेक्ष अववा सवेच्छा अववा सवेच्छा अववा सवेच्छा अववा सवेच्छा अववा सवेच्छा अववा सवेच्छा अववा स्वेच्छा अववा सवेच्छा अववा सवेच इक्काओं (Actual Wills) स्वयंत भावारात्र है जीतिक विकास के सावारात्र है जीतिक विकास के वात्र विवा चाए तो मानव के जीतिक विकास वे वात्र वात्र वात्र के स्वांत्र के साम्यांत्र के स्वांत्र के स्वांत्र

(राज्य प्रामान्य इच्छा का <u>अधिकातिकरणः हैं)</u> इस परिणाम , पर ग्रीन जिस तरह पहुँचा उस पर पूर्ववर्ती पृष्ठों में नानी नुख कहा चा चुका है। उसे बुहराते हुए संबेर में इतना ही कह देना पर्याप्त होगा कि ग्रीन का यह मूल विश्वास है कि संसार में एक चेतना ब्याप्त है जिसका लक्ष्य स्वतद्वर्ता है। मानव-चेतना इस चेतना का ही एक ग्रंस है। मानव-चेतना का सक्ष्य है कि ग्रास्म-विकास हारा

विश्व-चैतना के साथ एकाकार हो जाना चाहिए। ऐसा तभी हो सकता है जब मानव का नैतिक विकास हो क्योंकि मानव-चैतना बुद्धि के आधार पर ही विश्व-चैतना का एक अंग वन सकती है। मानव-चैतना विश्व-चैतना का ही एक अथा होने के कारण यह प्रनुभव करती है कि वह दूसरों के साथ रहकर ही... अपना विकास करती है। इस भावना के वतीभूत होकर व्यक्ति दूसरे व्यक्तियों के सम्पर्क मे आते हैं। व्यक्तियों के विकास के लिए कुछ सुविधाओं की आवश्यकता होती है जिन्हे प्रदान करने के लिए उनकी दुस्ट व्यक्तियों से रक्षा करने के लिए उनकी दुस्ट व्यक्तियों से रक्षा करने के लिए विध-प्रणाली की जरूरत पदती है। इस प्रकार की विध-प्रणाली राज्य ही प्रदान कर सकता है। अतः यह ति इ होता है कि राज्य मुख्य की स्मर्स इंक्सिक प्रात्ति है। अतः यह ति इ होता है कि राज्य मुख्य की स्मर्स इंक्सिक प्रात्ति है। अतः यह ति इ होता है कि राज्य मुख्य की स्मर्स इंक्सिक प्रात्ति है। अतः यह ति इ होता है कि राज्य मुख्य की स्मर्स इंक्सिक प्रात्ति है।

पूर्व प्रस्तान कार्या है कि व्यक्ति प्रस्तां का पालन क्यों करते है - यदित से अयभीत हाकर अथवा सामान्य हित की प्राकृति हो अपनि का उस्तर है कि व्यक्ति राजां का पालन हामान्य हित की प्राकृति हो राज्य के कानून भी सामान्य हित की प्राकृति है। राज्य के कानून भी सामान्य इच्छा का प्रतिनिधिस्य करते हैं। जनता उनका पालन इसिलए नही करती कि उल्लंघन करने पर दण्ड का गय होता है वर्ग इस प्रतृष्ट्रीत के फलस्वरूप करती है कि राज्य भीर उसके कानून सामान्य इच्छा का प्रतिनिधिस्य करते हैं। जनता उनका पालन इसिलए नही करती कि उल्लंघन करने पर दण्ड का गय होता है । प्रत्य का सामान्य इच्छा पर प्राधारित हैं। प्रत्येक कानून अधिकारों की राज्य से एक कड़ी का कार्य करता है। अत राज्य मित का नहीं, इच्छा का प्रतिक है। गीन राज्य को वल-प्रयोग का अधिकार इसिलए देना है कि प्राज्य में सामान्य इच्छा का प्रतिक है। गीन की सामान्य इच्छा 'राज्य की इच्छा' राज्य की हिए इच्छा' है। वामान्य इच्छा वह इच्छा नहीं है जिसके नाम पर शासक जनता पर प्रत्यादार करते आए हैं। वाकर के अब्दों में "सामान्य इच्छा का दावा है कि राज्य सिता को प्रेरित एव नियन्त्रित करने वाली शक्ति प्रतित रूप में एक प्रात्मिक शर्ति है। वह एक सामान्य अपनि करती को प्रति प्रतान कर सकता है। "वह उस सम्प्रमु की सृध्धि करता है जिसके ताम पर वाम के मिन्यों एव अभिक्तांकों को अधिक प्रतान कर सकता है। "वह उस सम्प्रमु की सृध्धि करता है जिसके ताम एक है । है जिसके साम के मिन्यों एव अभिकृतांकों को अधिक राज्य सकता है। "वह उस सम्प्रमु की सृध्धि करता है जिसका कार्य उन सब सस्थाओं को पूर्ण स्कृति एव साम-अस्स के साथ कायम रहना है जो प्रविकारों और विधियों के साकार इस है।" "

ग्रीन का <u>यद्यपि यह विश्वास है कि इच्छा हो राज्य का ब्राधार है, वल नहीं,</u> तथापि उसके समक्ष ऐसे भी राज्य से वहीं पर इच्छा के स्थान पर वल प्रयोग को ग्रीधक महस्व दिया जाता था और इसी कारण ग्रीन 'राज्य को इंश्वरीय ग्राहमा (Divine Spirit) को सर्वेश्रस्ट ग्राभव्यक्ति मानते हुए भी यह स्वीकार करता है कि राज्य वास्तविक रूप में ग्रुपने निविस्ट ग्राहमों को केवल ग्राधिक रूप से ही पूर्ण करते हैं।"

सामान्य इच्छा' पर विचार करते समय एक प्रश्न यह उठता है कि क्या निरक्षण एमं प्रत्योक्त्यी राज्यों का माधार भी सामान्य इच्छा हो होती है। यीन सके उत्तर में तीन वार्त प्रस्तुत करता है—(1) इर्ज राज्यों को स्वतृत राज्य को सर्वी व्याहित (1) इर्ज राज्यों को निर्वृत राज्य को सर्वी व्याहित (1) इर्ज राज्यों को निर्वृत अध्या को को सर्वा प्राप्त है, उसे बनता के भावस्य के कारए प्रार्थात हुमा सम्भन्न काना चाहिए, एवं (11) इर्ज राज्यों के होते हुए भी उनमे विवयान ईश्वरीय प्राप्ता उनकी दुराइयों में से अच्छाइयों निकाल लेती है। उदाहरणार्थ सीजर ने ससार को रोमन विचि (Roman Law) की महान् देन दी चाहें वह शक्ति का प्रवर्गक और ब्राक्ति ही क्यों न रहा हो। श्रीन की इस बारएणार्थ सीजर ने ससार को निरांत कि प्रतिक प्रतिक प्रतिक होता है कि प्रतिक प्रतिक प्रतिक होता वा सामान्य स्था सामान्य स्था सामान्य स्था कि नित्रों के सित्र सिव प्रवर्ग के सित्र सुवरण क्षत्र के सित्र सुवरण क्षत्र के सित्र सुवरण क्षत्र है तो सामान्य स्था प्रतिक प्रति है तो सामान्य स्था प्रतिक प्रति है तो सामान्य स्था हिता है तो सामान्य स्था है तो सामान्य स्था है तो सामान्य स्था स्था स्था स्था सामान्य स्था सामान्य स्था है तो सामान्य स्था स्था सामान्य स्था स्था सामान्य साम

<sup>1</sup> Barker . Political Thought in England, p. 38

ही होगल के इस विचार का भी खण्डन करता है कि विद्यमान राज्यों में विधियाँ सामान्य इच्छा की पर्यायवाची हैं।" पुनश्च, वेपर ही के शब्दों में,, "इस प्रकार हम होगल की तरह ग्रीन पर व्यक्ति की राज्य पुर. इलिदान कर देने का <u>प्रारोध नहीं लगा सकते</u>।"

मामान्य इच्छा पर विचार करतें समय एक घट्य प्रथम यह भी उठता है कि सामान्य हित की बिता क्या ममाज के प्रत्येक सदस्य में विद्याना रहती है। ग्रीन के अनुसार सामान्य हित की सामान्य चिता को पूर्व चिता को पूर्व चिता प्रथम जाने कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य कार्य चिता के सामान्य चिता की पूर्व चेता का पाया जाना व्यक्तियों में दुलंभ है, पर इसका अर्थ यह नहीं लेना चाहिए कि मामान्य दिता की पूर्व चेता को कोई आभास ही नहीं होता । यह अपने प्रारम्भिक रूप में सभी तांगरिकों में पाया जाता है और इसलिए राज्य का अस्तित्व कायम रहता है। यदि इसका सर्वया अभाव होता जो राज्य का अस्तित्व ही सम्भव न होता । यह कहा जाता है कि सामान्य दित की भावना नीतिक कर्तव के सामान ही लोगों में निकाबील रहती है यदिप इसनी पूर्व चेता अथवा अभिव्यक्ति करने कृष्ठ ही व्यक्तियों से प्रयान्य देशी आती है।

राज्य के कार्यों पर ग्रीन के विचार Green on the Functions of the State)

प्रीन के राज्य सस्वन्धी विचार पूर्णत्या गीलिक हैं। उसने राज्य के करा बाो का उत्लेख करते हुए रचनात्मक तथ्यों पर वंत दिवा है। उसने यद्यपि एक धादश राज्य क्षेत्रिक करते हुए रचनात्मक तथ्यों पर वंत दिवा है। उसने यद्यपि एक धादश राज्य के कि कर्पना की है पर राज्य के जिन कार्यों के प्राप्त के हिन कार्यों के ही कार्य है। ही गल का एक वहा दीव यह या कि वह यवाय राज्य के विचेशन से हूर रहा। ग्रीन का विश्वास था कि राज्य का उद्देश व्यक्ति के गिर्म होने च्वाहिए। पी. वाकर के गढ़िश व्यक्ति के प्राप्त का नितन विकास है, अत उसके कार्य इसी उस्टिप होने च्याहिए। पी. वाकर के गढ़िश प्राप्त का प्रतिन सहस्य नैतिक मूल्य होता है और यह एक अत्यन्त गौरवंपूर्ण मूल्य है। यह एक नितिक प्राप्त होती कि उद्देश्य हो जीवित रखते है।"

भीत वरमतावादी राज्य (Absolute State) का विश्व मही खोचता । वह राज्य को वाह्य तथा आन्तरिक दोनो हण्डियो से सीमित मानता है। राज्य के कार्य सकारात्मक (Positive) तथा नकारात्मक (Nogative) दोनो प्रकार के होने चाहिए (क्रकारात्मक दिल्य से वह चाहता है कि रेज्य व्यक्ति को वह कर्म करने दे जो कार्य कुर्तने पोग्य है और इनके करने में गहां वह वाद्याओं के कार्य असमर्थ हो, उन वायाच्यो को दूर करे. जिन राज्य को अधिकार देता है कि नैतिकता के विकास के निष् विचित्त होने पर वह नागरिको के कार्य में है हिन्दी कर तथा आवश्यक होने पर वह नागरिको के कार्य में है हैत्तवेप करे तथा आवश्यक होने पर वह नागरिको के कार्य में है हैत्तवेप करे तथा आवश्यक होने पर वह नागरिको के कार्य में है हैत्तवेप करे तथा आवश्यक होने पर वह नागरिको के कार्य में है हैत्तवेप करे तथा आवश्यक होने पर

निकारात्मक दृष्टिको स्व अनुसार भीत के मत से राष्ट्रम का श्रह कत्तं व्य किसी भी व्यक्ति को भ्रान्तरिक प्रश्रवा मैतिक सहायेशा प्रदान करना नहीं है, प्रश्नित उसका कार्य तो बाहा-हस्तक्षेप हारा . ऐसा बातावर्ष्मा उत्पन्न करना है जिससे व्यक्ति से अधिक से अधिक समाजिक अध्या मैतिक वेबना उत्पन्न हो प्रभव ऐसे व्यक्तियों के लिए दश्क जी श्रवन्सा करे जी सामाजिक उन्नति के मार्ग में वाधक हो एप्तिव्य जन सब स्वितिक्यों के लिए दश्क जी श्रवन्सा करे जी सामाजिक उन्नति के मार्ग में वाधक हो प्रित्वे वन सब स्वितिक्यों के विचार के तो उत्पन्नश्रील हो, जो नैतिकता के विकास में वाधक हो ।

प्रीन को मान्यता है कि राज्य निविकता को लाग नहीं कर सकता। वह तो व्यक्ति के अन्वः करण से सम्बन्धित वस्तु है जो व्यक्ति हारा प्रात्मारोभित कर्त्तव्यों के निष्यक्ष सम्पादन में ही निहित है। नैतिकता का स्वरूप ही ऐसा है कि उसे बाह्य साधनो द्वारा स्थापित नहीं किया जा सकता। राज्य व्यक्तियों को कानून द्वारा अथवा वलपूर्वक नैतिक नहीं वना सकता। सामान्य हित की सामान्य चेतना को विधि के द्वारा प्रोत्साहित नहीं किया जा सकता। राज्य के कर्ताच्या से प्रोत्म प्रार्थित

्राज्य <u>का इस्तक्षेत कार्ति</u> के जीवन में कहीं तक होगा तथा वाधाओं को दूर करने के लिए राज्य कार्यम करेगा, ग्रीन ने इसकी कोई निष्वत सीमाएँ निपोरित नहीं को है, किन्तु उसने प्रमानित पर्मानित वादारिक परिस्तितियों को देखते हुए कुछ उदाहरागों हारा इस गाँर सकेत कथाय किया वास्ताहमूक क्रिन्त वादाराहमूक क्रिन्त वादाराहमूक क्रिन्त कार्य कार्यक कार्यक के नीतिक विकास के लिए, जीवत शिक्ष का प्रस्थ करना चाहिए, राज्य को स्थानिक के नीतिक विकास के लिए, जीवत शिक्ष का प्रस्थ करना चाहिए, राज्य को स्थानिक कार्य कार्य कार्य के स्थान कार्य वादार में लेगा चाहिए, व्यवितयों की व्यक्तित्वत सम्पत्ति की देखभाल करनी चाहिए, प्रधिपान का निपेष करना चाहिए, श्रीवार्ति की मिटाना चाहिए, ग्रीवार्ति मोता इस्त्र मानव-विकास के मार्ग की वाधार मानता है और उसलिए इस्त्र दूर करने के लिए राज्य के प्रयत्नों की वकालत करता है। धाकर के सनुसार, "ग्रीन का वाहिए को लिए राज्य के प्रयत्नों करता है।" प्रीत कारह विद्वकोण कि राज्य का सम्प्रीम करता है।"

प्रीन का यह दृष्टिकोण कि राज्य का कार्य अंटि जीवन के मार्ग से प्रांत वाली वाधाओं को प्रतिविध्यत्त करना है, नकारात्मक प्रतीत होता है। इस सम्बन्ध में बाकर का 'सत है कि "ग्रीन की धारणा के प्रतुसार रा<u>ज्य का कार्य प्रावध्यक रूप</u> से तकारात्मक है। वह जन वाधाओं को हटाने तक ही सीमित है जो सानवीय क्षमता को करणीय कार्य करने से रोकती है। राज्य का अपने प्रदस्यों को अंटितर वनाने का कोई सकारात्मक नैतिक कार्य नहीं हैं। उसका कार्य तो उन-वाधाओं को दूर करने का है जो व्यक्ति को अंटितर वनने से 'रोकती है और यह एक नकारात्मक कार्य है। 'पेट प्रीन के कियारों से प्रकट है कि "राज्य प्रपने किसी कार्य हार्य यह निष्वित नहीं कर सकता कि कार्य कर्ती आप की प्रवारों से प्रकट है कि "राज्य प्रपने किसी कार्य हार्य यह निष्वित नहीं कर सकता कि कार्य कर्ती आपना से किए प्रारं। वह केवल कर्ता व्यथील कार्यों को सुनिष्चित करने का प्रयास करता है। फंतर वह

<sup>1</sup> कोकर ग्रामुनिक राजनीतिक चिन्तन, प्र 448-49

<sup>2</sup> Barker op, cit, p 36

कत्त व्य की भावना से किए जाने वाले कायों का क्षेत्र सीमित कर देता है। इसलिए नैतिक कार्य के क्षेत्र को सुरक्षित छोड़ देने तथा जसकी दृद्धि करने के लिए राज्य झे स्वतन्त्र इच्छा में हस्तक्षेप करने का

प्रयत्न नहीं करना चाहिए, वरन् उसके मार्ग को सरल बनाना चाहिए।"

बाहे वाहा रूप से देखने पर राज्य के में कार्य नकारात्मक प्रतीत हों, लेकिन बाह्य से ऐका है नहीं। ऐसी करने के लिए राज्य की सकारात्मक कार्य करने ही पढ़ते हैं। बाकर के अनुसार राज्य के कार्यों का उपर्यु के विकास राज्य के कार्यों का उपर्यु के वृष्टिकीय के निर्माण और वाधाओं को दूर करने के लिए। इनके माण में आने वाली प्रत्येक वात के सम्बन्ध में राज्य का सक्ति हस्तक्ष आवश्यक है तथा राज्य को वल-प्रयोग द्वारा स्वतन्त्रता विरोधी चिक्त का प्रतिकार करना चाहिए विसे राज्य का सर्वोप हित की प्राप्ति हों आत्माल की सामान्य हित की प्राप्ति हों आतमान्य होता है। जो सामान्य हित की प्राप्ति हों आतमान्य स्वतं के लिए मानव-प्रतिभा को स्वतन्त्र करना है इससे बढ़कर और कोई संकारात्मक लक्ष्य नहीं हो सकता।"

वार्कर की भीमांसा का सार यह है कि <u>के तिकता के सम्बन्ध में राज्य का कार्य केवल उतना ही</u> है कि के से सीतकता के सिए अनुकृत नातावरण का निर्माण करे, बलात नैतिकता किसी पर लादी नहीं जा <u>मकती</u> ने भीन के अनुसार पासन को ऐसी व्यवस्था करती है जिसमें मनुष्य नैतिकता के सिद्धान्ता पर चलता हुआ अपने कर्ता को निष्काम भावना से पालन कर सके। इन कर्ता थो को निमाने ने लिए जप्युक्त अक्टा का निर्माण हो अधिकार है। राज्य के इस अकार के हस्तक्षेत्र से मत्वान्ता में कभी गृ होकर नुद्धि होती है पंगीकि इस हस्तकार में ने हिंग होता है हिंद होती है पंगीकि इस हस्तकार में ही समान का हित निहित्त है—"स्वतन्त्रता निरोधी <u>पर्किय</u>"

को दवाने के लिए-राज्य को बल-प्रयोग अवश्य करना होगा।"-

भें ग्रीन के ग्रनुसार राज्य का कार्य विभिन्न सर्वा के पारस्परिक सम्बन्धी की मुख्यविश्व करता भी है। वह प्रत्येक सथ की प्रान्तिक प्रधिकार-व्यवस्था का सन्तुलन करता है और ऐसी प्रत्येक प्रधिकार-व्यवस्था का श्रेप ग्रन्थ व्यवस्थाओं के साथ बाह्य समन्वय करता है। समन्वय स्थापित करने के प्रधिकार के कारए। राज्य की ग्रन्थित ससा प्राप्त है। बहुन्वाची सिद्धान्तु की पूर्ण्ड्य से त प्रधानि के कारए। मैकाइवर ने ग्रीन की ग्रान्थिता करते हुए लिखा है—

"प्रार्ट्स से अन्त तक वह इसी बात का विवेचन करता है कि जिन परिह्यितियों में व्यक्ति एक स्वतन्त्र नैतिक प्राणी के रूप में कार्य कर सकता है उन परिह्यितियों को सुक्षभ वसाने के विष्
रीज्य क्या कर सकता है पीर इसके लिए उसे क्या करना चाहिए। पर उसके विन्तन के आधार-स्तम्भित्तर भी राज्य और स्पृत्ति है। वने रहते हैं। वह इस बात पर विवार महीं करता कि राजनीतिक विद्यान से पित्र अन्य सामक स्वता है। वह इस बात पर विवार महीं करता कि राजनीतिक विद्यान से पित्र अन्य सामक पहना हैं। यदि उसने इसका विचार किया होता तो उसे यह स्पष्ट हो गया होता-कि प्रका केवल यही नहीं है कि राज्य को क्या करना वाहिए, विकल यह भी है कि राज्य को क्या करने की अनुपति है, क्योंकि राज्य का क्या करने की अनुपति है, क्योंकि राज्य कर रहे हैं। योन प्रमुखता की आधुनिक समस्या के किनार तक पहुँचकर उसे खुकर ही रह जाता है। उसका हुत नहीं हैं ना पाय

ग्रीन द्वारा निर्धारित राज्य के कार्य निष्कर्ष ख्ये में इस प्रकार है-

- 1. नैतिकता मे बाधा उपस्थित करने वाली परिस्थितियो का दमन करना।
- 2. सदाचरण, पवित्रता तथा सयम को प्रोत्साहित करना ।
- उन सावना की व्याख्या करना जिनसे नागरिको मे अधिकाधिक नैतिक भावनाओ एव चरित्र का विकास हो

<sup>1</sup> Macher : The Modern State, p. 471.

ऐसे लोगो के लिए दण्ड की व्यवस्था करना जो नैतिक नियमो नमे बाधक हो ।
 शिखा-प्रसार द्वारा अज्ञानता रूपी सामाजिक अभिशाप को समान्त करना ।

6. सामान्य इच्छा एव जन-कल्याएा मे प्रतिरोध उपस्थित करने वाले म<u>ख-निषेध हेतु कानून</u> लागू करना । राज्य को यह प्रथिकार है कि वह प्रपने नागरिको की मादक बस्तुग्रो के क्रय-विक्रय की स्वतन्त्रता को प्रतिबन्धित करदे यथवा पूर्ण्यू से समाप्त करदे ।

7 व्यक्तिमत-सम्पत्ति सम्बन्धी प्रधिकारो की रक्षा करना एव भूमि-नियन्त्रण लागू करना।

8 विभिन्न वर्गो एव स्वार्थों में सामजस्य स्थापित-करना ग्रीर बहुसस्यक वर्ग के लाभ के कार्य करना।

9 नैतिकता की स्रभिवृद्धि के लिए प्रत्यक्ष रूप मे वल-प्रयोग न करना।

 प्रत्तर्राष्ट्रीय भावना को प्रोरसाहित कर अन्तर्राष्ट्रीय शान्ति की स्थापना मे सहायक बनना । युद्ध का विरोध करना राज्य का प्रमुख कर्त्तव्य हैं ।

राज्य के ये कार्य केवल निर्पेधारमक ही प्रतीत नहीं होते, प्रपित व्यावहारिक रूप-में फ़ीन हो। राज्य के विधेवारमक कार्यों पर भी बहुत बन्न दिया है। अपने सम्पत्ति सम्बन्धी विचारों के कारए। वह प्रिजीवार और नमाजवाद के मध्यवर्सी काल का विचारक सिद्ध होता है।

(State and Society)

श्रीन ने राज्य को समाजों का समाज माना है। इन समाजों का निर्माणकर्ता राज्य नहीं है किंगु इन सबके बीच एक निष्यित समन्वय स्थापित करने का राज्य को प्रक्षिकार (Right of Adjustment) है। वार्कर के ग्रव्हों में, "राज्य प्रत्येक सम की आन्तरिक प्रधिकार-व्यवस्था का सन्तुनन और ऐसी प्रत्येक, प्रधिकार-व्यवस्था का सन्तुनन और ऐसी प्रत्येक, प्रधिकार-व्यवस्था का सेंग या व्यवस्थाओं के साथ समन्वय करता है।" इसी समन्वय स्थापित करने के प्रपोन प्रधिकार के कारण राज्य एक प्रतिम राज्यतता प्राप्त सम्बद्ध है। स्थान का सिद्धान्त बहुत कुछ बहुतवादी (Pluralistic) है। लेकिन बहुतवादी रिद्धान्त को प्रिण्यान प्रपत्ना सकने के कारण ही यह मैकाइवर की उस प्रालीचना का विकार बना है जिसका पूर्व पृष्टों में उल्लेख किया जा जुका है।

प्राचीन काल में प्रस्तु ने राज्य को प्रतिवार्ष एव स्वामाविक वतलाये हुए उसे 'समुदायों का समुदाय' (Association of Associations) कहा था। ये ममुदाय जिनसे प्रमित्राय है विशिष्ठ उद्देश्य तथा लक्ष के बाबार पर व्यक्ति का कमबद्ध रीति से चलने वाला सामूहीकरण—राज्य के पूर्व वे ये । चाहे ये राज्य के कारण न वने हो, लेकिन इनके सरकार्ण मे राज्य का योगवान प्रवच्य रहा या प्रीर रहता है। <u>कार्य ने राज्य</u> को बावयण हा जा प्रीर रहता है। <u>कार्य ने राज्य</u> को बावयण सम्बाग प्रीय प्रता में सहायक स्वया माना था। कार्य के विचारों के आधार पर योग ने भी राज्य को बोक्यत—पर मानारित निकत समुदा प्रमान है और <u>वसे व्यक्ति एव समाज के वीच की महत्वपूर्ण कड़ी के रूप में स्वी</u>कार किया है।

प्रीन ने प्रत्य प्रतेक विचारकों की भौति राज्य ग्रीर समाज के बीच भौति उत्पन्न नहीं की है, प्र<u>ज्यूत दोनों को भिन्न किला स्वक्यों ने महत्ता</u> किया है। उसने यह प्रस्थापित करने की चेट्या की है कि शास ग्रीर समाज प्रस्पर दिशेषी न होकर भी एक दूसरे से भिन्न हैं— प्रीर्टिंग अपने

(1) राज्य समित परित्र शक्ति (वाहे वह समाज या बहुसख्यक समाज की हो) का प्रतीक है, शिक्तिसम्पन्न होने से वह शक्ति का प्रयोग भी कर सकता है। इसके विपरीत सुग्रज शक्तिहोनता का धोतक है क्योंकि समाज की रचनी विविध और विभिन्न वर्गी, तस्त्रों, स्वार्थों और व्यक्ति (Heterogeneous Elgments) से होती है।

- (ii) सुमाज में व्यक्ति और राज्य के मध्य परिवार, घुमें सुघ, आध्यक सुघ, ध्यावसायिक एव प्रौद्योगिक संघ, शिक्षाण संघ प्रादि अनेक उपयोगी समुदाय होते हैं जिनको सदस्यता व्यक्ति ग्रहण करती हैं, लेकिन राज्य की सदस्यता सर्वोच्च मानी जाती है। राज्य का कार्य इन संव समुदायों में नियम्बण तथा सामेजस्य कायाम रखना है, इन्हें मिटाना या छीनना राज्य का उद्देश्य नहीं होता।
- (iii) समाज के सम्मुल एक व्यापक उद्देश्य होता है। यह उद्देश्य सदस्यों का सामाजिक जीवन में ग्रात्म-विकास के लिए पूरी तरह से नैतिक भाग लेगा है किन्तु इस उद्देश्य की बोधएग मां ही काफी नहीं होती। इसके श्रनुकूल वातावरए एवं साधनों का निर्माण करना <u>राज्य का</u> ही काम है इस्लिए समुदायों की तुलना में राज्य को ही प्रायमिकता दी जाती है।
- (1V) सुमाज के वाध्यकारी शक्ति नहीं होती । समाज व्यक्ति के मार्ग के ग्रवरोधी को दू करने मे भी ग्रक्षम है । उसमें यह कार्य करने के लिए ग्रान्तरिक शक्ति स्वतः नहीं है । राज्य के माध्य-से ही समाज के उद्देश्यों की पूर्ति होती है। राज्य ही सब तरह के ग्रधिकारों, विधियों, नियमों ग्राव्किं का स्रोत है।

ग्रीन राज्य ग्रीर समाज का भेद करते समय भी यह मान कर चलता है कि <u>वे व्यक्ति</u> की नैतिक <u>ग्रीर भौतिक समृद्धि में सहायक होते हैं । समुसाय महत्त्वपूर्य है क्योंकि वे मानव की पूर्णता</u> प्रदान करते हैं।

> विश्व-वन्धुत्व एव युद्ध पर ग्रीन के विचार (Green on Universal Brotherhood and War)

ग्रीन विश्व-वन्युत्व एवं विश्व-ग्रान्ति के समर्थकों में है। उनकी विश्व-भ्रावृत्व की वारणा इस विचार पर आधारित है कि प्रत्येक व्यक्ति को जीवित रहने का अधिकार है। वह युद्ध की निन्दा श्रीर विश्व-शान्ति की प्रशसा करता है क्योंकि युद्ध एवं <u>मधर्षः जीवन के श्रधिकार में</u> बाधक हैं। जीवन के अधिकार पर आधारित अन्तर्राष्ट्रीय जागृति ही विश्व-समाज का निर्माण करनी है। ग्रीन के अनुसार मानवता के मामूहिक हिन में ही व्यक्ति का हित निहित हैं और इसलिए कॉव्ट की भौति वह भी एक श्चन्तर्राष्ट्रीय समाज की स्थापना का समर्थक है और चाहता है कि वह समाज स्वतन्त्र राष्ट्रों की ऐच्छिक स्वीकृति पर बाधारित हो हीगल के सर्वया विपरीत गीन का विश्वास है कि राज्यों के बीच श्रन्तर्राब्द्रीय ग्राचार सहिता (International Code of Morality) सम्भव है और ग्रन्तर्राब्द्रीय न्यायालय की घारएगा कोरी कल्पना नहीं है। राष्ट्रीय ईर्ध्यात्रों में कमी और युद्ध के गम्भीर कारणों के दूर हो जाने से ऐसे अन्तर्राब्ट्रीय न्यायानय का स्वप्न साकार हो सकता है जिसकी शक्ति स्वतन्त्र गाज्यों की स्वीकृति पर निर्भर हो। वर्ण या रंग-भेद की नीति विश्व-शान्ति के लिए घातक सिद्ध होती है। ग्रीन के <u>प्रमुद्धार अन्तर्राष्ट्रीय</u> भातृत्व का प्रायय है कि अन्तर्राष्ट्रीय कानूनों को पूरी मान्यता दी जाए जीर क्षेत्रीय सम्बद्धारा (Territorial Soverengury) की सीमा स्वीकार की जाए। दूसरे जब्द में, बाह्य रूप में (Externally) राज्य अन्तर्राष्ट्रीय विभाग के क्षेत्र में मुर्यादित रहे। यहाँ प्रीत स्पष्टतः हीगल से सर्वेषा भिन्न दे ग्रीर मानव-जाति के सार्वभीम बन्ध्रत्व पर विश्वास करने के कारण कांण्ट के निकट है। वेपर के शब्दों में ग्रीन के सार्वभीम वन्युत्व का ग्रीभाय यह है कि 'यदि ग्रीन-का राज्य अपने अन्तर्गत कम वहे समाजो के अधिकारो की रक्षा करता है तो इसे अपने से बाहर के बड़े समाजो के ग्रधिकारों कर सम्मान करना चाहिए।" ग्रथीत ग्रीन के ग्रनुसार राज्य न तो पूर्ण है ग्रीर न सर्वेशनितमान । वह बाह्य तथा ग्रान्तरिक दोनो रूप में सीमित हैं

<sup>1</sup> Wayper · Political Thought, p 186.

र्म इंटिकोण में ग्रास्था के कारण ही युद्ध के प्रति गीन के विचार हीगल ग्रीर उसके जमेन शिष्यों की घारए। से निनकुन भिन्न है ५ ग्रीट के मतानुनार '<u>'युद्ध कभी भी पूर्वा प्रधिकार</u> (Absolute Right) नुही हो सकता, प्रधिक से <u>प्रोर्थिक यह एक साथेक प्रधिकार</u> (Relative Right) हो सकता है। युद्ध भनुष्य के स्वावीन जीवन-यापन के अधिकार का अतिकमण करता है। पहले की (Previous) किसी बुराई या अपगध को सुधारने के लिए एक दूसरी बुराई के रूप मे उसका श्रीचित्य माना जा सकता है, प्रथान युद्ध एक निर्देश आवश्यकता (Cruel necessity) के पहला में ही उचित-माना जा सकता है, तथाणि वह एक प्रपराध ही है।"

्गीन के प्रनुसार युद्ध एक नैतिक प्रपराध है। युद्ध कभी भी एक सही नहीं हो सकता। वह प्रपूर्ण राज्य (Imperfect State) का प्रतीक है । "हमारा निष्कर्ष यह है कि युद्ध मे जीवन का विनाश सदैव निन्दनीय कार्य है (अनेक अन्य अनिष्टो से जो युद्ध के प्रसग में होते है, यहाँ उनसे हमारा कोई मम्बन्य नहीं है), इसका दोषी चाहे जो कोई हो। इस युराई में भागीदारी से युद्ध के केवल वे ही पक्ष मूक्त कहे जा सकते हैं जो सच्चाई से यह महसूस करते हो कि उनके लिए मनुष्य के नैतिक विकास की सामाजिक न्यितियों को कायम रखने का एकमात्र साधन युद्ध है। परन्तु ऐसी बहुत कम स्थितियाँ सामने माई है जिनमें यह धारणा सत्य सिद्ध हुई हो। इस घारणा मे यह नही मुलाया गया है कि केवल युद्ध के कारण प्रनेक सद्गुणों का प्रयोग होता है, अर्थात् युद्धों के कारण वे साधन प्राध्त होते है जिनसे मानव का विकास होता है, जो उत्तम हित के प्रति उन्नति का कारण माना जा सकता है। ये तथ्य उस कार्य की बुगई को कम नहीं करते जो युद्ध में निहित है। 11/2

ग्रीन का विश्वास है कि सुम्यता के विकास के साथ युद्ध जैसी पृणित वस्तु स्वतः ही खुद्ध हो जाएग्री। वह हीगल की युद्ध सम्बन्धी वारखा का कटु ग्रामीचक है ग्रीर युद्ध की प्रावश्यकता के प्रतिपादन में वह उसके (होगल के) एक-एक तर्क का उत्तर देता हुया यह निष्कर्ष निकालता है कि युद<del>्ध मरपेक व्यक्ति के</del> जीवित-रहने के मुल्यवान ग्रधिकार पर ग्राघात है, ग्रत. वह किसी भी दिन्द से न्यायसगत नहीं है। युद्धों के लोभों के खण्डन में ग्रीन ने हीग्रल के तकों का इस प्रकार उत्तर दिया है-

2 यद्यपि युद्ध-भूमि में कोई व्यक्ति किसी विशेष व्यक्ति को मारने के लिए सामान्यत शस्त्र

-नहीं चलाता, फिर भी युद्ध-क्षेत्र की हत्याओं का जिम्मेदार कोई न कोई व्यक्ति ही होता है।

3 हीगल का यह कथन ग्रसत्य है कि युद्ध में सिपाही स्वेच्छा से स्वय सेवक की भाँति प्राणो का बलिदान करते हैं। यह हो सकता है कि लोग सेना में स्वेच्छा से भर्ती होते हो, किन्तु इसका यह ग्रथं नहीं होता कि उन्होंने मरने के लिए ही लेना मूँ प्रवेश लिया है। राज्य तो सभी की भलाई चाहता है। सैनिको को भी स्वतन्त्र जीवन का ग्रधिकार्छ। ग्रत \_यदि राज्य सैनिको को खतरे में डालता है तो वह उनके जीवित रहने के ग्रथिकार का उल्लंघन करता है। इस दिख्ट से गुढ़ में मृत्यु हुछा: के ही समान है, क्यों कि यह कोई आंकस्मिक दुर्घटना नहीं हो बल्कि इसमें तो जानवुक्त कर व्यक्तियो

की मृत्यु के मुख में ढकेला जाता है। / -4. युद्ध के समर्थन में यह तर्क खोखला है कि इसके द्वारा मनुख्यों में वीरता और धारम-विलदान जैसे कुछ विशिष्ट गुर्गो का विकास होता है तथा यह मनुष्य के नैतिक विकास के उपयुक्त सामाजिक परिस्थितियों के कायम रखने का (युद्ध) एकमात्र साधन है। युद्ध प्रायः उच्च ग्रादशौँ की ग्रऐक्षा तुच्छ स्वार्थों के लिए ही लड़े जाते है और युद्ध में जीवन का सहार सदा ही एक ग्र**पराय-कार्य** हैं। मानव-जीवन को नष्ट करना सब परिस्थितियों में दुष्कर्म है। यह सज है कि फ्रांस में सीजर के

यद्यपि हीगल के कथनानुसार सिपाही हत्यारे से भिन्न है, फिर भी युद्ध एक सामूहिक हत्या के अतिरिक्त और कुछ नहीं कहा जा सकता।

निजय-ग्रिभयानो ग्रीर भारत मे अग्रेजी-युद्धों के बाद नियचय ही लाभवायक परिवर्तन हुए, लेकिन ग्रीन का तर्क है कि ये परिवर्तन ग्रान्य साधनों से भी ठीक उसी रूप में लाए जा सकते थे। युद्ध तो मनुष्य की दुष्ट-प्रकृति की उपज है। मानव-स्वार्थ की वृद्धि ही युद्ध का उद्गम स्थान है।

- 5 <u>युद कभी अपरिहार्य नहीं हो सकते। गत</u> युद इसलिए हुआ कि सरकारों ने अपने कर्त्तव्यों का पालन ठीक ढंग में नहीं किया।
- 6. ह्या<u>ल</u> के अनुसार एक राज्य की विजय श्रीनवार्य रूप से दूसरे राज्य की हानि नहीं होती। गुड़ों का अस्तित्व तो इसिलए है कि इतसे राज्यों का अस्तित्व स्थिर रहता है। गुड़ों का श्रीस्तित्व हियर पहता है। गुड़ों का श्रीसित्व इसिलए है कि राज्य सर्वसाधारए। के अधिकारों की सुरझा नहीं करते। कोई भी राज्य पुंड द्वारा मानवता के साथ नुराई करने में न्यायपुक्त नहीं कहा जा सकता। कि नहीं विशेष परिस्थितियों में ही किसी राज्य विशेष का यह कार्य न्यायपुक्त तहीं कहा जा सकता। कि नहीं विशेष परिस्थितियों में ही किसी राज्य विशेष का यह कार्य न्यायपुक्त सही कहा जा सकता।
- 7. "युद्ध की स्थिति राज्य की सर्व-शक्तिमानता की घोत्र नहीं है! वरन् वह उम्र राष्ट्रीयता भीर निकुब्द कोर्टि की देवाभक्ति (Chauvanism) को प्रोत्साहिन, करती है। वास्तविक साद्रीयता 'विश्व-स्थापक राष्ट्रीयता' है। विश्व-सम्बद्ध के भाव जागत होने पर ही उचित राष्ट्रीय उन्नित ही एक्ती है। देश-भिनत ग्रन्य राज्यों के प्रति ईष्या-भावना या उनके विबद्ध लड़ने की भावना नहीं होती। देश भिनत को सैनिक रूप दोने को कोई आवश्यकता नहीं है। युद्धों से कुछ भी प्राप्त नहीं होता, इनसे केवल विनाश और दैन्य की ही वृद्धि होती है।

ग्रीन के विचारों का मार यही है कि यदि राज्य अपने सिद्धान्त के प्रति निष्ठावान है तो वह हुसरे राज्यों के साथ संघर्ष कर मृतुष्य के मानवीय अधिकारों का जल्लधन नहीं कर सकता। राज्य की पूर्ण स्थित में युद्ध उसका यावश्यक गुण नहीं है।

नि.सन्देह ग्रीन के गुद्ध-विरोधी विचार <u>श्रस्थन्त श्रेन्ठ एवं पूर्</u>ण तंक-सम्प्रत हैं। बार्कर ने श्रीक ही कहा है कि ग्रीन द्वारा युद्ध-की निन्दा उसके व्याख्यानो का सर्वश्रेस्ट बीर बोजपूर्ण श्रंग है। 1

(Green on Punishment)

प्रीनं का दण्ड सम्बन्धी विचार उसके राज्य के कार्य सम्बन्धी सिद्धान्त का एक प्रभिन्न ग्रंप है। अपराधी की समाज-विरोधी इच्छा <u>चनतम्त्रता-विरोधी</u> शक्ति है। ऐसी दिश्यति में दण्ड उस शक्ति का विरोध करन वाली <u>शक्ति वन जाना है</u>। अधिकारी का उन्युक्त प्रयोग सम्भव बनाने के लिए ही दण्ड-विचान प्रावश्यक है। यदि कोई मनुष्य भन्य मनुष्यों के उचित अधिकारों पर आधान करता है तो राज्य को दण्ड हारा ऐसे व्यक्ति को स्वतन्त्रता में हत्तवीय करने का अधिकार है। वस्तुतः 'सुमुह से एहें का अधिकार इस ग्रेम्यता पर प्राप्त होता है कि मनुष्य सामान्य हित के लिए कार करेंग तवा इसमें यह अधिकार निहित है कि विचा और नाधाओं से उसकी रसा की जाएगी।'' ग्रीन के अनुसार दण्ड-विचान महत्त्व यह है कि उसके स्वकार में अभी समाज के विचाश पर उताब हो आए तो समाज के विचाश पर उताब हो आए तो समाज के विचाश पर उताब हो आए तो समाज का महत्त्व यह है कि उसके उसकी समाज के विचाश पर उताब हो आए तो समाज का महत्त्व यह में उस व्यक्ति को कोसी पर चड़ा देना चाहिए।

दण्ड प्रावश्यक है, इस वाह से तो कोई इन्कार नहीं करता, किन्तु दण्ड के स्वस्तु पीर उद्देश्य के वारे में राजदर्शन नेत्ताकों में मतभेद हैं। कुछ दण्ड को प्रतिशोधात्मक (Retributive) मानते हैं, तो कुछ प्रतिशोधात्मक (Deterrent or Preventive) और कुछ सुधारात्मक (Reformative) मानते हैं। ग्रीन के रण्ड-सिद्धान्त में प्रतिशोधात्मक, प्रतिरोधात्मक ग्रीर मुधारात्मक (तिनो ही तत्त्वो का समाजेन हैं) प्रतिशोधात्मक तत्त्व इस रूप में विद्यमान है कि दण्ड द्वारा प्रपुराधी

<sup>1</sup> Barker : Political Thought in England, p 36.

<sup>2</sup> Green . op cit., p. 172.

के मन में यह भावना उत्पन्न होती है कि दण्ड उसके किए हुए कम का ही प्रतिकल है <u>प्रतिरोधात्मक तत्त्व</u> का समायेग उस रूप में है कि दण्ड का उद्देश्य समाज में अपराध के प्रति भय का सचार करता है ताकि मनुष्य अपराधी मनोयृत्ति का परिस्थाग कर दे। गुधारात्मक तत्त्व का उद्देश्य है कि दण्ड द्वारा अपराधी मनोयृत्ति को भावना बागत होनी चोहिए। ग्रीन में इन तीनों ही तत्वो पर ग्यूनाधिक यल दिया है, ग्रिक्त सर्विधिक माग्यता प्रतिरोधात्मक प्रयथा तिवारणात्मक (Deterrent or Preventive) सिद्धात्म को शि गई है।

(i) प्रतिशोधात्मक तत्त्व--इस सिद्धान्त का ग्रशिप्राय ग्रपराधी से ग्रपराध का बदला लेना है, किन्तु ग्रीन के प्रनुसार यह विचार बुटिपूर्ण है। बदता एक विशेष स्थिति है जबकि विधि एक सार्वजनिक वस्तु है। जब व्यक्ति अपराध करता है तो उसके प्रति प्रतिशोध जैसे निम्न स्तर की भावना उचित नहीं है। प्रतिशोध में वैर-भाव निहित है, किन्तु जब राज्य दण्ड की व्यवस्था करता है तो उसमे प्रपराधी के प्रति कोई वैर-भावना निहित नहीं होती । राज्य वैर-भाव से कभी दण्ड नहीं देता । राज्य का उद्देश्य प्रतिशोधात्मक न होकर केवल प्रविकारों को मग होने से रोकना है। "दृष्ट-विधान का न्याय-पूर्ण दिन्टकोए, यह है कि दण्ड द्वारा अपराधी को इस बात का भान होता है कि अधिकार क्या है और उसने कीनसे प्रमिकार का उल्लाधन किया है जिसके कारण उसे दण्ड मिला है।" ग्रावश्यक केवल यह है कि प्रधिकार सामान्य हित पर ग्राधारित हो । यदि ऐसा है तो ग्रपराधी को स्वय ही यह भान हो जाएगा कि दण्ड उसके कार्यों का ही प्रतिकल है और इस रूप में दण्ड प्रतिशोधात्मक कहा जा सकता है, न कि इस बदले के विचार से कि 'मांख के बदले मांच मीर दाँत के बचले दाँत? (An eye for an eye and a tooth for a tooth) निकाल लो। दण्ड का यह तरीका एकदम असम्य ग्रीर जगली है। दण्ड के इस तरीके का प्रतिपादन इसलिए किया जाता है कि अपराधी को अपराध की तीवता के अनुपात में पीड़ा देनी चाहिए लेकिन इस दुष्टिकोए। से भी यह बात अलत है। दण्ड की नाप-तौल नैतिक ग्रपराय के ग्रनसार करना एक ग्रसम्भव कार्य है । विभिन्न व्यक्तियों में पीड़ा का परिखाम नापा नही जा सकता । उदाहरणार्थ, एक पहलवान को बुंसा माउने से उतनी पीड़ा नहीं होती जितनी एक साधारण न्यांकि को । द्वाज्य न तो दण्ड-द्वादा-होने वाले कष्ट को माप सकता है और न अपराध के नैतिक दोष को सी-पदि दण्ड से होने वाली पीडा और अपराध के नैतिक दोष के मध्य कोई अनुपात स्थिर कस्ता-राज्य के लिए सम्भव भी हो तो प्रत्येक प्रपराध के लिए भिन्न-भिद्ध प्रकार के दण्डों की व्यवस्था करनी

र्<u>यान के मतानुसार प्रतिरोधात्मक सिद्धान्त में एक बुराई है। इससे किसी व्यक्ति</u> को अन्य <u>व्यक्तियों को शिक्षा देने का साधन बना लिया जाता है</u> जबकि बास्तव में व्यक्ति स्वय साध्य है, साधन नहीं । पर इस कमी के बावजूद प्रतिरोधाल्मक सिद्धान्त का महत्त्व कम नहीं है । दण्ड-विधान के इर पिद्धान्त को न्यायपूर्ण बताने के लिए यह प्रावश्यक है कि अपूराधी को जिस अधिकार का उत्लघन कर के लिए दिण्डत किया जा रहा है वह काल्पनिक न होकर वास्तविक हो । यह भी आवश्यक है कि अपूरा के लिए एक वकरी चुराने के अपराध है जिल्हा हो । उदाहरणा के लिए एक वकरी चुराने के अपराध है मुस्य उत्यु देना न्यायपूर्ण नहीं हैं । प्रतिरोधात्मक सिद्धान्त के अपूतार कठार दण्ड का अर्थ ऐसा दण होगा जिससे अन्य लोगो के मन मे अधिक भय उत्पन्न हो । अपराध की प्रधीमसा इस बाद पर विधे होगी कि जिस अधिकार का उत्स्वाय किया गया है वह कितना महत्त्वपूर्ण है। इसी अपूत्रात में भय के सचार किया जाता किया जाता के अपहर्ण अपराध को सार्व किया जाता किया जाता के उत्स्वाय के सार्व के हारा भय उत्पन्न करने का उद्देश अपराध को सार्व किया जाता के स्वाप के सार्व के हारा भय उत्पन्न करने का उद्देश अपराध को सार्व किया जाता है। राज्य का कार्य नकारात्मक है, अतः दण्ड का अतिरोधात्मक सिद्धांत ही सबसे अधिक उपस्वत्व है।

(iii) सुधारासक तस्व सुधारात्मक विद्धान्त का उद्देश्य अपराधी में सुधार करता होता है, क्यों मुम्य भी अपराधों को रोकने में अरमधिक सहायक होता है, अत: इस विद्धान्त की प्रतिश्वीधात्मक सिद्धान्त के साथ सम्बन्ध है। जहाँ तक विश्वत व्यक्ति यह अनुभव करता है, कि जो दण्ड उसे विद्यान की प्रतिश्वीधात्मक सिद्धान्त के साथ सम्बन्ध है। जहाँ तक विश्वत व्यक्ति यह अनुभव करता है, कि जो दण्ड उसे विद्या गया है उसका बहु पत्रत्र था और वह अपने कार्य से समाज-विरोधी रूप को समफ्रकर तबनुसार पण्याताप करता है, वहाँ तक व्यक्ष का प्रभाव सुधारात्मक हो जाता है। दूसरे शब्दों में, "बहु सुधारात्मक उसी सीमा तक होता है कहाँ तक वह वास्तव में अतिरोधात्मक होता है।" स्पष्ट है कि वण्ड का सुधारात्मक प्रभाव उसके प्रतिरोधात्मक कार्य का ही सुक्त है। इस प्रकार अपराधी अपराध करते की अपनी अवत से मुक्त हो जाता है अपराधी में मी सुधार की क्षमता होती है, इसीलिए ग्रीम मृत्यु-दण्ड केवल उन्ही परित्थिवियों में विया जाता चाहिए जव राज्य यह निश्चय करते कि अमुक व्यक्ति की मृत्यु-दण्ड देना समाज हित की वृध्य उपित है और उस अपराधी में सुधार की कोई सम्भावना नहीं है।

वण्ड सुधारात्मक इस अर्थ में नहीं होता कि इसका प्रत्यक्ष उद्देश्य अपराधी का नैतिक सुधार करता हो। वण्ड का उद्देश्य अपराथत रूप से नैतिक होता है वयोकि यह अप्रत्यक्ष रूप से अपराधी की इन्छा में सुधार करता है। वण्ड के पीछे राज्य का पशुवल नहीं, अपितु समाज का नैतिक वल होता है। राज्य का न्वायिक कार्य अपराधी के नैतिक पतन को न तो देखता है और न देख ही सकता है। "अपराध में निहित नैतिक पतन की मात्रा का सम्बन्ध अपराधी के च्येय और चरित्र से होता है जिसे न्यायकर्ता नहीं जान सकता। "राज्य को अपराधी के नैतिक पतन पर ब्यान भी नहीं देना चाहिए नयोकि का कार्य दुष्टता को देण्डत करना नहीं है, अपितु अधिकारों के उत्खाबत की रोकना है, एवं उत्व स्वस्थ बाह्य स्थितियों को सुरक्षित रखना है जो स्वतन्त्र इच्छा पर आधारित कार्य के लिए आवश्य कर है। औन ही के खब्दी में

"राज्य की वृष्टि पुष्प और पाप पर नहीं, बिल्क अधिकारों और अपराधी पर रहती है। जिस अपराध के लिए वह दण्ड देता है वह उनमे निहित गलती को देखता है, किन्तु बदला लेने के लिए नहीं अपितु श्रृष्टिक्य में अधिकारों की रक्षा करने के लिए तथा गलती करने की भावना के साथ आवश्यक भय की सम्बद्ध करने के लिए।"

सारीयात: ग्रीन के अनुसार दण्ड का प्रधान चहुंक्य मिवष्य मे अपराध का निवारण है ग्रीर इस चहुंक्य प्राप्ति के लिए साधन यह है कि सार्वेजिक जनता मे अपराध के साथ इतना भय स्थापित कर दिया जाए जितना कि उस अपराध-निवारण के लिए आवष्यक हो । दण्ड के प्रत्यक्ष एव अप्रत्यक्ष, सभाव होते हैं जो अपने आप मे बहुत महत्त्वपूर्ण है । वाकर के कथनानुसार— 'प्रत्यक्ष दण्ड अधिकार विरोधी शक्ति को रोकने वाली एक ऐसी अवित है जिसकी मात्रा दूसरी शवित के अनुपात मे रोनी चाहिए जिसका मायर व्हर प्रीपकार कि स्वाप्ति में रोनी चाहिए जिसका मायरण्ड उन अधिकारों का विनाश है जिन्हें वह सुरक्षित रखता है ग्रीर जिसका उद्देश्य

उसका ग्रन्त करनी तथा उसके ग्रन्त द्वारा उस श्रधिकार-योजना को पुन प्रतिष्ठित करना होना चाहिए जिसका विरोध किया गया हो। ग्रप्रत्यक्ष रूप से दण्ड इच्छा मे सुवार है और प्रभाववाली रूप से प्रतिरोधात्मक होने के लिए उसे ऐसा होना भी चाहिए, ग्रयवा क्योंकि इच्छा में सुधार अस्पन्तर से ही किया जा सकता है वह एक ऐसा ग्राधात है जो प्रपराधी की इच्छा में सुधार करना सम्भव बनाता है। ग्रपने एक दूसरे रूप में भी दण्ड बाधाग्रों को दूर करता है क्योंकि वह बाधा, जिसका ग्रयराधी विरोध करता है, कैवल शक्ति ही नहीं, इच्छा भी है। 1911

सम्पत्ति पर ग्रीन के विचार (Green on Property)

सम्पत्ति पर भी ग्रीन ने अपने युग की तुलना ने एक उदारवादी वृष्टिकोए प्रस्तुत किया है। न तो वह व्यक्तिगत सम्पत्ति का पूर्ण रूप से समयन करता है और न ही प्रारम्भ से अन्त तक उसकी आजानना करता है। इस प्रकार न तो वह व्यक्तिग्राधी है और न समाजवादी । उसने सामान्यतः सम्पत्ति का समाजवादी । उसने सामान्यतः सम्पत्ति का समयंत इस आधार पर किया है कि वह भुतुष्प के व्यक्तिक कि लिए अनिवाय है। सम्पत्ति का समयंति के अधिकार का ही एक उपसिद्धाल है जो अवश्य ही उससे उपल्य सम्पत्ति का प्रधिकार स्वतन्त्र जीवन के अधिकार का ही एक उपसिद्धाल है जो अवश्य ही उससे उपल्य होता है। सम्पत्ति के स्वाधीन की वित व्यक्ति की सामान्य हित के लिए जीवित रहने की और अने तामाजिक कार्यों को पूरा करने की शक्ति वढती है। सम्पत्ति अधिकार सम्पत्ति अधिकार सामाजिक कार्यों को पूरा करने की शक्ति वढती है। सम्पत्ति अप्तत्व के व्यक्तिगत विकास का आधार मानते हुए भी एक सच्चे आवश्यांचादी की भीति औन ने इस सम्बन्ध मे सामाजिक हित पर आधात नहीं किया है। उसके मत से सम्पत्ति की सर्वोत्ति प्रदिश्याध्य स्व होगी कि प्रमत्ति तम समस्त साधनों का योग है जो मनुष्य मे आत्मानुष्रति के सिद्धान्त को स्वतन्त्र विकास चार सामान्य हित म याग देने के लिए आवश्यक है। स्वतन्त अभिव्यक्ति की भीत करते हुए चिरस्वाधी द्यारमा ने जिन वस्तुओ को प्राप्त कर दिवस उसी का मल है।"

ग्रीन की सम्पत्ति-विषयक धाराणा के बारे में तीन वार्ते विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं— (1) ग्रीन व्यक्तिगत सम्पत्ति पर इसलिए वल नहीं देता कि उसका प्रयोग सदैव सामान्य हित के लिए हो किया जाए (2) वह सम्पत्ति की प्रसमानता को स्त्रीकार करता है; एम् (3) सम्पत्ति की प्रसमानता को प्रस्थीकार करते हुए भी वह अनिध्यत धन-स्वय, को उचित नहीं समझता।

... धात्तिगत सम्पत्ति का समर्यन करते हुए प्रीन यह स्वोकार करता है कि सम्पत्ति मानययोग्यता की सिद्धि का प्राकृतिक साधन है, स्वतन्त्र जीवन का एक यावश्यक प्राधार है और यह अनिवाय
नहीं हैं कि ब्यक्ति प्रपत्ती सम्पत्ति को सदैव ही सामाण्य हित के लिए प्रपुक्त करे। ग्रीन केवल इस बात
पर बल वेता है कि सम्पत्ति का सम्भावित लक्ष्य सामाजिक हित होता याहिया। उसका विश्वाय था कि
सम्पत्ति के माच्यम से वस्तुओं को अपने प्रश्विकार में कर एव उन्हें मानव की धावश्यकताओं के प्रमुक्त
ह्व वेतर मन्य नहीं एक ब्रोट प्रयुक्ती स्वाभाविक प्रावश्यकताओं की पूनि कर सकता है, वहीं दूनरी
ग्रीर सामाजिक वृद्धि के मून्यमान उत्तम मनीभावों को भी व्यक्त कर सकता है। "सम्पत्ति को ग्रीपित्य
इस वात मे है कि प्रश्वेक व्यक्ति की इच्छा-पूर्ति के निए यावश्यक सामनो को प्रान्त करने और उन्युक्त स्वापनों को ब्रान्ति को स्वति के स्विक स्वयक्ति की स्वत्य स्वति की सम्प्रावनों हो समाज द्वारा मरिश्तत्व
होनी चाहिए। व्यक्ति की इच्छा निरिवत स्प से "स नक्ष्य की ग्रीप उन्युक होती है या नदी—इमने
दत्ति विश्वार पर कोई प्रभाव नहीं पटवा। प्रयोक व्यक्ति की यह पत्ति तो उस समय तक मुराकि
होनी ही चाहिए जब तक यह प्रस्त व्यक्तियों द्वारा इनी प्रकार शक्ति के प्रयोग ने हस्तवेष न कर चाहे

572 पाश्चात्य राजनीतिक विचारों का इतिहास

व्यवहार में वह उसका कुछ भी प्रयोग क्यो न करे। इसका आधार यह है कि इसका अनियन्त्रित प्रयोग मनुष्य द्वारा उस स्वतन्त्र नैतिकता की प्राप्ति की धत है जो कि सर्वोच्च शुभ है।"

इस बात पर विचार ब्यक्त करते हुए-कि सम्पत्ति की असमानता सम्भव और उचित्र और ने लिखा है कि—"सामाजिक हित के लिए यह आवश्यक है कि समाज मे भिन्न-भिन्न ब्यक्ति भिन्न-भिन्न स्थितियों में रहे। विभिन्न स्थितियों के लिए विभिन्न साधन आवश्यक हैं। इस प्रकार सम्पत्ति सम्बन्धी असमानताएँ सामान्य रूप-से समाज के हित में हैं चोहे बास्तविक रूप से ऐसा न हो।"

ग्रीन की मान्यता है कि सामाजिक हित की पूर्ति के लिए निभिन्न व्यक्तियों की आवश्यकता पहती है, सामाजिक हित का पूर्ण सम्पादन कोई अकेला व्यक्ति निर्में कर तकता। यह भी सर्ववा स्वाभाविक है कि विभिन्न व्यक्ति किसी एक ही परिस्थिति में ने रहकर भिन्न-भिन्न परिस्थितियों में पहते हैं और इसीलिए उनके सावन भी भिन्न-भिन्न होते हैं। वे अपने विभिन्न सावनों के अनुरूप ही सामाजिक हित की समता रख सकते हैं। अस-मित्ति निवभन्ता उचित्त ही है। इस विषय में भी बाकि के कावन है कि — "सम्पित्तिवान स्वतन्त्र पत्र विद्यमान नागरिकों की सहायता वे हम प्रकृति पर भी-विजय पाप विभिन्न माना में सम्पित होने साव विभिन्न माना में सम्पित होनी वाहिए, किस्तु पत्र विभन्न माना में सम्पित होनी वाहिए, किस्तु पत्र किस्तु पर स्वाप्ति स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त सम्पन्ति होनी वाहिए, किस्तु पह इंदनी अवश्य होनी वाहिए जिससे इसका स्वामी राज्य में अपने कत्त्रंत्यों का

पालन मली-मृति कर सके। "8 (तिन व्यक्तिगत सम्पत्ति का आवर् करते हुए और सम्पत्ति की असमानता को व्यक्ति एवं समाज-हित की दृष्टि से उचित, बताते हुए भी किसी भी स्थिति में अनियन्ति यन-सचय को उचित नहीं उहराता। इसका यह मत है कि यदि समाज के व्यक्तियों की स्वतन्त्र इच्छा की पूर्ति में बाधा पहुँचे तो व्यक्तियों हारा यन-सचय पर रोक लगीनी वाहिए। यदि कोई किसी अन्य व्यक्ति के प्राप्तार में बावा पहुँचेता है तो उसे ऐसा करने से रोकता उचित ही है। "राज्य का यह निर्मेचत कर्चव्य है कि वह ययासम्भव उचित कुर्पयोग को रोके। जहाँ कुछ स्वामी प्रवनी सम्पत्ति का निरस्तर ऐसा उपयोग करते हैं जिससे दूसरों की सम्पत्ति के स्वामित्व में हस्तकीय होता है, वहाँ सम्पत्ति की प्राप्ति तथा उपयोग

के दोषों का मुख्य कोत भूमि-स्वामित्व की उत्पत्ति तथा मू स्वामियों को प्राप्त स्वतन्त्रताओं में देखा। ग्रीन ने यद्यपि भूमि-सुवारों के लिए,कोई पूर्ण एवं विस्तृत कार्यक्रम प्रस्तुत नहीं किया और नहीं भूमि की ग्राय में ग्रनाजित वृद्धि की जब्ती का ही समयन किया, तथापि उसने निम्नतिर्धित प्रकोर के कार्युनों के निमाण का प्रस्ताव किया—

ग्रीन ने स्यक्तिगत सम्पत्ति के दोषों के प्रति उदासीनता नहीं दिखाई । उसने व्यक्तिगत सम्पत्ति

 (1) 'ज<u>मीवारो तथा किसातो</u> के ऐसे समझौतो पर प्रतिबन्ध नगाना नाहिए जिससे जमीवारो के लिए बिकार-करने का प्रथिकार प्रशित रहे ।

के लिए जिकार करने का अधिकार सुरासत ग्रह ।

(ii) ऐसे बुन्दोबस्ती (Settlements) को कानूनी स्वीक्विति नही देनी चाहिए जो भविष्य में
भूमि-वितरए। या भूमि-सुधार मे बाधक हो या जो किसान की अपनी भूमि को घन के रूप मे प्रदिविति

करने या अपनी सत्तान में वितरण करने से रोके । '(iur) को किसान अपनी मूमि का परित्याग करें, उन्हें उनके द्वारा किए गए मूमि के उन सुधारों के मुख्य की गारण्टी मिलनी वाहिए जिनका लाभ उनके मूमि-त्याग तक समाप्त न हुआ हो।"

"यदि मनुष्य को नैतिक बनाने के लिए स्वामित्व की आवश्यकता है तो यह पैसे कहा जा सकता है कि राज्य को सम्पत्ति के ऐसे उपयोगों को बर्दास्त करना -चाहिए जिससे एक बड़ा मुमिहीन

वितरण अथवा परित्याग पर सर्कार मर्यादाएँ स्नापित कर सकती है 17

Country to the control of the contro

Green: Lectures on the Principles of Political Obligation, p. 220.
 Barker. Political Thought in England, p. 55.

<sup>3</sup> Green . Lectures on Political Obligation, p. 221.

सर्वहारा-वर्ग डत्पन्न होता हो <sup>?</sup> इस वर्ग की वृद्धि तया दुर्दशा के कारए। उत्पादनकारी सम्पत्ति के व्यक्तिगत स्वामित्व को समाजवादी मान्यता नहीं देते, किन्तु ग्रीन के विचार से उसका कारए। स्वामित्व का दुरुपयोग है जो व्यक्तिगत सम्पत्ति का प्रन्त किए विना ही सरकारी नियमन द्वारा दूर हो। सकता है।"

ग्रीन सम्पत्ति विषयक ग्रपनी घारणा मे वास्तव मे उदार या ।

## ग्रीन के दर्शन का मूल्यांकन (Estimate of Green's Philosophy)

(Estimate of Green's Philosophy)

1 जिन लोगो ने ब्रादर्शवादी दिष्टिकोएा ब्रयनाया है, ग्रीन उन सबस सर्वाधिक गम्भीर है।

चसना <u>वर्धन भी गुणी और दोधों का सम्मिश्रण है</u> क्योंकि वह हीगलवाद, व्यक्तिंवाद एवं उदारवाद का मिश्रित <u>रूप है</u>। अपने सामान्य <u>वर्धन में वह हीग</u>लवादी है तो राजनीति में उदारवादी। एक प्रोर तो ससार में एक दैविक ब्रास्मा ब्रथवा बुद्धि (Divine Spirit or Reason) के ब्रास्तित्व की होगलवादी कल्पना मे उसका विश्वास है, दूसरी ग्रार उसमे "सभी ग्रग्रेजो मे पाया जाने वाला प्रजा की स्वतन्त्रता के प्रति तीत्र अनुराग एव राज्य के विवेक के प्रति गहन विश्वास" विद्यमान है एक आवर्शवादी के रूप में वह राज्य की सर्विदा व यान्त्रिक एव शक्ति-सिद्धान्तों को ग्रमान्ये ठहराते हुए राज्य के साव्यव सिद्धान्ते (Organic Theory) को स्वीकार करता है, लेकिन साथ ही राज्य को क्यम साथ्य मानने से इक्तार करता है। ज्यिक्तिवादी वारणा का कारण उसके लिए राज्य एक साध्य की प्राप्ति का साथन है और साच्य उस राज्य के रचयिता व्यक्तियों का पूर्ण नैतिक विकास है। उसका यह कथन कि अपने घटको के जीवन के ग्रतिरिक्त राष्ट्र के जीवन का कोई वास्तविक ग्रस्तित्व नहीं हो सकता, उसे हीगल की अपेका नांप्ट के अधिक निकट ना देता है। एक तरफ राज्य के सावधव सिद्धान्त में विश्वास एव दूसरी तरफ व्यक्ति के भूव्य तथा सम्मान के प्रति गहरी श्रद्धा—ग्रीन क दशन में ये दोनो ही निपरीत बात देखने को मिलती है जिनमें समन्वय करता वडा कठिन है। इन विचारों के कारण ही औन जेंही राज्य की एक निष्टिचत कुत्र (A positive good) मानते हुए उसके कार्य-तीत्र के विस्तार का पक्षपाती है, वहीं राज्य के कार्यों का निषेदात्मक रूप का वर्षान करते हुए कहता है कि राज्य का कार्य शुभ जीवन के मार्ग मे आने वाली बाबाओं का निषेध करना है। पर वास्तविकता यह है कि वाबाओं की दूर करने में राज्य को सकारात्मक रूप में ही सब कुछ करना पडता है। श्र<u>शिला</u> को बाया को दूर करने के लिए राज्य विद्यालय खोलता है, धपराध की वांचा को दूर करने के लिए राज्य न्यायालयों और जेलों की अध्यस्था फरता है तथा अ<u>रसा की बाद्या दूर</u> करने के तिए उसे पुलिस एव अन्य सेवाओं की व्यवस्था करनी पड़ती है। ये <u>क्रभी कार्य सकारास्थक</u> हैं, फिर राज्य के कार्य निपंचास्पक कैंसे माने वाएँ ? राज्य की महान् देन की देखते हुए और उनके वर्तमान कल्याएकारी स्वश्य को व्यान में रखते हुए वडा प्रसगत का नहीन दन को दसते हुए आर उनके वताना करवाएकारी स्वयन्य का व्यान के उच्च हुए वडा कराता प्रतीत होता है कि राज्य के कार्यों को नकारात्मक माना जाए । ज्ञान, स्वास्थ्य, मौतिक सम्प्रता प्राहि तो भुग एवं नितक जीवन की प्रतिवाद्येत्वए हैं। चूँकि राज्य इनकी व्यवस्था में योग देता है, व्रतः उसका योगदान वास्तव में सकारात्मक है लिक्किय यह व्यान देने योग्य कान है कि ग्रीन <u>ने केवल 'नि</u>पेवात्मक' या<del>द्य का नहीं प्रणित् - निपेवात्मक नैतिक कार्यं</del> (Negative Moral Functions) शब्दों का प्रयोग किया है। राज्य सकारात्मक कार्य करेगा, किन्तु नैतिक क्षेत्र में वह सकारात्मक दृष्टि से कुछ भी करने का अधिकारी है। यह व्यक्ति या समाज का अपना क्षेत्र है। एक बार यह निष्वत हो जाने पर कि नैतिक कार्य क्या है, राज्य उनकी कियान्विति में सकारात्मक रूप से बहुत कुछ करता है, और उसके विए ऐसा करना अपेक्षित भी है।

 ग्रीन राज्य के कार्य सम्बन्धी विचारों में स्वय के तत्कालीन विचारों के प्रभाव से मृक्त नहीं रख सका और इसी कारण वह उस समय के प्रचलित विचारों के प्रनेक दौष्ट्री पर व्यान नहीं दे

I कोकर : प्राधुनिक राजनीतिक चिन्तन, पृष्ठं 449-51.

पाया है। इसके विषरीत उसने इन वीषों को अपने वर्णन् द्वारा उचित सिद्ध करने का प्रयत्न किया है। अरस्तु दाल-प्रया में कोई अनीचित्य इसलिए नहीं देख पाया या क्यों कि वह उस समय प्रचलित थी। इसी प्रकार ग्रीन ने भी प्रवीवाद को केवल इसीलिए समयंन विया प्रतीत होता है कि उसके समय में नह प्रचलित था। प्रथम तो समकालीन प्रभाव के कारए। और दितीय अपने उदारवादी दृष्टिकोए। एव व्यक्ति के बारित में विश्वास के कारए। वह इन खतरों को नहीं भांप सका है जो कुछ व्यक्तियों के हायों में पूर्ण के एकप्रीकरण से उत्पन्न हों सकते हैं उसके व्यक्ति विश्वास के कारए। वह इन खतरों को नहीं भांप सका है जो कुछ व्यक्तियों के हायों में पूर्ण के एकप्रीकरण से उत्पन्न हों सकते हैं उसके व्यक्ति अपने प्रमुख्य एव अस्तात्रों अकार होने में उसे किसी विश्वय खतरे का प्रहसास नहीं हुआ। उसने भूमि-अधिकरए। व्यवस्था में सुपार को मांग तो अवश्य को, सेकिन उसरे पूर्ण एवं विस्तृत कार्यक्रम प्रस्तुत नहीं किया और नहीं सूम की बाय से अनाजित वृद्धि को जल्ती का समर्थन किया। वह यह मानकर ही सन्तृत्व होने में में प्रमुख्य को जल्ती का समर्थन किया। वह यह मानकर ही सन्तृत्व होने में में प्रमुख्य के खि उसली व्यवस्था इस प्रकार के व्यापक उस से नहीं हो सकती थी। भीम ने केवल प्रजीवाद का समर्थन है विस्तृत कार्यक्रम असन ही हो सकती थी। भीम ने केवल प्रजीवाद का समर्थन है किया। विलेक अपनी नैतिक धारए। का पुट देकर यह सिद्ध करने का भी प्रयत्न किया समर्थन हिनों हैं। देख सम्बन्ध में जीन के बचाव में यह कहा जा सकता है कि वर्षक व्यवस सम्बन्ध में जीन के बचाव में यह कहा जा सकता है कि वर्षक व्यवस सम्बन्ध में जीन के बचाव में यह कहा जा सकता है कि वर्षक व्यवस सम्बन्ध में जीन के बचाव में यह कहा जा सकता है कि वर्षक वर्ण समार के सामर सम्बन्ध में जीन के बचाव में यह कहा जा सकता है कि वर्षक वर्ण सम्बन्ध सामर कर है लिसके पीछे व्याप्र का वन नहीं है।

मानव प्रकृति के सम्बन्ध मे ग्रीन अतिग्रय आदर्शवादी दृष्टिकोण प्रस्तुत करता है। उसके ूर्भवृतीर मनुष्य विवेकगीन एवं सदेच्छा से विभूषित प्राणी है। ग्रीन का यह विचार एकांगी है। मनुष्य 2 में बदि बौद्धिक तत्त्व विद्यमान हैं तो साथ ही नानव-मस्तिष्क काम, कोच, घृगा, खल-कपट ग्रादि अयोदिक तत्त्वो की भी रंग-स्थली है। यदि मनुष्य के राजनीतिक कार्य-कनार्यों पर दृष्टि डालें तो प्रवीदिक तत्त्वो का ताण्डव वृद्ध स्वयंसिद है। वेपर (Wayper) के अनुसार, प्रायः विशुद्ध चेतनां के रूप में मनुष्य उतना ही स्वामानिक है जितना उपयोगितावादियों का सुर्खामिलापी मनुष्य अथवा पुराने अर्थजास्त्रियों का आर्थिक मनुष्य ।" डॉ. लेकोस्टर (Dr. Lancaster) ने इस सम्बन्ध मे बड़ी ही तार्किक आलोचना प्रस्तुत की है। उनके शब्दों स- "ग्रीन की यह धाराणा कि मनुष्य एक ऐसा नैतिक प्राणी है जो हमेशा ग्राच्यात्मिक पूर्णता की सोज में व्यस्त एहता है, एक ऐस भ्रामक विचार है जिसके लिए कोई प्रमाण प्रत्यत नहीं किया गया है और जिसका वर्णन इस तरहें किस गया है कि हम इमें प्रस्पाट एवं अवास्तविक कह सकते हैं। उसके विचारों को यदि अनुभव सिद्ध तत्त्वों की कसीटी पर परखा जाता तो तथ्य ग्रासानी से उजागर हो सकता था। प्रत्येक परिस्थिति में यदि कोई मन्व्य के व्यक्तित्व के प्रति ऐसी भावना रखता है तो स्पब्ट है कि उसे इस मत से पर्याप्त सहानुभूति है कि गुज्य (या समाज या जाति) ही व्यक्ति की संच्वी इच्छा व्यक्त करता है। ग्रीन किन्हीं ग्रंगो में यह विचार स्वीकार करता है, लेकिन वह ऐसे तर्क के पुरिणामो से यह कहकर वर्च विकलना चाहता है कि व्यक्ति की वास्तविक एवं सच्ची इच्छा प्राय: एक ही होती है। उनका विश्वास है कि ग्राव्यात्मिक पूर्णता का प्रयास करने वाले व्यक्ति 'समाज' के सदस्य होने के नाते यह प्रयास करते हैं। अनेक युगो के बाद समाज ने एक जटिल सम्बन्ध का निर्माण किया है जो समध्ट रूप में 'सुखद जीवन' का परिचायक है और इस प्रकार के व्यावहा कि ब्रादेशों का निर्मात है कि व्यक्तियों की इच्छा स्वयमिव इनके अनकल बन जाती है।"1 `

्रुनश्य, डॉ वॉकास्टर के अर्तुसार ही "वास्तविक सत्य यह है कि मानव प्रकृति के वारे में रीन की भागावादी चारणा ठीक वैसी ही कठिनाइयों में से निकलने का एक नागे है जैसी खॉन स्टुपर्ट

t Masters of Political Thought, Vol. III, p. 219-20.

मिल ने मनुभव की थी कि यदि मनुष्य यस्तुत स्वतन्य हो जाएँ तो वे बुटकमं करने लग जाएँगे। इस प्रकार की परिस्थितियों में योडी-सी स्वतन्यता और सदावार के मेल के रूप में समाज-विरोधी कार्यों को रोकने के प्रधिकारों को सम्मिलित करके कोई उपाय खोजना चाहिए। गीन की तुलना में मिन मानव-स्वभाव के बारे में प्रधिक निराजावारी था जिसके फनस्यरूप उसन कुछ परिस्थितियों में राज्य द्वारा हस्तवेष के विषय में प्रापित नहीं की। उसने वास्तियक स्वद्धा प्रीर-सच्ची इच्छा के बारे में भी करपता है। जी ने तो यह करपा की है कि मनुष्य प्राध्यातिमक पूर्णता की लोज करता है और यह भी माना है कि ब्यक्ति की प्राध्यात्मिक पूर्णता का प्राप्य प्रन्य लोगों की प्राध्यात्मिक पूर्णता की हो के समे के साम के साम के साम की साम के साम की स

4 मीन के विचारों में तारिक समगिता हैं। चह मनोबैज्ञानिक सत्य श्रीर यथार्थवाद से दूर है। उसे समाज की वान्तियिक स्वित का व्यावद्धारिक ज्ञान नहीं है और अपनी स्विकालीन प्रवस्ता की ही वह कुछ सवांपन के साथ स्वीकार कर लेता है। इस प्रकार यह ययास्थितिवादी है। प्राध्यातिमक तत्त्वों की दोन में नीतिकता के आत्मवात में भटकता हुआ श्रीन गीतिक समृद्धि की पूरी विवेचना नहीं कर पाता। श्रीमक समान ही उसका प्रवान भी स्वान और विवेच्छा है। उसके 'सदेच्छा', 'शाश्वत प्रात्म-चेता', 'सामान्य इच्छा की सामन्य चेतना' आदि निवचर इतने प्रीष्ठ कर पाता। है। इच्छा की सामन्य चेतना' आदि निवचर इतने प्रीष्ठ करानात्मक है कि उन्हें ठीक प्रकार समफ्रना कठिन है। इनके कारण श्रीन का दर्शन ब्राह्मक वार्ष प्रकार समफ्रना कठिन है। इनके कारण श्रीम का वर्शन है कि जहीं तक इच्छा का सम्बन्ध श्रीम के विचार को प्रात्मेचना में हाँबहाउन (Hobhouse) का कथन है कि जहीं तक इच्छा का सम्बन्ध है। सह सार्वजनिक नहीं होती, श्रीर जहां तक सार्वजनिक होती है वह इच्छा नहीं रह जाती।''। श्रीन ने इसी श्रीर श्रीस्टन के सम्प्रकृत सम्बन्धी विचारों में सुद्यारात्मक सर्वोधन करने का प्रवस्त तो किया है किन्तु 'सामान्य इच्छा' स-बन्धी व्यादहारिक समस्यायों का बह कोई समाधान नहीं कर सका है। पुनः सामान्य इच्छा को इतना प्राप्त जनके कुक्त्यों से श्री प्रच्छा कि सक्तवा लेती है' सामान्य इच्छा का महत्त्व नाय्या कर देता है। श्रीन की इस द्यारा के इस व्यान की प्रत्या के होते हुए भी ईव्यति प्रात्मा उनके कुक्त्यों से भी प्रच्छाई निकलवा लेती है' सामान्य उच्छा का महत्त्व नाय्या कर देता है। श्रीन की इस द्यारा के हिल्ल महान् के इन व्यनों की पुनराखीत है कि जिल्ल महान् के इन व्यनों की पुनराखीत है कि जिल्ल महान् के इन व्यनों की पुनराखीत है कि जिल्ल महान् किया ना सकता ना कर पर्यो की सान ने निवार जी किया ने का वर्योच सा ने किया ने का वर्योच सा ने का वर्योच सा ने का व्यवेच सान को का वर्योच सा ने का वर्योच सा

5 ग्रीत जासन में अतता के सिक्रय रूप से आग लेने का समर्थक है, यदापि हॉवहाउस जैसे ग्रालोचकों के प्रमुक्तार उसके सिद्धान्त में निरकुण स्वेच्छाचारी सामन के बील विद्यमान हैं। ग्रीन के वर्णन में ऐसा कोई मौलिक कान्तिकारी तत्त्व नहीं है जो राज्य की वढती हुई स्वेच्छाचारिता को रोकने का प्रभावकारी साधन प्रस्तुत कर सके । ग्रीन यह आवश्यक नहीं समक्रता कि उत्तम बाधन के लिए लोकशासन होना चाहिए। इसके विचरीत उसे यह मान्य है कि निरकुण बासन भी सामान्य इच्छा के मनुसार कार्य कर सकता है क्योंक राज्य का उद्देश्य की सिद्ध निरकुण या साधिवानिक दोनो ही प्रकार है आसनो हारा की जा सकती है।

की सिद्धि निरकुण या सिद्धिवानिक दोनो ही प्रकार के शासनो हारा की जा सकती है।

कि प्रकार के आईसिक प्रीकृति के सिद्धान्त ने उसे किताइयों में फर्मा दिया है। उसने एक हाय से अधिकार देकर हुनरे हाय से अपस के जिए हैं। उसने केवल यह स्वीकार नहीं किया है कि आसा हारा किया हुआ, न्याय ही, नैतिक हथ में कानून का न्यायालय है, विल्क इस बात पर भी, वल दिया है कि व्यक्ति को समाज के विरुद्ध कोई अधिकार प्राप्त नहीं है और व्यक्ति को समाज के विरुद्ध कोई अधिकार प्राप्त नहीं है और व्यक्ति का कर्तव्य समाज

<sup>1</sup> Hobbouse: The Metaphysical Theory of the State.

को उल्पंति करना है । वह एक तरफ तो कहना है कि प्रियंकार स्वीकृति द्वारा निर्मित हैं यौर दूसरी तरफ मानना है कि ऐसे भी कुछ प्रधिकार हैं जिनकी स्वीकृति प्रवश्य ही मिन्नी चाहिए। ये दोनों ही कथन परस्पर ग्रसगत हैं। यदि ग्रयंकारों के पीछे आवारभूत तस्त्र राज्य की स्वीकृति हैं तो व्यक्तियों के सुमान के ऐसे दावे को ग्रयंकार कहना श्रमात्मक है जिसको राज्य की स्वीकृति प्राप्त नहीं है।

(9) 7. दण्ड का सिद्धान्त प्रस्तुत करते समय भी ग्रीन मानव-भावनाञ्चो की श्रवहेलना करती है। मनुष्य का यह चित्रण ग्रवास्तविक है कि वह लगभग पवित्र चेतना का स्वरूप है।

8. गीन विशेष परिस्थिति में व्यक्तियों द्वारा राज्य का प्रतिरोध करने के अधिकार की माग्य ठहराता है, पर साथ ही इसमें इतने प्रतिवन्ध लगा देता है कि व्यावहारिक हब्दि से प्रतिरोध का यह प्रधिकार व्यर्थ-सा हो गया है। <u>गीन हमें कोई ऐसा स्पष्ट आधार नहीं उतलाटा जिसने यह स्पष्ट क्या जा मके कि अमुक स्थित में राज्य का विरोध करने में कार्य सामान्य हित के विभिन्न होते हैं।</u>

9. ग्रीन के अनुसार राज्य सर्वेश्वावतमान न होकर पान्तरिक धीर वाल्स होतों हुए है ग्रीनिक है। समाज के भीतर विभिन्न स्वायी मंघों की अपनी एक आन्तरिक अधिकार ज्यवस्या होतों है ग्रीर रिजय का प्रधिकार उनमें केवल-समन्वय स्वापिन करने का है। अपने इसी अविकार के फलस्वर राज्य नो अन्तिम सता प्राप्त है। बहुचवावी सिद्धान्त को पूर्ण रूप से न अपनाने के कारण मैकाड़वर ने ग्रीन की आवोचना करते हुए कहा है कि प्राप्तम से अस्त तक ग्रीन यही विवेधना करता है कि कम परिस्थितियों में ज्यवित्व एक स्वनन्त्र नीतिक प्रार्णी के क्य में कार्य कर सकता हूँ उन परिस्थितियों को सुलम वनाने के लिए राज्य क्या कर सकता है और इसिलए उन्हें क्या करता चाहिए। पर उनके वित्तन के आधार स्तम्म फिर भी राज्य और व्यक्ति ही वह इसे वांत पर विचार नहीं करता कि राजनीतिक विद्यान से प्राप्त क्या सावनों से सम्पन्न दूसरे संघो के अस्तिदर्व का व्यक्ति और समाज पर किल प्रकार प्रभाव पढ़ता है। ग्रीव वह इस पर विचार करता तो उने स्पष्ट हो जाना कि प्रमन्त्र विद्यान से सी है कि राज्य को बचा करते की प्रमुमति है क्यों कि राज्य होसी स्वर्तियों से थिया हुआ है तथा दूसरी श्रीणी के संगठनों से सीमित है जो अपने उन्हें सो के अपने उन्हें सो की प्रति में से वित्र है। श्रीव मुझनता की अप्रमुनिक समस्या के श्रीर तक पर्वेच कर ही एक राज्य हुसरी अपने उन्हें स्वर्त है। इस उन्हें कर उन सहस्य के श्रीन के सरका हु श्रीर तक पर्वेच कर उन स्वर्त है एक लाता है, उनका हुक नहीं दे पाता। "

10. प्रीन अत्यधिक बुद्धिवादी दृष्टि से सब समस्याधों का समझान करता है । यह भूत साता है कि व्यक्ति अपने अधिकाँश कार्य अचेतन मन पौर मनोप्रावनाओं के प्रवस अच्चिम में बहकर करता है ।

त्रीम का दर्शन यथिए गुम्भीर दोयो से गन्त है, तयापि यह ज्योक्यर करना होगा कि मूल हम से उसके मिटान्स प्रांक भी टीक मालून पडते हैं। उदारवादी विद्याल का जो निर्माष्ट्र कोंक भी टीक मालून पडते हैं। उदारवादी विद्याल का जो निर्माष्ट्र के आदर्गवादीयों ने किया पा उनने यीन सदद अधुक था—कम से कम राजनीतिक दर्शन के क्षेत्र में । हम इसमें इन्कार नहीं कर तकते कि ज्यक्ति के मुत्त, समाज के महत्त्व, हमाधीनता के सम्मात भी एक स्वत्यालियों के अधिकार नहीं विद्याल को अपने में पूर्व के सह्याल दिश्व के स्वर्याल को अपने में पूर्व के स्वर्य के प्रदेश के प्रविकार तथा निर्कृत राज्य विरोधी विचार भी उदार और ठोस हैं। पूर्वीयांदी मम्मति के समर्थन राज्य द्वारा मनावित हित कि निर्माण का विरोध व्यव्य के प्रतिप्रांत्र के सिद्धालत पादि पर आपह आज भी सम्भव है। दाकर के प्रमुत्ता, ''चाह हमें उद्येश प्रताल करने विद्याल पादि पर आपह आज भी सम्भव है। दाकर के प्रमुत्ता, ''चाह हमें उद्येश प्रताल करने विद्याल परित्य किया का 'ची विस्तेपण उसमें दिन्स पर अपने किया के स्वर्य के विद्याल हमें विद्याल करने पर्य का सिंह महत्त्वपूर्ण वे विद्याल है जिनकी उसने स्थापना की। यदि उसके सिद्धाल सद्य है दो प्रत्येक युग अपनी

<sup>1</sup> Melier The Modern State, p 471

<sup>2</sup> मेगाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, धण्ड 2, प्रस्त 680.

थानश्यन तायों के पनुकृत उनकी प्रगतिशील व्याल्या कर सफता है। व्यक्ति के महत्व पर उसका दृढ़ प्रियम, व्यक्ति हो स्वाधीनता पर उसकी गहरी प्रास्था, उसका यह विश्वास कि व्यक्ति का कहवाण सामाजिक कन्याण का एक सम है, राज्य की रहस्यथारी गिगर पर पहुँ वाने की उसकी ग्रस्वीकृति, एक नार्वमोन प्रावृत्य प्रोर पन्तर्राष्ट्रीय विद्यान की स्वीकृति, नृतिक कार्यों की प्रातन्त्रेरणा को जीवित रखने के उर्देश्य से राज्य की वर्तिक का परिसीधन करने की असकी उरसुकता, वृद्यिकारो पर असका वन, उसना यह विचार कि व्यक्तिगत सम्पत्ति व्यक्तिस्य की अभिव्यक्ति है ग्रीर उसकी यह मान्यता है कि कठिन परिस्थितियों में ब्यक्ति की राज्य की शक्ति का प्रतिरोध करने का ग्रांधकार है—यह सब पान भी उतने ही सही हैं जितने सद् 1879-80 में उस समय ये जब श्रीन ने इनका प्रतिपादन किया या।" उा-लकास्टर के धनुसार ग्रीन ने इम तत्त्व का दर्शन किया है कि "राजनीतिक प्रजातन्त्र के सा - नाथ सामाजिक और आधिक प्रजातन्त्र का होना भी उसी प्रकार ग्रत्यावश्यक है जिस प्रकार राजनीतिक प्रातन्त्र-पद्धति में सर्वसाधारण के लिए समान ग्रवसर की प्राप्ति एक प्रमुख सिद्धान्त है। राजनीतिक और सामाजिक समस्यायों की भावनायों के बाधार पर तल करने के. प्रयत्न में ग्रीन ने कम से कम उस प्रकार की बानों का भी अनुभव किया है जिनका प्रत्येक नागरिक को स्वतन्त्र समाज की

दूरता के जिए तथान रजा ना हिए। 11 अप्रेम प्राप्त प्रमुख्य के जिए तथान रजा ना अप्रमुख्य के जिए के प्रमुख्य के जीन की महस्यपूर्ण देन सक्षेप में निन्नोनुद्यार प्रस्तुत की जा सकती है—
अपुम, प्रीन ने विपयोगिताबाद और उदारबाद में समयानुकृत सुबोधन कर उससे नवजीवन का सबार किया और ऑ उपयोगिताबाद मिन के समय तक निष्प्राप्त, हो चुका था, उसे अपने नवीन सि अन्तो द्वारा शक्तिशाली बनाया जनने इस उपयोगी धारणा की पुष्टि की कि मनुष्य कोरे भौतिक

सुद्ध का प्रम्वेपणकर्ती नहीं बेरिक प्रपत्ती धारमा के विकास का रेण्ड्रक और समाज का हितेपी है। (2) दूसरे, ग्रीन ने बहुत ही सुन्दर डग से जुर्मन ग्रादर्शवाद को न्यक्तिगद के साथ सम्बद्ध किया। हीगज ने ध्यक्ति को सामन बनाकर उसके हितों को राज्य को बलिवेदी पर चढा दिया या जबकि ग्रीन ने राज्य को ग्रादर्श वतलाते हुए भी व्यक्ति की गरिमा को महत्त्व दिया ग्रीर उसे व्यक्ति के नैतिक विकास के लिए एक साधन माना। हीगल ने युद्ध का समर्थन किया और अन्तर्राध्दीय क्षेत्र में राज्यो पर कोई नैतिक वन्धन न मानकर उन्हे मनमाना कार्य करने की खुट दे दी थी। ग्रीन ने इन दूपित विचारों में संशोधन किया। उसने इस बात पर बल दिया कि राज्यों की परस्पर युद्धों में नहीं उलक्षना चाहिए। उसने युद्ध को प्रत्येक दशा मे अनैतिक माना और अन्तर्राष्ट्रीय कानून द्वारा राज्यों के संघर्षों का ग्रन्त करने की ग्राणा की।

3 तीवर सीन ने राज्य के कार्यों का निर्धारण उपयोगिताबादियों की प्रपेक्षा प्रधिक स्पष्ट रूप से किया पाण्य के कार्यों की नैतिक ग्राधार प्रदान कर उसने उदारबाद को नैतिकता थौर सामाजिकता का वाना पहना दिया और नैतिकता को इतना ब्यापक वना दिया कि सामाजिक सद्भावना सभी युगी के व्यक्तियों के लिए उपयोगी हो सकती है। वेपर के भवदों मे- "ग्रीन ने उदारवाद को एक विधकर विषय की ग्रंपेक्षा एक विश्वास में परिवर्तित कर दिया । उसने व्यक्तिवाद को मानसिक तथा सामाजिक क्ष्म प्रदान किया और प्रादर्शनाद को सन्य एवं सुरक्षित समात में पर्रिवर्तित कर दिया। कम से कम ग्रग्नेत उसकी इस देन को तुच्छ नहीं समक्त सकते ।'' पुगश्च 'श्रीन की महानता इसमें है कि उसमें श्रग्नेत्रों को एक ऐसी बस्तु प्रदान की जो बेन्यमयाद से ग्रम्कि स्तानेपप्रद है। उसने उदारवाद (Liberalism) को एक हित के बजाय एक विश्वास का रूप दिया है। उसने व्यक्तिवाद को नैतिक तथा सामाजिक एव बादर्शवाद को सम्य तथा सुरक्षित बनाया है। अग्रेजो के लिए उसके कार्य का वडा महत्त्व है।"2

<sup>1</sup> Masters of Political Thought, Vol. III, p 228.

<sup>2</sup> कोकर : आधुनिक राजनीतिक चिन्तन, प्र 453.

# 678 पाण्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

बौद्धिक उन्नति में कम से कम बाघाएँ उपस्थित हो।"

ग्रन्त मे हम ग्रीन के मुल्यांकन में <u>मैकन (M</u>acunn) के इस विचार से सहमत हैं कि "यदि प्र<u>त्येक राजनीतिक आन्दोलन में मानवर्षहत को महत्त्व देना घीर संस्थाओं सम्बन्धी बाद-विवाद में</u> नागरिको के सुक्ष-दुःख के आधार पर निर्माय करता ही व्यक्तिवाद है तो राजनीतिक दर्शन में बहुत कम व्यक्तिवादी ऐसे होने जो मीन से प्रधिक प्रसिद्ध हो । कोकर के शब्दी मे, ''ग्रीन के ग्रधिक मर्यादित, विचारों का प्रनेक वर्तमानकालीन प्रसिद्ध लेखको, मुँख्यतया इटली में <u>वेनेदेती</u> क्रीस (Benedetto Croce), इस्तैण्ड में स<u>र हेनरी जोत्म</u>, जाँन वाटसन, जे. एम नैकेंबी, धर्मस्ट बार्कर, हैर्दौरगटन, हर्नले तथा फिशर और संयुक्त राज्य समेरिका में त्री विनियम, ई. हार्किय तथा नामेंन वांद्रल्ड (Norman Wilde) ने अनुसरण किया है। ये विद्वान ग्रीन के समान साधारणतया यह मानते हैं कि — (i) पर्नुष्य केवल राजनीतिक समार्च को सदस्य होने के कारण ही सबसे सच्चे अर्थ मे मनुष्य श्रयदि ऐसी प्राणी है जिसका आचरसा, पशु-जगत् के आचरण को निर्धारित करने वाली बारीरिक प्रवृत्तियों या इच्छाग्रो से भिन्न विवेकपूर्ण तथा नैतिक म्रादशों पर निर्घारित होता है, ू(ப்) विं साधारणतया इस बात से भी सहमत है कि यद्यपि राज्य के लक्ष्य केवल नैतिक है और अपनी बक्ति के लिए वह अपने सदस्यों में नैतिक ब्रादशों की किसी प्रकार की एकता पर निर्मर रहता है, तथापि उसे ब्रव ब्रनेक, विशेषकर म्राणिक, कार्य भी करने होते हैं—उसे अनियन्त्रित प्रतियोगिता के कारण उत्पन्न भयंकर ग्राणिक ब्रसमानताओं को दूर कर स्वतन्त्र नैतिक जीवन को सम्भव बनाना है, एव (ग्रंम) वे यह मानुते हैं कि राज्य का लक्ष्य ऐसी सामाजिक ग्रवस्थाओं को कायम रखना है जिनमें ग्रच्छे स्वभाव वाले व्यक्ति तथा

# ब्र डले एवं बोसाँके

(Bradley and Bosanquet)

टॉमस हिल ग्रीन ने घादवाँवाद एव उदारवाद में जो समन्वय स्थापित किया, वह प्रविक समय तक नहीं चल सका नयोकि ग्रीन के परवर्ती प्रादर्शवादी विचारको ने उसके दर्शन के उदारवादी तत्त्व को पृष्ठभूमि में डाल दिगा एप प्रादर्शवादी तत्त्व को प्रप्रवर कर वे हीगजवाद की दशा में प्रप्रवर हुए। फ्रांमिस हर्वर्ट ग्रंडले तथा वर्नांड बोसकि नामक रो प्रमुल ग्रग्नेज विचारको ने इस दिशा में उल्लेखनीय योग दिया। मेंग (Matz) के कथनानुसार—''ग्रंडले के साथ ब्रिटिश हीगलवाद पूर्णतः पुष्ट हुगा ग्रीर उसमे स्वतन्त्र उडान के लिए पख उड गए।''

# फाँसिस हवंदं व डले

(Francis Herbert Bradley, 1846-1924)

न्नै उसे वेस्ट मिनस्टर के एक उच्च पावरी (Dean) का पुत्र था। उसका जन्म सन् 1846 में हुमा था। तत्पश्चात् वह मैरटन कॉलेज, ग्रॉमसफोर्ड का फैलो निवर्षित हुमा। उसका दर्शन ग्रस्थ 'ग्राचारिक ग्रह्ययन' (Ethical Studies) सन् 1876 में प्रकाशित हुमा था। अपने इस ग्रन्थ 'My Station and its Duties' के ग्रह्माय में ग्रंडले ने राज्य-सिद्धान्त का विवेचन किया है।

त्र असे ने राज्य की धारणा को एक नैतिक सावयवी के रूप में विकसित किया है। यही राजनीतिक चिनतन के क्षेत्र में उसकी प्रमुख देन है। राज्यनैतिक प्राणी अथवा सावयवी (Moral Organism) है ने क्योंकि प्रमम तो वह नैतिक उत्तति के धार्कांकी व्यक्तियों का समुदाय है और दूसरे, व्यक्तियों के नैतिक विकास का मुख्य साधन है। त्र उसे पर हीगल का बहुत अधिक प्रभाव है, किन्तु उसने अपने दर्शन की व्याद्या बहुत ही प्रव्यवस्थित उस से की है। प्लेटों का न्याय-चिद्वान्त भी उसके दर्शन का एक महत्त्वपूर्ण स्रोत है।

# व डेले के राजनीतिक विचार

ब्रैं उसे के अनुसार मनुष्य समाज के सन्दर्भ में ही नैतिक है। नैतिक वनने के लिए आवश्यक है कि हम अपने देश और समाज की नैतिक परम्पराओं का अनुकरण करें। समाज के कर्सव्यों को पूरा करना अपने है। इस कर्सव्य-पालन में वह अपने अस्तित्व के विवान का ही पालन करता है। कीई भी व्यक्ति अकेला नहीं रह सकता। वह समाज के एक सदस्य के रूप में जम्म लेता है और पप-पाप र समाज को प्रभावित करता है। "जिस वातावरण में ब्यक्ति सौस लेता है, वह आदि से अन्त तक सर्वेथा सामाजिक है।" व्यक्ति के आवर्षक अपने समाज का सम्बन्ध निहित्त है। वह जो कुछ भी है, स्वय में सामाजिक करना के समावरण के अर्थिक अपने समाज का सम्वन्य निहित्त है। वह जो कुछ भी है, स्वय में सामाजिक तस्व के समावेश के कारण ही है और यदि नैतिकता का अभिप्राय आरमा की पूर्णता है तो उस सामाजिक सम्बन्धों की पूर्णता

680 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

ही नैतिकता है। ब्रैंडले की मान्यता है कि "व्यक्ति जन्म से ही किसी राष्ट्र का सदस्य होता है अर्थात् एक अग्रेज के घर पैदा होने वाला वच्चा परिवार के साथ बिटिश राष्ट्र का एक जन्मजात सदस्य होता है।"

ब्रैंडले का विश्वाम है कि व्यक्ति के विकास के लिए यह अपरिहार्य है कि व्यक्ति राज्य के प्रति पूर्ण श्रद्धा और भक्ति रखे। राज्य एक नैतिक प्रात्णी (Motal Organism) है जिसमें समाज की दूसरी सभी इकाइयाँ अयवा मस्थाएँ सम्मिलत हैं। राज्य एक व्यवस्थित समिष्टि है जो समान उद्देश्य और कर्त्तव्य से अनुप्राणित है। ब्रैंडले ने राज्य के बाह्य और आन्तरिक दो रूपों की, करुपना की हैं। बाह्य रूप से राज्य सस्थाओं का निकाय (Body of Institutions) है, किन्तु आन्तरिक रूप से उसकी एक आत्मा है जो उस निकाय को जीवित रखती है। इस नैतिक सगठन के अर्थेक अग की अपनी पृथक् आत्मा और चेतना है। राज्य की भी अपनी इंच्छा और चेतना है जो उसके अगों की इस्छाओं तथा चेतना औ को बारण करती हैं। इस वृद्धि से राज्य का अपना जीवन है, अपना प्रवाह है। इस नैतिक सगठन ने विशेष स्थान प्रवाह है। इस नैतिक जाठन ने विशेष स्थान प्रवाह करने पर ही व्यक्ति पूर्णता का जीवन विता सकता है। पूर्णता का गई जीवन उसी सीमा तक व्यक्ति राज्य रूपी नैतिक सगठन में अपना

विशिष्टि क्षेत्र तैयार कर लेता है।

ब डले के अनुसार पुलिस, न्याय आदि विभाग राज्य के विभिन्न अग हैं जो पूर्ण रूप से जानते हैं कि उन्हें क्या कार्य करना है, ज्ञान और इच्छा से सम्पन्न इन अगो के कारण ही राज्य 'चेतनायुक्त और स्वेच्छापूर्वक' कार्य करने वाली सस्या है। राज्य का इच्छा सामाजिक 'नैतिकता का प्रतिनिधिक करती है। नागरिकों के व्यक्तित्व का विकास उन समुदायों और वातावरण की उन वस्तुओं पर निर्मर करता है जो राज्य अपने सदस्यों को प्रदान करता है। ब इंडलें पर हीमल की छाप स्पष्ट है। हीमल का विचार वा कि राज्य एक 'आस्मचेतना-सम्पन्न नैतिक प्रदाय तथा आत्मज्ञानी (Self-knowng) और आत्मा विचार का के प्रत्या को प्राप्त करने वालां व्यक्ति' (Self-actualising Individual) है जिसकी इन्छा और ज्ञान है। व्यक्ति सदैव यही अनुभव करता है कि राज्य का सब का उन्हें कि राज्य का सब का प्रत्या वहा कराव है। वह राज्य को ही अपना लक्ष्य मान लेता है और कार्य के किसी प्रकृति करी की ही अपना लक्ष्य मान लेता है और कार्य के किसी प्रकृति की आपति नहीं होती । ब डले ने हीयल के इन्ही विचारों का सुकृति किया है।

उसका विश्वास हैं कि राष्ट्र की आत्मा को स्पष्ट करने के लिए हमें साव्यवी यथार्थता की किसी नैतिक व्यवस्था को अवश्य स्वीकार करना होगा। इसी नैतिक व्यवस्था को यह राज्य की नैतिक साव्यवता (Moral Organism) भानता है। हीगल की भांति उसकी निष्ठा राज्य के सर्वेगिनतमान स्पष्टप में है। जीवन के सभी पहलुयों और समाज की सभी सस्याओं पर राज्य का पूर्ण 'नियन्त्रयण होता है। बंडले

होगल का कट्टर अनुमायी या और उसने अपने अन्य Ethical Studies में हीगल की पुस्तकों से लम्बे-लम्बे उद्धरण दिए हैं।

श्रें डले यह भी अनुभव करता है कि जिस आदर्श की रूपरेखा 'उसने बनाई है उसकों उसकें
आदर्श का पूर्ण मूर्तेख्य नहीं कहा जा सकता। किसी भी निश्चित समय में राज्य की नैतिकता लोगों की जन-बेतना अयथा आदर्श नैतिकता को अपेक्षा एक निश्मस्तर पर हो सकती है। फिर भी सम्भवतः

स्पित ममाज में अपनी सकीर्ण दिखति से उसर उदकर विश्व-बन्धुत्व की नैतिक माबना आप्त करने की

को जन-चतना अयथा प्रादणं नितिकता की अपेका एक निम्मस्तर पर हा सकती है। फिर भी सम्भवतः स्पित ममाज मे अपनी सकीर्ण स्थिति से ऊपर उटकर विश्व-यन्युस्त की वैतिक भावना प्राप्त करने की इच्छा करता है। इसका यह परिस्ताम हो सकता है कि "सम्पूर्स मानवता एक समग्र 'देवी' सगठन का इस प्राप्त करने।"

ब्रैंडले के विचारों की ग्रालोचना

ब डले मुल रूप से एक राजनीतिक विचारक न होकर एक आ वारणास्त्री और आध्यासमवादी ,या, अत कोई प्राप्त्रमं नहीं कि उसके राजनीतिक चिन्तन में परिपन्त्रता नहीं थी। ब्रालोचकों ने बैंडले के राजनीतिक विचारों पर मुख्यतः स्रमलिखित ब्राक्षेप किए हैं—

- 1 सबसे बडी दुबंसता यह है कि ब्रंडले राज्य और समाज मे कोई भेद नहीं करता । इस तरह उसने हीगलवादी परम्परा को ग्रपनाकर राज्य को सर्वोच्च स्थित मे रख दिया है। राज्य को समाज से पृथक् न करने का परिणाम यह होगा कि राज्य का व्यक्ति पर ग्रसीमित नियन्त्रण हो जाएगा, वह व्यक्ति के सम्पूर्ण जीवन का नियामक वन जाएगा। वार्कर का कहना है कि ब्रंडले की धारणा जर्मन वार्णितको को मान्य हो सकती है, किन्तु इस्बैण्ड को नान्य नहीं हो सकती जहाँ राज्य और समाज के बीच सदैव जन्तर किया जाता रहा है। ब्रिटिश मान्यता के अनुसार समाज की अपनी 'सामाणिक स्थलपर' होती हैं, उसका अपना 'सामाणिक वातावरण' होता है जबिक राज्य की ग्रपनी 'सामाणिक संख्यार' होती हैं, उसका अपना 'सामाणिक वातावरण' होता है जबिक राज्य की ग्रपनी 'राज्योतिक संख्यार' होती हैं, उसका अपना 'सामाणिक वातावरण' होता है जबिक राज्य की ग्रपनी 'राज्योतिक संख्यार' होती हैं और उसी तरह उसके प्रपने कानून तथा श्रिकार होते हैं। राज्य और समाज दोनो वहुत कुछ समान नैतिक उद्देश्य रखते हुए और परस्यर धनिष्ठ रूप मे सम्बन्धित होते हुए भी एक दूसरे से पृथक् हैं। वार्कर के ही शब्दों में, ''मोटे तौर पर हम कह सकते हैं कि समाज का क्षेत्र ऐच्छिक सहयोग है जबिक राज्य का क्षेत्र यानितक कार्यवाही है। इसी प्रकार समाज की शक्ति सद्भावना और पद्धित कठीरता की है।'' श्रे डले ने दोनों के बीच के अ तर पर घ्यान नृ देकर राज्य को इतनी सर्वोच्च स्थिति प्रवान कर दी है कि वह राज्यनीतिक, सामांजिक, सामांजिक सभी बेचों में सर्वोपरि स्थित प्राप्त कर जीवन के सभी व्यपारो ग्रथवा कार्य-कवाणी का नियामक वन जाता है।
- 2. वैंडले ने व्यक्तिगत और सामाजिक नैतिकता का जो विश्लेषण प्रस्तुत किया है , वह भी आमक है । उसने व्यक्तिगत नैनिकता को राज्य की नैतिकता मे विलोन कर दिया है . और इस तरह समाज है गुण्यक व्यक्ति का कोई व्यक्तित्व नहीं रहता । यद्यि व्यक्ति एक सामाजिक प्राणी है जिनमे सदैव यह प्रपेक्षा की जाती है कि वह सामाजिक नैतिकता की अवहला नहीं करेगा तथापि 'सामाजिक' होने के साब वह 'व्यक्ति' भी है । व्यक्ति को हम जैता भी पाते हैं उसके मुंत मे केवल समाज का ही हाये नहीं है , अपितु जन्मजात वैयक्तिक मीतिक शक्तिवयों का भी हाय है, अदा सामाजिक राज्य के प्रन्तांत व्यक्तित्व का स्वा वह है , अपितु जनमाजिक राज्य के प्रन्तांत व्यक्तित्व की इस तरह विलीन कर देना कि उसका कोई गुण्यक शितत्व ही न रहे, अनुचित है ।
- , 3 ब्रंडले का यह वाक्य कि "सामाजिक न्याय की प्राप्ति के लिए मुझे ग्रपना स्थान और इसके कर्त्तन्यों (My station and its duties) का ज्यानं रखना चाहिए वडा ग्रस्पष्ट है। इसकी ठीक-ठीक व्याख्या करान वडा किन है। यह एक ऐसा ग्रस्पष्ट वाक्य है जिसकी ग्रनेक व्याख्याएँ हो सकती हैं। उदाहरखाकरान वडा किन है। यह एक ऐसा ग्रस्पष्ट वाक्य है जिसकी ग्रनेक व्याख्या है। सकती हैं। उदाहरखाक, इसका ग्रवं 'व्यक्ति की प्रपने भाग्य की सन्तुष्टि' भी लिया जा सकता है ग्रीर ऐसी कोई भी व्याख्या ग्रादर्शवाद को 'भ्रवरोषक रूढिवाद' (Hide-bound Conservatism) का समानार्थक व्या टेसी।
- 4 बैंडले का यह विचार भी उरयुक्त नहीं है कि समाज सदैव सहीं होता है, व्यक्ति गलत हो सकता है। श्रेंडले का प्राग्रह है कि व्यक्ति यदि पूरी तरह नैतिक श्रीर विकसित वन जाए तो उसकी इच्छा समाज की इच्छा के साथ एकाकार हो जाएगी। इस साग्रह की माग्यता का प्रयं है कि व्यक्तित सदेव समाज की इच्छा के साथ एकाकार हो जाएगी। इस साग्रह की माग्यता का प्रयंगा व्यक्तित्व श्रीर उसकी प्रयंगी इच्छा अपूर्ण है व्यक्ति को इत्ता गीण स्थान देना मर्थया प्रमुवयुक्त है व्यक्ति श्रीर उसकी श्रयनी इच्छा अपूर्ण है व्यक्ति को इत्ता गीण स्थान देना मर्थया प्रमुवयुक्त है वर्गों के प्रयंतित्व श्रीर उसकी अपनी कोई प्रयंतित्व श्रीय हमाज की स्थान की स्थान

ग्रपरिपक्व विचारों के कारण ही ब्रैडले ग्रीन और वोसोंके की तुलना में ब्रिटिश जनता पर-बहुत कम प्रभाव डाल सका। विचारों में मौलिकता और प्रौडता के न होने से ही सम्भवत उसने अपनी पुस्तक (Ethical Studies) को सन् 1876 के बाद पुन. प्रकाशित नहीं कराया । उसके विचारों का प्रचार इतना कम हुआ कि 76 वर्ष की आयु होने पर जब उसका नाम लॉर्ड हाल्डेन द्वारा इस बात के लिए प्रस्तावित किया गया कि उसे ब्रिटिश सम्बाट 'Order of Merit' की उपाधि से सम्मानित करें तो प्रधान मन्त्री और सम्राट ने आश्चर्य प्रकट किया और कहा कि उन्होंने बैडले का नाम पहली बार सुना है 11

## बर्नार्ड बोसॉके

(Bernard Bosanquet, 1848-1933) संक्षिप्त जीवन-परिचय और रचनाएँ

जून, 1848 मे इंग्लैंड में जित्पन्न बोर्साके ने ऑक्सफोर्ड ग्रीर हेरी में शिक्षा प्राप्त का। तत्पश्चात् सन् 1871 से 1881 तक वह विश्वविद्यालय कॉलेज मे फैनो और शिक्षक रहा । इसके बाद वह सेंट एन्ड ज कॉलेज, लन्दन मे दर्शनशास्त्र का प्राच्यापक बन गया और सन् 1908 तक इसी पुद पर रहा । उपन्यासो के भौकीन वार्शनिक बोसौंक ने सन् 1911 और 1912 मे एडिनबरा विश्वविद्यालय में 'Principles of Individuality and Value' 321 'Value and Destiny of the Individual' नामक दो प्रसिद्ध भाषण दिए ।

बोसाँके रूसो, कॉण्ट, हीगल और ग्रीन से बहुत प्रभावित था। उसने 'लेटो के दर्शन का भी गम्भीर अध्ययन किया था। यह कहा जाता है कि उसके दर्शन का आरम्भ ग्रीन और ख्ता से हुया तथा परिणति हीगल में हुई। ग्रपने जटिल और गुप्क दार्शनिक सिद्धान्तों को उसने उपन्यासी श्रीर काव्यों के उदाहरणों से सरस बनाया तथा सामाजिक अनुभूतियों और मनोवैज्ञानिक अनुसन्धानों का परविष्त आश्रय लिया । आदर्शवादी होने के नाते इसने ग्रीन के सिद्धान्तो को ग्रहण किया, लेकिन वह उसके उदारवाद से दूर रहा । ग्रीन ने राज्य पर जो सीमाएँ लगादी थी उन्हें बोसाँके ने एकदम हटा विया। उसने ग्रीन के दर्शन को ऐसे स्थल पर ला पटका जहाँ वह राज्य की हीगलवादी धारणां के सन्निकट ग्रा गया।

वोसाँके की लन्दन में सन् 1933 में मृत्यु हो गई, विन्तु न्यायजास्त्र, सीन्दर्यशास्त्र, आध्यारम भास्त्र, राजनीतिग्रास्त्र ग्रादि पर लिखित उसके ग्रन्थ ग्राज भी उसे ग्रमर बनाए हुए है। उसकी कुछ प्रमुख रचनाएँ ये हैं-

(1) ज्ञान और वास्तविकता (Knowledge and Reality) (1885),

(2) तकंशास्त्र '(Logic) (1888),

(3) सीन्दर्यशास्त्र का इतिहास (History of Asthetics) (1892),

(4) राज्य के दार्शनिक विद्धान्त-(Philosophical Theory of the State) (1899),

(5) वैयक्तिकता ग्रीर मूल्य के सिद्धान्त (Principles of Individuality and Value), (1911),

(6) व्यक्ति का मूर्त्य तथा उसनी नियति (Value and Destiny of the Individual)

(1912).

(7) सामाजिक तथा अन्तर्राष्ट्रीय आदर्श (Social and International Ideals) (1917) बोसाँके के राजनीतिक विचार उसके सर्वाविक महत्त्वपूर्ण प्रत्य 'Philosophical Theory of the State' मे मिनते हैं। उसने अपने 'राज-सिद्धान्त' को 'दार्गनिक' (Philosophical) कहा है।

यहाँ हम उसके विशिष्ट सिद्धान्तो का परिचय देंगे।

<sup>1</sup> Catlin . A History of the Political Philosophies, p. 514.

वोसांके का इच्छा सिद्धान्त (Bosanquet's Doctrine of Will)

बोत्तिके के धारवंबारी सिद्धान्त का धावार स्तते का 'दच्छा मिद्धान्त' है। उसने प्रवत्ते निद्धान्त में रूनो की स्वतन्त नंतिक उच्छा को ब्यारण की है और उसी प्राधार पर प्रवत्ते प्रादर्शवादी सिद्धान्त ती न्यापना की है। बोत्तांक के प्रादर्शवादी दर्जन को अभी प्रकार समक्षते के लिए उसके इच्छा निद्धान्त को नमकत्त्र प्रायश्यक है।

यो शहे के प्रत्यार प्रथम कर्मायों की भीति राज्य भी एक सम्या है, प्रतः उसका एक मौतिक विधार अवश्य होना चाहिए। यह विचार मव लोगों की वास्तविक इच्छा (Real Will) स्वया समार इस्तों के अनुसार ही बीसिक का भी विश्वास है कि उमारी उच्छा (General Will) हा साकार मर है। एसों के अनुसार ही बीसिक का भी विश्वास है कि उमारी उच्छा (Actual Will) हमार्थ च्छा (Actual Will) तम वास्तविक इच्छा (Real Will) मार्य है कि उमारी उच्छा (Actual Will) हमार्थ प्रवास के स्वास होती है जो हमारे च्यायों हिता की यिन्यतिक नहीं करी। यो गों हो बतार्थ प्रवास करती हैं। यवार्थ इच्छा व्यक्ति की प्रवास करती हैं। यवार्थ इच्छा व्यक्ति की प्रवास करती हैं। यवार्थ इच्छा व्यक्ति की प्रवासिक की प्रवासिक हिता है के स्वास के स्वास कि इसके विपत्त सम्या हमारे इसके विपत्त सम्यान के स्वास के अनुसार हमारी हमें के स्वास के अनुसार हमारी हमें के स्वास के अनुसार हमारी हमार के अनुसार हमारी हमार हमार हमारा के अनुसार के अनुसार हमारा हमार हमारा के अनुसार हमारा हम

यवार्य इच्छा (\ctual Will) योर वास्तविक इन्छा (Real Will) में समय जनता रहता है। यवार्य उच्छा द्वांभी की में रिन रचनी है कि ये पदमा-नितना स्रोडकर मटरगहती कर जविक सास्त्रविक इच्छा पश्चे निराद का प्रतिनाइन करती है। योना इच्छायों के इस समय में मध्यवित का कर्तव्य है कि यास्त्रविक इच्छा के प्रतुक्त कार्य करते हैं। योना वास्त्रविक इच्छा के प्रतुक्त कार्य करते हैं। वास्त्रविक इच्छा के प्रतुक्त कार्य करते ही वास्त्रविक स्वतन्त्रवा का उपभोग और नितिक-अभिवृद्धि कर सकता है। इम एक चौर की नितिक दृष्टि ने स्वतन्त्रव कही कुत्र सकते ग्योकि चौरी करता वास्त्रविक इच्छायों का योग ही समाज की सामान्य यवार्य प्रवचा रमार्थगुण इच्छा है। व्यक्ति सामान्य के प्रतिकृत चनने पर यह कभी भी सन्त्रोयपूर्ण जीवन व्यतीत नहीं कर मजना।

बोसिक के यनुमार ब्यावित दी वास्तिक इच्छा एकाकी नहीं होती, वह समाज के अन्य स्वित्तियों की बान्मिक इच्छा से सम्बद्ध होनी है पीर सार्वजनिक इच्छा वन जाती है इसलिए व्यक्ति केवल ममाज में रहकर ही अपना सर्वोत्तम रूप प्राप्त कर सकता है। यथार्थ और वास्तिविक इच्छा के सवर्ष में यवार्थ इच्छा नर हो जाती है और वास्तिविक इच्छा केप रह जाती है किसके द्वारा सामाजिक कस्याण का विन्ता होता है। इसलिए हैं किसके द्वारा सामाजिक कस्याण का विन्ता है। वास्ति है के है। माज की उच्छा में में ये है। माज की उच्छा में में ये है। माज की उच्छा भी समाज की उच्छा भी समाज की उच्छा भी समाज की उच्छा भी समाज है। वास्ति पर वल विया जाता है जिसमें वहुस्वस्त्रक और प्रत्यस्थक दोनों ही वर्गों के हित मिम्मिलित होते हैं वहाँ जनमत में सख्या को महस्य विया जाता है। सामान्य इच्छा में सहित की गुँवाज्य नहीं, होती वह ती वृद्ध, गुज और प्राप्ति इच्छायों का सार है।

स्रोहत का गुजाश्य गहा क्षाया भट्ट भाग भाग है । बहु सामान्य इच्छा का साकार रूप है । बहु सामान्य इच्छा का प्राक्ति है प्रत व्यक्ति को रिश्य के का प्रतिनिधित्य करता है । उसका सवालन सामान्य इच्छा द्वारा ही होता है ग्रंत व्यक्ति को रिश्य के

<sup>1</sup> Bosanquet Social and International Ideals, p 135.

नियमों का निस्सकोच पालन करना चाहिए । राजाज्ञा पालन में परीक्ष रूप से व्यक्ति की प्रपृत्ती ही ग्राज्ञा का पालन निहित है।

... राज्य को सामान्य इच्छा का साकार रूप स्वीकार करने के फलस्वरूप वोसांकि ने उसे एक नितक विचार (Ethical Idea) माना है और निम्नलिखित महत्त्वपूर्ण परिणाम निकाले हैं—

1 राज्य का गासन सच्चा स्वशासन (Self Government) है क्योंकि राज्य के सभी कार्यों का सचालन सामान्य इच्छा द्वारा होता है जिसका स्पष्ट ग्रर्थ है कि हम किसी दूसरे व्यक्ति की इच्छा से नहीं वरन अपनी ही इच्छा से गासित होते हैं।

.2 राज्य और समाज का गहरा सम्बन्ध है। राज्य शक्ति पर आधारित एक राजनीतिक संगठन है जिसे समाज की सभी संस्थाएँ विभिन्न कार्यों मे पूर्ण सहयोग देती है। राज्य को यदि समाज के दिराद रूप मे देखा जाए तो कहना होगा कि वह अने क समूहों का समूह (Group of Groups) और समुदाय (A Community of Communities) है जिसका क्षेत्र सम्पूर्ण मानव-समाज में ज्याप्त है।

3. राज्य सर्वोच्च प्रथवा एकमात्र नैतिक विचार ब्रोर सार्वभीम सस्था है जिसमें समाज की विभिन्न सस्थाओं में मौलिक विचारों का समन्वय होता है। समाज की विभिन्न सस्थाओं के तैतिक विचार एकाँगी अथवा विरोधी हो सकते हैं, लेकिन राज्य सब प्रकार के विरोधों को दूर कर उनमें सामञ्जस्य स्थापित करता है। राज्य का इंडिटकोरण एकाँगी नही होता।

बोसिक ने राज्य को इच्छा के पालन में व्यक्ति की स्वतन्त्रता को निहित माना है। इस प्रकार ग्रीन के समान वह भी इस सिद्धान्त पर पहुँच गया कि व्यक्ति पूर्ण रूप से सामान्य इच्छा में श्रीतग्रीत है ग्रीर अपने सच्चे व्यक्तित्व की पूर्ति समाज का अग वनकर ही कर सकता है जो सावयवी सम्पूर्ण (Organic Whole) है। बोसिक ने सामान्य इच्छा को अधिनायकवादी रूप दे दिया है। उसके अनुसार अधिनायक मी सामान्य इच्छा का प्रतिनिधित्व करता है, अत उसकी इच्छा के अनुसूत्र जीवन यापन करते के लिए नागरिकों को बाध्य किया जा सकता है ताकि वे वास्तविक स्वतन्त्रता का उपभोग कर सकें। अपने इस अप में वोसिक ने सामान्य इच्छा को विक्रत रूप में प्रस्तुत किया है। इसी ग्राधार पर उम्र ग्रायवावावाकी रचना की है।

कोंकर ने बोसोंक के सिद्धान्त का विष्क्रीषण करते हुए लिखा है कि "बोसोंक का तर्क कुछ इस प्रकार है कि मनुष्य के सच्चे व्यक्तित्व की सिद्धि उसकी वास्तविक इच्छा की अभिव्यक्ति द्वारा है। होती है और उसकी वास्तविक इच्छा आवश्यक रूप में सामान्य इच्छा से भिन्न है जिसकी सिद्धि कैवन राज्य द्वारा ही होती है। दूसरे बच्दों में मनुष्य, मनुष्य के रूप में नितक प्राणी है और नैतिक प्राणी के रूप में उसे ऐसी अवस्थाओं की इच्छा करनी चाहिए जिनसे उसका नैतिक जीवन सन्भव हो सके, किन्तु समाज से पुषक् व्यक्ति के लिए नैतिक आचार नाम की कोई चीज नहीं है। अत राज्य अष्ट जीवन के लिए प्रावस्थक सामाजिक प्रवस्थाओं को कायम रखकर प्रत्येक नैतिक व्यक्ति की इच्छा की पूर्वि करता है प्रत वोसोंक के विचारों के अनुसार मनुष्य का सर्वोच्च कर्त व्यक्ति सामाजिक प्रमुखारामों को विकास करना है। किसी व्यक्ति के जीवन या राज्य से छोटी संस्था के काय का मूल्य उसमें सामान्य हित्त के कुछ तत्व होने के कारण ही है। "1

वोसॉके का संस्था-सिद्धान्त (Bosanquet's Theory of Institution)

बोसीके ने सस्वाक्षों के नैतिक विजारों का मूर्त हुए (Embodinent) माना है। इस मान्यता के पीछ समाज के सार्व्यक्तिक जीवन की कर्यना निहित है। मानव जीवन प्रारम्भ से अन्त तर्क सामाजिक है। समाज व्यक्तियों का ऐसा समुदाय है जो किसी सार्वजिक सामार्य उद्देश्य से सम्बद्ध रहता है। इन सबका अर्थ यह है कि सामार्य जीतना अयवा मार्वजिक इन्छा का प्रावर्ण एक जीवित यथार्थ है।

<sup>1</sup> कोकर: ग्राधुनिक राजनीतिक चिन्तन, पृथ्ठ 458.

उवाहरणार्थ, इस किसी स्कूल या सेना या क्रिकेट के खेल को लें तो उनमें से प्रत्येक एक अथवा अनेक मित्राकों की किया का प्रतिनिधित्य करता है। इस प्रकार सत्याएँ नैनिक विचारों का ही साकार रूप है। स्वय बोसीके के शब्दों में, 'एक सत्या में एक से अधिक मित्राकों का उद्देश्य या उनकी भावना निहित रहती है और वह उस भावना या उद्देश्य न्यूनाधिक एक स्थाई मूर्तच्य होती है। सत्याओं में व्यक्तिशत मित्रिकों का वह सम्मित्रन होता है जिसे हम सामाजिक मत्रिक्क (Social Mind) की संज्ञा देते है प्रयंगा यह कहना चाहिए कि सत्याओं में हमें आवर्श तत्व मिनता है जो अपनी व्यापक संज्ञान के सामाजिक है, लेकिन विभक्त रूप में व्यक्तिशत मित्रिक्क (Individual Mind) है।"1

वोसाँके के इस कथन से उसके सस्या सम्बन्धी निम्नि विखत सिद्धान्त स्पब्ट होते है-

- (1) प्रत्येक सामाजिक सस्या या समुदाय मानत-मस्तिष्क की एक चटिल मिश्रित क्रियाणीलना (Complicated inter-working of the mind of the individual) है।
- (॥) समुदाय की सामूहिकता (The totality of the group) व्यक्ति के मस्तिष्क में प्रतिविभिनत होती है।
- (m) प्रत्येक सदस्य मे प्रन्य सदस्यो पर ग्रंपने विचारो को लादने की प्रवृत्ति होती है।

बोसांके के प्रमुसार परिवार, पढ़ोसी, समुदाय, राष्ट्रीय राज्य प्रादि समाज की विभिन्न सस्याएँ है। इनमें राज्य सर्वश्रेष्ठ है। यही सस्या वास्तव में नैतिक आदर्श है। राज्य सब प्रकार के समुदाय का सन्तुवन-स्रोत है। बीर सभी सस्थायों को एक प्रभावकारी आलीचना है। यह अन्य सब सस्थायों का सचालन करता है और जान्ति तथा व्यवस्था बनाए रत्नता है। सन्नीएँ अर्थ में राज्य एक राजनीतिक सगठन है जो शक्ति का प्रयोग करता है एवं तामज्ञारी सामाजिक उद्योग पर प्रपनी स्वीकृति की मुद्दर जगाता है। व्यापक प्रयं में राज्य का उद्देश्य जीवन का सार्वजितक सगठन एवं समन्त्य है। राज्य व्यावद्वारिक रूप में समाज का पर्याय है।

बोसांके का राज्य-सिद्धान्त (Bosanquet's Theory of State)

वीसीके ने राज्य-सिद्धान्त को 'दार्थिनक' (Philosophical) कहा है। उसके राज्य का प्रयम्म निजी स्वरूप है जो स्वय प्रयमे निल् ही विचार का पात्र है। वोसीके का उद्देश्य राज्य का उसके वान्तिविक स्वरूप में अध्ययन करना है, एक प्रावर्ध समाज की रचना करना नहीं। राज्य की उत्पत्ति और इसके उतिहास की कोज करने में दार्धिनक सिद्धान्त का कोई सम्बन्ध नहीं है। प्रान्य प्रावर्धवादियों के ममान वह भी राज्य को नैतिक एव प्राक्षित कसुराय मानता है। राज्य एक सर्वोच्च नैतिक सस्या है, एक नैतिक कल्पना का प्रतीक है। "राज्य एक नैतिक निद्धान्त है, क्योंकि इसी मे मनुष्य व्यावहारिक रूप में स्वय को उत्पान एवं नैतिकता की प्रान्म स्थित में पाता है।" वोसीके के प्रमृत्यार प्रदेक सस्या एक निज्य को उत्पान एवं नैतिकता की प्रान्म स्थित में पाता है।" वोसीके के प्रमृत्यार प्रदेक सस्या एक निज्य को उत्पान एवं नैतिकता के प्रान्म स्थान स्थाप के उत्पान एवं नैतिकता की प्रान्म स्थान विचार प्रीर उद्देश्य को प्रकट करती है जिसमे उनका सार निहित होना है। उत्पाहरण के निल्य के लिए काँके का सार इमारत और फर्नीचर में मही प्रपित्त होता है। काँकों की मिलता है। इमी प्रकार मकान वनाने से पूर्व कारीगर के मिलतक में एक प्रावन्म होती है जिसका मूर्तेष्य मकान है। इस विचार को सामान्य पावना या सामान्य मस्तिक कहा वा सकता है। इन वदाहरणों से बोगोंक स्थप्त है सारी स्थाप के क्या में सिक्ट कहा वा सकता है। इन वदाहरणों से बोगोंक स्थप्त है सारी सामान्य पावना या सामान्य मस्तिक कर कहा वा सकता है। इन वदाहरणों से बोगोंक स्थप्त करता है कि राज्य का क्यांकित व्या के क्या में ही होता है।

बोसिकि का मत है कि राज्य एक भावना है अथवा ममस्त नागरिकों के मस्तिष्क का समिवत इंप है। प्रत्येक सस्या सामूहिक मस्तिष्क (Group Mind) पर आधारित होती है। राज्य सबसे वडी सस्या है, अत. उसके सामूहिक मस्तिष्क का क्षेत्र भी अन्य सस्याओं की अपेक्षा अधिक ब्यापक है। राज्य

<sup>1</sup> Bosanquet The Philosophical Theory of the State, p. 277.

में रहने वाले सभी नागरिक उसके सदस्य होते हैं। राज्य गुंक सर्वोंच्च एव सबैं श्रेव्छ सगठत है जो मन्य सभी समुदायों से उच्च है। राज्य के म्रत्यांत सभी सस्याग्त समाविष्ट हो जाती है। राज्य का सामूहिक मन सभी सस्याग्ते से अविक न्यापक होता है। राज्य सर्वागिया है। सकुचित दृष्टि से राज्य ऐसा राजनीतिक सगठन जो शक्ति का प्रयोग करता है। यह समस्त सामाग्तिक प्रयान माम्यत्य प्रयान करता है जो समाज के लिए लाअरायक है। विस्तृत रूप मे राज्य "एक सामाग्य सगठन तथा जीवन का सम्वेच्य (Synthess) है जिसमे परिवार से लेकर च्यापार तक और व्यापार से लेकर चर्च तृष्ठी विषयिष्ठ करती हैं। इसमें इन सबका सम्रत्य (Mere Collection) मात्र ही नहीं होता विक्त यह एक ऐसी सरचना होती है जो राजनीतिक सगठन को जीवन और अर्थ प्रयान करती है ज्ञाविक वह स्वय इससे पारस्विक साम्रत्य प्राप्त करती है जिसमें प्रयान करता है जिनका परियाम होता है प्रसारण तथा एक प्रविक्त उदार अभिस्थित ।" स्वय्ट है कि सम्पूर्ण मानव-जीवन का पूर्ण अभिध्यक्तिकरण है। सम्य जीवन के लिए वह तिवान यावश्यक है। स्वय योसांक के क्यनात्वार—

"राज्य से हमारा प्रभिप्राय समाज की एक ऐसी इकाई से है वो अपने सदस्यों पर निरक्षण गीतिक शक्ति द्वारा नियन्त्रण रखनी हो। जैसा कि गहले हम कह चुके है राब्द्रीय राज्य एक वृह्ष्य सगठन है जो सामान्य जीवन के लिग प्रावययन है। एक बड़े समाज के प्रति इसका कोई निषिक्त कर्त्तच्य नहीं है। यह स्वय एक सर्वोच्च सामा है। यह समस्त नैतिक विश्व का रसक है, परन्तु एक सगठन नैतिक विश्व का एक यन नहीं है। नैतिक सम्बन्धों के एक सम्वित जीवन को आवश्यकता है। ऐसा जीवन केवल राज्य में ही सम्बन्ध है, दुनरे समाजों में नहीं।"

क्षेत्रांके राज्य को जीवन का व्यावहारिक वर्णन मानता है। राज्य समस्त समुदायों के पारस्परिक सम्बन्ध का पर्योद्धण कर उसमे मुगर करता है। वह समुदायों के बीच समझ्य स्थापित करता है है। उसके पारस्परिक समझ्यों को निर्धारित करता है। "राज्य समुदायों का समुदायों संस्थायों की सस्या तथा सो का सब है" इसिल वह बल-प्रयोग भी कर सकता है। राज्य समुदायों संस्थायों की सस्या तथा सो का सब है" इसिल वह बल-प्रयोग भी कर सकता है। राज्य सम्बन्ध वालि का प्रतीक है जो सुन्दर जीयन को प्रोत्साहन देवा है, किन्तु बुरे एव असद मार्ग पर वतने वाले व्यक्तियों को वल-प्रयोग कारा सम्प्रांपर चलने के जिए बाव्य करना है। राज्य सर्वव्यापक सस्या है। इसिका कार्या स्वावध्य स्वावध्य स्वावध्य है। उसकी उर्धारिक संविध्य सर्वव्यापक सस्या है। इसिका कार्योश सर्वव्यापक सम्या है। इसिका कार्योश सर्वव्यापक स्वावध्य है। उसकी उर्धारिक संविध्य सर्वव्यापक स्वावध्य स्वा

बोसाँके राज्य को सर्वोच्च नैतिकता का सूनिमान हनक्ष्ण मानकर राज्य की सूलना मे व्यक्ति को कम महत्त्ववूर्ण स्थान देता है। उसने हीना के समान ही राज्य का स्रादर्शी करण किया है। उपिक को राज्य की दवा पर छोड़ दिया गया है। राज्य किसी एक व्यक्ति या सुर्खा का प्रतिनिधिस्त न कर समान कर से सम्पूर्ण जनता का प्रतिनिधिस्त न कर समान कर से सम्पूर्ण जनता का प्रतिनिधिस्त करता है। हीनल की मौल राज्य के सर्वेच्यागी एवं साबै मीम मानते हुए वोसाँके राज्य के विकट्ट व्यक्ति को कोई प्रविक्तार नहीं देवा स्थोकि राज्य के प्रसित्त से ही व्यक्ति की स्वनुत्त का प्रसित्त है। बोसींके के मतानुतार ऐसे किसी भी नैतिक विधान की कल्यना नहीं की जा सकृती जो राज्य के ऊपर हो। ग्रीन इस बात को नहीं मानता। ग्रीन को राज्य की प्रवक्त करने का व्यक्ति का प्रविक्तार प्रकृतिक कानून की कल्यना पर साधारित था। बोसींके इस विचार के दिपरीत है। हीनल से सहस्त है कि राज्य के कार्य को किसी प्रकार की नैतिकता की कसीं पर नहीं क्सा जा सकता। "नैतिक वृत्त है कि राज्य है कार्यों के किसी प्रकार की नैतिकता की कसीं पर नहीं क्सा जा सकता। "नैतिक वृत्त के स्व स्व स्व स्व कि राज्य है किसी प्रकार की नैतिकता की कसीं पर नहीं क्सा जा सकता। "नैतिक द्व क्यों है किसी है सकता है" उसके और संस्य सिमुद्रायों के बीच

<sup>1</sup> Bosanquet . op. cit., p 139.

सम्बन्धों के रूप में नहीं।" मृते (Murray) हा कवन है हि "राज्य एक यकार का मनुष्यों का चर्च वाला है धीर स्मरी सरम्यना एक महान् पाध्यातिमा अनुगर के सितिरिक धीर कुछ नहीं है। नक्षेत्र में होगल की भांति धीमीक के निर्णामी राज्य नार्वार के िए एकिया नैतिक शक्ति है और यह नार्वार के कि तत्र कर के हैं।" उस तरमू राज्य वालिरिक के िए एकिया नैतिक शक्ति है के राज्य रहस्यमंगी एक् है जिसके प्रति हो निष्ठा राज्यों है। 'उस तरमू राज्य वालिक के धार वेत स्व प्राव्य प्रति हो के त्रांत के स्व कि उसका राज्य-सिद्धान्त मुख्या के निर्णाक में कर्मा है कि उसका तक या कि यदि होई स्वक्ति एने-स के प्राप्त में करना है कि व्यं स्व राज्य राज्य राज्य निष्ठा है। उसका तक या कि विकास के प्रति होते हैं। उसका तक या कि विकास के प्रति होते हैं। उसका तक या कि विकास होता । ठीक उसी भारित प्राप्ति करना ही निरम्भ व्यव्य होता । ठीक उसी भारित प्राप्ति करना ही निरम्भ हमाने के लिए सहमत नहीं किया ना सकता।

बोनों के राज्य-नियान्त श्रीर उममे निहित उसके बास्तविक मन्तव्य की समीक्षा करते हुए

कोकर निखता है कि-

राज्य एव व्यक्तिगत तथा सार्वजनिक कार्यो पर बोसांके के विचार (Bonsinguet on State Action and Public and Private Acts)

बोसिक ग्रीन के इस विचार से सहमन है कि राज्य का कार्य शुभ ग्रीचन के मार्ग में प्राने वा नी वाचाप्रों को हटाने नक सीमिन है। उसके ही कबनातुमार— 'तब हम कह सकते हैं कि सर्वोत्तम जीवन के निए राज्य म्वय कुछ नहीं कर मकता, प्रत्युत् केवल उसके मार्ग की वाघाप्रों को हूर करता है।'' ग्रीन की भाँति ही बोसिक भी आपवहूर्वक कहता है कि यद्याप राज्य के कार्य का ताल्कां लिक रूप न हारात्मक होग है, तथाि प्रयनी वान्तांक कियाग्रों गढ़ प्रानेत उद्देश्यों में वह सकारात्मक होता है। प्रतिवार्थ विवा द्वारा निरक्षत करना, मदिरा के क्रय विकाय को नियन्ति कर कार्यवार्थ में स्वार्थ के स्वर्थ के उन गुर्यों को उन्मुक्त करना, है वो बाधायों की अपेक्षा निक्वय ही।

<sup>1</sup> कोकर शाधुनिक राजनीतिक चिन्तन, पृथ्ठ 459-60.

<sup>2</sup> Bosanquet op cit, p. 183

महानतर हैं। राज्य द्वारा ऐसे कार्यों पर किसी भी उद्देश्य से नियन्त्रण करना विस्कुल न करते भी अपेक्षा तो अच्छा ही है तथापि राज्य द्वारा ऐसे कार्य किए जाना उपयुक्त नहीं है जिनका भूत्य स्वतन इच्छा द्वारा निर्धारित होने पर ही होता है। इस तरह राज्य के कार्य-सिद्धान्त मे बोसाँन गीन से जिम नहीं है। वह ग्रीन को तरह स्वीनार करता है कि "राज्य के कार्यों का केवल बाह्य पक्ष होता है। वह अपने कार्यों द्वारा मनुष्य के अन्त स्वल को प्रभावित कर प्रत्यक्ष रूप से उसको नैतिक नहीं बना तक्वा अपितु अप्रत्यक्ष रूप से ही नैतिकता की दृद्धि के निए कार्य कर सकता है।"

राज्य के कार्य सम्बन्धी विचार मे गीन से काफी सहमत होते हए भी बोसाँके राज्य के कार्य की नैतिकता का सीमॉ कन करते समय हीगल के निकट जा पहुँचता है। वह किसी ऐसी नैतिक प्रणाली की सत्ता मे विश्वास नहीं करता विसका समाज मे राज्य से स्वतन्त्र ग्रस्तित्व हो क्योंकि राज्य ती एक सम्पूर्ण नैतिक जगत् का सरक्षक है, किसी सगठित नैतिक जगत् का तस्त्र नहीं है। ग्रीन एक नैप्तिक कानून की सत्ता में विश्वास करता था जो उसकी दिष्ट मे एक ऐसा ख्रादर्श ख्रयवा कसौटी थी जिसके श्राधार पर नागरिको द्वारा राज्य की आलोचना की जा सकती है और निर्णय लिया जा सकता है। उसकी म'न्यता थी कि समाज मे राज्य से स्वतन्त्र एक नैतिक प्रणाली का अस्तित्व होता है जिसके भाषार पर व्यक्ति राज्य के कार्यों की समीक्षा कर सकता है। साथ ही वह राष्ट्रीय विद्वेष से पूर्ण-तथा यौद्धिक सेवाओं से सुसज्जित यूरोगीय राज्यों, की तलना में एक श्रेष्ठतर व्यवस्था का स्वय्न देखता या ग्रीर राज्यो की अनुमति पर ग्राधारित अधिकारो से सम्पन्न एक अन्तर्राष्ट्रीय न्यायालय की कल्पना करता था। विरव-त्रातृत्व की वारसा ग्रीन के मन मे स्वतन्त्र शीवन के ग्रधिकार का उपसिद्धान्त ग्रीर उमके विचारों का सैदान्तिक ग्रावार था। लेकिन बोसाँके इस विषय है ग्रीन से सहमत नहीं था। वह इस बात पर बल देता था कि "नैतिक सम्बन्धों के लिए एक संकित जीवन की पूर्ण ग्रावण्यनता है। लेकिन ऐसा जीवन केवा राज्य के अन्तर्गत ही उपलब्ध हो सकता है, राज्य तथा अन्य समुदायों के वीच सम्बन्धों मे नहीं।" उसके विचारों की ग्राधारमृमि तो यही थी कि वडे समूदाय में राज्य के कीई निश्चित कृत्य नहीं है। राज्य स्वय सर्वोच्च समुदाय है जो नितकता का परम सरक्षक है, किन्तु स्वय सगठित वैतिक विश्व का अंग नहीं है।

इन्ही विचारों के परिएामस्वरूप बोसॉके ने सार्वजनिक ग्रीर निजी कार्यों (Public and Private Acts) में ग्रनार व्यक्त किया है । यदि व्यक्ति हत्या करता है तो यह एक व्यक्तिगत कार्य है । यदि एक' राष्ट्र दूसरे राष्ट्र से युद्ध छेड देता है या ऋण जीटाने से इन्कार कर देता है तो यह सार्वजनिक कार्य है। इन दोनो स्थितियों में किए गए अपरायों की मात्रा में अन्तर है। बोर्सा का तर्क है कि व्यक्ति स्वार्थ के वशीमत होकर नीच कार्य करता है, किन्तु राज्य व्यक्तियों के नैतिक हित के उच्चादर्ग की ध्यान में रखकर कार्य करता है, अत वह युद्ध भी लडता है तो अपराध नहीं करता। इसी आधार पर बोमिक युद्ध का समर्थन करता है और हींगेलियन विचारधारा के वहत समीप पहुँच जाता है। बोसाँके के व्यक्तिगत और सार्वजनिक कार्यों के इस अन्तर से स्पष्ट है कि चोरी करना, हत्या करना, झठ बोलना, व्यक्तिगत द्वेप रखना मादि सार्वजनिक कार्य नहीं हो सकते न्यों कि ऐसे कार्यों में समाज की कोई विव बही हो सकती और त ही ऐमें कार्य करने वाला व्यक्ति इस बाधार पर उनको ठीक बता सकता है कि वे उसके कार्य न होकर राज्य के कार्य है किन्तु युद्ध, ऋ ए के मुगतान से इन्कार धादि सार्वजनिक कार्य हैं जो चोरी तथा हरवा से सर्वथा निम्न हैं। ये कार्य व्यक्तिगत हैय के कारण नहीं किए जाते। इन कार्यों में नैतिक व्यवस्था को किसी एक व्यक्ति के द्वारा, जो अपने जीवन तथा. रक्षा के लिए राज्य पर निर्मर होता है, भग नहीं किया जाता। सार्वजिनक कार्य राज्य द्वारा होते हैं जो जनता का रक्षक होता है। राज्य के कार्यों का इस तरह नैतिक निर्माय नहीं हो सकता जिम तरह व्यक्तिगत कार्यों का होता है। राज्य को व्यक्तिगत ग्रनैतिकता का ग्रपराची नहीं ठहराया जा सनता। व्यक्तिगत ग्राधार पर राज्य के

कार्यों की वालोचना करना चृटिपूर्ण है। यह अवश्य है कि अपने उत्तरदायित्व को पूर्ण करने के लिए राज्य जो कार्य करता है, उनकी आलोचना की जा सकती है। सार्वजनिक कार्य को अनितिक कार्य तब कहा जा सकता है जब राज्य के अग अपने सार्वजनिक कार्यों में स्वार्य तथा बवंदता की भावनाएँ प्रदक्षित करें। यित मार्वजनिक कार्य "समाज के सिक्र्य समर्थन के साथ किए जाते हैं और वे अनैतिक होने के कारण निच है तो इसका निर्णय मानवता तथा इतिहास के न्यायालय के सामने हो।" राज्य के कार्यों का निर्णय व्यक्तिनत त्यायालय में नहीं हो सकती हैं, लिकिन यह स्वीकार्य नहीं है कि उनका भी उसी प्रकार निर्णय किया जाएगा जिम तरह नागरिकों के व्यक्तिगत कार्यों का। सबीप में राज्यों के ब्रियं होरीयों या अभिकतां कार्यों के अनैतिक इत्यों के लिए राज्य को दोषी नहीं ठहराया जा सकता।

बोसाँके के दण्ड सम्बन्धी विचार (Bosanquet on Punishment)

दण्ड-नीति के सिद्धान्त मे बोसीके का दिएकोए ग्रीन की अपेक्षा अधिक सकारात्मक (Positive) है। ग्रीन के अनुसार दण्ड का मूल स्वरूप प्रतिरोधात्मक (Deterient), होने के साथ ही प्रतिकारात्मक (Retributive) तथा सुधारात्मक (Reformative) भी है जबकि बोसीके के मतानुसार दण्ड के प्रनिकारात्मक, प्रतिरोधात्मक तथा सुधारात्मक सिद्धान्तों में भेद करना और उसमें से किसी एक को ही सही मान लेना निर्यंक है। प्रावक्ष के किसी एक को ही सही मान लेना निरयंक है। प्रावक्ष के किसी स्व किसी स्व है। प्रकामण एक प्रधात है सेरा साथ ही एक खतरा भी है तथा आचरण का बोतक भी है, इसिवए उसके विरुद्ध प्रतिक्रिया, अपीत् वृद्ध द्वारा अपराध का प्रतिकार, खतरे का प्रतिरोध तथा आचरण को सुवारने का प्रधान एक ही सुवा होना चाहिए।"

बोसिक की मान्यता है कि सस्थान्नो द्वारा आलोचना का मार्ग ग्रहण करने की स्थिति मे राज्य के पास प्रचुर गिक होती है। यह पहले चेनावनी श्रीर समझौत की नीति का आश्रय खेता है किन्तु सफल न होने पर दमन का प्रयोग करता है। दमन और नियम्ब्य अतिसम अस्य है जिन्का प्रयोग प्रम्य स्थानो की विफलता के बाद ही किया जाता है। बोमीके के अगुसार ऑस्टिन ने सम्अनुता को स्वय-वाकि के तद्रक्य बना दिया है जबकि बास्तव मे यह समस्त सस्यानों की कियारमकता मे ही निवास करती है।

वोसिक का विश्वास है कि समात-विरोधी तस्व यण्ड द्वारा ही-नियन्तित किए जा सकते हैं। यण्ड से अपराधी का सुधार होना चाहिए। वह उसके निषेवात्मक पक्ष से सहमत नहीं है। वह उपक के उद्देश्य तथा स्वरूप को सकारात्मक मानता है। उसका दण्ड सिद्धान्त एक मनीवैज्ञानिक वारणा पर प्राधारित है। व्यक्ति के गरीर के मीतर एक सुक्ष्म गतिशीलता का अतिनत्त्व होता है। व्यक्ति के गरीर के कारों के मीतर एक सुक्ष्म गतिशीलता का अतिनत्त्व होता है। व्यक्ति के गरीर के बारणा विवास में निमम किसी रास्ते पर चले जा रहे हैं तभी प्रापको एक ठोकर लगती है। इस घटना का प्रभाव आपके मस्तिष्क के चेतन मान पर पहता है। विवास है। वह को उस लगती है। इस घटना का प्रभाव आपके मस्तिष्क के चेतन मान पर पहता है। विवास है। वह की मान किसी रास्ते पर चले जो मान पर पहता है। वह की प्रमान किसी रास्ते पर चले की चित्र है। वह की मान की विवास के स्वास के विवास के स्वास के विवास के विवास के विवास के स्वास हो। विवास के स्वास के सामुक्ष प्रविद्या के विवास के कारणा महित के सामुक्ष प्रविद्या के विवास के कारणा महित के प्रविद्या करता है। के विवास के सामुक्ष प्रविद्या के विवास के कारणा है कि विस्ति के मतानुसार दण्ड इसिंदा नही हिया जाता कि दिण्डत मानुष्क प्रविद्या के कि विवास के कारणा महित करते के विवास के वागरणा के कारणा मुष्य पुता: वैदी गलती करते के विवास वान रहेता।

690 पार्श्वात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

इस तरह बोसोंके ने दण्ड मे विलक्षण रूप से एक सकारात्मक गूण के दर्शन किए हैं, लेकिन इसको कोई कारण नही हो सकता कि राज्य द्वारा किए गए अन्य वाध्यकारी कार्यों में यह गुण मीजूर्य न हो । बोसोंके के क्यनानुसार, "यह सोचना भारी भूल है कि राज्य द्वारा प्रयुक्त क्षक्ति केवल अपराधियों को संयत रखने तक ही सीभित है। इसका उसके घटकों के मन पर स्कूतिजनक प्रभाव पढ़ता है।" इस भौति बोसोंके राज्यकाल के उस नकारात्मक स्वरूप में सबोधन करता है जिस पर प्रीन ने इतना बले दिया है।

## बोसाँके के दर्शन की आलोचना और मूल्यॉकन (Criticism and Estimate of Bonsaquet's Thought)

हाँवहाउस के अनुसार वोसाँके की यथार्थ इच्छा एव वास्तविक उच्छा में कोई स्पष्ट अन्तर नहीं दिखाई देता 11 यह यथार्थ को वास्तविक तथा वास्तविक को यथार्थ मानने का दोपी है। बोसाँके के अनुसार वैयक्तिक वास्तुविक इच्छा सामाजिक इच्छाओं एव शक्ति की एकता में व्यक्त होती है, विन्तु हाँबहाउस इस मत से सहमत नहीं है । उसे बोसॉके का यह कथन वडा उपहासजनक लगता है कि एक चीर की वास्तविक इच्छा (Actual Will) राज्य-कर्मचारियों के हाथों जेलं में बन्दें होने की ही हैं ग्रीर उसकी यथार्थ इच्छा (Actual Will) उसे चारी के लिए प्रेरित करती हैं। हॉबहाउस के ग्रनुसार स्थिति इससे बिल्कूल उलटी है। चोर की जो इच्छा उसे चोरी करने के लिए प्रेरित करती है वही उसकी पूर्ण इच्छा है, फिर चाहे उसे यथाये इच्छा कहा जाए या वास्तविक । इन दोनो इच्छाश्रो मे कोई भी स्पट्ट विभाजन नहीं कहा जो सकता। इच्छा को 'यथाय' और 'वास्तविक' दो भिन्न-भिन्न छो में मानना भवदो के साथ खिलवाड़ करना है। हाँवहाउस की आलोचना में वल है पर यह पूर्णतः न्यायंसंगत नहीं मानी जा सकती। वोसाँके ने इन अब्दों का प्रयोग पारिभाषिक अर्थ में किया है। हम जीवन में यह श्रनुभव करते हैं कि हमारा कोई एक कार्य ठीक वैसा ही नहीं होता जैसा दसरा होता है यह बोर्सके का भेद उचित ही कहा जा सकता है। अपनी पस्तक 'The Metaphysical Theory of the State' में स्वंयं हॉबहाउस ने ग्रपनी ग्रांलोचना मे सशोधन कर वीसाँके द्वारा किए गए ग्रन्तर की स्वीकार किया है यद्यपि 'यथार्थ और' 'वास्तविक' के स्थान पर 'ग्रस्थायी' और 'स्थायी' (Transitory and Permanent) जन्दों का प्रयोग किया गया है।

बोसीके ने राज्य को सर्वोज्य वसुवाय और नैतिकता का यूर्ण सरक्षक मानकर उसे अनुतार दार्या बना दिया है। उसने राज्य को महत्ता पर इतना वल दिया है कि व्यक्ति एव उसकी स्वतन्त्रता कुचल दीं गई है। बोसिक के अनुतार राज्य के अधिकारियों या अभिकत्तिओं हारा किए गए अनैतिक का का निर्माण के निर्माण के निर्माण के कि निर्माण को दोषी नहीं उद्धाया जा सकता, पर वास्तव में राज्य के कार्यों और राज्य के अधिकारीओं के कार्यों के मध्य भेद करना किन और अविक शासन कि निर्माण का अधिकारी है, किन्तु राज्य प्रमृत संस्या हैं जविक शासन वास्तविक सत्य है। इस तरह शासन के कुट्य वस्तुत राज्य के ही कुच्य हैं। अत यदि कोई नागिरिक धयने राज्य को ध्यन्तिनत हानियों के लिए उत्तरदायी ठहरा सकता है, तो फिर ऐसा राज्य जिस पर वैधिक उत्तरदायित्व प्रभावी है, नैतिक उत्तरदायित्वों से स्वय को अध्रुता नहीं रख सकता वयार्त कि राज्य के नैतिक उत्तरदायित्व स्थापित किए जा सकते हो। ये बोसिक को राज्य यदि प्रपत्न प्रमिकति के कुट्यों के लिए उत्तरदायी वही है, तो वह अपनुत्तरदायी और अस्ताचारी हो जाएगा, विवेषक र इसलिए कि बोसिक ने राज्य और समाज के बीच भित नहीं किया है। बोसीक के एक ऐसे चरसतावादी राज्य की कर्यना करता है जो ब्यक्ति के नैतिक उत्तरना के विवेष उत्तर विवेषक स्वक्त विवेषक के क्षा के क्षा को क्षा को के विवेष करना है। बोसीक ने एक की क्षा को क्षा को क्षा को क्षा को क्षा को क्षा के विवेष उत्तर के किया के क्षा के क्षा को क्षा को क्षा को क्षा को क्षा को क्षा को क्षा के क्षा के क्षा के क्षा को क्षा को क्षा को क्षा के क्षा के क्षा के क्षा के क्षा के क्षा के क्षा को क्षा के क्षा करता है को क्षा के क्षा के क्षा के क्षा करता है के क्षा करता है के क्षा के क्षा के क्षा करता है के क्षा के क्षा करता है।

2 Barker op cit., p. 65

<sup>1</sup> Bosanquet: Metaphysical Theory of the State, p 48.

हॉबहाउत के अनुसार बोसिक का यह गन प्रस्तात है कि राज्य सामान्य इच्छा (Genețal Will) का प्रतिकृष है। राज्य व्यक्तियों के सम्पूर्ण व्यक्तिस्य का प्रतिनिधि कभी नहीं हो संकता। ऐसा समय था सकता है अविक वास्तिवक इच्छा (Real Will) ही विरोधी वन जाए। बोसिक राज्य और सामाज के अन्तर को स्वीकार नहीं करता तथा अपने व्यवस्थित इच्छि से व्यक्ति को राज्य मे विलीन कर दिया है। यह निवार प्रतिविधानानी दे और मानव स्वतन्यता एव प्रगति-विरोधी है। राज्य और समाज से भिन्न संस्थाएँ है जिन्हें समाज की भाग संस्थाएँ है जिन्हें समाज की भाग सहस्य

वोगों के मामाजिक बुढि पथवा मगरुन मम्त्रम्यी विवारी पर ग्राक्षेप करते हुए ग्राइवर ग्राउन (Ivor Brown) का कथन है कि "राज्य की ऐसे सामाजिक सगठन का स्थान देना जो उसका निर्माण करने वाली व्यक्तिगत सरपायों से उच्चतर स्थित में हो, ग्रूलरूप में एक ग्रजातन्त्रवादी घारणा है!" उसी लेखा के जब्दों में "यदि सामाजिक सगठन के सिद्धान्त का स्थतापूर्व प्रयोग किया जाए तो उसका गरिणाम होगा राज्य की प्रमृत्तपूर्व दक्षता " यथि प्रवृत्त होत साजन की प्रमृत्तपूर्व दक्षता माजन के प्रविचन माजन के स्थापित कर है कि साज के स्थाप निर्माण को स्थाप सहार स्थाप स्थाप की स्थाप को स्थाप सहार स्थाप स्याप स्थाप स्याप स्थाप स

योगांक सन्तर्राष्ट्रीयवाद मे विश्वास व्यस्त नहीं करता । वह केवल राष्ट्रीय राज्य की कल्पना को प्रमान उद्देश मानकर मांगे वदता है वो स्नृषित है । राष्ट्रीय राज्य को मानवतां का प्रतितम व्येय (Final Goal of Humannty) नहीं माना जा सकता । बोसींके भून जाता है कि सम्यता के विकास के त्या मानवता को एक दिन सन्तर्राष्ट्रीयता को प्रमान उद्देश्य बनाना होगा । राष्ट्रसष्ट, समुक्त राष्ट्र- सम्मानवता के अन्तर्राष्ट्रीय हाटकीए के प्रमाण है ।

इन प्रान्नोचनायों के नावजूद बोसांके का ग्राट्यांबाड़ी दार्णनिकों में ग्रपना विशिष्ट स्वान है। उनके गय पाडित्य सीर समन्वयकारी प्रतिभा के उत्कृष्ट उदाहरण हैं। अपने ग्रन्थ (The Philosophical Theory of the State) के तृतीय सरकरण में उसने लीग-आँक नेशन्स का ग्रहत्व स्वीकार कर इस बात का परिचय दिया कि उसका मस्तिष्क नृतन विकासों का महत्त्व समक्र सकता था।

<sup>1</sup> Itor Brown: English Political Theory, p. 144-45.

तरह इधर-उघर भटका नहीं है। वस्तुतः ब्रिटिण आवर्णवादी जिचारधारा के विकास में बोसीके का महत्त्वपूर्ण स्वान है। वह ग्रीम के सिद्धान्तों से धारम्भ करता है ग्रीर उन्हें अधिक पूर्ण हीगनवाद की दिणा में विकसित करता है। उसका यह प्रयस्त होंग, तोंक, वेन्यम, मिल तथा स्सेसर के व्यक्तिवाद और उदारवाद के विकद्ध राज्य की वारणा को पुनर्जीवित करने का एक सकत्य-वद्ध प्रयास है।

#### ग्रीन श्रीर बोसाँके (Green and Bosanquet)

ग्रीन और बौसांके ये वो अग्रेज विचारक आदर्शवाद के दो छोरी का प्रतिनिधित्व करते हैं। समय की दृष्टि से ग्रंघपि ग्रीन पहले ग्राता है, पर विचारों की कमबद्धता के अनुसार उसका दर्शन बोसांके के हीगलवादी दर्शन से श्रधिक स्पष्ट, सुन्यर तथा प्राधुनिकता के अधिक निकट हैं। इन दोनों आदर्शवादियों में अनेक स्थानों पर कुछ विचार-साम्य है, किन्तु ऐसे स्थानों की भी कमी है, जहाँ इनमें तील विरोध दिखाई वैता है।

दोनी विचारों में मुख्य समानताएँ संक्षेप में ये हैं---

- 1 दोनों ही विचारकों ने ग्रीन के दर्शन से प्रेरणा ली है तथा ख्सो, काण्ट, हीगल ब्रादि प्रादर्शनादी पूर्वजों से भी दोनों ही काफी प्रभावित है।
- 2 दोनो ही राज्य को ग्रनिवार्य ग्रीर स्त्रामार्विक मानते हैं जिसका उद्देश्य व्यक्ति का नैतिक विकास करना है।
- 3 राज्य को एक नैतिक संस्था मानने के शतिरिक्त दोनो ही राज्य के नियेवात्मक कार्यों को मान्यता देते हैं जिसके फलस्वरूप दोनो के राज्य का स्वरूप तथा कार्यक्षेत्र बहुत कुछ मिन्न होते हुए भी काफी समान है।
- 4 ये दोनो ही जर्मन श्रादर्शवादियो द्वारा समयित निरकुण राजतन्य (Absolute Monarchy), के विरोधी हैं। स्वभावत अग्रेज होने के नाते दोनो को ही अपनी प्रतिनिच्यात्मक सस्याओं से प्रेम हैं।

दोनों के विचारों में मुख्य अन्तर ये है-

- े प्रीन राज्य के अस्याचारी तथा पय-अब्द होने पर नागरिकों को उसके विरुद्ध किरने का ग्राधिकार देता है जिससे उसका राज्य निरक्षण प्रथवा सर्वसत्तावादी नहीं कहा जा सकता जबकि बोसिक होगीलयन विचारधारा में विश्वास करते हुए राज्य को अनियन्तित अधिकारों का स्वामी बताता है।
- दोनो दण्ड के निरोधारमक सिद्धान्त (Deterrent Theory) मे विश्वास करते हैं,
   किन्तु बोसिक दण्ड के मनोवैज्ञानिक एक (Psychological Aspect) पर ग्रिमिक बत देता है।
- 3 युद्ध तथा अन्तर्राष्ट्रीयताबाद के विषय में ग्रीन उदारवादी तथा विश्व-संस्थाओं के अस्तिस्व में विश्वास करने वाला है, किन्तु बोसीके हीगल से प्रभावित होने के कारण राज्य को अन्तर्राष्ट्रीय सब में शामिल होने की आज्ञा नहीं देता।
- 4. बोधों के का मैंत है कि जीवन तथा महत्तर जीवन के मध्य सदैव संघर्ष की भावना विद्यमान रहती है और इस सवर्ष को दालना कोई सरल कार्य नहीं है। मनुष्य किसी निष्चित व्यवस्था में सुपठित होने की अपेक्षा विश्व खेलित अधिक है, अतः वे किसी विश्व-संघ की स्थापना नहीं कर सकते। ग्रीन का विचार इसके विषरीत है।

# विज्ञानवाद : आगस्ट कॉन्ट्रे, हर्बर्ट स्पेंसर और हक्सले

(The Scientific School : August Comte. Herbert Spender and Huxley)

उन्नीसवी सदी के विज्ञानवाद ने भी उपयोगितावादी ग्रीर भादर्शवादी चिन्तन के समान ही 19वी शताब्दी मे राजदर्शन को व्यापक रूप से प्रभावित किया । यहाँ विज्ञानवाद से ग्रिसिप्राय वैज्ञानिक विचार-पद्धति (Impericism) से न होकर जीव-विज्ञान सम्बन्धी विचारधारात्रों से है जिनका प्रतिनिधित्व सेंट साइमन, आगस्ट कॉस्टे, बेजहॉट, हर्वर्ट स्पेंसर, ग्राहम बैलास, हबसले, मेनडुगत सादि विचारक करते हैं । इनमे मेंट साडमन ग्रीर प्रागस्ट कॉम्टे की-विशेषकर गॉम्टे की-प्रत्यक्षवादियों में स्पेंसर तथा हक्सले की जीव-विज्ञानवादियों में और वेजहाँट, वैलास तथा मैक्ड्यल की मनोविज्ञानवादियों मे नियाना की जाती है। विज्ञानवादी दार्शनिको ने मानव-जीवन की ब्याख्या प्राकृतिक विज्ञात के कृप में करने का प्रयास किया। उन्होंने राज ीति को भिन्न दृष्टिकोणो से देखा। उदाहरणार्थ हवंदं स्पेंसर जीवजास्त्रीय व्याख्या (Biological Explanation) का जनक या तो वेजहाँट मनोवैज्ञानिक व्याख्या (Psychological Explanation) का अग्रद्त था । प्रत्यक्षवादियों ने समाज-विज्ञान की सर्वीच्य माना यद्यपि उन्होंने इसे जीव विज्ञान के साथ सम्बन्धित करने का पूर्ण प्रयास किया और कॉम्टे ने एक प्रकार से सम्पूर्ण सामाजिक ज्ञान को एक जरीर मान लिया तथा रसायन, भौतिक एव जीव-विज्ञान को इसी ज्ञान का अलग-अलग अग वताया । प्रत्यज्ञवादियों ने विश्वास प्रकट किया कि गिश्तिय गुढता की भारत यह पहले से ही ज्ञात किया जा सकता है कि विजिष्ट स्थितियों में समाज का विकास कैसे होगा। कॉम्टे का विश्वास था कि तथ्यों की सही प्रकृति समऋने पर वैज्ञानिक नियमों की भौति सामाजिक विज्ञान के नियम भी निर्धारित किए जा सकते हैं । हवंदें स्पेंसर उन्नीमनी शताब्दी के उत्तराई " का ग्रसाधारण प्रतिभानम्पन्न व्यक्ति या जिसने ग्राचार-गास्त्र ग्रीर राजनीति-गास्त्र को प्राणी-विज्ञान के समान उसका एक ग्रम माना तथा अपने विकासवादी दर्शन द्वारा भौतिकशान्त्र और जीवशास्त्र जैसे दो भिन्न विषयो को एक साथ मिलाकर समन्त्रित करने की बेप्टा की । वेजहाँट ने सामाजिक ग्रीर राजनीतिक व्यवहार के सम्बन्ध में मनोवैज्ञानिक पद्धति अपनायी जिसे अनेक ब्रिटिश, फाँसीसी तथा ग्रमेरिकी विद्वानों ने विकम्पत किया। वस्तुतः विज्ञानवाद मानव-मुख्यो के प्रति एक स्न क. मक लक्ष्य लेकर राजनीति मे प्रक्रिष्ट हुआ किन्तु वह ग्रयने प्रयत्न मे ग्रविक मफल नही हुगा क्योंकि ग्रन्ततः उसे यह स्वीकार करना पड़ा कि मनूष्य एक प्राणी ही नहीं उससे भी ऊपर एक नैतिक मानव है, ब्रत प्रकृतिक विज्ञान के नियमों को राजनीतिक घटनाओं के प्रध्ययन में ठीक ठीक प्रयक्त नहीं किया जा सकता । विज्ञानवाद का सबसे गम्भीर दोष यह था कि इसने मानव-मूटेगे के प्रति उदासीनता प्रदर्शित की । प्रस्तुत प्रध्याय मे हम प्रत्यक्षत्राद (Positivism) के प्रतिनिधि ग्रागस्ट कॉम्टे तथा जीव-विज्ञाननाद के प्रतिनिधि हर्वर्ट स्पेंसर ग्रीन हक्सले पर विचार करेंगे । तत्पश्चात् अगले ग्रध्याय में मनोविज्ञानवादियों यपा वेजहाँट, प्राहम वैलास और मैक्डगल के विचारों का विवेचन किया जाएगा ।

## ग्रांगस्ट कॉम्टे (Àugust Conite, 1798–1857)

सक्षिप्त जीवन-परिचय

एक प्रत्यक्षवारी (Positivist) विचारक के रूप मे विख्यात ग्रामस्ट कॉम्टे (1798-1857) का जन्म की के मीटिपार नामक नगर मे हुआ था। सन् 1814 से 1816 तक कॉम्टे ने ईकील पॉलीटेनिनक (Ecole Polytechnique) मे तिक्षा प्रान्त की, किन्सु अनुवासनहीनता प्रतेर पहुंकारी प्रवृत्ति के कारण उसे बही ते निकाल दिया ग्रंथा। याद के वर्षों में विभिन्न असतरों पर पॉलीटेनिनक के साथ उसका सम्पर्क एक विधक या परीक्षक के रूप में रहा, किन्सु अने असती वास्तविक योग्यतांश्री के यनुरूप निमुक्ति कंभी नहीं मिल सकी। वास्तव में कॉम्टे का स्वभाव इतना विलक्षाया था कि उसे अपने जीवन में दु ज्यांगेन पड़े। यह हा हुई प्रकृति का था और महत्त्वपूर्ण कार्यों तथा निचारों में किसी के साथ ममक्षीना नहीं कर सकता था। "उसे अपने विचारों की सस्तवा पर इतना विचयस था कि वह प्रकाशको बीर बिध्यों से क्रांड कर तेता था। मिल तथा प्रोट जैसे सहानुपूर्तिपूर्ण समर्थकों से भी उसकी नहीं पट सकी, विशेषकर तेता था। मिल तथा प्रोट जैसे सहानुपूर्तिपूर्ण समर्थकों से भी उसकी नहीं पट सकी, विशेषकर तत जब उसे यह पता लगा कि उनसे उसे जो कुछ भी वित्तीय सहायता मिलती थी यह इसिएए, नहीं मिलती थी कि वे सपता (कॉम्टे का) वीदिक प्रमुख स्वीकार करते थे।" किन्तु वाधायों और निरावायों के वास्त्रपूर कांम्स्ट स्विकार करते थे।" किन्तु वाधायों और निरावायों के वास्त्रपूर कांम्स्ट स्वानी सुवार योखनायों के विस्तार कार्य से भीखें नहीं हटा यौर जब सन् 1857 में उसकी शृत्यु इसे ती उसकी प्रतेक सुधार योखनाएँ निर्माणायन्या में बी

पाँसीटिनिक छोडने के कई वर्ष बाद कॉम्टे ने मेट माइमन के मेकेटरी के रूप में काम किया और उसके विचारों से कॉम्टे प्रभावित भी हुया, लेकिन उसने भी उसकी नहीं पदी | कॉम्टे में कुछ ऐसी प्रतिभाएँ थी जिनका सेट साइमन में प्रभाव था। प्रस्त में 'Prospectus of the Work Necessary for Reorganizing Society' का रचिया होने के प्रशन पर दीनों में मजाडा हो गया और वे एक सुसर के साथ काम कर ही नहीं सकते थे। सेंट साइमन से सम्बन्ध-विच्छेद के बाद कॉम्टे में एक सुधारक के रूप में प्रमाव की यात की स्वार कोम्टे एक सुधारक के रूप में प्रमाव स्वतन्त्र जीवन प्रारम्भ किया। उसने तरका नीन दृषित राज्य-व्यवस्था का सावधानीपूर्वक मनन कर सुधार के लिए अपने बहुदूदय सुबाद प्रस्तुत किए जिनमें से एक-एक करके प्रविक्ता को कोसीसी सरकार ने स्वीकार कर निया। कोम्टे एक नवीन समाज के दीवानिक प्राधारों के खोज-कार्य में क्या गया, स्पोकि उसे विश्वसान था कि जब लोग इन प्राधारों को एक वार समक्ष लेंगे तो वे उसकी नृशीन व्यवस्था को स्वीकार कर लेंगे। सन् 1824 से 1842 के बीच बहु इस बहुत कार्य में स्वामा प्रह्म किए जिनमें से एक एक स्वामा की स्वीक्ता कार्य प्रमान के साथ में स्वामा की स्वीक्ता की स्वामा की स्वीक्ता कार्य प्रमान के साथ में प्रमान किया होता है। स्वामा की स्वीक्ता कर प्रयंगी वैज्ञानिक व्यवस्था प्रस्तुत करने का प्रयास किया। कॉम्टे की मानव-समाज के विव्यत्या होता दिव्यत्व की स्वीक्ता कर प्रयंगी वैज्ञानिक व्यवस्था प्रस्तुत करने का प्रयास किया। कॉम्टे की नई सामाजिक रचना के विव्यत्या के हिर्गयट मार्टिक्य ने 'Positive Philosophy' रचनोत्रिक रचनांत्र में अपना के स्वरंग में प्रमुत किया है। कॉम्टे की सम्य महस्वपूर्ण राजनीत्रिक रचनांत्रों में 'System of Positive Philosophy' (1851-54) तथा 'दिस्टिकाडल of Positivesm' (1852) उन्लेखनीय है।

हु। को हर को अपने महत्त्वपूर्ण राजारिक रिवास के उपहाला कि राजारिक है।

कार्य का युग विज्ञान के विभिन्न क्षेत्रों के विकास का युग या। उस समय भौद्योगिक अस्ति के फलस्वक्ष्म जीवन कोर समाज का ढ़ींचा बदल रहा या और औद्योगिक वर्ग वैज्ञानिक ग्रीको की प्रविकासिक प्रोप्ताहित दे रहा या। कुंस्टे को यह देख कर बडा जीभ हीता या कि शौद्योगिक ग्रीर वैज्ञानिक प्राप्त के इस युग में भी फांस की राजानीति में निक्यित छाई हुई थी। कांस्ट में प्रोप्तागिक प्राप्त कांसिक प्रति स्वर्थिक भ्रामावाद या। उसे विश्वास या कि भ्रीचीगिक तथा

<sup>1</sup> W Lancaster . Masters of Political Thought, Vol III, p. 71.

वैज्ञानिक विकास के फलस्वरूप एक नवीन और वैज्ञानिक ईसाइयत का उदय होगा और ज्यो-ज्यों ग्रीखोगिक विकास अपनी पूर्णता को प्राइत होगा त्यो-त्यों मानव-विकास भी पूर्णता प्राप्त करता वाएगा। प्राचीन मान्यताओं और परम्पराओं के स्थान पर नवीन मुख्य जन्म लेंगे और एक नए समाज की रचना होगा। इस नवीन समाज के ढाँचे मे राज्य का रगुरूप बदल जाएगा, समूची राजनीतिक तथा सामाजिक रूपरेखा का स्थानतर हो जाएगा।

कॉम्टे के राजनीतिक विचार (Political Philosophy of Comte)

लेन लकास्टर ने कॉम्टे के राजनीतिक दर्यान की अनेक शीर्यको में विस्तार से विवेचना की है। हम कॉम्टे के प्रत्यक्षवादी दर्यान (Philosophy of Positivism) की व्यास्था करते हुए उनके प्रमुख राजनीतिक विचारी—प्रत्यक्षवादी राज्य और कानून, प्रत्यक्षवादी सरकार, प्रत्यक्षवादी धर्म आदि पर निचार करेंगे।
कॉम्टे के प्रत्यक्षवाद का दर्यान

(Philosophy of Positivism of Comte),

कॉम्टे के बारे मे महत्त्वपूर्ण वात यह है कि वह कुल मिलाकर एक स्वारक था; न कि तकनीकी अर्थी में एक विद्वान । कॉस्टे के लिए ज्ञान तभी सार्थक था जब उसे जीवन-व्यवहार में लागू-किया जा सकता हो इसीलिए वह तत्कालीन विश्वविद्यालयों में होने वाले अधिकांश कार्य को व्यर्थ समभता या और उस दिन की प्रतीक्षा करता था जब ये कार्य वन्द हो जाएँ। कॉस्टे का विश्वास या कि उसने मानव-समाज के सिद्धान्तों या नियमों को खोज निकाला है और इन सिद्धान्तों के कियानिक होने पर मानवीय गतिविधियो (Human Affairs) का वैज्ञानिक रूप में व्यवस्थापन या नियमन किया जा सकता है। कॉम्टे के प्रत्यक्षवाद को सार रूप में 'समाज का वैज्ञानिक दग से 'निश्चयात्मक विकास'' कहा जा सकता है । कोई भी वस्तु प्रत्यक्ष या यथार्थ तभी होती है जब उसे इन्द्रिय ज्ञान द्वारा निड किया जा सके अर्थात हम उसे देख, सून या अनुभव कर सकें। किसी भी वैज्ञानिक सत्य की बात तभी-की जा सकती है जब उसे प्रयोग द्वारा सिद्ध किया जा सके अर्थात् प्रत्यक्ष रूप से प्रमाशित किया जा सके। कॉम्टे ने यह विचार प्रकट किया कि समाज-विज्ञान के नियम प्रत्यक्ष हे अर्थात इन्हें जाना जा मकता है तथा सिद्ध किया जा सकता है। यदि सबंत्र एक-सी कियाएँ हो तो इस एक रूपता प्रयवा सार्वभीपिकता से हमें किसी प्राकृतिक नियम का सकेत मिलेगा । समाज के निर्माण में मानव-मन सदैव कार्यरत रहा है और यदि हम यह जात कर लें कि इतिहास के विकास के साथ मानव-मन कैसे कार्य करता रहा है तो हम सामाजिक विकास के मूल सिद्धान्तों को जान सकते है और इन सिद्धान्तों के ग्राधार पर भावी रूपरेखा की भविष्यवाणी भी कर सकते हैं। कॉस्टे का सूत्र या-"विज्ञान से सूफ गौर सुक से कार्य की प्राप्ति होती है।"1

कॉस्ट ने यह सत व्यक्त किया कि मानव बुद्धि के अनुसार समाज का विकास होता है और इस मानव बुद्धि के विकास की तीन कंपिक अवस्थाएँ हैं—धंमैत्रीर्घ प्रथवा [मिष्यात्वपूर्ण धवस्या (Theological or Frectious Stage), आधिशीतिक या सूक्ष्म अवस्था (Metaphysical or Abstract Stage)। इस ऐतिहासिक अनुभव थीर प्रथम के स्वत्य वैज्ञानिक या प्रत्यक्ष (Scientific or Positive Stage)। इस ऐतिहासिक अनुभव थीर प्रथम के स्वत्य ने दोनों ही के हारा इन अवस्थाओं को सिद्ध कर सकते है चूंकि मानव बुद्धि के अनुसार्व्ह है समाज का विकास होता है, अतः स्वामाधिक है कि मानव बुद्धि की तरह मानव विकास की भी ये ही तीन अवस्थाएँ है—धर्मभीरु, आधिसीतिक तम वैज्ञानिक (Theological, Metaphysical and Scientific)। प्रथम ग्रंबस्या तो मानव बुद्धि का प्रारम्भ है, तृतीय अवस्था

<sup>1 &</sup>quot;From Science comes Prevision, from Prevision, comes Action." = .

मानव बुद्धि की परिपूर्णता भौर स्थायित्व ही है, तथा द्वितीय श्रवस्था दोनो के बीच की ग्रन्तरिम स्थिति या सक्तमण की स्थिन (Stage of Transition) है।

प्रयम, प्रथात् धर्मभीरु प्रवस्था में मानव-मन सोचता है कि इस मृष्टि के वीखे प्रतिन्त्राकृतिक विक्तमें (Super Natural Beings), जैसे भूत-प्रेत या देवी-देवतायों का हाथ है। दितीय, प्रथात् माधिभौनिक स्वरस्या में (In the Mtaphysical Stage), जो कि प्रथम प्रवस्था के विश्ववासों का केवन संगीतित रून है, मानव-मन सोनता है प्रति-प्राकृतिक प्रारिष्यों के वजाय, इस सृष्टि श्रथना परवासों के वीखे कुख सूक्ष्म शक्तियां (Abstract Forces) है जिनका ग्रस्तित्व प्रत्येक प्रवस्था में होता है धीर जो किसी भी किया को करने में सक्षम होती है। तृतीय, अर्थात् वीज्ञानिक या प्रत्यक्ष प्रवस्था में मानव-मन मृष्टि के किसा को करने में सक्षम होती है। तृतीय, अर्थात् वीज्ञानिक या प्रत्यक्ष प्रवस्था में मानव-मन मृष्टि के किसा, अनत् के निर्माण श्रादि व्यर्थ की धारणाग्री पर विचार न कर विवेक या तर्क-बुद्धि और वर्यवेक्षण (Reasoning and Observation) दोनों प्रपन्ते संयुक्त रूप में इस ज्ञान के साधन है। जकास्टर के प्रमुक्त "कंदिक धार्मिक युक्त के साधन है। कार्कस्टर के प्रमुक्त "कंदिक धार्मिक युक्त के स्वार्म के साधन है। जकास्टर के प्रमुक्त प्रतिकाम ग्रमिण ग्रस्ति कार्म ग्रमिण ग्रस्ति कार्म ग्रमिण ग्रस्ति कार्म ग्रमिण ग्रस्ति कार्म ग्रमिण कार्म है। ग्राधिभौतिक व्यवस्था में लोगों ने एक नियन्ता के स्थान पर प्रकृति कार्माप्त कार्म होने लगा, जैसे गुहरवाकपंण का नियम ।"

प्रथम ग्रवस्था को काँग्टे ने सैनिक ग्रवस्था का नाम भी दिया है क्योंकि इसमे शक्ति ही सामाजिक सम्बन्धों का ग्राधार होती थी। सैनिक शक्ति द्वारा विजयें प्राप्त, कर राज्यों का निर्माण होता वा । दितीय, यानी श्राविभौतिक अवस्था को वैधानिक अवस्था भी कहा गया है जिसमे यद्यपि सैनिक जिक्त की प्रवानना कायम रही, तथापि प्रौद्योगिक विकास में अधिक प्रगति हुई। दासों को 'सर्फ' की स्विति प्रदान री गई भौर कालान्तर मे उन्हें नागरिक स्विति प्राप्त हुई । जो श्रीद्योगिक प्रगति हुई वह मुख्यत मैनिक ग्रावश्यकताग्रो की पूर्ति की दिशा में हुई, जिसमें युद्धों को प्रोत्साहन मिला। वैज्ञानिक एव भौद्योगिक ग्रवस्था मे उद्योगो को सर्वाधिक प्रधानता प्राप्त हुई और इन्हीं के द्वारा समाज व्यवहार के सभी सम्बन्धों का नियन्त्रण होने लगा। कॉम्टे के अनुसार इस युग में समाज की समुची गतिविधि जरवादन-बृद्धि की दिशा में सचानित रहती है ग्रीर व्यक्ति को सही रूप में सुख-सुविधा प्राप्त कराते के लिए कार्य किया जाता है। वैज्ञानिक युग की विशेषता प्रकृति के अनुकृत स्वय का ढालना है। यही वह दिष्टिकोए हे जिनके द्वारा सही सम्यता का निर्माण शुरू होता है। लकास्टर का कथन है कि कॉन्टे के तीन ग्रवस्थायों के सिद्धान्त द्वारा सम्पूर्ण मानव इतिहास की व्याख्या नहीं की जा सकती क्योंकि कॉम्टे ने तो इनके द्वारा केवल यूरीय के इतिहास की व्याख्या की है, स्वय को केवल प्वेत, जातियो और मुख्यतः पश्चिमी यूरोप तक ही सीमित रखा है। वास्तव में कॉम्टे के लिए यह बहुत कठिन था कि वह अपनी योजना में विश्व के ग्रन्य भागों के सामाजिक अनुभव को फिट करता । ग्राधुनिक सानवशास्त्रीय खोजो से प्रकट होता है कि कॉम्टे प्रारम्भिक समाज के बारे में बस्तुत बहुत कम जानता था।, उसकी ग्रपनी खोज के कई वैज्ञानिक ग्राधार नहीं हैं।

कॉम्टे ने मानव-समान के विकास के इतिहास की अपनी व्यास्था को ही, प्रत्यक्षवाद (Positivism) कहा है और अपनी समफ और करपना के अनुसार ही जन नियमो, ज्ञवितयो और अवस्थों को प्रस्तुत किया है जिनमें होकर मानव विकास आगे वढता है। कॉम्टे ने यह मृत व्यवत किया कि 'प्रत्यक्ष सरकार'' (Positive Government) मानव-विकास को अन्तिम व्यवस्था होगी और जितनी जितनी कर से वस्त्या को प्राप्त कर कर्ज केंगे उतनी ही जब्दी 'यामिन और आशिभीतिक अस्व जितनी किया कि प्रत्यक्षित केंग कर से विवास केंगे अपनी लेगा। कॉम्टे ने वह उपाय भी मुझाया है, जिसके द्वारा इस अवस्था को बीजातिवाज प्राप्त किया जा सकता है। कॉम्टे का उपाय भी मुझाया है, जिसके द्वारा इस अवस्था को बीजातिवाज प्राप्त किया जा सकता है। कॉम्टे का

698 पॉश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

कहना है कि यद्यपि विकास मे तीनी अवस्थाएँ अवस्य हैं तथापि मनुष्य अपने प्रयत्नों से उनके मनय को कम कर सकता है। कॉम्टे का यह विचार मनुष्य को 'विकास का नियन्ता' बना देता है।

कॉम्टे का कानून और राजनीतिक सिद्धान्त (Comte's Law and the Political Theory)

तीन अवस्थापी का यह कानून (The Law of Three Stages) कॉम्टे के राजनीतिक सिद्धान्त से दो प्रकार से सम्बन्धित है। प्रथमतः कॉम्टे का विश्वास है कि धर्मभीर या धार्मिकता-प्रधान भ्रवस्था में समाज के शासक पुरोहित लोग (Priests) ये 1. इस प्रकार उस यूग में सम्पूर्ण राज्य-व्यवस्था ग्रीर कानून धार्मिक भावना के अधीन रहे । इस धार्मिक युग का चरम विकास रोमन कैथोलिक चर्च के में रूप हुआ जिसने लोगों को न केवल आध्यात्मिक सरकार (Spiritual Govt.) दी बल्कि मध्यपूर्ण में जीवन के प्रति उन्हें एक दृष्टिकोए भी प्रदान किया । किर द्विनीय अवस्था ग्रयीत ग्राधिभौतिक श्रवस्था आई जिसमे धर्म का स्थान 'प्राकृतिक ग्रधिकार' (Natural Rights), 'स्त्रतन्त्रता' (Liberty), 'लोकप्रिय सम्प्रमुता' (Popular Sovereignty) जैसे सूक्ष्म तत्त्वो की माँग ने ले लिया।, इस युग में समाज का नियन्त्रण पुरोहितों के हाथ से निकल कर पत्रकार, राजनीतिज्ञ और वकी तो के हाथों में चला गया । कॉम्टे के अनुसार यह आधिभौतिक अवस्था (The Metaphysical Stage) पिछले धार्मिकता-प्रधान युग की ग्रपेक्षा अवश्य ही ग्रधिक विकसित है, किन्तु यह सही रूप मे विकसित नहीं है क्योंकि राजनीतिक क्षेत्र में लोग अब भी उन प्राचीन मान्यताओं पर विश्वास करते है जिनका अ य क्षेत्रों में परित्याग किया जा' चुका है। कॉम्टे के अनुसार पुरानी मान्यताओं का परित्याग कर नृतत विकास लाने मे क्रान्ति की महत्त्वपूर्ण मूमिका है। फाँस की क्रान्ति ने वैयक्तिक स्वतन्त्रता का जो नारा दिया वह सामाजिक रूढियों को तोडने की दिशा में महत्त्वपूर्ण था। यदि कान्तियाँ न हो ग्रीर, व्यक्ति रूढियों से ही चिपके रहें तो सामाजिक प्रगति अवरुद्ध हो जाएगी। क्रान्तियाँ महत्त्वपूर्ण हैं क्योंकि वे प्राचीनता के स्यान पर नवीन राजनीतिक और सामाजिक व्यवस्थाएँ उत्पन्न करने मे योगदान देती हैं। लेकिन इसका ग्रभित्राय यह नहीं है कि व्यक्ति-स्वातन्त्र्य की अप्रतिवन्त्रित माँग की जाए क्योंकि ऐसी माँग तो स्वय-ही एक ग्रन्थविष्वास है। स्वतन्त्रता का ग्रिभित्राय कुछ सोचना या करना न होकर वास्तव मे उन नियमी की खोज करेना है जिसके अनुसार प्रकृति का सचालन हो रहा है, जिनमें , मानव समाज का विकास प्रभावित हो रहा है और विभिन्न घटनाएँ घटित हो रही है । यदि व्यक्तिगत ग्रथवा राजनीतिक स्वतन्त्रता को अप्रतिवन्धित छोड दिया जाए तो ऐसी स्वतन्त्रता समाज के पुनर्तिमाण मे बाबा उत्पन्त करेंगी। मनमानी अथवा त्वेच्छाचारिता सही 'स्थिति को सममने मे वाधक सिद्ध होती है जिसे यदि खली छट दे दी जाए तो फिर किसी भी सामाजिक अथवा , राजनीतिक व्यवस्था का पुनर्निर्माए। सम्भव नहीं हो सकता क्योंकि अप्रतिवन्धित स्वतन्त्रता को उपभोग करने वाले लोग स्वेच्याचारी बन कर प्रपनी वासनाम्रो ग्रीर इच्छाग्रों की पति के लिए सामाजिक जीवन को ग्रस्त-व्यक्त करने में मकीच नही करेंगे। कॉस्टे ने ग्रंपने समय की 'ग्रराजकता' (Anarchy) का मूल कारमा 'निर्माय की स्वतन्त्रता का सिद्धान्त' (The Principle of Liberty-Judgement) माना था 12 निर्णय लेने की ग्रवाध ग्रयनी ग्रप्रतिबन्धित स्वतन्त्रता ग्रराजकता को फैनाने वाली हो सकती थी। कॉस्ट्रे ने महा कि "समानता, ग्रवाध स्वतन्त्रता, लोक-सम्प्रमुता जैसी माँगें ग्रविवेकपूर्ण है जिनके फलस्वरूप कोई भी सरकार सही रूप में कायम नहीं की जा सकती। हमारे यूग का दुर्भाग्य है कि आधिभौतिक ग्रहस्था की ये माँगें, ग्रंभी अविशब्द हैं और जब तक हम इन्हें समाप्त नहीं 'कर वेरी तब तक मही रूप मे राजनीतिक भीर सामाजिक विकास सम्भव नहीं होगा।" पर साय ही कॉस्टे ने यह विश्वाम प्रकट किया कि समाज में अपने विकास की शक्ति अन्तर्निहित होती है जो बाधायो, का अन्त करने के लिए स्वय ही आवश्यक

<sup>1</sup> Herrit Martineau · Positive Philosophy, Vol II, pp. 9, 13.
Lancaster : op cit, p 85.

परिन्धिको का निर्माण कर सेती है। उन तकि के कारण घराजकता का अन्त निश्चित है, वैज्ञानिक नुनवंदन की मांग इस घराजकता की स्थिति की तमास्त करने के निगु प्रयत्नवीत है।

प्रत्यक्ष सरकार का सिद्धान्त

(Theory of Positive Government)

अर हमें देशना चाहिए कि प्रत्यक्षवादी दर्शन की सार्वशीमिक स्वीकृति के उपरान्त सरकार ही कीननी बैजानिक व्यास्या स्वापित की जानी है और कॉम्टे ने प्रत्यक्षवादी सरकार की प्रपत्नी क्या व्यवस्ता दो है। अस्टिका प्रदानवादी सरकार का सिद्धान्त बहुत ही विचित्र है ग्रीर इस विश्वास पर ग्रा गरि । ? कि भौतों गिक नवा उसका सहारक वैद्यानिक वर्ग ही मानवता को पूर्णता प्रदान कर सकेगा धीर प्राधिकान ने मान । नाति का विकास इसी वर्ग की जन्म देने के निए होता रहा है। कॉस्टे की प्रत्यक्ष सारी मर हार ( Positive Govi ) का सक्षेत्र में ग्रंब है—वैकरो का ग्रंधिनायकवाद जिसे स्त्रियो के प्रधार में नेतिक जनाया जाना श, तथा मानजता के नवीन धर्म के प्रशेहितत्व का ग्रधिनायकवाद तिमका उद्देश्य ररण्यसम्ब वि पानो का स्थान लेना था। मानवता के नवीन धमें से प्रशिप्राय ईश्वर की पुत्रा नहीं ?, बन्ति मारशेव उपपश्चिमी है और पूरोहितत्व से वास्तविक ग्रामय कुमल समाज-शास्त्रियों में है। कॉस्टे के अनुसार समाज के पूर्ण विकास और कत्याण के लिए यह ग्रावश्यक है कि गासनमत्ता वैक्यों हे हाथ में प्राचाए धीर वे ही मन्द्रग्रं राजनीतिक और सामाजिक व्यवस्था का निरक्तना के माथ विस्तरण करें। बैकरों या पूँजीवितयों का निरहूश शासन इसलिए अपेक्षित है पवीहि समाज मे भी हुछ विकास द्वया यह उद्योगपतियो ग्रीर वैज्ञानिको के कारण हुया है । वैज्ञानिको ने जो नग विचार प्रस्तन किए, उद्योगातियों ने ग्रपनी पूँजी द्वारा उन विचारों को कार्य रूप दिया, उसिनित पुँजीवादी वर्ग की ममाज में सर्वप्रथम स्थान दिया जाना चाहिए और यह भार उन्हीं पर डाला जाना नाहिए कि वे सम्पूर्ण प्राधिक स्थिति का नियन्त्रण अपने हाथ मे लेकर प्राधिक तथा राजनीतिक योजनाथों का निर्माण नरें। साथ ही कॉम्टे की यह भी आकौंका थी कि सरकार विश्वद्ध (Clean) ग्रीर गणित तथा नक्षत्र विद्या की तरह सही होनी चाहिए ग्रीर यह भी तभी सम्भव है जबिक व्यापारी ग्रीर हिसाबी बृद्धि वाले व्यक्ति ही गासन-व्यवस्था सम्भालें। राज्य की ग्रावादी, पूँजी, सहयोग, श्रम, बातून, दण्ड प्रादि विनकृत नगे-नले होने चाहिए प्रयत् यह ग्रावश्यक है कि नवीन प्रत्यक्षवादी व्यवस्था में प्रत्येक चीज सुनियोजित और व्यवस्थित तथा सही और सिद्धान्त के अनुकूल हो। बैक मालिको का निरुकुश शासन होना चाहिए और इन वैकरों या पूँजीवादी वर्ग के सदस्यों में इन तीन को सर्वोच्च स्थान प्राप्त होता चाहिए-एक कृषि बैकर, दूसरा उद्योग बैकर, एव तीसरा उत्पादन बैकर । इन तीन प्रधान गाखाओं भी ग्रवीनता में ग्रन्य बैंको और सम्पूर्ण सरकार का कार्य सचालन होना चाहिए। कॉम्टे की व्यवस्था के अनुसार राज्य की सम्पूर्ण आधिक रियति को सुनियोजित और नियन्त्रित करने के लिए एक गणतन्त्र में कुल 30 बैंक होने चाहिए। कॉम्टे यह भी विचित्र व्यवस्था देता है कि इन बैंकरों के निरक्श शामन को नैतिक बनाने के लिए अथवा नैतिकता के न्तर पर लाने के लिए औरतो और समाजगारित्रयो (जिन्हें कॉम्टे ने पूरोहितो (Priests) की सज्ञा दी है) का सम्पर्क ग्रनिवार्य है। ग्रीरतो

<sup>1 &</sup>quot;A dictatorship of bankers whose rule was to be moralized by the influence of women, and of the presthood of the New Religion of Humanity which was intended to replace traditional beliefs"

के सम्पर्क से वैंकरों में उदारता और नैतिकता की भावना जाग्रत होती रहेगी और समाजशास्त्रियों की भी निरकुश वैंकरों पर प्रभाव पडेगा क्योंकि वे समाज के नियमों के कुशल ज्ञाता होगे। वैंकरों के दिल और दिमाग को शान्त रखने में औरतों और पुरोहितों अथवा समाजशास्त्रियों की सेवायों की महती भूमिका होगी।

कॉम्टे ने अपने प्रत्यक्षवादी राज्य की वडी रीचक और गिएतीय रूपरेखा दी है। विस्तृत सीमाओं और विशालकाय बावादी वाले राज्यों का ठीक-ठीक प्रवन्थ नही किया जा सकता। कॉम्टे की नई व्यवस्था मे एक राज्य की आबादी सामान्यत: 10 लाख से 30 लाख के बीच होनी चाहिए। निटेन, फ्रांस, स्पेन, जर्मनी तथा इटली राज्यो को सबह गणराज्यो मे विभक्त कर देना चाहिए और श्रकेले फ्रांस को ही 17 राज्यों में विभाजित कर दिया जाना चाहिए था । कॉम्टे के अनुसार इन राज्यों में अञ्चवस्था इसलिए रही क्योंकि सीमा और ग्रावादी की दिट से ये विशाल थे। कॉम्टे की योजना के अनुसार ससार में कुल 500 राज्य होने चाहिए और प्रत्येक राज्य की जनसंख्या को दो प्रमुख वर्गों-अभिजात वर्ग (Patricians) और श्रमिक वर्ग (Proletariat) में विभक्त कर देना चाहिए जिसमे अभिजात वर्ग को श्रीमक या सामान्य वर्ग पर नियन्त्रण रखना होगा । अभिजात वर्ग मे सर्वप्रथम स्थान बैंक मालिको का होना चाहिए। ग्रभिजातीय लोगों की संख्या कुल जनसख्या की 1/30 होनी चाहिए जनसच्या का विभाजन इस तरह होना चाहिए कि प्रत्येक ग्रामजानीय परिवार मे 13 व्यक्ति ग्रीर प्रत्येक श्रमिक परिवार मे 7 व्यक्ति हों। कॉस्टे के अनुसार प्रत्यक्षवादी राज्य की नवीन व्यवस्था मे कल तीन वर्ग होगे- कृषक वर्ग, उत्पादक वर्ग और औद्योगिक वर्ग तथा इन तीनो वर्गों मे ग्रलग-प्रलग ग्रभिजातियों और श्रमिको के पुन: दो-दो दर्ग होने जाहिए । गिएतीय ग्राधार पर कॉम्टे ने बताया कि एक ग्रमिजात 35 श्रमिको का. एक ग्रीबोगिक ग्रभिजात 60 श्रमिको का और एक उत्पादक ग्रीसिनात 70 श्रमिको पर नियन्त्रस रख सकता है।

कॉस्टे लोकतन्त्रीय व्यवस्था का कटु आलोचक या ग्रीर ससद् के लस्वे-लस्त्रे भागणी, वाद-विवादों, नित नए कानून निर्माण ग्रादि पर वड्डा दुखी होता था। कॉन्टे को तो ऐसी व्यवस्था ही पमन्त्र थी जिससे सरकार का प्रत्येक कार्य यन्त्रवत् हो। कॉन्टे का कहना था कि तमाल का नियम्बण पत्रकारों, बकीलों, राजनीतिजों के हाथ में रखा जाना प्रमुप्युक्त है क्योंकि इससे प्रगति कामार्ग ने बाधाएँ देवस्त्र होगी। यह नियम्बण वह वैद्यानिकों श्रीर व्यापारियों के हाथ में रखना चाहता था। कॉन्टे यह भी चाहता था कि प्रत्येक वर्ग के लोग नई व्यवस्था में अपने-प्रयम् काम में विशेष योग्यहा प्राप्त करें, क्योंकि सामान्य जनता प्रशासनः के लिए योग्य नहीं हो सकती। प्रशासन के प्रत्यक्ष प्रशिक्षण हारा हुवगा सदस्यों का एक प्रस्पस्थम वर्ग तैयार करना होगा। यहाँ हम कॉन्टे को प्तरों की तरह ही करनावादी पात है। वह भी हमारे स मने प्लेटों की भीति ही प्रत्यक्ष प्रशिक्षण, की योजना प्रस्तुत करता है।

कॉम्टे की प्रत्यक्षवादी सरकार में लोक-मम्प्रमुता (Popular Sovereignty) को लोई स्थान नहीं है। श्रीमक तथा सामान्य वर्ग पूरी तरह ग्रीमजात वर्ग के ग्रंथीन छोर उनके िरी-वर्ण में रहेंगे। श्रीमक से प्रांचिक से क्षावक यह हो सकता है कि अमिक या सामान्य जन प्रपंत नगठित लोकमत-द्वारा निरंकुण वैकरों की नीति को कुछ नरम बनाकर नैतिकता का रूप दें वें। लेकिन वैकरों पर वास्तविक प्रभाव तो समाज्यादिवयों और दिश्यों के सम्पर्क का ही पड़ेगा। कोस्टे को दृष्टि में "दिश्यों सर्वोत्कृष्ट प्रांची (Supreme Being) हैं।" श्रीरते, स्वर्गीय नैतिकता की प्रदीक हैं जो पुरुषों की परेखानी दूर करती हैं, उन्हें विन्ताभी भीर कुप्रवृत्तियों से मुक्त करती हैं और इससे भी बड़कर सार्वभीमिक प्रेम की वर्षों करती हैं। कॉम्टे ने कहा कि ईसाइयत की द्यारणा के श्रनुसार संसार में प्रेम सबसे अरर है और पहि ऐसा है तो भीरत ही सर्वोत्कृष्ट प्रेम की वस्तु है। मानवता की श्रेण्ठतम उपलब्धियों में महिलाएँ दुव्यों से श्रेष्ठ हैं जिनमें पुरुषों को मुद्धारी तथा उनमें नैतिकता लावत करने की समस्ता होती है।

क्षमाजवास्त्री रूपी नए पुरोहितों की आवश्यकता इसलिए है बयोकि वे वैज्ञानिक विकास को जीवित रखते में सहायक हैं, सामाजिक कानून के ज्ञाता हैं तथा समाज की रूपरेखा प्रस्तुत करने में सहयोग करते हैं। कांस्ट प्रपन्नी प्रत्यक्षवादी ज्यवस्था में हैं। की स्वतंत्रता का कोई स्थान नहीं देता। वह प्रेसं का स्थान स्थानतकक्षी (Salons) को देता है जिनमें औरते काम करेंगी और प्रपनी प्यार भरी मीठी बोली में लोगों को नवीन ध्यवस्था के बारे में जानकारी देंगी।

कांन्ट प्रथमी प्रत्यक्षवादी व्यवस्था मे प्रधिकारों के स्थान पर कर्संख्यों पर और देता है। उसने प्राकृतिक प्रधिकारों के सिदान्त, समभीता सिद्धान्त, यक्ति प्रधिकारों के सिदान्त, समभीता सिद्धान्त, यक्ति प्रधिकारों के सिदान्त, समभीता सिद्धान्त, यक्ति प्रधिकार सिद्धान्त, वनमत द्वारा समिधत सिविधान प्राप्ति का उपहान किया है, और कहा है कि सरकार को मही मृत्यकित इस बात पर निर्भर नहीं है कि समाव को सदी मामान्य स्थिति के मिर्माण में उसका क्या हाथ है, एक वैज्ञानिक सम्यता के निर्माण में उसका क्या योगवान है। प्रमन्वभाजन ग्रीर प्रदन्तों के सकलन—इन दीनों के सपुष्ति सामग्रवस्य में ही सरकार का प्राप्तभ स्वस्थ सिन्निहत है। कांन्ट 'ग्राक्त' को महत्त्वपूर्ण स्थान देते हुए यह मानता है कि शक्ति प्रत्येक मानव-समाव भीर राज्य का ग्रायार है। 'इम मान्यना में वह हाँक्ष के निकट जा पहुँचता है जिसके ग्रनुपार जो स्वस्थर याजिस को प्रपन्ता ग्राधर नहीं वनाती वह काल्पनिक है। प्रसन्ति की ग्राप्त मानवता का धम

(Positive Religion of Religion of Humanity)

कॉम्टे ने ग्रुपनी नवीन प्रत्यक्षवादी व्यवस्था मे प्रत्यक्षवादी धर्म की स्थान दिया। उसने ईसाइयत के अन्धविषवासी को ठुकरा दिया और कहा कि रोमन कैथीनिक चर्च जिन विश्वासी को पोपएा करता रहा है, वे निराधार हैं। उसने समाज विज्ञान को नदीन व्यवस्था का 'विश्वास' माना ग्रीर कहा कि इसी में मानव धर्म निहित होगा जिसका ग्रंथ होगा मानव-मात्र का भौतिक कल्याण । समाज विज्ञान के नियम ही नए मन्त्र होगे और उन नियमो पर चलना ही मानव धर्म होगा। इस मानव धर्म के अनुसार शासक और शासित दोनों अपने को जनता का सेवक मानते हुए सम्पर्ण मानवता विकास के लिए प्रयत्नशीन रहेगे। नवीन समाज मे तीन प्रवृत्तियों को ही प्रमुखता प्राप्त होगी—स्त्री जाति से प्रेम, समाजशास्त्रियों के लिए सम्मान और श्रमिकों के प्रति उदारता। कॉस्टे ने अपनी इस नवीन व्यवस्था को 'पवित्र-व्यवस्था' (Holy Order) की सज्ञा दी। उमने सम्पर्ण ईसाइयत को एक नए वैज्ञानिक पोप की अधीनता में पुनर्पंठित करना चाहा और व्यवस्था दी कि इन नवीन पोप को धार्मिक प्रशासन में परामर्श देने के लिए इटली, स्पेन ब्रिटेन, जर्मनी तथा तीन पश्चिमी उपनिवेशो प्रथात 7 राष्ट्री के राष्ट्रीय निरीक्षक होंगे। पोप की वानी उच्च पुगेहित (High Priest) की राजवानी पेरिन निर्धारित की गई। लकास्टर की टिप्पणी है कि सम्भवत इस नवीन व्यवस्था का पोप कॉम्टें को ही बनना था ग्रीर राजधानी भी सम्भवत कॉम्टें का घर ही होनी थी। कॉम्टें ने कहा कि नवीन प्रत्यक्षवादी वर्म के प्रचार के लिए लगभग 50,000 दार्शनिक ग्रावश्यक होंगे जिन्हे नए वैज्ञानिक ग्रथवा मानव धर्म मे पहले भली प्रकार दीक्षित करना होगा। इन दार्शनिको का कर्त्तव्य होगा कि वे पुरातन सामाजिक परम्पराम्रो और प्रणालियों को मंग कर नवीन व्यवस्था के निर्माण मे सहयोग दें।

प्रत्यक्षवादी शिक्षा (Positive Education)

हरम्मो के संसार में लोए हुए कॉम्टे ने प्रपनी नवीन प्रश्यक्षवादी व्यवस्था में प्रश्यक्षवादी शिक्षा की योजना भी प्रस्तुत की। कॉम्टे का कहना चा कि समाज की नवीन व्यवस्था में मंतृप्य की प्रकृति को बदलना प्रावश्यक होगा ग्रीर इस प्रकृति को वदलने के लिए विशेष प्रकार की शिक्षा-योजना को क्रियान्तित करना होगा। नवीन प्रत्यक्षवादी सामाजिक व्यवस्था के सदस्य पार्य-पुण्य की भावना से मुक्त होंगे ग्रीर भीतिक समृद्धि, प्रशिक्षित पुरोहितो, ग्रामजात ग्रीर श्रमिक वर्गों के श्रावर्ष तथा

सहिलाग्रो के सार्वभौमिक प्रेम को मुक्ति का नया सन्देश मानैंगे । किसी भी प्रकार की रहस्यवादी बांतो को स्थान नहीं होगा तथा मिद्धान्तों ही व नाय कार्य इगजता पर विश्वास किया जाएगा । ये सभी वार्ते तभी हो सहेगी जब नत्रीन जिला-प्रणाली की व्यवस्था होगी और इस नवीन शिक्षा का भार समाज-शास्त्रि पर होगा क्योंकि वे ही ममाज-विज्ञान के जाता है। नवीन शिक्षा व्यवस्था में समाजशास्त्र के ज्ञान पर पुरा बल दिया जाएगा पौर सामाजिक विकास और नियमों का ग्रव्ययन ग्रिनिवार्य होगा जिनकी खोज का दावा कॉस्टे ने किया था। कॉस्टे ने नवीन शिक्षा-यो नना की अवधि 29 वर्ष की आयु तक रखी और यह व्यवस्था दी की वच्चों को भावनात्मक शिक्षा 14 वर्ष की आयु तक उनकी माताओं होरा दी जाएगी और तत्परचात् 14 वर्ष से 29 वर्ष तक के युवको का प्रशिक्षण पुरोहितों अथवा समार्ज-शान्त्रियो द्वारा होगा । महिलाएँ 'स्वर्ग की परी' ग्रीर अनुपम देवदूत है जिन पर हमें कोई सन्देह नहीं करना चाहिए। वे प्रेम की प्रतिमा हैं, ग्रत: 14 वर्ष की ग्रायू तक के वच्चों मे स्नेंह का प्रशिक्षण उन्हों के द्वारा दिया जाना उचित है। इसके बाद उनके बौद्धिक विकास का भार समाजवास्त्रियों की वहन करना होगा । शिक्षा की इस द्विनीय ग्रवस्था मे गणित, भौतिक ग्रास्थ, रसायन शास्य, प्राणी-शास्त्र, समाज-शास्त्र, नक्षत्र-विद्या तथा नैतिकता का प्रशिक्षण व्याख्यानी के रूप मे दिया जाना चाहिए। कॉम्टे का उद्देश्य नवीन व्यवस्था मे पालाकारी और विनम्न नागरिको का निर्माण करना था ताकि वे उम व्यवस्था को हृदय में स्वीकार कर सकें। कॉन्टे का कहना था कि बाजाकारिता और विनेन्नता की प्रणिक्षण केवल माताओं और समाजशास्त्रियों द्वारा ही दिया जा सकता है। वास्तव- में कॉम्टे, जी शायद महम्मद तुगलक का दूनरा भाई था, पूरी सामाजिक व्यवस्था को ही बदलना चाहता था। बहु भूल गया कि समाज का परिवर्तन कोई ग्रन्लादीन का चिराग नही है जिसकी सहायता से चटपट योजना बना कर सारा द्यय परिवर्तन कर दिया जाएगा। कॉम्टे ने अपनी सामाजिक व्यवस्था मे प्रत्यक्षवादी परम्पराग्नो, सस्कारो, रीति-रिवाजो ग्रीर त्यौहारो तक का निर्माण करना चाहा। उसने वर्ष को भ 3 महीनो मे विभक्त किया और उनके नाम मूसा, होमर, सी अर्स, मेन्टपाल, शालमिन, शैक्सपीयर ग्रादि महापुरुषों के नाम पर रखें । इतना ही नहीं उमने स्त्री-पुरुष के बीच सम्बन्धों का कलैण्डर तैयार किया और सारे पारिवारिक जीवन की आचार-सहिता की रचना की । उसने वर्ष मे 81 त्यौहारी की सूची दी और उन्हें मानने की विधि का भी उत्लेख किया। कॉम्टे ने सभी व्यवस्थाएँ इस भीति दी म नी पहले का समाज इँट-पुरवर का महन हो जिसकी इँटो और परवरों को तोडकर कारीगर उसे मनवाहा नया रूप दे दे । काश । कॉम्टें ने अपनी प्रतिभा का उपयोग किसी रचनात्सक दिशा में किया होता यह हमारी आधिनिक शिक्षा की एक वडी कमजोरी है कि ख्याली पुताब पकाने बानों को हम सावस्यकृता से ग्रधिक महत्व देते है और इम तरह शक्ति का अपन्यय करते है। यह कहना शायद असगत न होगा कि ऐसे विचार दिमान को खराब करते है तथा अपरिपनव दिमागों को गलत मोड देते हैं। कॉम्टे की आलोचना और मृत्यॉकन

(Criticism and Evaluation of Comte)

"कड़तें हैं . कि कल्पना के पत्न होते हैं प्रोर इसकी कोई सीमा नहीं होती। यह बात कॉम्टे के स्थानी पूजावों पर प्रक्षरण लागू होती है जिन्हें पढ़कर कभी हमें हैंनी धाती है प्रोर कभी वेचारे कॉम्टे की दुन्दि पर तरस धाना है। ऐसा लगता है कि मानो वृदी अम्मा या बूढी दादी परियों की कहानी कह रही है। काश कॉम्टे ने अपने विचारों, को गृढ शब्दों में ब्यक्त न कर रोचक कहानी के हप में ब्यक्त किया होता तो उसकी रचनाएँ 'अनुपम, कहानियों' के रूप में बड़ी लोकप्रिय होती और दच्चों की दुनिया में कॉम्टे अमर .हो जाता। कॉम्टे ही नहीं, उसके समान स्थाली बोडे दौडाने वाले और भी विद्वानों पर यह-बात लागू होनी है। विचार ऐसे दिए जाने चाहिए जिनसे ब्यावहारिक रूप में समाज के निर्माण की दिशा का बोध हो तथा ट्यावहारिक रचनात्मक प्रतिभा का विकास हो। गूंढ प्रध्ययन में से खांचित्ती जीसी करपनाएँ प्रस्तुत करने से कोई लाग नहीं जिन्हें कभी कियान्तित करना सम्भव न हो।

दा दुम कांग्डे के कल्य सम्मह्त को है हो है तो उन बक्ते के उम कांग्य की याद प्राची है कि "मानव समाज पूना के रिकान रा प्रतिष्व है जिन पूर्णत बदल वेने का राम तो अनय भी नहीं कर सकती है" परंद क साना िक का स्टान व पर्या, या भी हो से है चीर बुराइनी भी और मनय के साथ उस अवस्था म परि तन भी होन रहते हैं। किन्तु यह मन्तव नहीं है कि किसी अवस्था का पूरात पर उस की प्रति तन भी होन रहते हैं। किन्तु यह मन्तव नहीं है कि किसी अवस्था का पूरात पर उस की प्रति तन स्वाचा की सामना कर दी आए। कान्द्री निराधाना दियों और प्राचायावियों सोनों से उनर अने बैठना है— निस्तान गरियों न करा उनित् कांग्रित कह तीते हुए पूर्व को पूरी तरह कुक्तर बता है प्रति निरामा विकास की नित्र की निवास का प्रति है जिस के किन्न प्रति प्रयोगित पर्दे सामाचार की मीमा तीर अन्तर दे और एक एमें प्राचायार का प्रकट बैठा है सिंगे केन्द्र 'कर्यनातीत केन्द्री करा है है

कान्द्रे हो सेक्ता म प्रोचीनिक मामगायद, पूँची सोरी प्रधिमायकबाद, धरवनिक भौतिक तृत्व सद को दुर्बन्ध प्राची है। बैक्सो के न्य में उनके 'क्रिया' (Wealth) और औरतों के प्य र के रूप म 'गुन्दरी' (Womsen) का कान्यकामिनी योग नद दिला है, उसी केल 'गुदर' (Beer) की रह जाती त पद यदि उम 'गुरा' को तुम 'क्रियां म की निम्मितिक मात ल तो कान्द्र 'क्रियों, गुदा और मुख्दरीं की निक्की बैठा देश है। हम नान्द्र के विचारों पर हुनें भने ही, वेशिन हम उसकी करपना-प्रतिक की बाद देनी होती।

यदि लगाग्टर ही प्राप्तीचना के पामार कार्ट का प्रत्यक्षार 'लमेलेवर' (Laissez-Lure) है विद्यान का पुरा दि गई देना है किमें जामकी व्यवसारावाओं के मिहानन पर बैकरो और उद्योग-रिल्डों के बैठा दिया गया है, मार्गिन प्रमेतुन पोर गी गड़ी पर गावर कॉस्ट स्वय बैठना चाहता है, राज्यानी भी लावर समन ही पर को बनाना चाटता है, विषयों का स्थान प्रथम निष्यों को देना चाहता है, है पीर सामनो गाज्यान छोटे-प्रदे दूसरे कैकरों को प्रदान करने का उच्छुक है। उस तरह ऐसा लगता है मानो कॉस्ट का राज्य उसका जुढ़ का परिचार है।

कां है ने तीन प्रयन्तामां हा जो हान्न (The Law of Three Stages) प्रस्तुत किया है वह भी कां है की प्रमी निराजी छोज है। तीन प्रयन्तामां का यह कानून या सिद्धान्त सही नहीं है वगीकि इसने समाज कि हान का कोई यगा मिलता नहीं होता। जहार के प्रमुखाद इस निद्धान्त सम्पूर्ण मान्य दिख्यान की आगवा नहीं भी जा नहीं स्वीक्ति कार है ने तो इसके द्वारा केवल यूगेष के उतिहास की व्यात्या की है। उसने यगने जान को केवल जैन जातियों और मुख्यत, पित्रयों से पूरीप तह ही सीमित ज्या है। जांन्द्र के जिल्य प्रथमिक कित भी वा कि प्रयन्ती पोजना में विश्व के सम्य नामों के सामाजिक प्रमुखनों हो स्वान देगा। इनके प्रनिदक्ति प्राधुनिक मानवता नीय स्वीजों से बात होता है कि वन्तत प्रारम्भिक समाज के वारों में कॉन्ट का जान कितना प्रस्प था।

कोंस्ट्रे का सिद्धान्त उदारवाद का विरोधी है। व्यक्तिगत स्वतन्त्रता, समानता प्रोर लोकतान्त्रिक परम्परा को दुक्तरा कर गॉम्ट्रे मुग की प्रावाज को ही दुकरा देता है प्रयोत् वैज्ञानिक मुग भी प्रमति में खुद ही बाबा उत्पन्न करता है। कोंस्ट्रे के खिद्धान्त में होगे केवत यान्त्रिकता के वर्णन होते हैं। कोंस्ट्रे दम बात के लिए तो श्रेय का पात्र हैं कि उसने गुरूक यान्त्रिक व्यवस्था को धौरतों के प्यार का रसमरा रूप देकर हुमारी बोरियत' को एक वशी सीमा तक कम कर दिया है। इस दिया में प्ररणा कोंग्ट्रे को बायद प्रयोग जीवन की इस घटना से मिती थी कि उसका यद्याप प्रयोग पत्नी से तो प्रयोग हो चुका या तथापि मंडम डीवाक्स जैसी महिलाओं से मधुर सम्पर्क था जिन्होंने उसकी व्यावसायिक बनिया-बुद्धि में सरसता उत्पन्न की—सूखे रैगिस्तान में 'नखलिस्तान' के बीज बोए।

यदि कॉम्टे की योजना को स्वीकार कर उसको व्यावहारिक रूप देने के प्रथास किए जाएँ तो वे विफर्ल होंगे। निश्चय ही समाज में घोर प्रव्यवस्था फैल जाएगी, समाज की प्रगति नष्ट हो जाएगी तथा समाज युगो पीछे बला जाएगा पर इन कटु प्रालोचनाग्रो के वावजूद हमें कॉम्टे के महत्त्व

को स्वीकार करना होगा क्यों कि उसने एक ऐसे शिल्पी की भूमिका प्रदा की जो अपनी बुद्धि के प्रनुसार बुराइयो से मुक्त एक नए भवन का निर्माण करना चाहता था। यह अलग वार्त है कि शिल्पी अपने भवन के दोषों को न देख सका जो यथायं में पुराने भवन की अपेक्षा इस नए भवन में कही अधिक भयकर थे । हमे कॉम्टे की भावना की कद्र करनी चाहिए कि उसने नाना बुराइयो और अध्यवस्थाओं से ग्रस्त इस समाज का पुनर्निर्माण करना चाहा ग्रर्थात् उनके हृदय मे कम से कम यह टीस थो कि समाज का सुधार हो, वह प्रगति की दिशा में अग्रसर हो । लकास्टर के इस मल्याँकन से सहमति प्रकट करनी होगी कि कॉम्टे में हमे एक ऐसे व्यक्ति के दर्शन होते हैं जो सही निष्कर्ण की भावना से काम करने का इच्छक हो श्रीर जो एक ऐसा समाज देखना चाहता हो जिसमें लोग मान्तिपूर्ण, परिश्रमी, सुखी श्रीर दयाल किन्त प्रगतिशील जीवन व्यतीत कर सकें। कॉम्टे का प्रभाव वहत से विचारको ग्रीर लेखको पर पड़ा और उन्होंने काम्टे के दिष्टकोण का न्यूनाधिक अनुसरण किया। कॉम्टे का युग ऐसा युग वा जर्व लोग विज्ञान के पीछे पागल हो रहे थे और इस प्रवाह में कॉम्टे ने भी विज्ञान को ही जीवन का सबसे वडा पोपक तत्त्व मान लिया ग्रीर विज्ञान की बराइयो की उपेक्षा कर दी। डिनिंग ने राजदर्शन के क्षेत्र मे प्राणिशास्त्रियों से सिद्धान्तों की तुलना में कॉस्टें का योगदान स्वीकार किया है। हवंदें स्पेंसर और मनेक प्राणी-शास्त्री कॉम्टे से प्रभावित हैं। उसके प्रत्यक्षवाद का प्रभाव इस्लैंड पर पडा। ग्रॉन्सफोड के रिचर्ड काँग्रीव पेरिस मे कॉम्टे के सम्पर्क मे ग्राकर प्रत्यक्षवाद के सिद्धान्त से काफी प्रभावित हुए थे। ऑक्सफोर्ड के ही कुछ अन्य विद्वान भी, जिनमे एडवर्ड वीसली, जॉन हेनरी ब्रिजेल ग्रीर फ्रेंडरिक हैरिसन मुख्य थे, कॉम्टे के प्रत्यक्षवादी दर्शन से प्रभावित थे। किन्तु ब्रिटिश प्रत्यक्षवाद राजनीतिक क्षेत्र की तुलना में धार्मिक क्षेत्र में ही अधिक प्रभावी रहा और इस बात पर बल दिया गया कि धर्म में मानवता-वादी इष्टिकोण को विशेष रूप से ग्रपनाया जाए। मैक्सी के ग्रनुसार सेंट साइमन के विचारी की तरह कॉम्टे के विचारों में भी कुछ सार्वभौमिक तत्वों के दर्शन होते है। कॉम्टे के प्रत्यक्षेवाद ने 19वी शताब्दी की राजनीतिक विचारवाराओं को बहुत प्रभावित किया तथा वैज्ञानिक द्दिकोएं के जिकास में शक्ति के सचार का कार्न किया। सेवाइन का मा है कि कॉस्टें के योगदान की हमें किसी नृतन खोज के रूप में न लेकर एक ऐसी ग्राणा के रूप में लेना चाहिए जिसमें 'ग्रेनुमान' को 'विज्ञान' से स्थानापन्न किया जा सके ग्रीर समाज के विकास सम्बन्धी ऐसे नियमों की खीज की जा सके जो वैज्ञानिक शुद्धता के निकट हो । कॉम्टे सामाजिक अध्ययन को आधुनिक विज्ञान की परिधि मे लाना चाहता था श्रीर इस दिशा में उसने एक नवीन अध्याय का सबपात किया । हमें यह स्वीकार करना होगा कि कॉम्टे के समय से सामाजिक क्षेत्र मे अध्ययन के लिए नई समस्याएँ और नवीन उपकरण उपलब्ध हुए हैं तथा अनेक नई प्रणानियों की खोज की गई है। कॉम्टे ने सरकार या राज्य के लिए 'मिक्त तत्व' पर वल दिया उससे भी हम इन्कार नहीं केर सकते । चाहे हम निरक्षण प्रक्ति की बात से सहमत न हो, तथापि यह मानना होगा कि बक्ति राज्य का एक प्रमुख माधार है और सभी सस्यामी को इस शक्ति की सधीनता मे रहना पडता है। कॉम्टे न आधूनिक विचारों के लिए प्रेरक शक्ति का कार्य किया और इसीलिए इमाइल कैंग्वेट ने लिखा है कि "हम बाधूनिक विचार के प्रत्येक कदम पर कॉम्टे का स्मरण करते हैं।"

हर्वर्ट स्पेंसर

(Herbert Spencer, 1820-1903)

· संक्षिप्तः जीवन-परिचय

सैक्सी (Maxey) ने हवंट स्पेन्सर को 'विवटोरियन इस्लैण्ड, धीर विवटोरियन ध्रमेरिका का अरस्तूर' कहा है। यद्यपि उसके दर्शन को खाज अधिक नहीं पढ़ा जाता है, और न ही, उसे प्रवाहसर

<sup>1</sup> Maxey : Political Philosophies, p. 555.

महत्त्व ही दिया जाता है, तथापि वह,मृत नही है और तब तक उसमे जीवन सचार होता रहेगा जब तक 'स्वतन्त्रता बनाम सत्ता' (Freedom Versus Authority) की समस्या का समाधान शेष है। ब्रिटन (Brinton) ने स्पेन्सर को 'विचारों का विकेता (A Salesman of Ideas) कहा है जिसके सामान को हम ग्रधिक पसन्द नहीं करते, किन्तु फिर भी जिसका सामान विकय के लिए रखा हुन्ना है। इसमे कोई सन्देह नहीं कि वह 19वी शताब्दी के विकासवाद (The 19th Century s Evolutionism) क प्रमुख प्रवक्ताथा।

हर्वर्ट स्पेन्सर एक अत्यन्त ही हठी अध्यापक का पुत्र था। उसका जन्म 27 अप्रेल, 1820 को हुआ था। उसका जीवन निराला था। उसने जीवन में कभी प्रेम नहीं किया और न कभी विवाह ही किया। किसी कॉलेज और विश्वविद्यालय मे जियमित शिक्षा प्राप्त करने से विचत वह एक स्व-शिक्षित ग्रीर स्व निर्मित मनुष्य था जिसकी शीघ्रग्राही विलक्षण बुद्धि ने जीवन भर उसका साथ दिया। ग्रपन वाल्यकाल मे ही वह मशीनो की धोर आर्कापत हुआ और आविष्कारो के सम्बन्ध मे उसने अनेक अन्वेषण किए। 17 वर्ष की आधु में वह एक रेल्वें इन्जीनियर बना और लगभग 10 वर्ष तक वडी दक्षतापूर्वक इस कार्य मे सलग्न रहा । इस अवधि मे उसने गहन ग्रध्ययन किया और अनेक महत्त्वपूर्ण पत्र पत्रिकाओं में लेख लिखें। सन् 1848 में वह सुप्रसिद्ध पत्रिका 'Economist' के उप-सम्पादक के पद पर नियुक्त हुया। इस सुविख्यात पत्रिका मे उस समय के कुछ अति प्रसिद्ध और महत्त्वपूर्ण व्यक्तियो की रचनाएँ प्रकाशित होती थी, अत स्पेंसर को हक्सले (Huxley), टिण्डाल (Tyndali), न्यूसेन (Newman) और इतियद (Elliot) जैसे महान् प्रतिभाषाली व्यक्तियों के सम्पर्क में भारत का अवस्थित है। प्राप्त हुआ । उनके साथ विचार-विमर्थ से उसके जिज्ञासु मस्तिष्क को बहुत प्रेरणा मिली । सन् 1853 तक वह इस पत्रिका के उप-सम्पादक के रूप में कार्य करता रहा । तत्पश्चात् उसने अपना सम्पूर्ण समय एव अपनी सम्पूर्ण शक्ति लेखन-कार्य और भाषणो मे लगाने का निश्चय किया। उसने अनेक पुस्तको की रचना की ग्रीर काफी वडी सख्या मे लेख भी लिखे। प्रारम्भ मे उसे कोई विशेष ग्राय नहीं हुई ग्रीर वह सम्बन्धियो द्वारा दी गई आर्थिक सहायता एव हितैषियों द्वारा दिए गए उसकी पुस्तको के पेशगी मूल्य पर निर्वाह करता रहा, किन्तु ज्यो-ज्यो समय बीतता गया उसकी पुस्तको की इंग्लैंड ग्रीर श्रमेरिका मे पर । नवाह करता रहा, । तम्यु ज्यान्या तमन न्यार्था गान राज्य जुरुताना स्व न्यार्थ आर अगार्था स्व प्रच्छी विकी होने तमी । यद्यपि अब वह ग्राधिक सकट से मुक्त था तथापि अजीर्या व तसायुर्वन्ता ग्रादि के जानगा जसका स्वास्थ्य विगडता गया । सम् 1898 मे वह ब्राइटन मे एक सुन्दर सम्मानित मकान मे निवास करने लगा और वही सन् 1903 में यह बहुमुखी प्रतिभा का घनी व्यक्ति इस नश्वर ससार से चल बसा।

रचनाएँ (Works) स्पेंसर ने जीवन के आरम्भ में ही उसने भावी जीवन की योजना की रूपरेखा बना ली थी। बाद के जीवन मे उसने इस रूपरेखा मे रग भरा, किन्तु उसने ग्रपने मौलिक सिद्धान्तों मे कभी परिवर्तन बाद क बाबना न उन्हें उत्तर के कारण ही तब्यों के वर्णन में कुछ वृद्धियों रह गईं, तबापि "स्वेंसर का नहीं किया । बौद्धिक बढ़ता के कारण ही तब्यों के वर्णन में कुछ वृद्धियों रह गईं, तबापि "स्वेंसर का सच्चिलट दर्जन 19वी जताब्दी के वृद्धिवाद का एक प्राश्चर्यंजनक चमस्कार या जिसमें भौति ज्ञास्त्र से लेकर नीतिशास्त्र तक ज्ञान के सम्पूर्ण क्षेत्र को समाविष्ट कर लिया गया था। स्पेंसर ने इस दर्शन की रचना दस जिल्दों में की ग्रीर यह कार्य पूरा करने में उसे 35 वर्य लगे। ग्रन्य की ग्रारम्भिक रूपरेखा तथा प्रतिसम खण्ड मे कोई महुस्वपूर्ण परिवर्तन नहीं हुए । तुलना की दृष्टि से 17वी शताब्दी का प्राकृतिक नियम का दर्शन ही इसके सामने टिक सकता है।"2

स्पेंसर ने केवल पुस्तकों ही नहीं लिखी विलक वडी सख्या मे लेख, निवन्ध ग्रीर पुस्तिकार्य भी लिखी । इनमे ग्रग्नाड्सित उल्लेखनीय हैं-

<sup>1</sup> Brinton Political Thought in the 19th Century, p 239.

<sup>2</sup> सेवाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, 9 677.

## 706 पाश्वात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

- P. The Proper Sphere of Government (1852).
- 21 Social Statics (1850)
- 3. Theory of Population (1842)
- 4. Art of Education (1854)
- 5. Education (1861)
  6. The Social Organism (1860)
- 7. Specialized Administration (1871)
- 8. Principles of Psychology (1855)
- 9. Descriptive Sociology
- 10. Principles of Sociology (1878-80)
- 11. Sins of Legislators
- 12. Synthetic Philosophy
- 13. Justice (1891)
- 14. Principles of Ethics (1891)
- 15. Man Versus the State (1884)
- 16. Essay (Three Volumes)
- 17. Autobiography (Three Volumes)

हुबंट स्पेंसर के राजनीतिक विचार मुख्यत: उसके ग्रंथा 'Social Statistics', 'Man Versus the State', 'The Proper Sphere of 'Government', तना 'Principles of Sociology' में म्वितते हैं।

ससार की अनेक भाषाओं में स्पेसर की रचनाओं का अनुवाद हुमा और इसकी ख्यांति की वुंचुओं पूरोप और अमेरिका में ही नहीं विक्क चीन और आपान में भी बजी। यह 'बीदिक सावयव' (स्पेसर) उन पिने-चुने दार्शनिकों में था जिसकी यश पताका उसके जीवनकाल में ही देश-विदेश में फहराने लगी थी, जीकत यह आप्वयंजनक बात है कि लगभग 50 वर्ष तक स्पेसर की जो दर्शनं नगणी विद्वानों और विचारकों का आकर्षण-केन्द्र बनी रही वह प्राज अव्ययन की श्रीटर से लोकप्रिय नहीं है। किंदन (Brinton) के शंक्वों में, "टॉमस एक्वोनास के 'सम्मा' (Summa)की अपेक्षा हम इस प्राम्निक 'सम्मा' की और अधिक उदासीन हैं।"

प्रथम ठठता है कि स्पेसर की तत्कालीन प्रसिद्धि और उसके प्रति प्राधुनिक ज्यासीनता का स्था कारण है । इस प्रथम का प्रथम उत्तर यह दिया जाता है कि स्पेसर एक महान् प्रणाली निर्माता (A Great System Bulder) जा । हाँच्स के बाद इन्लैंड की दार्जीनकता में व्यवस्था स्थापित करने वाला वह पहला वार्जीनिक था। "इवर्ट स्पेसर ने दार्जीनकी विचारों का वर्गीकरण, संक्षिप्तीकरण और सामान्यीकरण किया तथा इस क्रम का अनुसरण 'करते हुए वह विचारों के एकीक्रण की उस सुक्ष स्थित पर पहुँच गया अहाँ वह सम्पूर्ण वियव-बात को एक ही सुत्र में वाँच सकता था। इसके फलाव्यक्ष एक ऐसी प्रणाली प्रथमा व्यवस्था का सुत्रमात हुआ जिसमें प्रथम से वस्तु का अपना स्थान था। यह प्रणाली प्रथम व्यवस्था का सुत्रमात हुआ जिसमें प्रयोग वित्त की गई थी कि इसके प्रति इसारा चाहे कुछ भी वृष्टिकाण बयो न हो, हम इसकी प्रयास का ब्रमुतपूर्व चिरोमण मानना ही पडेगा।" स्पेसर को सहात्र की सहात्र के सर्वेद्धिस से वार्गीनकता के सर्वेद्धेष्ठ अवन-निर्माण-विद्यारचे का ब्रमुतपूर्व चिरोमण मानना ही पडेगा।" स्पेसर की महान् रचनांत्रों के प्रति ब्राण हमारी उद्यानितता के सुत्र में हमारा अभिनव विद्याग जान निहित है और निहित है हमारी यह घारणा कि हम एक ऐसे व्यक्ति के प्रति उत्याहित नहीं होते जिसने

<sup>1</sup> Brinton English Political Thought in the 19th Century

यह सोचा था कि उसने सम्पूर्ण वैज्ञानिक ज्ञान का निचोड निकाल लिया है। हमारा ज्ञान स्पेंसर के दावे को नगण्य सिद्ध करने की विष्ट से अस्यन्त विस्तृत और पर्गा है।

पर्वोक्त प्रश्न का दूसरा उत्तर यह दिया जाता है कि स्पेंसर ने ग्रपने काल मे ग्रपने विकास-वादी सिद्धान्त (The Principle of Evolution) के व्यापक प्रयोग से महान सम्मान भीर लोकप्रियता ग्रजित की थी। 19वी शताब्दी के इस दार्शनिक ने जान की प्रत्येक शाखा में विजासवाद के दर्शन किए जयिक ग्रन्य विकासवादी विचारको ने विकासवादी दर्शन को न्यूनाधिक प्राणिशास्त्र तक ही सीमित रखा। प्रो हर्नगा (Hearnshaw) के अनुसार "स्पेंसर ने केवल इस तारो भरे ब्रह्माण्ड, खगोल व्यवस्था, पृथ्वी की बनाबट, विश्व की बनस्पति तथा पणु-पक्षी, सम्पत्ति ग्रीर मनुष्य के शरीरो सहित ससार की वर्तमान स्थिति एव व्यवस्था का ही वर्णन नहीं किया. अपित मानव-मस्तिष्क और मानव-समाज के रूपों का भी वर्णन किया है। नि'सन्देह 'समन्वयवादी' दार्शनिक विचारधारा का मख्य उद्देश्य प्रकृतिवादी तथा विकासवादी सिद्धान्तों के ग्राधार पर नैतिकता ग्रीर राजनीति की समस्याग्री का समाधान करना था।"2 परन्तु अपने विकासवादी सिद्धान्त के बल पर स्पेंसर निश्चय ही उस लोकप्रियता ग्रीर स्याति को परवर्ती काल मे ग्राजित नहीं कर सका जो ग्रथने समकालीन युग मे उसने प्राप्त की थी। विकासवादी सिद्धान्त का 19वी शताब्दी का चमत्कारी रूप ग्रव फीका पड चुका है स्पेंसर का ग्रसाधारण ग्रात्म-विश्वास उसके दर्शन के प्रति हमारे सदेह को दर नहीं कर सकता। ग्राधनिक विद्वानी को उसके विचारों में ग्रस्पब्टता की स्पष्ट छाप दिलाई देती है। उसकी सम्पर्ण दार्शनिकता प्राक्रतिक ग्रविकारो ग्रीर जैविक रूपक के ग्रनमेल मित्रण (Incongruous Mixture of Natural Rights and Physiological Metaphor) से ग्रारम्भ होकर इनमे ही समाप्त हो गई, ग्रतः इसमे ग्राश्चयं नहीं कि उसकी विचारधारा ग्राज नहीं मानी जाती।

स्पेंसर के विचारों के स्रोत (Sources of Spencer's Thought)

स्पॅनर की दार्शनिकता के उद्गम धीर विकास का विशुद्ध वर्षण उपकी बात्मकथा में मिलता है। स्पॅसर को प्राप्त वर्शन में जिन विभिन्न स्रोतों से प्रेरणा प्राप्त हुई उन्हें चार श्रेरिएयों में वर्गाकृत किया जा सकता है—प्रार्क्तिभक्त पर्योक्तरण (Early Environment), स्रोजों रेडिकलवाद (English Radicalism), श्रींकंग धीर क्षेत्रचल (Schelling and Schlegal) द्वारा प्रतिपादित जर्मन आदर्शनाद (German Idealism) तथा प्राकृतिक विज्ञानों का उसका स्वयं का अध्ययन (His Study of Natural Sciences)। यदि उसने बपने प्रार्थिक प्रपादित से स्वतन्त्रता के प्रति प्रेम प्राप्त किया तो उसने जीवन के बाद विकास के प्रति उद्दाम सालसा भी विकासित की। इन दोनों में (स्वातन्त्रय-प्रेम तथा विकास के प्रति प्रमुराग) संप्रपं की दशा में व्यक्ति की स्वतन्त्रता की उसके विकास के प्रति प्रमुराग प्राप्त विकास के प्रति प्रमुराग) संप्रपं की दशा में व्यक्ति की स्वतन्त्रता की उसके विकास के प्रति प्रमुराग

हुवंट स्पेंसर का जन्म उस परिवार मे हुया था जो धार्मिक क्षेत्र मे विचार-स्वातन्त्र्य का प्रेमी था। "उमे शक्ति के प्रति उपेक्षा यौर विद्रोह से प्रेम यपने पूर्वजो से विचारत में मिला था जिनका विख्वान था कि प्रकृति के वे निष्म जो कारण-कार्य के वैज्ञानिक सिद्धान्तो में पाए जाते हैं, मानव-निर्मित कानूनो से प्रधिक श्रेष्ट हैं।" उसकी शिक्षा परम्परागत प्रचीत् रुद्धिगत प्रमुजावन (Conventional Training) से मुक्त थी। युवावस्था मे उसे जो रुद्धिवाद-विरोधी शिक्षा प्राप्त इंड उससे उसकी विचार-धारा प्रमावित हुई। उसका जाचा टॉमस स्पेंसर (Thomas Spencer) राजनीति मे एक उम्र सुधार-वादी या रेडिकल (Radical) था और वर्रीम्यम के जॉर्जिक स्टर्ज (Joseph Sturz of Birmingham) का सहयोगी था जिसने 1841 ई मे 'Non-Conformist' नामक पत्रिका संचालित की। सन् 1842

<sup>1</sup> Metz . Hundred Years of British Philosophy, p. 102.

<sup>2</sup> Hearnshaw: Social & Political Ideas of Thinkers of the Victorian Age, p. 80.

में स्वय हवंट स्पेसर ने 'सरकार का उपयुक्त क्षेत्र' विषय पर इस पित्रका में अपना लेख प्रकाशित कराया या। बचपन से ही स्पेंसर उग्र दार्शनिक सुधारबाद या रेडिकलवाद (Philosophical Radicalism) के वातावरण में पीपित हुआ था और जब उंसका 'मस्तिष्क रचनारमक स्तर (Formative Stage)' पर पहुँचा तो वह इस विश्वास से प्रभावित हुआ के ब्यक्तिगत सुख (Individual Happiness) की उपलिब्ध सर्वोत्तम रूप से आग्वरिक शास्त्रियों के उन्मुक्त' स्फुरण (Free Exercise of Faculties) हारा ही प्राप्त हो सकती है और इसीजिए वह सत्ता के सब रूपों (All Forms of Authority) के विरुद्ध हो गया।

'Economist' के सम्पादक के रूप में स्पेंसर टॉमस हाग्सिकन (Thomas Hodgskin) के सम्पर्क मे भी ग्राया जिसने उसके दर्शन को बहुत ग्रधिक प्रभावित किया। हाग्सिकन बेन्थम-विरोधी रेडिकेल था। वह मानव के प्राकृतिक ग्रधिकारों में विश्वास करता था जबकि बेन्थम ने इन ग्रंथिकारो का समर्थन नहीं किया था। उसका राज्यें की हस्तक्षेप नीति या यदभाव्यम् के सिद्धान्त (Theory of Laissez Faire) मे विश्वास था । उसकी मान्यता थी कि समाज एक प्राकृतिक तथ्य (A Natural Phenomenon) और विश्वात्मा या सर्वोच्च नैतिक शक्ति (The Universal Spirit or the Supreme Moral Force) ने इसका सचालन करने के लिए प्राकृतिक नियम (Natural Laws) निर्घारित किए हैं ताकि उसके सदस्य इनकी सहायता से एक उचित व्यवस्था स्थापित कर सके। उसके अनुसार ऐसी दणा में णासन के कोई सकारात्मक (Positive) कार्य नहीं है। राज्य का कार्य केवल प्राकृतिक काननों को भली-भाँति कियान्ययन के लिए स्वतन्त्र वातावरण का निर्माण करना है। प्रनितम लक्ष्य तो राज्य-शृत्यता है जिसमे प्रशासन लुप्त हो जाएगा। वार्कर के शब्दों में हाग्सिकन न ऐसा कल्पित ग्रादर्श प्रस्तुत किया जो राज्यविहोन है, जिसमें शासन का लोप हो जाता है और जिसमें समस्त व्यक्तियों की भावनात्रों का एक-दसरे से स्वत सामजस्य स्थापित हो जाता है।"1 स्पेसर हाग्सांकन के इन विचारों से गम्भीर रूप मे प्रभावित है और सम्भवत यही कारण है कि वह आजीवन वैयक्तिक स्वातन्त्र्य तथा ग्रहस्तक्षेप की नीति (Individual Freedom and Laissez Faire) का प्रतिपादक रहा । इस तरह अगत यारम्भिक रेडिकल पर्यावरण (Early Radical Environment) और अनत. हाम्मिकन से अपने सम्पर्क से स्पेंसर को अपने राजदर्शन के मूल प्रेरणा-स्रोत प्राप्त हुए और इसी कारण वह वैयक्तिक स्वतन्त्रता के महत्त्व मे गहन विश्वास तथा राज्य के ग्रहस्तक्षेप-सिद्धान्त मे बृढ आस्या जीवन भर कायम रख सका।

कालन, सर कायम रख सका।

कालरिज (Coleridge) के लेखों के माध्यम से स्पेतर ने भेलिग (Schelling) और श्लेगंल (Schlegel) के जर्मन आदर्शवाद का भी पर्याप्त अध्ययन किया था.। इस अध्ययन ने भी उसके चिन्तन को प्रभावित किया। जर्मन आदर्शवाद (Ge man Idealism) से उसे 'जीवन की धारएंगं' (Idea's of Life) की प्राप्ति हुई। वह विश्ववास करने लागा कि जीवन की अक्रुति का वह तथ्य नहीं है जिसका भीतिक विज्ञान द्वारा निरूपण किया जा सके। इसके विपरीत स्मात्त प्रकृति मे जीवन की देवी मार्ति है। "यह एक गूढ विद्यान है जिसके अनुसार प्रकृति और समाज आन्तरिक विकास द्वारा प्रकृद होकर पूर्ण अतिकृत्व प्राप्त करते हैं।" इसरे शब्दों में, प्रकृति और समाज जीवधारी हैं, और जीववारी होने के कारण उनका विकास अनिवार्गत विश्वा तत्त्वों में, प्रकृति और समाज जीवधारी हैं। और जीववारी होने के कारण उनका विकास अनिवार्गत विश्वा तत्त्वों के विकास का का गण है, यह स्वय विश्व के विकास का। यह विकास जा का गण है, यह स्वय विश्व जितना जीव जीवारी हो उत्ता है । उपवित्तर जितना जैवा निकार पात है उत्तन। है दनका महत्त्व भी वह जाता है। इगस्प्रकृत और रोगिन के विचारों का यह योग वास्तव में स्वयंत के विचारों का आवार अस्तत करता है।

ग्रन्त मे, प्राकृतिक विज्ञानों के प्रव्ययन नें भी स्पेंतर के दर्शन को रूप प्रदान किया। ग्रपनं वाल्यकारा से ही स्पेंसर भौतिकी (Physics) मे विश्वेष रुचि रखता था। वह एक इन्जीनियर था और

<sup>1</sup> Barker : Political Thought in England, p. 87.

उनो धिनन्त पानिकारों हे विषय में प्रशेषण किए थे। उसे प्राह्मिक कार्य-कारण के सिद्धान्त (Causation) एवं प्राह्मिक नियमों के पति बहुत प्राह्में गा। वह बचपन से ही जीव-विज्ञान (Biology) से पर्यास्त परिवार ता। प्राप्त ही पिपासता के मान उनने लेमार्क (Lamarck) द्वारा प्राप्त प्राप्त के प्राप्त के मान उनने लेमार्क (Lamarck) द्वारा प्राप्त प्राप्त पर ग्रह्म स्वार पड़ा ने नाई के जीव-विज्ञान के सिद्धान्तों को प्रप्तामा । इस जीव-विज्ञान का उसके समाजवास्त्र पर ग्रह्म प्राप्त पड़ा ने नाई के जीव-विज्ञान ने ही मनोविज्ञान और साजवास्त्र के क्षेत्र में स्पेनर का पय-प्रश्नित किया। अस्त में स्पेनर लेमार्क का जिल्ला ना कि प्राधिन का। उसने डाविन की पुस्तक 'The Origin of Species' के प्रहाशित होने के पहले ही जीवन के उद्गम के विषय में प्रपने विचार वना विद्

मार्गन में स्पेंतर नो शिशाहित करने याने अनेक विचार थे। यह निष्यत रूप से कहना रांका / कि किनार मभार उम पर सामें यशिक पदा। किर भी यह प्रवस्य कहा जा सकता है कि उमरे राजनीति कि कितन पर पिचनते प्रभार उन्हों बातों का है जिनमें उसका डार्बिन से विरोध था। येम मामार रूप से उसने सावधी किसस के इन मूल नियम को स्वीकार किया था कि जीवन-संघर्ष ने योग्यता की नियु होती है।

### स्पेंसर का विकासवादी सिद्धान्त (Spencer's Evolutionary Theory)

म्पेंगर हो तिस उत्त ने प्रपने समकालीन विकासवादी विचारको मे प्रमुख बनाया वह उसका याचारणान्य एवं साजनीति मारव हो समस्यायों का विकासवादी विद्वान्त के अनुकूल व्यास्या करने का प्राणा है। एत वैद्यानिक होंगे के कारवा स्पेंगर ने यह मत ब्यवस किया कि विक्त में एक नियमित एवं निज्ञित विज्ञासी निदारत कार्य करना है और उसके अनुसार प्रत्येक व्यक्ति अपनी मीरिकता का निज्ञास कर पूर्ण व्यक्तिस्य को प्राप्ति करता है। उसकी यह छ मान्यता थी कि परिवर्तन और विकास की प्रत्येक वस्तु को प्रभावत करती है।

जैसा िक कहा जा चुका है, 19वी सदी में डार्सिन ने अपनी जिस विकासवादी विचारधारा का प्रतिपातन किया था, उससे स्पेंसर ने कोई सहायता नहीं ली थी और न ही वह उससे प्रभावित हुपा था। वास्तवित्ता तो यह हैं कि स्पेंसर अपने विकासवाटी सिद्धान्त को डार्बिन के ग्रन्थ 'The Ougun of Species' के प्रकाशित होने के 6 वर्ष पूर्व ही प्रतिपादित कर चुका था। डार्बिन, वैत्तास, हुत्सनें, त्यून गाद प्रािंगान्त्रियों के निष्कारों ने स्पेंसर के परिणामों की सत्यता को स्वीकार किया। उसमें प्रभावित होकर प्रमें प्रभावित होकर प्रमावित होकर प्रमावित होकर प्रमावित होकर प्रमावित होकर प्रभावित होकर प्रमावित होता है स्पें होता होता है स्पेत्र स्पें होता है स्पें है स्पें होता है स्पें है स्पें होता है स्पें है स्पें है स्पें है स्पें है स्पें होता है स्पें है स्पे

स्पॅसर के विकासवाव की डाविन के सिद्धान्त से समानता एवं भिन्नता—डाविन की घारणा थी कि प्रत्येक काल में सर्वंत एक ही बाति के विभिन्न प्राणियों और प्राणियों की विभिन्न जातियों में निरन्तर पोर नमर्प चलता रहता है। इस समर्प में केवल योग्यतम प्राणी ही वच्च पाते हैं। उस समर्प में केवल योग्यतम प्राणी ही वच्च पाते हैं। उस समर्थ में नष्ट हो जाते हैं। अपने जीवन-सामग्री जुटाकर जीवित रह जाते हैं। अविक निर्वंत प्राणी इस समर्प में नष्ट हो जाते हैं। कुछ व्यक्ति दूसरों की प्रपेक्त प्रवास प्रविक्त स्वताली व्यक्ति प्रत्ये अपने जीवन-सामग्री जुटाकर जीवित रह जाते हैं। कुछ व्यक्ति दूसरों की प्रपेक्त प्रयिक्त स्वताली इसलिए होते हैं अपीक्त स्वयोगवच प्राप्त अपने कुछ वज्ञानुक्रमगत रूप (Inherited Characteristics) के कारण वे स्वयं को परिस्थितियों के अनुरूप प्रयवा प्रप्ते पर्यावरण (Environment) के प्रनुक्त संस्तता से हाल देने हैं, किन्तु जिनमें उन गुणो का प्रमाग होता है ने तष्ट हो जाते हैं। जो व्यक्ति मर्चा से वच जाते हें उनके गुण वज्ञानुक्रमण द्वारा उनकी सत्तान में का जाते हैं प्रोर इन विभिन्नताग्रों के मचित हो जाने पर नवीन प्रजातियों (New Species) का जनम होता है।

डाविन के 'योग्यतम की उत्तर वीविता' (The Survival of the Fittest) के इस विद्यान को स्वीकार करते हुए स्पेंसर ने अपने ग्रय 'Principles of Ethics' में लिखा है कि "निम्नकोटि के प्राणियों की भौति मनुष्य के बारे में वह नियम जिनके अनुसार आचरण करने से एक प्राणियों वीवित रहता है, यह है, कि वयस्कों में से वे व्यक्ति जो स्वय को अपने पर्यावरण के सबसे अधिक अनुकूल बना लेते हैं, यह है, कि वयस्कों में से वे व्यक्ति जो सबसे कम अनुकूल बना पाते हैं वे सबसे कम अगति करते हैं।"

किन्तु उपयुक्त विचारों के द्वारा स्पेंसर डाविन के प्राकृतिक चुनाव (Natural Selection) के जीवशास्त्रीय सिद्धान्त को सामान्य रूप में ही स्वीकार करता है। अनेक वार्तों में उसका डाविन से मतभेद है। वह डाविन की भीति यह नहीं मानता कि जाणियों में विभिन्नताएँ संयोगवत्र प्रात्ती हैं। इसके विपरीत उसका कहना है कि वह परिवर्तन और अनुकूलन अपवा प्राणियों की ये विभिन्नताएँ उद्देश्यपूर्ण (Purposive) होती हैं। जीवित प्राणी स्वयं की पर्यावरण के अनुकूल बनाने का निरन्तर अवल करते हैं और इन प्रयत्नों द्वारा नवीन कार्यों एवं विश्वेषतायों को विकसित करते रहते हैं। ये विश्वेषतायों वंबानुकमण द्वारा एक संवति से दूसरे सर्वति में सकान्त हो जाती हैं। सारौंच में बाविन के विपरीत स्पेंसर सोट्स्य विभिन्नतायों (Purposive Variations) और उनके वंबानुकम (Heredity) द्वारा सकमण् (Transmission) में विश्वस करता या और इस धात का उसके राजदर्शन पर गहरा प्रभाव पड़ा। मैनसी ने विज्ञा है कि "चूकि यह आकर्तिमक विभिन्नतायों की प्रयेक्षा सोट्स्य विभिन्नतायों में विश्वस करता या, अत उतका यह छ विचार या कि अस्तित्व के लिए संबर्ष में राज्य द्वारा किणी भी प्रकार की बाधा द्वाना अवैतानिक था। सचिव गुणों के संक्रमण में विश्वस करने के कारण उनकी मान्यता यी कि प्रकृतिक चुनाव के मान्यम से प्राप्त गुणों के संक्रमण में विश्वस करने के कारण उनकी मान्यता वी कि प्रकृतिक चुनाव के मान्यम से प्राप्त गुणों का संक्रमण मानव द्वारा किए गए प्रवत्ती की प्रयत्ती का प्रविक्ष प्रच्ये साथा वाता अवैतानिक था। सचिव गुणों के संक्रमण में विश्वस करने के कारण उनकी मान्यता वी कि प्रकृति चुनाव के मान्यम से प्राप्त गुणों का संक्रमण में विश्वस करने के जारण उनकी मान्यता की कारण अधिक प्रवृक्त के साव्यम से प्राप्त गुणों का संक्रमण मानव द्वारा किए गए प्रवर्ती की प्रविद्या का विश्वस का के साव्यम से प्राप्त गुणों का संक्रमण मानव द्वारा किए गए प्रवर्ती की प्रविद्या का के साव्यम से प्राप्त गुणों का संक्रमण मानव द्वारा किए गए प्रवर्ती की प्रविद्या का विश्वस का की स्वयन से सावता गुणों का संक्रमण मानव द्वारा किए गए प्रवर्ती की प्रविद्या का स्वयं सावता की स्वयं स्वयं स्वयं सिक्स का से स्वयं सिक्स का

स्पेंतर के अनुसार विकास की प्रक्रिया—विकास पर प्रक्रिया पर प्रकाश डालते हुए स्पेंदर कहता है कि सम्पूर्ण विश्व की उत्पत्ति पदार्थ से होती है। पदार्थ और इश्य-जात् दोनों एक-दूजरें से सम्बन्धित हैं। विकास केवल चेतना जगत् में ही नहीं होता प्रत्युत प्रचेतन अववा अजैविक जगत् भी विकासधील है। स्पेंसर ने अपने समकालीन वैज्ञानिक सिद्धान्तों के आधार पर प्रमाणित करने का प्रयास किया है कि प्रारम्भिक अवस्था में विश्व अविरक्त रूप से गतिमान गैम से व्यास्त था। धीरे-धीरे विकास की प्रक्रिया दारा उसमें परिवर्तन हुआ और उच्छा होने पर उतके अनेक दुकड़े हों गए जिनको ग्रह एवं उपग्रह कहा जाने लगा। कालान्तर में गैस का वह अनिष्यत व्यवस्थाना गोता निश्चित स्वरूप वाला एवं ठोस हो। यदा और तापमान एवं वातावरण सम्बन्धी परिस्वितियों के अनुकुत होने पर उस पर प्राण्यों का विकास हुआ। इस मौति भौतिक जगत् से ही चेतन जगत् का चवय एवं विकास हुआ।

19को सताब्दी के प्रतेक वैज्ञानिकों ने ईवनर में विज्ञास न रख कर जीवन-शक्ति के विज्ञार का प्रतिपादन किया था। यह सक्ति स्थिर नहीं सिषतु पतिश्रील मानी गई थी। यह कहा गया था कि मानव-समान ऊर्ध्व गति से प्रगति करता है, किन्तु इसका लक्ष्य स्पष्ट नहीं किया गया था। स्पेंसर ने निरन्तर विकास के सिद्धान्त को निरात्तर कर व्यक्तित स्वतन्त्रता के प्रविकार की पुष्टि इस्ते के उद्देश्य-से अपने राजवर्धन के सिद्धान्तों पर इसका प्रयोग किया। शक्ति के विकास ने विद्यान्तों पर इसका प्रयोग किया। शक्ति के विज्ञास ने विद्यान्तों पर इसका प्रयोग किया। शक्ति के विज्ञास ने विकास कर उसने हर चेतन एव प्रचेतन वस्तु में शक्ति विद्याना रहती हैं और इसी कारण उस वस्तु का विकास होता है। इस शक्ति के स्वक्ष में परिवर्तन हो सकता है किन्तु उपका विनास नहीं हो सकता। इसरे शहरों में उसने वत्त्वाया कि किसी भी पदार्थ को अनिया रूप से समान्त नहीं किया जा सकता, केवल मान उससे इस में इसी परिवर्तन किया जा सकता, है।

<sup>1</sup> Maxey : Political Philosophies, p. 558 -

स्पेंसर जैविक और अजैविक (चेतन एव अचेतन) जगत् मे विकास-अक्रिया का उल्लेख करते हुए अतिजैविक जगत् के विकास की भी चर्चा करता है। अतिजैविक जगत् से उसका ताल्पयं समाज एव व्यक्ति से है। उसके मतानुसार व्यक्ति का मस्तिष्क जाँगवावस्था से वयस्कावस्था तक विकसित होता रहता है। इसी भौति समाज का भी वानै-वानै: विकास होता है, यचि इसमें भी 'योग्यतम की विजय' (Survival of the Fittest) का सिद्धान्त लागू होता है अर्थात् वही समाज जीवित रह पाता है जो स्वयं को भौतिक वातावरण के अनुकूल वना लेता है और ऐसा करने मे असमर्थ रहने वाला समाज विवाय हो जाता है। स्पेंसर ने ऐतिहासिक अमाजों के आधार पर अपने इस सिद्धान्त की पुष्टि करने का प्रयास किया है।

स्पेंसर द्वारा की गई विकासवाद की परिभाषा एवं अतिजैविक जगत् मे नैतिक श्राचरण— स्पेंसर ने विकासवाद की परिभाषा करते हुए कहा है कि "यह वह सिद्धान्त है जो प्रतिश्वितता से निश्चितता की श्रीर, सरलता से जटिलता की श्रीर प्रश्नसर होता है। विकास जातीयता से विजातीयता की जोर होता है।"

स्पेसर के अनुसार विकासवाद की प्रक्रिया जैविक, अजैविक और अतिजैविक तीनो ही-सेन्नों में होती है । वह प्रक्रिया किस भाँति होती है इसका वर्ण्य पुर्वोक्त पिक्तमें में किया जा चुका है । यह स्मरणीय है कि स्पेसर अतिजैविक जगव (समाज एव व्यक्ति) में नैतिक प्राचरण की चुनों करता है । स्पेसर की नैतिकता की धारणा भी उसके विकामवाद के सिद्धान्त के अनुकूल है । नैतिक प्राचरण से उसका तात्यमें ऐसे आचरण से इसका तात्यमें ऐसे आचरण से हैं ने सामाजिक वातावरण में हो तथा समाज के जीवन की रक्ता शिर उसकी दीर्धता में सहायता प्रदान करता हो । वह उस विधान को नैतिक समस्त्रता है जो विकास की प्रक्रिया में सहायक होता है । नैतिकता को वह कोई निरपेक्ष वस्तु नहीं मानता और न उसे कोई ऐसी धारणा ही मानता है जिसकी उपयोगिता सव कानो और परिस्थितियों में रहती हो । स्पेसर के मतानुसार नैतिक भावना का प्रस्थ वन्तुयों की मौति स्वय विकास होता है । मानव-बाति की रक्षा को वह एक मानक के रूप में मानता है जिसके द्वारा नैतिकता ।एव ग्रनितिकता का निर्णय किया वा सकता है । जैविक, प्रजीविक और प्रतिचितिक वा को ति प्रतिच किया वा सकता है । जैविक, प्रजीविक और प्रतिचितिक नो की सिक्त कान की स्था के अनुकूल समय-समय पर जिन मापदण्डों की आवश्यकता पडती है, उनको ही अनैतिकना की सद्धा दे दो जाती है । वही प्राचरण नैतिक है जो मानव कर्याक्तात एव ग्रो सेवस्त के इन विचारों को स्पष्ट करते हुए सो सेवाइन (POC Sabino) ने लिखा है—

"जसने यह प्राचा की कि समाज की वृद्धि से विकास की निम्नतर ग्रीर उच्चतर ग्रवस्थाओं को स्पष्ट कसीटी प्राप्त हो जाएगी। इसके ग्राधार पर हम निर्मुष कर सकेंगे कि कीनसी चीज पुरानी ग्रीर कोनभी नई, कोनसी उपयुक्त प्राप्त कीनसी अच्छी ग्रीर कोनसी उपरुक्त से की की अच्छी ग्रीर कोनसी उपरुक्त से कीनसी अच्छी ग्रीर कोनसी उपरुक्त से नैतिक सुधार ग्राप्त की जीविक संकल्पना का विस्तारमान है। स्मार का मत पा कि योग्यतम व्यक्तियों को ही जीवित रहने का अधिकार है और उनके नीवित एहने से ही समाज का कत्याए। होता है।"

विकास की चार ध्रवस्थाएँ—स्पेंसर ने विकास-क्रम के सम्बन्ध को व्यवत करते हुए लिखा है कि—"विकास गति के निरन्तर विषटन एव द्रव्य के सगठन का एक स्पष्ट रूम है। इस क्रिया मे एक प्रनिष्यत, प्रव्यवस्थित एव पूथक् स्थिति ते द्रव्य एक निष्यित एव सुख्यसिथत तथा सथोजित प्रवस्था में परिवर्तित होता रहता है। इसके साथ ही उस द्रव्य की प्रवस्था में परिवर्तन की निम्नलिधित चार प्रवस्था में परिवर्तन की निम्नलिधित चार प्रवस्था में स्पष्ट है कि पदार्थों में परिवर्तन की निम्नलिधित चार प्रवस्थाएँ हैं जिनके द्वारा प्रकृति का विकास होता रहता है—

(1) सरल से जटिल की ग्रोर (From Simple to Complex)

#### 712 पाश्चात्य राजनीतिक विचारी का इतिहास

- (ii) ग्रनिश्चित से निश्चित की मोर (From Indefinite to Definite)
- (iii) ग्रामस्त से समयत की ओर (From In-coherent to Coherent)
- (iv) सजातीय से विजानीय की ग्रोर (From Homogeneity to Hetrogeneity)

स्पेंसर के अनुसार इन धवस्थाओं द्वारा ही विकास की प्रक्रिया चलती है। उताहरणार्थ, सजातीय पदार्थ सदैव एक-सा नहीं रह सकता, वह बाह्य प्रभावों एव परिस्थितियों के फलस्वरूप प्रपास कर निरन्तर परिवर्तित करता रहता है और विजातीयता की और अग्रसर होता रहता है। पर्वत अंगिएयाँ, समुद्र, नक्षत्र आदि इसके उताहरण है। स्पेंसर ने कहा कि आदिम प्रुग में मनुष्य और वन्दर की आकृति, रहन-सहन और प्रकृति एक ही प्रकार की थी। उत्तर्ग किती भी प्रकार की विभिन्नता नहीं थी पर व्यक्तियों ने स्वयं को उसी रूप ति लिया ति ही सिम्प और परिस्थित के मनुसार आवश्यकता थी। जीवन-स्पर्य में सफलता शाद्य करने के लिए। उन्होंने ग्रिभन्य वस्तुओं का प्रयोग किया जिसके फलस्वरूप उनमें ग्रनेक नवीन गुणी का सूत्रपान हुवा। वन्दरों ने स्वयं में किसी भी प्रकार का परिवर्तन नहीं किया तथा वे अपने मूल रूप में ही रहे।

स्पाटतः स्पेंदर विकास की एक मीमा मानता है। विकास उसी समय तक होगा ज्व प्राणी प्रपत्ती बाह्य परिस्थितियों के अनुकून अपने को डाल सकेगा। जिस दिन उसकी यह बक्ति समान्त ही जाएगी उसी दिन मानव का विकास कर जाएगा एव समस्त विश्व सम्युत्तन की अवस्था में या जाएगा, तव सूर्य की गरमी और प्रकास, तारों की चमक पृथ्वी का चेग, रक्त की उप्णता आदि समान्त ही जाएगी। तस्यश्वात् विनाब की अवस्था या आएगी, विश्व अम्बकारमय ही जाएगी और समाज विक्रमित्र हो जाएगा । किन्तु कालान्तर में सम्पूर्ण विश्व में पुन: एक विशिष्ट शक्ति का प्राप्तुभीव होगा तथा पृथ्वी पुन: अपनी प्रारम्भक अवस्था प्राप्त कर लेगी। इस विकास और विलयन का आवर्तन और प्रस्थावतन गुग-युगान्तर तक होता रहेगा।

यह ध्यान रखने योग्य वात है कि विकास की प्रक्रिया में स्पेंसर ने वाह्य परिस्थितियों के प्रभाव को प्रत्यिक महत्त्व दिया है। इतके द्वारा विकास के स्वरूप का निर्धारण होता है। ठींक प्रकार से विकास होने के लिए प्रावश्यक है कि वाहरी और आन्तरिक—दोनो दक्षायों का सामञ्जय हो। बालक का विकास आन्तरिक आवश्यकताओं के कारण होंगा। उसे अच्छा भोजन एवं अंटर मनोरवाएँ प्रदान करनी होगी किन्तु युवक होने के वाद दृद्ध होने तक उसको नाना वाह्य दशाएँ भी निश्चित रूप से प्रभावित करेंगी।

स्पेंसर ने प्रथने विकास-सिद्धान्त को समाज पर किम भौति कियान्वित किया है इस पर विस्तार त चर्चा प्रियम पीर्थक 'स्पेंसर के समाज सन्बन्धी सावयची विद्धान्त' में को जाएगी। यहां इतना और जान लेना जीवत है कि स्पेंसर उपयोगितावादियों की इस ग्रारणा से सहमत है कि जीवन का लक्ष्म सुख को प्राप्ति है प्रीर इस नक्ष्म की इच्छा जीवन-जिक्क (दिंग हि) करती है। मुख को प्राप्ति के लिए मनुष्य स्वयं को वातावरण के अनुकृत निरन्तर परिवर्तित करता रहता है। इस परिवर्तन के निष् मनुष्य को स्वतन्त्रता की प्रावस्यकता होती है। स्पेंसर ने इस स्वतन्त्रता को स्वतन्त्र बक्ति प्रीर क्षमता (Free Energy and Faculty) की संज्ञा वी है। मानव-समाज पर लागू करने पर इसका प्राप्तिया एक ऐसे पूर्ण समाज से होता है निसमें मनुष्य-मनुष्य के वीच पूर्ण सन्तुवन (Perfect Equilibrium) को प्राप्त करने का सर्वोत्तम नहीं होगा। स्पेंसर के अनुसार इस पूर्ण सन्तुवन (Perfect Equilibrium) को प्राप्त करने का सर्वोत्तम तरीका यह है कि धावन की गतिविधियों के क्षेत्र को जने जने जने कमा करने पर सम्बन्ध करने वह स्वतंत्र कर स्वतंत्र करने जने को सन्ति विधा करने सन स्वतंत्र करने जने सन्ति स्वतंत्र करने सन सन्ति होता।

स्पेंसर के पूर्ण धादणं समाज मे किसी भी प्रकार के शासन का ग्रस्तित्व नहीं है। व्यक्ति जब तक पूर्ण ध्रयवा प्रन्तिम सन्तुलन तक नहीं पहुँच जाता तभी तक शासन की आवश्यकता है। स्पेंगर के अनुसार, "सामञ्जस्य की इस प्रिक्रिया के दौरान प्रथम तो मनुष्य को सामाजिक दवाओं म यि रखने के लिए और द्वितीय उस दवा के अस्तित्व को लतरा पहुँचाने वाले सभी ग्राचरणों को नियन्त्रित करने के लिए किसी साधन का प्रयोग पिया जाना चाहिए। ऐसा साधन शासन या सरकार ही है।'' राज्य को इत्त कार्यों से ग्राणे नहीं वढना चाहिए। स्पट्ट है कि स्पेंसर का विकासवादी सिद्धान्त्र करने के लिए विहीन समाज (An Anarchic Society) की ग्रोर ले जाता है जिसमें किसी प्रकार के शासन के लिए स्थान नहीं है ग्रीर जिसमें मनुष्य मनुष्य के मध्य सामञ्जस्य प्रथम सन्तुलन की पूर्ण अवस्था व्याप्त होगी। स्पेंसर के मन मे राज्य-जून्यता ही समाज की प्रयत्ति की पराकाष्ठा है। यह कहने की ग्रावश्यकता नहीं है कि स्पेंगर के प्रतिन ग्रयवा प्रथम तुल्वा (Final Equilibrium) (जहाँ पर विकास की प्रक्रिया कक जाती है) की घारणा ग्राधुनिक विज्ञान के एक्टम ग्रस्थीकार्य है। शाज विज्ञान हमें यह वतलाता है कि विकास तो कभी समापत न होने वाली प्रक्रिया है "जिसमे प्रत्येक ग्रनुक्लीकरण (Adaptation) ऐसी नवीन स्थितीय उत्पन्न करता है जिनके लिए नवीन प्रनुक्लीकरण आवाग्रक होता है।" इस प्रक्रिया की कोई सीमा-रेखा नहीं है। "विज्ञान की यह चारणा स्पेसर के समन्त्रयवादी वर्णन (Synthetic Philosophy) के मूल पर ही जुठाराघात कर उसके राजनीतिक सिद्धान्तो को घराग्रामी कर देती है।"

#### स्पेंसर का सामाजिक सावयव का सिद्धान्त (Spencerian Theory of Social Organism)

स्प्तर जीवन-पर्यन्त व्यक्ति के प्रविकारी और यद् भाव्य (Laissez Faire) नीति का प्रवल समर्थेक रहा, पर साथ ही समाज की सावयवी वारएंग के प्रति भी उसके मन मे गहरी आस्था रही। यह कहना उपमुक्त होगा कि जिस तरह हॉब्स (Hobbes) ने सामाजिक समझौता सिद्धान्त का राजाओं के निरकुवावा (Monarchical Absolutism) का समयैन करने के लिए चातुर्यपुर्ध प्रयोग किया सा,ठीक उसी प्रकार स्पेंस ने विश्व-विकास और सामाजिक सावयव (Universal Evolution and Social Organism) को घारणा की सहायता से रेडिकलवाव (Radicalism) अथवा व्यक्ति के प्राकृतिक प्रयिकारों का समर्थन करने का प्रयत्न किया।

राज्य का साययव सिद्धान्त स्पेंसर के मस्तिष्क की ही जपज हो, ऐसी बात नहीं है। यह सिद्धान्त प्रत्यन्त प्राचीन है जो राज्य एव बारीर का सम्बन्ध स्थापित करते हुए यह प्रतिपादित करता है कि राज्य एक व्यक्ति के बारीरिक सगठन की भौति है। राज्य भी प्रकृति मानव-बारीर के समान है और जिस प्रकार वारीर के विभिन्न प्रयापस्थित सहयोग एव निर्मारता के साथ कार्य करते रहते हैं, ठीक उसी प्रकार राज्य के विभिन्न ग्राम परस्पर निर्मारता एव सहयोग के साथ कार्य करते हैं। राज्य की उत्पत्ति के सम्बन्ध में यह सिद्धान्त मीन है। वस्तृत यह सिद्धान्त ग्राम भे जतता ही प्राचीन है जितना राजनीतिक दर्धान । इस सिद्धान्त का उत्लेख प्लेटो के लेखों में मिलता है जहाँ वह कहता है कि "राज्य एक विस्तृत ग्रामित है जितना राजनीतिक दर्धान । इस सिद्धान्त का उत्लेख प्लेटो के लेखों में मिलता है जहाँ वह कहता है कि "राज्य एक विस्तृत ग्रामित है जी तथा पर प्रमान का उत्लेख प्लेटो के कार्य समानात्र होते है। उत्पने इस विभाजन का प्राचार समुद्ध नी भी भीर कहा था कि राज्य एव व्यक्ति के कार्य समानात्र होते है। उत्पने इस विभाजन का प्राचार सनुष्क की साराम के तीन तथा — "दिस ना (Wisdom), साहस (Courage) और इच्छा (Appetite) को बनाया था। उसने व्यक्ति को राज्य का सूक्त स्वस्थ माना था—"यदि राज्य समस्त विषय है ती व्यक्ति जनका सूक्त व्यक्ति को राज्य का सूक्त स्वस्य मीर समानवा का प्रवत्य कि वी व्यक्ति उत्तक्ति है व्यक्ति को राज्य मीर सानव-चारीर में समानवा का प्रति प्रवाद किया था। उसका सूक्त बणु है।" ध्वरस्तु ने भी राज्य भीर मानव-चारीर में समानव का प्रति स्थान किया था।

<sup>1</sup> Spencer . Social Statics, p 126-27, quoted by Maxey, op. cit , p. 559.

है। रोमन विद्वान सिसरों ने लिखा था फि "राज्य के मुिलयों का राज्य में वहीं स्थान है जो सौरे में प्रात्मा का होता है।" ईसाई धर्म के प्रसार के प्रारम्भिक दिनों में सन्त पॉल चर्च को ईसा मसीह की जीवित शरीर मानता था। ग्राधुनिक युग से हॉक्स थ्रीर रूसी ने राज्य के सानयवी स्वरूप (Organic Nature) पर बहुत ज्यान दिया। हॉक्स ने राज्य की तुलना एक कित्पत महामानव या दैत्य (Levisthan) से की। इसने राज्य की कमजोरियों की तुलना मानव-शरीर की, वीमारियों से बहुत वारीकी से की। इसने ते, विधान-पण्डल को राज्य का मस्तिक वतनाया था। १ शी। स्त्री ने, विधान-पण्डल को राज्य तथा कार्यपालिका को राज्य का मस्तिक वतनाया था। 19वी स्तावन्दी में राज्य का यह सावयवी सिद्धान्त बहुत लोकप्रिय हो गया। महान जर्मन वार्लीनक कंत्रिया (Bluntschl) ने कहा कि "राज्य कर बेवान्त सावया शिवान्त प्रतिप्ति के अपनक्षा की अपनकृति मान है।" उसने तो यहाँ तक लिखा है कि "राज्य नर है-ग्रीर चर्च मादा।" इसी प्रकार ग्रीर भी ग्राके विद्वानों ने राज्य ग्रीर मानव शरीर के इस सिद्धान्त का समर्थन किया है।

स्पेंसर के सामाजिक सांवयव सिद्धान्त की व्याख्या (Explanation of Spencer's Theory of Social Organism)

- साययन सिद्धान्त का सर्वाधिक वैज्ञानिक प्रतिपादन जिस व्यक्ति ने किया वह हुनेट स्पेंसर था। सामाजिक सावयन की वारणा उसकी राजनीतिक चिन्तन के इतिहास की अत्यन्त महस्वपूर्ण देन हैं। स्पेंसर की सावयनी द्वारणा उसकी पुस्तक 'Social Statics' और उसके निवन्द्य 'Social Organism' में प्रमुख रूप से पाई जाती है। 'Principles of Sociology' तथा 'Fact for Comments' नामक पुस्तकों में उसने अपने विचारों को तकपूर्ण ढंग से प्रस्तुत किया है। 'पेंदो, अरस्तु और हुन्दिस आवि में से किसी ने भी राज्य को एक सावयन नहीं वतलाया था। उनके लिए केवल राज्य-का स्वरूप मावयन मही वतलाया था। उनके लिए केवल राज्य-का स्वरूप मावयन मा अपनित जनकों लिए केवल राज्य-का स्वरूप मावया अपनित जनकों कहा के का राज्य को कि "राज्य जीव की तरह है" (The State is like an Organism) किन्तु स्पेंगर ने राज्य को वास्तविक सावयन का स्वरूप विचा। उसने कहा कि "राज्य स्वय एक धीमवारी है।" स्पेंगर ने वहुत विस्तार से राज्य एव धरीर से समानता स्थापित करने की चेंदर की। उसने राज्य और जीवधारी शरीर से जो समानताएँ प्रविधित की, वे इस प्रकार है—
- 1. प्राएग-शरीर और समाज-शरीर दोनों का आरम्भ सर्वप्रथम कीटाणुग्ने (Germs) के रूप से हुमा है। इन दोनों में समाज-शरीर दोनों कि प्रस्त हुमा है। इन दोनों में समान रूप से निरन्तर वृद्धि की प्रक्रियों चालू रहती है। उपो-जयी देनके अंगों का विकास होता है, त्यो-त्यों इनका आसाध्य्य बढता जाता है और इनकी बनावट में विवेष जिल्ला मा जाती है। सबसे धूद प्राएग के सरीर की बनावट विल्कुल साधारण होती है। उसमें पेट, श्वास-नली प्रयदा पहली के मिरित्तक और कुछ नहीं होता। इमी प्रकार समाज प्रयनी अनुकृत दशा में केवल बहावुरों, शिकारियों और मद ग्रीजार बनाने वालों का एक समुदाय था। लेकिन परिवर्तन के साय, समाज का विकास होता गमा और उसमें जिल्ला कि तो एक समुदाय था। लेकिन परिवर्तन के साय, समाज का विकास होता गमा और उसमें जिल्ला का प्राप्त में कि तार्थ ग्री होते होने लगा और प्रौद्योगिक विकास का प्राप्त मांच होने लगा । कहने का ताल्य यह है कि राज्य प्रपत्ती साधारण प्रारम्भिक ग्रवस्था से चनै-वर्ग विकास हो आप्राप्त में कि ताल्य यह है कि राज्य अपनी साधारण प्रारम्भिक ग्रवस्था से चनै-वर्ग विकास हो का एक सावयव में। सावयव की सोति ही पर की सावयव की भीति ही यह भी एक विन विनंध्य हो लाता है।
- 2. स्पेंसरे ने कहा कि जिस प्रकार श्रीर सावयंत्रों से बना हुआ है जो उसे जीवन प्रदान करते हैं उसी प्रकार राज्य का निमित्त भी कालियों से होता है जिससे उसे जीवन प्राप्त होता है। "धिमित जों क्रिये करते हैं, खानों में कांम करते हैं, खानों में कांम करते हैं, खानों में कांम करते हैं। खोक विकेता, मुदकर विकेता, महाजन, रेल तथा जहाजरानी आदि में काम करने वाले व्यक्ति इस सारीर के मस्तिनीयायों वाले अगें का काम करते हैं। ब्यावसायिक जन तथा

डोंस्टर, प्रशेष, उन्नेतिकः, तानकः, पारेरी प्राप्ति उन नशीर के मस्तिकः तना नाडी-मस्थान का काम करते ४ । उम प्रवार ही नवाव पा सान्य का सगउन एक मानवन्त्रनीर के ममान ही है ।"<sup>1</sup>

- 3. जारीरिक सास्टर अरोर के साम्यामा फ्रांगर निमंद होता है। यदि किसी भी सायवाद म होई राग हो नाम है । ताद है । ताद कर साम्यास नामित्र है । ताद है । ताद कर स्थास्त नामित्र है । कार्य का स्थास्त नामित्र है । ताद कर सामित्र है । नामित्र है । ताद है । ताद कर प्राप्त कर सामित्र है । ताद प्रकार क्षिय मानुसार कर प्राप्त कर प्रमुख कर प्रमुख
- 4 लगेर में भीतिक विरक्षित रहेता है। तीलं-शीर्ण अभी को पीष्टिक मीजन द्वारा नीन एक पुट बनाम पाना है। त्यों प्रकार राज्य में भी परिवर्गन होता रहता है। जिस प्रकार गरीर के स्वानु कर जी रहते है धीर उनके स्थान पर नणस्वायु उस्त्र होते रहते हैं, ठीक सभी प्रकार बार्य के विर्वेद, रीनी एवं इदा मनुष्य क्ष्ट होते रहते हैं भीर उनका स्थान नवीन व्यक्ति नेने वहाँ हैं।
- 5 जरीर है जिन कार्य मुख्य होने हैं—सेवरण, निगरण एव सुन्नवालन । मुद्ध, पेट एव खर्चि सेवच हा काम करती हैं। ये यन भोजन प्रभावर गरीर ही रहा करते हैं। रक्त-नाडियों, जिराएँ, हुरस, नमें पादि भो ज हे दिनरण का नार्य करती है वीर मिलाह तथा स्माप्तन द्वारा सुम्नालन का कार्य होता है। धीठ तमी प्रकार का समयन तथा कार्य-व्यामी राज्य में विद्यमान है। ख्वीन एवं तरिस सार्य के सोवक प्रमृत्र है ना गराहर क्यों मिलाह का कार्य करता से करता है।
- 6 वन्त में, एक ारीर की नाति समाज के किसी एक ग्राम की अधिक इंद्रिका ग्राम होता है दूसरे ग्रामों की युद्धि ने प्रारोध । बरें-बरें भून्यामी ग्रीर उद्योगपति अभिकों के जीवण के ग्राम्यार पर ही न्यित हैं।

म्पॅमर ने नमाज तथा मायप्र में जो समानतार्ग देशी है वे डॉ. एच ग्रार. मुरे (Dr H R. Murray) के प्रनुसार नशेष में ये ई—

(1) दोनो ही नघ समूह में प्रारम्भ होकर ग्राकार में बढ़ते हैं।

(u) जैने-जैम वे बढते जाते हं उनमे प्रारम्भिक मरलता के स्थान पर जटिलता खाती जाती है।

(iii) उन बटनी हुई निभिन्नना के नाव उन दोनों के निर्णायक अगो में परस्पर-निर्मरता बटती है। प्रत्येक अग का जीवन तथा साधारण कार्य सम्पूर्ण जीवन पर निर्मर हो जाता है।

(14) नम्पूर्ण का नीवन, ग्रगो के जीवन की ग्रपेक्षा पहले से कही ग्रपिक स्वतन्त्र हो जाता है। प्राची। ग्रीर राज्य में विभिन्नताएँ

हुउँट स्पॅनर ने दोनों ने प्रममानता (नेद) की वातों पर भी वल दिया है और यह स्वीकार ज़िया है कि दोनों के बीच की समानता प्रत्येक इंटिट ने पूर्ण नहीं है। इन दोनों में दो महत्त्वपूर्ण अन्तर हैं।

1. पनु अवना मानव-गरीर के विभिन्न अने मिलकर एक सम्पूर्ण शरीर की-रचना करते हैं। यदि उन्हें गरीर से प्रनम कर दिवा जाए तो वे सजीव नहीं रहते और वेकार हो जाते हैं। प्रयोव जीववारी रचना का प्राकार होता है, निष्चित है और उसकी इकाइयों परस्पर सम्बद्ध हैं। इसके विपरीत सामाजिक गरीर लिण्डत है, उनका पगु या व्यक्ति के समान कोई निष्चित प्राकार नहीं है। अनकी इकाइयों में परस्पर मम्पर्क तो होता है, पर उनमें उतना पनिष्ठ सम्बन्ध नहीं है। वे विवती हुई हैं। स्पेनर के अनुनार मामाजिक वारीर की इकाइयों स्वतन्त्र है प्रोर प्रविक या कम विस्तृत क्य में विवती हुई हैं।

<sup>1</sup> Murra , Social and Political Thought of the 19th Century, p. 21

2 एक जीवित शरीर में चेतना शरीर के एक विशिष्ट भाग में केन्द्रित होती है। शरीर के विशिष्ठ अंगो की अपनी कोई पृथक-पृथक चेतना अथवा इच्छाएँ नहीं होती। शरीर के केवल एक केन्द्र में ही चेतना रहती है। परन्तु जीवित शरीर के विपरीत समाज में चेतना का कोई एक केन्द्र नहीं होता तथा यह व्यापक रूप से समाज में फैली हुई होती है। समाज में प्रत्येक सदस्य की अपनी निजी चेतना होती है। वह स्वैच्छिक कार्य करने में स्वतन्त्र है जबिक जीव के अया इस द्विट से महितक के पूरी तरह अधीन होते हैं।

उपयुक्त भेद स्वीकार करते हुए भी स्पेंसर की यही मान्यता है कि राज्य एक जीववारी रचना है। इन भेदों के प्राधार पर ही उसने व्यक्तिवादी सिद्धान्त का प्रतिपादन किया है। उसने मत में चूकि राज्य में चेतना का ऐसा एक केन्द्र नहीं होता जैसा जीववारी में होता है, प्रदूर राज्य की चाहिए कि वह व्यक्तियों को प्रपन्न हित-साधन के लिए पूरी स्वतन्त्रता प्रदान करें। समाज का अस्तित्व सदस्यों के लिए है, सदस्य समाज के लिए नहीं हैं। इस प्रकार स्पेंसर ने सावयव निद्धान्त को व्यक्तिवाद का प्राधान कर विरोधाभास को जन्म दिवा जो प्राधान भी विवाद का विषय बना हुया है। उचित तो यह था कि या तो उसे अपने रेडिकत्वाद एवं प्राकृतिक प्रधिकारों में विश्वास को तिलांजिं दे देनी चाहिए थी या सामाज्य सावयव के सिद्धान्त का परित्याग कर देना चाहिए था ।

स्पेंसर की सामाजिक सावयवी बारएगा की बालोचना करने से पूर्व इस महस्वपूर्ण तरन की बीहरा देना उचित होगा कि उसके पूर्ववर्ती विचारक स्त्रेटों, सिसरो ग्रादि ने राज्य ग्रीर जीव्यारी की तुलना करते हुए कहा कि 'राज्य जीव की तरह हैं (The state is like an organism)। परन्तु स्पेंसर प्रपनी विचारवारा की इन लेखकों से एक कदम ग्रागे ले जाता है। राज्य और जीव्यारी के मध्य समानताग्रो का प्रवर्शन करने में वह यह निकल्प निकालता है कि 'राज्य स्वय एक जीव्यारी हैं (The state is itself an organism)। यह ग्रन्तर वहुत महस्वपूर्ण है नयोकि स्पेंसर ने यहाँ समानताग्रो को एकता (Ideatities) समक्रने की भारी भूव की है जिसके फलस्वस्य उसका वर्षन एकींग्री ग्रीर विरोधी मान्यतार्थों का गोरख-वन्ना वन ग्राप्त।

ाम्रो का गोरख-धन्धा वन गया।

स्पेंसर का राजनीतिक चिन्तन (Spencer's Political Philosophy)

'स्प्तर की विकासवादी और सामाजिक सावयववादी वार्णा के म्रतिरिक्त राजदर्शन के विवासी के लिए उसके दर्शन में रुचिकर विवेद — उसका व्यक्तिवादी, राज्य के कार्यक्षेत्र की उमकी धारणा, विवेदत श्रीधोमिक हस्त्रेश (Laissez Faire) सम्बन्धी विकास एव अधिकार विवयक उसका चिन्तन है। इन पर पूर्वक् से विचार करने के पूर्व इतना कह देना प्रावयक है कि स्पेंसर ने अपने राजनीतिक चिन्तन में 'सामाजिक सिद्धान्तों को जीवशास्त्रीय विकास से सम्बन्धित किया है', पर उसने व्यावहारिक तथ्यों को बयास्थित रखा है। इंस तरह राज्य के विकास की नेवीन धारणा की पुदि करते हुए भी उसने जो निक्स निकाल है उनमें कोई नवीनता नहीं है। '' स्पेंसर का व्यक्तिवाद (Spencer's Individualism)

स्पेसर पर बाल्यावस्था से ही व्यक्तिवादी प्रमाव था प्रीर जीवने पर्यन्त वह एकं व्यक्तिवादी विचारक रहा। इस विचारधारा का उसके राज्य-सम्बन्धी विचारो पर गहरा प्रभाव पडा। किन्दु विचित्र वात यह है कि प्रपने सावयवी सिद्धान्त द्वारा भी उसने अपने व्यक्तिवादी विचारो का पोषण करने की चेण्टा की और दोनों में ताल-मेख बैठाने का प्रसक्त प्रमंत किया। चूँिक सावयवी धारणा और व्यक्तिवादी सिद्धान्त ये दोनों ही परस्पर विद्योधी बातें हैं अत यही कहा जाता है कि 'स्पेसर का दर्शन प्राष्ट्रिक प्रथिकारों और व्यक्तिवादी सिद्धान्त ये दोनों ही परस्पर विद्योधी बातें हैं अत यही कहा जाता है कि 'स्पेसर का वर्शन प्राष्ट्रिक प्रथिकारों और व्यक्तिवाद पर जाने की का अद्भुत सिक्षण' (A queer mixture of natural rights and organic allegories of the State) है। स्पेसर ने व्यक्तिवाद पर अपने जे विचार प्रकट किए. वे सिक्त के अपिताबादी विचारों से सिक्त हैं।

स्वेंनर के व्यक्ति । विश्वास का मार यह है कि व्यक्ति का विकास प्रकृतिक द्वा में उसी नरह स्वरहरूत्वाव रेह होना चाहिए जिस नरह मानव है यतिरिक्त हिसी ग्रस्य स्वतस्त्र जीव का होता है। मान्य के मार्च म ममान या राज्य एक प्रतुन ही अन्ता है निमके द्वारा व्यक्ति का विकास सम्भव नते होता, परात एक जाता है। यह व्यक्ति के विकास के जिल् यह पात्रस्थक है कि व्यक्ति पर राज्य हा किनी भी नरह हा निबन्धल न हो। एह शास्त्रत मुख, मधुद्धि और ब्रानन्द के लिए राज्य की नमादि। ती श्रेय-हर है। राज्य की विधिया, परम्परापी एवं संवाहित मामाजिह नैतिकताथी के कारण व्यक्ति हा स्थानाधिक विक स प्रशन्त हो जाना है। पन कुछ पुनिन एव न्यायालयों के प्रतिरिक्त धानन के नभी थनों को वयातील समाध्त कर देना चाहिए। राज्य एवं ममाज व्यक्तियों के समूह है, पन- उनका प्रस्तितः व्यक्ति के श्रन्तिता पर प्राधित है। राज्य उन व्यक्तियों का समृह है जो प्रपनी ब्रन्तिनिटन सितानों के विकास ग्रीर प्रयोग के लिए धानव्यक स्वतन्त्रता की मांग करते हैं। प्रत्येक की स्वनन्त्रना दूनरों की समान स्वान्थता में सीमिन होती है । इसलिए स्वनन्यना प्राप्त कराने के लिए ही जानन का जन्म हमा है और बही उनका मारदण्य है। बस्तुत अपनी उस बारणा में स्पेसर बेन्थम और निन के बहत निरट है। यह उनकी भौति ही व्यक्तियादी नहीं, प्रत्युत् यह उनकी अपेक्षा अधिक व्यक्तियादी है बरोकि उनके लिए स्वतन्थता से प्राकृतिक अधिकार उत्पन्न होते हैं। स्पेंसर के अनुसार व्यक्ति के दो हुए है-चाह्य श्रीर आन्तरिक । ग्रपने बाह्य ग्रस्तित्व मे व्यक्ति को पूर्ण स्वतन्त्रता मिलनी चाहिए ताकि प्रपने ग्राम-पाम के बातापरण में वह समर्प द्वारा ग्रपना उचित स्थान प्राप्त कर सके। म्रान्तरिक दृष्टि मे व्यक्ति एक चेतना है जिसके विकास के लिए भी स्वतन्त्रता की म्रावश्यकना है-ऐसी स्यतन्त्रता जिसके द्वारा वह दूसरे व्यक्तियों की चैतना का उसी प्रकार सम्मान कर सके।

स्पेंतर की माग्यता है कि जिस राज्य में जितनी अधिक स्वतन्त्रता होगी वह राज्य उतता ही अधिक अच्छा होगा। स्पेंनर के अनुनार राज्य एक ऐसी अनैतिक सस्या है जो भूतकालीन अवशेषो पर स्थित है और वैयक्तिक स्वतन्त्रता में सर्वेव हस्तक्षेप करती है। राज्य की भौति ही अप्य अनेक अवशेष है और प्रयोग अवशेषों को कायम रखने के लिए वे राज्य की सहायता चाहते हैं और इसीलिए राज्य का समर्थन भी करते हैं। वास्त्र में व्यक्ति की सत्य विडी समस्या है राज्य का अन्त करना। राज्य को भी यह मान लेना चाहिए कि आकृतिक स्वतन्त्रता के नियम को सम्यान करने के लिए उसका अन्त होना भावश्यक है। अतः राज्य द्वारा व्यक्ति को यह अधिकार मिलना चाहिए कि "वे राज्य का परित्याण कर सकें और इसकी नागरिकता के भार को उतार कैंकें।" स्पेंसर के मतानुसार व्यक्ति को राज्य की भ्रवहेलना अथवा राज्य से सम्बन्ध-विच्छीद करने का अधिकार है। वह राज्य-के संरक्षण मे रहने से

इन्कार कर सकता है, इससे खुटकारा पा सकता है और अपनी इच्छा से कानून मुक्त जीवन व्यतीत क सकता है। स्पेंसर ने अनिवार्य सहयोग की अपेक्षा ऐच्छिक सहयोग और सकारात्मक नियन्त्र (Positive Regulation) की अपेक्षा नकारात्मक नियन्त्रण् (Negative Regulation) पर अपि वल दिया है। सुलो की आिर राज्य के हस्तक्षेप से आप्त न हो कर स्वय के प्रयत्न से आप्त होती और शासन कार्य युराइयों को रोकना है न हि लोगो को सुली बनाना अथवा उन कार्यों में सहयों देना जिन्हें जनता स्वय कर सकती है। स्पेंसर के अनुसार राज्य के कार्य (Spencer on State Action)

स्पेंसर ने राज्य के कायों का वर्णन निपंत्रात्मक रूप से किया है। राज्य को चाहिए कि वा स्वय को (क) विधि-व्यवस्था को रक्षा के लिए पुलिस-व्यवस्था, (ख) बाह्य, प्राकृमणो और आन्तिर आन्ति की रक्षा के लिए सैनिक सगठन और (ग) अपराधियों को वण्ड देने के लिए न्यायालय, व्यवस्य तक ही सीमित रखें। ये न्यूनतम कार्य है। राज्य एक आवश्यक बुराई होते हुए भी ये कार्य उसे करें होंगे। शिक्षा, स्वास्थ्य, सफाई आदि की व्यवस्था व्यक्तियो द्वारा स्वयं की जाएगी।

स्पेंतर के अनुसार राज्य को जुद्योगों का संचालन किमी धार्मिक चर्च की स्थापना, गरीबों की महायता, जपनिवेशों की स्थापना, जनता-स्वास्थ्य के लिए चिकित्साजयों की व्यवस्था और लोगों की शिक्षा का प्रवन्ध आदि नहीं करने चाहिए। "किसी व्यक्ति की सम्पत्ति की छीन कर उसके स्वय के अथवा अन्य लोगों के वाल को जो शिक्षा देना उमके अधिकारों की रक्षा के लिए आवस्थक नहीं है, अब- यह पृष्टिपूर्ण है।" राज्य को इस्तक्षेत्र केवल नंभी मान्य है जब किमी वालक को उसके अधिकार में विचन किया जाए, अर्थात् जब उसे अधिकार में में विचन किया जाए, अर्थात् जब उसे अधिकार में में विचन किया जाए, अर्थात् जब उसे अधिकार में में विचन किया जाए, अर्थात् जब उसे अधिकार में में विचन किया जाए, अर्थात् वाच उसे अधिकार में में विचन किया जाए, अर्थात् जब उसे अधिकार में में विचन किया जाए, अर्थात् वाच उसे अधिकार में स्वतन्त्रता में वाचक विद्व होंगे।

स्पेंसर ने विकास का स्पर्टतम् लक्ष्य व्यक्तियो के जीवन में चलने वाला समर्थ माना है जिमके द्वारा प्रक्तियानी एवं योग्य व्यक्ति विजयश्री का वरस्य करते है नथा निवंस एव प्रयोग्य प्राणी ससार से विवा हो जाते हैं, इनलिए राज्य प्रयवा समान की इस मंबर्य की रोकने अववा दूसरे शब्दों में सबलो से निवंसो की रक्षा करते के लिए कुछ नहीं करना चाहिए स्प्रोति वृद्धि राज्य निवंदी की निवंदी की निवंदी की समान की साम प्राणी साएगा तो मंमार अयोग्य एव निवंत व्यक्तियों से भर जाएगा निवसे समूर्ण समाज की हानि उद्योगी होनी। प्रतः विकास की स्वाधायिक चूढि तथा व्यक्ति एवं पर्यावेद्यण (Environment) में पूर्ण सामवस्य स्थाति कृरते के लिए सह आवश्यक है कि राज्य मानवीय भावना से अपने को यशामस्थव दूर रखे। राज्य का कार्य केवल समाज के सदस्यों को स्थाठित रखना योर उनके राज्य के प्रविच्या विकास समझा जाए तो देखा जाता है कि वेह ही वह सरअण से श्रायक कुछ करता है, वह प्राज्ञाना वन जाता है, और यदि उसे अनुक्रनीकरण में सहायक समक्षा जाए तो प्रविच्या कुछ करता है, अनुक्रतीकरण में सहायक समक्षा जात है वी स्वक्त कार्य की प्रविच्या कुछ करता है, अनुक्रतीकरण में सहायक साम जाए तो प्रविच्या कर जाती है।

्रपेसर की मान्यता है कि राज्य में न सिक्को की ब्यूबरमा होनी चाहिए, न डाक्यरों की । नोटों और सिक्का के आदान-अवन्त पर प्रतिवन्य लगाना विनिसय तथा सामाजिक प्रधिकार के प्राकृतिक नियमों का हतन है। समुद्री न ताजों की कुणन पात्रा के लिए राज्य की प्रकाय-गृहों की भी व्यवस्था नहीं करनी चाहिए। राज्य को सफाई और जनकत्याया का श्री कोई नहीं करना चाहिए क्योंकि इसते सोस्यतम की उत्तरजीविता (Survival of the Fittes) के प्राकृतिक सिद्धान्त में वाद्या पडती है। यदि नोग न्वान्य्य का महत्त्व समझी नो स्वय जुसकी रक्षा करने । सफाई के प्रति जनकी विच होगी वो वे स्थ्य मफाई रखेंगे। सरकार को नगरपालिकाओं के संगठन की स्वद्यासता करने जी आवश्यक्त नहीं है। यदि राज्य से कोई सहायता नहीं मिलेगी तो रोग इन क्षेत्रों से ग्रीर भी प्रक्षिक उर्साह से काम करेंगे तथा वे जो कुछ भी करेंगे उसका महत्त्व स्वय ही समझेंगे। स्पेसर का कहता है कि गरीव या तो ग्रपती दशा में स्वय सुधार करें या फिर अच्छा है कि वे तष्ट हो जाएँ, क्योंकि यदि उनकी जीवित भी रक्षा जाएगा तो वे समाग के किसी काम नहीं ग्रा सकेंगे। इसके विपरीत गरीवों की मदद करने से उनके स्मूह सक्षम ग्रीर स्वरूक भीगों के लिए तब तक बिमाय वने रहेगे जब तक कि राज्य की और से उनकी जीविका का प्रवच्य होता रहेगा। स्पेमर का राज्य सम्बन्धी यह वर्षात वर्षरतापूर्ण है। इसे स्पेसर भी स्वीकार करता है, लेकिन उसका तक है कि वास्तविकता यही है। प्रकृति हमें स्वय निर्देशी होना सिखाती है। ताल्प है कि स्पेसर के अनुसार व्यक्ति का विकास देड-पौरों ग्रीर पृत्रों की भीति स्वामाविक रूप से होगा। ऐसी हिवति में दुनिया में ग्रामक, रोगी, गरीव, प्रज्ञानी ग्रादि नष्ट हो जाएगें ग्रीर केवल वे ही लोग वचेंगे जो सवर्ष के बल पर ग्रपते प्राक्तिक विकास में प्रगतिशील होगे। स्पेसर ने राज्य द्वारा सार्वजनिक प्रयोग एव देश की सुरक्षा के ग्रावश्यक भवन, सडके, पुल ग्रादि बनाने के ग्रीतिस्त ग्रन्य वस्तु-निर्माण के कार्यों की भी निस्ता है। ता

स्पेसर राज्य को ग्रन्य उद्योगों की तग्ह ही एक उद्योग मानता है जिसका एक ही कार्य है-'मुरक्षा' । यह सुरक्षा भी प्रकृतिक समये को प्रवस्त करती है, इतिरिण यह कही तो इस सुरक्षा का सर्वर्यन करता है और कही विरोध। राज्य के ग्रहस्तक्षेप को स्पैमर ने औद्योगिक क्षेत्र में सर्वाधिक महत्त्व दिया है। उसको ग्रायिक क्षेत्र पर राज्य का कोई भी नियन्त्रण स्वीकार नही है क्योंकि प्रत्येक व्यक्ति को अपनी जीविका के निए किसी भी साबन को अपनाने का अधिकार है। वह अपनी जीविका ग्रजित करने के लिए यदि इसरे से स्पर्धा या सच्ये करता है या इसरों के उद्यम को ठप्प कर देता है ग्रयवा उसमें दूसरों का शोषण होता है तो उसकी राथ में ऐसा होना प्राकृतिक नियमों के अनुकूल है। कमजोरों या इस स्पर्दी में बराबरों न कर सकते वालों की सहायता के लिए राज्य द्वारा कानूनों के माध्यम से सक्षम एव शिवत-सम्पन्न लोगों के विकास में वाचा पहुँचाना ध्रनुचित है। राज्य का यह कार्य प्रकृति में स्थाभाविक सथपं के दिवह होगा। मनुष्य का सबसे प्रिय क्षेत्र ग्रापिक क्षेत्र है। यदि उस पर से सभी नियन्त्रण हटा लिए आएँ तो उद्योगो की ग्रस्थिक उन्ननि होगी। श्रौद्योगिक विकास के कारण राज्य में समृद्धि इतनी वढ जाएगी कि उनकी युद्ध करने की प्रवृत्ति स्वत समाप्त हो आएगी। स्पेंसर का कहना है कि तात्कालिक भासन का ग्राधार सैनिक ग्रक्ति होने के कारए। वह युद्ध-प्रिय है। यदि उसका आधार उद्योग ही जाए तो युद्ध का अपने-आप लोग ही जाएगा। स्पेतर ने औद्योगिक क्षेत्र में राज्य के सभी कानूनों का विशेध किया है। डाक सेवा सम्बन्धी राज्य के एकाधिकार का विरोध उसने प्रधानत इसीलिए किया है कि इसके कारण लोगों के पत्र पहुँचाने वानी व्यापारिक सस्याओं के व्यापार पर रोक लग'गई, अत वह राज्य के कर्तव्यों में नहीं मानी जा सकती। वास्तव में ग्रपने सामाजिक सिद्धान्त मे ग्रीबोगिक ग्रहस्तक्षेप (Laissez Faire in this Social Theory)- पर स्पेसर ने इतना वल दिया है कि उसने राज्य को एक व्यक्तिगत उद्योग से अधिक कुछ नहीं ममझा है। स्पेंसर के इन विचारो को त्रो सेवाइन ने सक्षेप में किन्त सारगिमत ढग से इस प्रकार प्रकट किया है-

"स्पेंसर को यह सिद्ध करना थां कि वह समाज वो बीरे-थीरे जटिल हुआ है, ग्रविक से ग्रविक सरल राज्य का ही समर्थन करेगा। उसने इस विरोधामास का समायान इम ग्राधार पर किया था कि शासन के प्रथिकांच कार्य का सूत्रपात एक सैनिक समाज मे हुग्रा था और उद्योग-प्रधान समाज मे गुद्ध पूर्ण तोष जाएगा। इससे उसने यह निक्कं निकाला कि ज्यो-ज्यो श्रीयोगीकरण वंदता लाएगा त्यो-त्यो व्यवितात उद्याम का क्षेत्र भी विकसित होगा। स्पेंमन का राज्य-सिद्धान्त मुख्य रूप ने उन कार्यों का उच्छेल करता है जो राज्य को तुरन्त त्याग देने चाहिए। राज्य ने यह कार्य विवाय को के पापों के कार्य प्रपने सिर पर ग्रोड़ रखें हैं लेकिन विकास की प्रक्रिया के साथ-साथ ये कार्य प्रमावस्थक

हा जाएँगे । अधिकांश विधान निकुष्ट होते हैं । प्रकृति केवल योग्यतम व्यक्तियों को ही जीवित रजना चाहती है । विधान के द्वारा प्रकृति की इस प्रकिया में बाधा उत्पन्न होती है । जब विकास द्वारा व्यक्ति और समाज में पूर्ण सामजस्य पैदा हो जाएगा तब सम्पूर्ण विधान व्ययं हो जाएगा । इसीलिएं स्पैटर ने उद्योगों के विनयमन, स्वच्छता की व्यवस्था, कारखानों में सुरक्षा की व्यवस्था, सार्वजनिक दान के सभी हभी तथा सार्वजनिक विकास की व्यवस्था का कड़ा विरोध किया है । 'सोधियल स्टेटिक्न' प्रस्थ में उसने यहाँ तक कहा कि राज्य का सिवके दालने और अकखानो का काम व्यक्तिगत उद्यम के प्रत्यंतं होना चाहिए।''

विधायको के पाप(Sins of Legislators)

अपनी पुस्तक 'Sins of Legislators' में स्पेंनर ने उन श्रुटियो और भयंकर भूलो की और सकेत किया है जो सरकार ने भूतकाल मे की थी। उसके अनुसार विभिन्न देशों की कानून-सहिताएँ (The Statute Books) द खंद ग्रनुमानो के नग्रह (A Record of Unhappy Guesses) है। ग्रधिकाँग ग्रविनियम तत्कालीन, प्रचलित ग्रधिनियमों को सुधारने की इंट्रिट से निर्धारित किए गए हैं। यह इस बात का प्रमाण है कि जो ग्रथिनयम पहले निर्धारित किए गए थे, ग्रधरे थे और ठीक नहीं थे। यही कारण है कि इन्हें सुधारने के लिए नवीन कानून का निर्माण करना पड़ा। स्पेंसर का व्यक्ति में पूर्ण विश्वास है और वही विश्वास उनमें ससद् की सम्प्रमुता (Sovereignty of the Parliament) के प्रति ग्रसम्मान उत्पन्न करता है। उमका कहना है कि "भूतकान का महान राजनीतिक ग्रन्धिवश्वास राजाओं का देवी ग्रधिकार था। वर्गमान काल का महान् राजनीतिक ग्रुन्धविश्वास संसदों के देवी श्रविकार हैं।"2 प्रवश्व, "हम किर नौटकर उसी वात पर था जाते हैं कि संसदो (या विधान-मण्डतो) के स्वैच्छिक देवी अधिकार और बहुमत दल के देवी अधिकार केवल अन्वविश्वास ही है। खेताँगी ने राज्य के ग्रधिकार के स्रोत के सम्बन्ध मे प्राचीन धारणात्रों को त्याग दिया है किन्तु राज्य की ग्रंसीनित शक्ति के प्रतिपादन का लक्ष्य प्रव नक कायम है। यसीम शक्ति की धारणा ग्रावृतिक विचारवारा से मेन् नहीं खाती। जनता पर प्रसीमित गक्ति का प्रियकार, जो सामान्यतः राजा को उप-ईएवर की मान्यता. देने के कारण उसका स्वाविकार माना जाता था, आजकल शासन करने वाले नेता का अधिकार माना जाता है यद्यपि आज नेता के देवत्व में किसी का विश्वास नहीं है। भूतकाल में उदारवाद का कार्य राजाग्रो की शक्तियों को सीमिन करना था। भविष्य में सच्चे उदारवाद का कार्य ससद ग्रथवा विवान-मण्डल की शक्ति की सीमा निर्वारित माना जाएगा ।"

इस प्रसग में उल्लेखनीय है कि प्रौडायम्या में स्पेंसर के विचारों में कुछ परिवर्गन झा गया। जॉन फिल्कें (John Fiske) के अनुसार स्पेंसर जब सन् 1892 में अमेरिका गया तो वहाँ श्रीचोमिक लेंत्र में घोर प्रतियोगिता देखकर वडा दुःखी हुआ जिससे वह राजकीय नियन्त्रण के पक्ष में कछ झक गर्या।

अविकारो पर स्पेंसर के विचार (Spencer on Rights)

स्पेसर व्यक्तिवादी विचार्क था, अत उसने अधिकारों के सम्बन्ध में व्यक्तिवादी बिध्वकीए अपनाया। उसने कृद्ध अधिकारों का उरलेख किया जो व्यक्ति के निंए नितान्त आवश्यक है। इन्हें उसने प्राकृतिक श्रिकारों की मझा दी। प्राकृतिक अधिकार स्पेसर के विचारों का हृदय है। उसके प्रव 'Principles of Sociology' को जारम्भ मानिक सावयव की बारणा से और अन्त प्राकृतिक अधिकारों में हुआ है। सन् 1824 में प्राकृतिक 'The Man versus the State' का प्रारम्भ और अन्त भी अधिकारों के साथ ही हुआ है।

<sup>1</sup> सेवाइन : राजनीतिक वर्णन का इतिहास, प्. 678-79. -2 Spencer The Man versus the State, p. 95.

स्पेंगर के प्रमुक्षार प्राकृतिक प्रधिकारों द्वारा व्यक्ति की स्वतन्त्रतापूर्वक जीवित रहने का प्रधिकार प्राप्त हुआ है ताकि वह अपनी नैसींगक शनिनयों का पूर्ण िकास कर सह । वह स्वतन्त्रता को जामन से प्रपंति ने प्राकृतिक प्रिकारों की क्याख्या जर्मन शब्द 'Naturrecht' से की है जो जर्मन-विधास्त्र का आधार है। उसका विश्वास है कि जो ज्ञान जर्मनी जैसे उच्च दार्गिनक देश में प्रवित्ति है वह प्रवश्य ही पूर्ण होता चाहिए। किन्तु वह पूज जाता है कि एक सिद्धान्त का किसी देश में व्याप्त प्रवन्ता होता व इसके प्रतिरिक्त 'Naturrecht' का प्रथं प्राकृतिक प्रधिकार नहीं है।

प्राकृतिक प्रधिकारों के सम्बन्ध में स्पेसर ग्रीर लॉक की तुलना करना स्पष्टता की बिस्ट से उपयुक्त होगा। लॉक के मतानुसार राज्यविहीन प्राकृतिक ग्रवस्ता में मनुष्यों को प्राकृतिक ग्रविकार प्राप्त थे। किन्तु उस समय इन प्राकृतिक ग्रविकारों को रक्षा के लिए कोई सर्वमान्य नियम नहीं थे ग्रीर न ही उनकी व्याख्या करने ज्ञानी कोई गरित थी। प्रतः विवाद एव सर्वयप्रस्त ग्रवस्था से ग्रीर त ही उनकी व्याख्या करने हाली कोई गरित थी। प्रतः विवाद एव सर्वयप्रस्त ग्रवस्था से ग्राहितक ग्रविकारों को रक्षा के लिए समक्षीते द्वारा राज्य की उत्पत्ति का प्रतिवाद किया गया। किन्तु लॉक की तरह स्पेतर प्राकृतिक प्रविकारों को ग्रतीत की वस्तु नहीं मानता। उसका तर्क है कि ग्रविक्ष में ये ग्रियाकार व्यवित्तयों को ग्रीधींग्रक एवं ग्रराजकतावादी समाज से प्राप्त होगे। उदाहरणाई, प्रत्येक व्यक्तित को वीने का प्रविकार है ग्रि प्रत्येक व्यक्ति का ग्रवह कर्त व्य है कि वह दूनरों को जीने है। इस तरह स्पेतर ने वर्तमान समाज के लिए प्राकृतिक ग्रविकारों को स्पष्ट नहीं किया वा सकता है। इस तरह स्पेतर ने वर्तमान समाज के लिए प्राकृतिक ग्रविकारों को स्पष्ट नहीं किया है वित्तक्य के अधिकारों को लॉक की ग्रांतिक प्रविकार तिवादित किए हैं। वह जीवन, सम्पत्ति ग्रीर व्यक्तिगत स्वात्तक में अधिकार स्वात्तक प्रयोग करने के लिए देता है। यहां स्पेवर सूल जाता है कि प्राण से हजार या बो इन्तार वर्ष वाद समाज की प्रयोग करने के लिए देता है। यहां स्पेवर सूल जाता है कि प्राण से हजार या बो इन्तार वर्ष वाद समाज की सी स्वात्त का इसलि वरी वर्ष करता है कि बॉक के प्रकृतिक प्रविकार, स्थायी नियम है। है व वाप्तवत्त ही तनमें कीई परिवर्तन नही हो सकता। समाज की प्रपत्ति का प्रभाव इन पर नहीं वरता। स्पेतर इन ग्रावर्द प्राकृतिक नियमों को स्वीकार नहीं करता क्योंकि उसका सावययी (Organe) काराया है वासहिए। वासहिए। विवर्त हो। वासहिए। विवर्त हो। ही वालिए। विवर्त हो। वासहिए। वासहिए। विवर्त हो। वासहिए। वासहिए। विवर्त हो। वासहिए। विवर्त हो। वासहिए। वासहिए। विवर्त हो। वासहिए। विवर्

स्पेंसर व्यक्ति के प्रधिकारों को प्रपनी तथा पन्तवुं तियों को प्रभिव्यक्ति के लिए सामान्य प्रधिकार का कृत्रिम विभाजन मानता है। व्यक्ति के ये प्रधिकार प्राक्-सामाजिक (Pre Social) तथा स्वामाविक (Natural) हैं जो ईयकर-प्रदत्त गुणों को मीति उनके व्यक्तित्व मे प्रवित्तिहत हैं। उसके प्रमुद्धार प्रधिकार के व्यक्तित तथा सार्वजनिक दो पस है। प्रथम पक्त मे वे प्रधिकार सिम्मिल होते हैं जो स्वय व्यक्ति के जीवन से सम्बन्धित होते हैं। इतका सम्बन्ध व्यक्ति को सम्वत्ति और परिवार से होता है। स्पेंसर भूमि के प्रमुक्त को व्यक्ति प्रथमित के प्रथम को उपले को व्यक्ति प्रथमित के प्रथम की उपले को व्यक्ति प्रथमित पर लगाने से पूर्व उसने समाज को श्लोकृति प्राप्त कर ली थी।" सार्वजनिक प्रधिकार राज्य या समाज से सम्बन्धित हों। इनके प्रत्यों का व्यक्ति के उन प्रधिकारों का समावेश होता है विनका सम्बन्ध व्यक्ति के निजी जीवन से न होकर सम्पूर्ण समाज से होता है। स्पेंसर व्यक्ति के लिए तीन वास्तविक व्यक्ति के निजी जीवन से न होकर सम्पूर्ण समाज से होता है। स्पेंसर व्यक्ति के लिए तीन वास्तविक व्यक्ति को निजी जीवन से न होकर सम्पूर्ण समाज से होता है। स्पेंसर व्यक्ति के लिए तीन वास्तविक व्यक्ति को निजी जीवन से न होकर सम्पूर्ण समाज से होता है। स्पेंसर व्यक्ति के लिए तीन वास्तविक व्यक्तिर निवार का प्रधिकार। राज्य का यह कर्ता व्यक्ति के तिया मे स्वार्कित स्वर्कत के विषय मे स्वर्कत का स्वर्कत का प्रधिकार कर्ता है। उसके स्वर्कत स्वर्कत के से व्यक्ति के न करें। सरकार की उपेक्षा करना में वह सरकार के त्या होता है। स्वर्कत से तह से स्वर्कत से सक्ति कर से स्वर्कत से विषय से स्वर्कत से स्वर्कत से स्वर्कत के स्वर्कत से स्वर्कत से विषय से स्वर्कत करती है। राज्य को वाहिए कि वह सपना हस्तवेष कम करे। सरकार को उपेक्षा करना में वह एक प्रधिकार मानता है। उसके मत से राज्य तो परस्वर प्रधानत के लिए एक सामेश्वरी की

722 पाण्चात्य राजनीतिक विजारी का इतिहास

च्यापारिक संस्था (Joint Stock Protection Company for Mutual Assurance) है। व्यक्ति द्वारा प्राकृतिक अधिकारी का अवाध उपभोग राज्य की गृषित को सीमित करता है।

अधिकारो पर विचार करते समय स्पेंबर ने समानता पर सर्विधिक वल दिया है। स्थी-पुरुषों को सभान ग्राधार पर अधिकार दिए जाने चाहिए। स्थियों को मतदान का अधिकार देने की वकालत करके स्पेसर ने इस क्षेत्र में जॉन स्टुअर्ट मिल का मार्ग प्रधास्त किया है। स्पेंसर की इंडिट में समान स्वतन्त्रता कि नियम के प्रमुद्धार बालकों को भी समान स्वतन्त्रता मिलनी चाहिए। उन पर अभिभावकों का कठीर नियम् को सही होना चोहिए और उन्हें भी तयस्कों की तरह प्रपन अधिकारों का उपभोग करते देना चाहिए। परिवार के सम्बन्ध में स्पेंसर ने 'नारी की प्राचीनता' (Subjugation of Fomales) की कठीर मरसेंना की है।

#### स्पेंसर के दर्शन की ग्रालोचना (Criticism of Spencerian Philosophy)

यखपि स्पेसर का अध्ययन अस्यन्त गम्भीर श्रीर व्यापक या तथापि वह त्रृटियो भीर असंगतियो से परिपूर्ण है। स्पेंसर के दर्शन की निम्नलिखित क्राधारो पर आलोचना की गई है—

- 1 स्पेंसर का वर्णन असगितयों और प्रवचनायों का गिटारा है। वह अवस्थित एवं सहिलष्ट नहीं है। जगह-जगह ऐसी मान्यताएँ हैं जो परस्पर निरोधी हैं। एक और तो स्पेंसर उग्रतम व्यक्तिवाएँ का समर्थन करता है और दूमरी और विकास-सिद्धान्त का समर्थन करते हुए सामाजिक सावध्य के सिद्धान्त का उपवेश देता है। एक-ही प्रयाली में इन दो निरोधी धारणामों को स्पृक्त कर देना असम्भव है। पुन स्पेंगर को यह मान्यता है कि ससार में एक विकास-कम कार्थ करता है और समाज का कोई भी छप प्रतिम् नहीं हो सकता, वह निरन्तर विकासत होता रहेगा। किन्तु प्रांग चलकर गढ़ मानने नगता है कि एक आदार्थ समाज में राज्य नहीं रहेगा और समाज एक पूर्ण एव प्रतिम स्थित प्राप्त कर लेगा। यथार्थ में ये दोनो ही विचार परस्पर विरोधी हे और स्पेंसर इन को सगित के लिए कोई बुढिशगत तक नहीं देता। डाँ उनिंग (Dunning) के अनुसार, "स्पेंसर के दर्णन में सामाजिक विकास के सिद्धान्त के साथ-साथ समाज के एक अन्तिम तथा स्थायों छप की कल्पना भी निहित है जो एक समाधानरहित समस्या है।"
- 2. रपेंसर की बन्तिम सन्तुलन (जहाँ पर विकास की प्रक्रिया एक जाती है) की घारणा प्राधुनिक विज्ञान को प्रमान्य हैं। विकास एक निरन्तर चलने वाली प्रक्रिया है। इनमें प्रत्येक प्रनुक्रूनी करण (Adaptation) ऐसी नवीन स्थितियाँ उत्पन्न करता है जिनके लिए नवीन अनुक्रूनीकरण प्रावश्यक होता है। इस प्रक्रिया का कोई अन्त नहीं हैं। विज्ञान की यह घारणा प्लेंसर के समन्योग्यान दर्णन (Synthetic Philosophy) के मूल पर ही कुठाराधात करती 'हैं। विकस्त अवसान, 'कोई भी प्राधुनिक राज निर्मत विवादक प्लेंगर के प्रमुत्ता गुरु नहीं मानता। अधुनिक प्रावणिक कालोचकों को हिष्ट में वह एक नौसिखिया वैज्ञानिक और वार्धानिक है। स्पत्तर के बाद विज्ञान के क्रिमक विकास विवयक ज्ञान में बहुत बृद्धि हुई विससे प्रत्योधक विवयक आजा में बहुत बृद्धि हुई विससे प्रत्योधक विवयक आधार पर स्पत्तर ने मानवस्त्राज की समस्त्रांणों का हल करने का हठवूंण प्रयाम किया था।"
- 3. ब्लॅसर ने प्रपत्न विकासवादी सिद्धान्त के समर्थन मे जो तक प्रस्तुत किए हैं वे काल्पनिक प्रतीत होते हैं क्यों कि तथ्यों द्वारा उनकी पुष्टि सम्मव नहीं है। उदाहरएए थूँ, स्पेसर का यह कहना कि मानव प्रारीर प्रारम्भ में अमोवा (Amiba) की भौति था, तस्य प्रतीत नहीं होता।
- 4 स्पेसर ने विकासवाद के साथ 'ब्रस्तिरव के समय' तथा 'योग्यतम की उत्तर जीवता' सम्बन्धी मिद्यांन्सो को जोडकर एक भयानक विचारधारा का प्रतिवादन किया है। यह निश्चय ही एक

ग्रमानवीय विचार है कि शक्ति के मर्घा में दुर्बल जीवों का ग्रस्तित्व समाप्त हो जाता है, ऐसा प्राकृतिक नियम है। वस्तुतः मत्स्य न्याय का यह सिद्धान्त समाज पर लागू नहीं होता। मनुष्य एक सम्य प्राखी है और उसमें परो।कारी तस्त्व विद्यमान हैं। साथ ही राज्य का भी यह कत्तंत्र्य है कि वह निवंतो एव सायनहीनों की रतार्थ विशेष उपाय करें। राज्य प्रपने सभी घटकों को उन्नति एवं विकास के समान

ग्रवसर प्रदान करता है। 5 स्पॅसर ने व्यक्तिवाद के समर्थन मे जो सावयवी तक दिए हैं, वे अमपूर्ण हैं। आर्थिक हस्तक्षेप की नीति का ग्रीचित्य यह कहकर सिद्ध नहीं किया जा सकता कि "ग्रायिक जीवन-प्राणी सावयव के पाचनतन्त्र की भौति मस्तिग्क रूपी भासन-व्यवस्था से मुक्त होना चाहिए।" वास्तव मे पाचन-प्रसानी मस्तिष्क मे पूर्णत स्वतव नहीं है और यदि उसमें स्वतन्त्रता प्रा बाती है तो स्वास्थ्य ठीक मही रह सकता। इसलिए राज्य में भी ग्राधिक व्यवस्था पर में राज्य के हस्तक्षेप को समाप्त नहीं किया जा सकता, क्योंकि ऐसा करने से सामाजिक जीवन मे अनेक दोष ग्रा जाएँगे। स्पेसर ने व्यक्ति ग्रोर समाज का तो एकीकरण किया है, पर राज्य को, जो समाज का ही एक अग है, व्यक्ति और समाज रोनो को पृथक् करने तथा उसे एक-दूसरे से स्वतत्र करने की ग्रसफल चेध्टा की है। व्यक्ति तो एक प्राणी है। स्पेमर यपने प्राणिशास्त्र के सिद्धान्त को ममाज और राज्य पर लागू कर उन्हें भी प्राणी बना देता है । व्यक्ति के ग्रभाव में समाज प्रथवा राज्य का निर्माण नहीं हो सकता, ग्रत. व्यक्ति को वह समाज रूपी प्राणी का स्रंग मान लेता है। समाज का स्रभिन्न स्रग होते ही ब्यक्ति की स्वतन्त्रता नष्ट हो जाती है नारा का अप जाग पर्धा है। समाध्य जा अपया अप एक एं जाता का राज्यात पा राज्यात पा पर्का हो जाता है ग्रीर वह राज्यों के प्रति प्रपने कर्त्तकों से प्रथवा राज्य या समाज के नियन्त्रण से स्वयं को मुक्त नहीं जार पर राज्या के नाम जनम करना से जनम अन्य प्रत्य नाडी-संस्थान है जो समाज रूपी प्राणी के बाह्य कर सकता क्योंकि स्पेंसर के प्राणिवास्त्र में राज्य नाडी-संस्थान है जो समाज रूपी प्राणी के बाह्य गर बन्धा नगाम राजर मुनारकारण पुरस्क पुरस्क का अस्ति है तो फिर वह उसके नियन्त्रए का केन्द्र हैं। जब व्यक्ति समाज रूपी प्राणी का ग्रभिन्न श्रग है तो फिर वह उसके नियम्प्रण से कैसे वच सकता है ? वह व्यक्ति को राज्य के विरुद्ध खडा करने की तार्किक ग्रसमित का ग्रपराची है।

ति स्पेंसर ने अग और वारीर वोगों को प्राणी का रूप देने की गलती की है। व्यक्ति और समाज दोनों ग्रानिज होने के कारण पृथक पृथक प्राणी किस प्रकार हो सकते हैं? वारीर का कोई भी अपना होले रूप अपना होलर स्वतन्त्र प्राणी नहीं कहला सकता । वार्कर ने ठीक ही कहा है कि समाज को यदि वह एक प्राणी जैसी सत्या का सगठन मानता तो तार्किक प्रसगति पैदा न होती, लेकिन उसने दोनों को जीव एक प्राणी जैसी सत्या का सगठन मानता तो तार्किक प्रसगति पैदा न होती, लेकिन उसने दोनों को जीव मानकर उन्हें एक हुसरे का अग बना दिया है जो सम्भव नहीं है। दोनों को अवन-प्रलग प्राणी मानने मानकर उन्हें एक हुसरे का अग बना दिया है जो सम्भव नहीं है। दोनों को अवन-प्रलग प्राणी मानने का उद्देश्य व्यक्ति को राज्य से स्वतन करता था। पर व्यक्ति राज्य से पृथक तो है नहीं, इसलिए उसे अन्त मे राज्य सीर व्यक्ति को एक ही प्राणी के अग मानने को वाष्य होना पढा है।

7 यही नहीं, स्पेंदर समाज को प्राणी के अनेक टुकडे करता है। इसीलिए वाकर ने अपनी क्यायात्मक भाषा में कहा है, "स्पेंदर ने अपने सामाजिक प्राणी की हत्या कर उसे अनेक टुकडों में बॉट-क्यायात्मक भाषा में कहा है, "स्पेंदर ने अपने सामाजिक प्राणी की हत्या कर उसे अनेक टुकडों में बॉट-क्यायात्मक भाषा में कहा है, "स्पेंदर है।" समाज क्यों प्राणी के वह तीन टुकडे करता है—व्यक्षित, कर दरवाजे के वाहर फेंक दिया है।" समाज क्या आंचा कि अपने प्राणी कर साम प्राणी मान करा साम प्राणी का स्वाणी के स्वाणी कर साम प्राणी वाह्य व्यवस्था का सराय-पोषण होता है। राज्य इस जीव का प्रवन्य होता है अर्थाण वह मस्तिक है। इसके वाद संरक्षण और समाचार सस्थान एव यातायात का प्रवन्य होता है अर्थाण वह मस्तिक को कोई नियन्त्रण मस्तिक और उदर को एक-दूसरे से स्वतन कर दिया जाता है। उदर पर मस्तिक का कोई नियन्त्रण मस्तिक और उदर को एक-दूसरे से स्वतन कर दिया जाता है। उदर पर मस्तिक का कोई नियन्त्रण मस्तिक और तह नियन्त्रण उसी तरह नहीं रहता विस तरह "यमनी और विराणों" अपवा 'रेत की नहीं रहता। वह नियन्त्रण उसी तरह नहीं रहता विस तरह कि यद्यि रेत की पटरी और टेनीफोन के तार एक-दूसरे के समानान्तर और साथ-साथ वतते हैं, तथाण उनमें परस्पर कोई सम्बन्ध नहीं कता एक-दूसरे के समानान्तर और साथ-साथ वतते हैं, तथाण उनमें परस्पर कोई सम्बन्ध नहीं कार एक-दूसरे के समानान्तर और साथ-साथ वतते हैं, तथाण उनमें परस्पर कोई सम्बन्ध नहीं

<sup>1</sup> Barker . op cit , p 16t.

होता। ठीक उसी तरह राज्य और औद्योगिक क्षेत्र साथ साथ चलते हुए भी एक दूसरे से सर्वत्रा स्वत्र रहकर अपने अस्तित्व को कायम रख सकते हैं। स्पेंसर के प्राणिशास्त्र की भाषा मे मस्तिक प्रौर उदर प्रयत् एक ही प्राणो के दो अग अलग-अलग अपना जीवन सचालित रख सकते हैं। उसके मिद्धान्त की ग्रह सबसे बडी विफलता है क्योंकि "वह अपने प्राणिशास्त्र के सिद्धान्त की अब्यवस्था के कारण अपने ही सिद्धान्त द्वारा पराजित हो जाता है।"

8 सावयवी सिद्धान्त ही वह धुरी है जिसके चारो श्रीर स्पेंसर का राजनीतिक चिन्तन चकर लगाता है लेकिन ब्रालोचको ने इस घुरी की अच्छी तरह खबर ली है। स्थूल रूप से जीवित गरीर के साथ राज्य की तुलना करना भले ही ब्रापत्तिजनक न हो, किन्तु शरीर के ब्रग-प्रत्यम की राज्य सम्बन्धी वातो से तुलना करने पर कठिनाई पैदा हो जाती है। शरीर एक ठोस वस्तु है जबकि राज्य एक भावात्मक सस्या है। एक शरीर का जन्म, बृद्धि, क्षय और मृत्यु के चक्र से गुजरना ग्रनिवार्य है, किन्तु राज्य का नही । वृद्धि, अवनित और मृत्यु राज्य के जीवन की आवश्यक कियाएँ नहीं हैं । शरीर में बाल्यावस्था से यौवन श्रीर यौवन से वृद्धावस्था तक कम स्वाभाविक रूप से चलता है, किन्तु राज्य के विकास ग्रीर उसकी रूपरेखा में परिवर्तन सम्भव है। प्राणी के शरीर मे कोप्ठ पदार्थ के यात्त्रिक भाग होते हैं जबिक राज्य की रचना करने वाले व्यक्ति विचारवान् तथा राजतत्र विभिन्न दुव्टिकोणी वाले दीते हैं। मनुष्य स्वय अपने भाग्य का निर्माता होता है। शरीर के किसी भी अग की अपनी कोई स्वतंत्र इच्छा-शक्ति नहीं होती ग्रौर न ही उसका कोई स्वतंत्र व्यक्तित्व होता है, किन्तु मनुष्यों का श्वाना स्वतंत्र व्यक्तित्व होता है और उनको अपनी इच्छा-शक्ति हाती है। शरीर के अंग आर जावकीय सम्पूर्ण शरीर पर निर्भर रहते हैं। यदि उन्हे शरीर से प्रवक् कर दिया जाए तो वे मर जाते हैं, किन्तु राज्य के ग्रग व्यक्ति राज्य से पृथक् रहकर भी जीवित रह कर कार्य कर सकते हैं। शरीर मे एक चेतना केन्द्र होता है जो राज्य मे नहीं होता । उदाहरए। यूँ, प्रजातत्र मे चेतना सभी व्यक्तियों मे निहित हाती है। पुन जीवाँग का विकास स्वय होता है, किन्तु राज्य की वृद्धि को नियन्त्रित और निर्देशित किया जा मकता है। राज्य एक मानव सस्था है जिसका विकास मानव-इच्छा एव उसकी क्रियाम्रो पर निर्मर है। जीवित जीवाँग के जीवकोषों के विपरीत राज्य के सदस्यों का कार्य-क्षेत्र राज्य-क्षेत्र के प्रतिरिक्त भी है। वे स्रीर भी कई प्रकार के कार्यों में व्यस्त रहते हैं जिनसे राज्यो का कोई सम्बन्ध नहीं होता। प्रत्येक जीवकोप तो जीवाँग के जीवन को स्थिर रखने के लिए ही स्वयं को नव्ट कर देता है। शरीर ग्रथवा जीवींग का ज्यो-ज्यो विकास होता है त्यो-त्यो उसके ग्रंगो की नियन्त्रए। शवित बढती जाती है। विवती का ग्रपने भंग पर इतना नियन्त्रए नहीं होता जितना वयस्कों का, लेकिन राज्य के विकास की स्थिति भिन्न है। राज्य के विकास का अर्थ है व्यक्ति की स्वतन्ता में वृद्धि। इसके अतिरिक्त जीवाँगों में शक्ति होती है, किन्तु राज्य के पास कोई शक्ति नही होनी।

9 स्पेंगर का सावयव सिद्धान्त राज्य की निरक्तुगता का प्रतिपास्क है। यदि यह बात स्वीकार कर ली जाए कि राज्य एक पूर्ण अग है और व्यक्ति इसमें जीवकोष के समान है तो इसको स्वाभा-विक अर्थ है कि व्यक्ति राज्य के लिए हैं, न कि राज्य व्यक्ति के लिए। हिटलर और मुसोलिनी ने इसी प्राधार पर व्यक्तिगत स्वतंत्रता का निषेध किया था। जैलिनक के इसी तथ्य को बेष्टि में रखकर कहा है कि "हमारे लिए यह उपयुक्त है कि हम पूर्णतया इस कि ताला की रइ केर दें, अन्यवा इसकी समता की वृहद् राशि उस थोड़ी सी अच्छाई को भी नष्ट कर देगी जो इस सिद्धान्त में है।"

10 स्पेंसर की ग्रधिकार मध्वन्धी बार्णा भी बहुत रोषपूर्ण है। एक ग्रोर तो बहु प्राकृतिक प्रिषकारों की कटु ग्रालोचना करता है और दूसरी ग्रोर भिवध्य के ग्रौथोगिक समाज में उसकी विद्यानता को स्वीकार करता है। इस प्रकार उसके सिद्धान्त में इन्द्र खड़ा हो जाता है। एक ही बात को वह एक बार तो स्वीकार करता है अपेर दूसरी बार ग्रस्वीकार। वाकर के ग्रनुसार—"उसने पहले में ही एक बार तो स्वीकार करता है और दूसरी बार ग्रस्वीकार। वाकर के ग्रनुसार—"उसने पहले में ही एक बार तो स्वीकार के साथ-साथ

कार्यान्तित नहीं हो पाते । बहु स्थायी प्राफृतिक अधिकारों का परिवर्तनवील एवं विकासम्य समाज पर् धारोपित कर प्रसमति उत्पन्न कर दता है। इस प्रकार उसका सम्पूर्ण दशंन नैसर्विक प्रधिकारो और नायविन्न रचना सम्बन्धी रूपको का एक अनुपयुत्त सम्मिथण जैसा होकर सकीर्ण और अस्पष्ट हो जाता है।"

- 11. स्पेंगर एक निष्पक्ष राजनीतिक विचारक नहीं था। राज्य के कार्य तथा उसकी सत्ता क विक्त उसके विचार पहुंत स ही दायपूर्ण थे। यह यह मानकर चला है कि राज्य व्यक्ति का कभी कोई भी हित नहीं कर सकता। इस कारण यह राज्य के बरदानों की तरफ शांख उठाकर देख भी नहीं पाया थीर कैयन काले पक्ष को ग्रांतिरजित करता रहा।
- 12 स्पॅनर ने विज्ञान की सहायता से रावनीति को वास्तव में कोई नवीन वस्तु प्रदान नहीं की। उसने विज्ञान में केवल प्रवानों पूर्व-निर्धारित घारणाओं के उदाहरण खोजने का ही प्रयत्न किया। प्रा वाकर के प्रनुपार 'चव स्पॅसर ने विज्ञान की प्रोर च्यान दिया उस समय वह राजनीतिक पूर्वचारणाओं के वशीभूत या घीर उसने विज्ञान में एक पूर्व निर्वारित निष्कर्ण के निए उदाहरण प्रयवा साद्यय पोजने में पार्व प्रवास की प्
- 13 वस्तुत व्यक्तिवाद के विरुद्ध दी जाने वाली सभी घालोचनाएँ स्पेंसर पर लागू हो मकती है। स्पेंसर कहता है कि राज्य किया नए नियमों को बनाकर व्यक्ति के प्राचरण में हस्तक्षेप करता है। उसके प्रनुसार राज्य को सकाई, स्वास्थ्य, जिला या व्यवसाय सचालन सम्बन्धी काय नही करने पाहिए किए ब्राधिक स्वास्थ्य मुनिक मुने में यदित का जीवन ही असम्भवं ही जाएगा।
- 14 स्पेंसर विधान-मण्डल द्वारा निमित कानूनो की प्रत्यन्त कठोर प्रालोचना करता है। यह कहता है कि विधान मण्डा के नीतिलिए सदस्यों को कानूनो का ज्ञान नहीं होता। किन्तु जब हम प्रायुनिक व्यवस्थापिका खोर विधि निर्माण पर दृष्टिपात करते है तो स्पेसर का यह कथन ध्रविकाणत लागू नहीं होता।

किन्तुडन सब प्रसमितियों के होते हुए भी स्वेंसर के दर्शन की उपेक्षा नहीं की जासकती। एक सीमातक उसका महत्त्व ग्राज भी है ग्रीर ग्रामे भी ग्रहेगा।

#### स्पेंसर का मृत्यांकन (Estimate of Spencer)

प्रनेक कमियों के बावजूद स्पेंसर 19यी खताब्दी के विकासवादी विन्तन का प्रमुख दार्शिनक था यो र वैज्ञानिक व्यक्तिवाद का महान् प्रवक्ता था। स्पेंसर का अध्ययन गम्भीर और विधाल था। उसकी मेथा-शक्ति क्षयन्त वस्त्रीयों थी। समन्वयवादी होने के नाते उसकी तुलना घरस्तु, हीगल और कॉन्टें में की जा सकती है। बाज जनता में मानमें की ह्याति स्पेंसर को अपेका अधिक है, लेकिन इसका प्रमुख कारण यह है कि विश्व की दो प्रवण्ड क्सी और चीनी क्रान्तियाँ, मानसे की अपना पंगम्बर प्रान्ती थी। यदि बौद्धिक विश्व की और प्रधान दिया जाए तो सम्भवत स्पेंसर कालें मानसे की अपना पंगम्बर प्रान्ती थी। यदि बौद्धिक विश्व ती ती ति खण्डों में 'क्रीपटल' लिखा है तो स्पेंसर ने तीन खण्डों में 'दामाजशास्त्र के सिद्धान्त' की रचना की है। अपने प्रत्यों में समाजशास्त्रीय अनुस्थानों में उसने विकासवाद को अपविक अपय दिया है।

स्पेंसर के व्यक्तिवाद को ग्रमेरिका में सुमनर ने प्रचारित किया। उदारवादी परम्परा में स्पेंमर का महत्त्व विशेषतः इस बात मे हैं कि उसने वैज्ञानिकों का ग्राधार ग्रहण कर ग्रीर राज्य की हिंसात्मकता एवं पापात्मकता की ग्रोर ध्यान ग्राक्षित कर उग्र व्यक्तिबाद का पोषण किया। प्रारम्भिक र्वदारवाद का मम्बन्ध मानववाद के साथ या, लेकिन स्पसर ने उदारवाद को प्रकृतिवाद का वैज्ञानिक भ्रावार प्रदान किया। इस तरह प्राणिशास्त्र-सम्मत उदारवाद का निर्माण हुम्रा।

स्पेसर के जिस सावयवी मिद्धान्त की कटुनम आनोचना की गई है वह अपने आप मे इतना महत्त्वहीन एव अनुपयोगी नहीं है जितना उसे आलोचकों ने आँका है। राज्य का सावयवी सिद्धान्त राज्य के ऐतिहासिक अथवा विकासवादी सिद्धान्त के महत्त्व पर प्रकाश डालता है, राज्य-संस्था पर पड़ने वाले प्राकृतिक एव सामाजिक व्यवसाय के प्रभाव को प्रकृट करता है, राज्नीविक सस्वायों और नागरिकों की अन्तर्माभरता पर वल देता है, सामाजिक जीवन और इसके समस्त अगो के जटिल सम्बन्धों के आवश्यक तालमेन पर जोर देता है तथा यह बतलाता है कि समाज व्यक्तियों के समूह से कहीं अधिक है। यह सिद्धान्त व्यक्तियों की समूह से कहीं अधिक है। यह सिद्धान्त व्यक्तियों की समूह से कहीं अपिक है। यह सिद्धान्त व्यक्तियों की समूह के कहीं अपिक है। यह सिद्धान्त व्यक्तियों की समूह के कहीं अपिक है। यह सिद्धान्त व्यक्तियों की समूह के कहां अपिक है। यह सिद्धान्त व्यक्तियों की सिली-जुनी मलाई के नंतिक कत्त्वया सामाज के कल्यास पर निर्मर करता है कि राज्य तथा समाज के अन्तर्भत व्यक्ति का कल्यास समूह समाज के कल्यास पर निर्मर करता है।

स्पेंसर के दर्शन के महत्त्व पर अनेक विचारकों ने अपने सारगिश्वत विचार व्यक्त किए हैं। सेवाइन ने लिखा है कि "अनेक शृदियों के वावजूद उसने सामाजिक शास्त्रों के अध्ययन के क्षेत्र में अनेक महत्त्वपूर्ण परिवर्तन किए। उसने मानव-विज्ञान और जीव-विज्ञान का सम्बन्ध स्वापित किया और इस प्रकार पुराने साहचर्यपरक मनोविज्ञान के रुखिवाद को समाप्त किया। उसने राजनीति और नीतिवासन पर समाज्ञास्त्रीय एव मानवजास्त्रीय अनुसवान और इस तरह सांस्कृतिक इतिहास के सन्दर्भ भे विचार। सिक्वण्ट दर्णन का युग ई वी. टीलर और एल एव- मोरगन के मीजिक तथा अधिक महत्त्वपूर्ण कार्य का युग भी था। मिल की भाँति स्पेसर ने भी पूर्ववर्ती उपयोगितावादी दर्णन और आपापिक अध्ययन के वीविक प्रथकत्व को समाप्त कर उसे आधुनिक विज्ञान के व्यापक वीत्र का एक्-अग अमा विद्या। इस रूप में कॉम्टे के दर्शन का भी वौद्धिक इस्टि से बहुत अधिक महत्त्वपूर्ण

स्पेंतर के दर्शन का मूल्यांकन प्रस्तुत करते हुए प्लूगल (Flugal) का कथन है— "इसमें कोई सन्देह नहीं कि डाविन के बाद स्पेंसर ने ही जीव-बास्त्र तथा विज्ञान के विकासवादी सिद्धान्त को कार्यान्तित किया है। वर्तमान ग्रुग में स्पेंसर के विवारों की अत्यधिक उपेक्षा की गई है। उसकी महत्व-पूर्ण बातों को चुपचाप लागू कर जिया गया है, लेकिन उसकी बृद्धियों को बढ़ा-चढ़ा कर प्रदेशित किया गया है। विकास के सम्बन्ध में स्पेंगर का सिद्धान्त माज भी पर्यों सात्रा में सत्य है। स्पेंगर एक महान विचारक था तथा जीवन के तथ्यों के बीच सम्बन्ध स्थापित करने की उसकी प्रवल माजीं औं। महान विचारक था तथा जीवन के तथ्यों के बीच सम्बन्ध स्थापित करने की उसकी प्रवल माजीं औं। इर्शित के समान वह प्रकृति के निकट सम्पर्क में नहीं रहा, तथापि उसके विचारों को महानता और उसक्तिया की समान बाज तक कोई नहीं कर संका है। यदि पाठक च्यानपूर्वक उसके सिद्धान्त का अध्ययन करेरों तो निश्चय ही उसकी महानता की खाप उन पर पड़े विचा नहीं रहेगी।"

प्रन्त में, मैक्सी के शब्दों में 'हमें स्पेंसर की असफलतांथों के कारए। उसके प्रभाव के वास्तविक महत्त्व को नहीं मुला देना चाहिए। उसने राज्य के शरीर सम्बन्धी सिद्धान्त को उच्चता के शिखर तक पहुँचा दिया। यद्यपि वह समाज और शारीरिक जीवन की तुलना को सिद्ध करने में असफल रहा तथा राजनीतिक सुधारों का विरोध करने में उसने अपनी ही धारए।। अथवा कल्पनाओं का खण्डन किया, तथापि उमने इस तथ्य की पुष्टि करके मानव-समाज की महत्त्वपुष्ट सेवा की है कि मानव-समाज एकं मत-वार्मी उपनि अपनी अर्थ के उपने और किया में अंधिक शान-वार्मी उपने किया की स्वाप्त होने वाला तत्त्व है और यह भौतिक शारीर रचना और किया में अंधिक भिन्न महीं है। इस सेवा के समान ही एक अन्य महत्त्वपुष्ट सेवा उचने इस बात के निरस्तर प्रवल समर्थन हारा की है कि सुधार माने जाने वाले कार्य अमपूर्ण हैं और यह अम प्रधानतथा अरथन्त गहरी सामाजिक शाइता और अशान के कारण है। उसने कहा कि विधियों अथवा कानुनो हारा मानव-चरित्र के परितर्तन

<sup>।</sup> धेबाइन : राजनीतिक दशेन का इतिहास, खब्द 2, पृथ्ठ 678.

ही निर्देयतापूर्ण प्रनाधिकार चेंप्टा ने प्रधिक यातनापूर्ण कार्य कभी भी न सुने गए है भीर न देखे गए हैं। हिशासक राजनीति क्षेप ने स्पेयर के सिद्धास्त की दुवता से कही प्रविक उसका बापक प्रभाव रहा है। उसने प्रहस्तकेप के सिद्धास्त को चैनानिक व्यावया का प्रधाप प्रवान किया और तरकालीन वैनानिक उपति के अनुसार उसकी सिद्ध कर दिवाया। ब्याचारिक सथकों के गुग मे जब प्रोचोगिक वर्ग वर्ग निर्माण सं अनोम प्रीर प्रवाध ध्यक्तिगर के सपर्यन के लिए नवीनतम विचारधारा के निरूपण मे सत्तम या तथ स्पेगर की ध्याध्या ने मानव-समाज का महान करवाण किया। स्पेंगर द्वारा बीदिक विकासवाद के रिरोध ने, जिनका किश्मीय दिकास प्रहस्तकेर (Laussez Faire) का सिद्धान्त था, कॉम्टे द्वारा प्रतिपादित मैत्रानिक प्रधिकारचार के विरोध के लिए सम्पूर्ण साधन प्रवान किए थे। स्वतन व्यवसाय पर निर्मात रात्तन विचार कप सिद्धार के उसने वो लिक्न हो गए थे। वे भावी पीढियो की नहासता के निग् यह विचारवार प्रवान कर गए है।"

#### यॉमस हेनरी हक्सले (Thomas Henry Huxley, 1825-1892)

स्पेनर ने ित्त देशांनिक सम्प्रदाय की विचारधार का प्रवर्तन किया, उसे डाविन और वालेस के प्रनिरिक्त हासले ने निकसित किया। इनतते का जन्म स्पेंदर की तरह एक प्रति निर्धृत अध्यापक-परिदार में हुगा था। केरल दो वर्ष तक एक पाठकाला ने पढ़ने के बाद उसने स्वयमेव इतने परिप्रम से प्रध्यम किया कि उनने निश्चिवद्यालय की प्रवेश-परीक्षा वडी सरस्ता से उत्तीर्धी कर ली। विश्वनिद्यालय की प्रविधान्य में चित्तिसाशास्त्र का प्रव्ययन करने के बाद उसकी नियुक्ति ब्रिटिश नीसेना में एक सर्जन के रे रूप में हो गई। इस स्थित में उसे उध्या किटबन्धों की वनस्पतियों धीर प्राण्यों के प्रध्ययन का सुप्रचार प्राप्त हुया। उसने मेंदर बीस (Vertebrate) एव मेंदर बहुत्य प्राण्यों के प्रध्ययन का सुप्रचार प्राप्त हुया। उसने मेंदर बीस (Vertebrate) एव मेंदर वहान प्राण्यों के सहस्यम का सुप्रचार प्रप्त कुष्टा। इसने की । इसकी उद्यति के सियर र पर बता गया बाद में सन्यत्व विश्वन्दियालय के प्रध्यापक, एवर्डीन विश्वविद्यालय के लाई रेक्टर, रायत सोसाइटी के मभापति एव प्रिवि-कांसित के सदस्य के रूप प्रचान के स्वस्य के रूप में उसने वैज्ञानिक प्रसार श्रीर उन्नित में प्रपत्न पूर्ण प्रभाव सीरे सामध्ये का उपयोग किया।

राजनीतिक चिन्तन के क्षेत्र में हुक्सले ने स्पेंसर से दो वातों में विशेष रूप से मतभेव प्रकृट क्तिया—प्रथम, उसने समाज विषयक दार्शनिक सिद्धान्त के क्षेत्र की प्राकृतिक विशानों के क्षेत्र से पृथक् मानः, ग्रीर द्वितीय, उसने राज्य के कार्य क्षेत्र को विस्तृत ग्रीर क्यापक वनाया।

स्पेसर ने प्रकृति और मानव-क्षेत्र में ग्रांत्रका का प्रतिपादन किया-था । उसने इन दोनों क्षेत्रों को ग्रांत्रका मानकर दोनों पर विकासवाट के नियम समान रूप से लागू किए थे । लेकिन स्पेंसर के विपरीत इससे ने दोनों क्षेत्रों को सर्वेषा पृथक और मिन्न वतलाया । उसने यह मत प्रतिपादित किया कि प्रकृति में केवन वाक्ति का साम्राज्य है । प्रकृति के क्षेत्र में समस्त प्राणिया में जीवन के लिए एक्ट राजत जीवन-स्वयं चलता नहता है । इससे वही विजयी होता है जो भौतिक दृष्टि से ग्रांक्त वावित होता है । प्रकृति के क्षेत्र में चनने वाले समर्थ में नैतिक उत्कृष्टता के कोई महत्त्व नहीं है । प्रकृति में तिक नायवण्ड का परिस्वाद होते हैं । प्रकृति के क्षेत्र में चायत का है कि स्वय को परिस्वादियों के प्रमृक्त किस प्रकार द्वाल विया जाए । प्रकृति के क्षेत्र में योग्यतम की एकमान क्षारीट स्वय को परिस्वादियों के ग्रांक्ष्त का का प्रकृत वना तेना हो है । प्रकृति में जिसकी लाठी उसकी मेंस वाली कहावत चरिताय होती है । वहाँ किसी के कोई ग्रांक्तर नहीं होते, केवल वनित का बोरा-वाला होता है । प्रकृति में पायाविक चित्रयों हो प्रश्चित के प्रवास वित्रयों होते है । वहाँ किसी के कोई ग्रांक्तर कर कोते हैं । अपनी वित्रया है । प्रकृत के वात्र प्रवास वित्रयों हो प्रश्चित का वित्रया होता है । प्रकृति में पायाविक चित्रयों ही प्रश्चितर का व्याप-वाला होता है । प्रकृति में पायाविक चित्रयों ही प्रश्चितर का व्याप-वाला होता है । अपनी वालिक ही त्यावित्रयों ही प्रश्चितर का वर्ष केवल व्यापित होता है । इस तरह, प्रकृति में सर्वत्र केवल व्यापित का हो साम्राज्य है नित्रका का वर्षों कोई महत्त्व नहीं है । वा हो । इस तरह, प्रकृति में सर्वत्र केवल व्यापित का हो साम्राज्य है नित्रका का वर्षों केवल वर्षों है । इस तरह, प्रकृति में सर्वत्र केवल व्यापित का हो साम्राज्य है नित्रया का वर्षों का स्वर्य हो स्वर्य नहीं है ।

त्रकृति के क्षेत्र मे शक्ति का प्रतिपादन करते हुए हक्सले ने स्पष्टत मानव-क्षेत्र मे नैतिकता के साम्राज्य का प्रतिपादन किया है। उसका कथन है कि मानव-समाज के क्षेत्र मे नैतिकता का यह साम्राज्य है। नैतिकता का यह साम्राज्य मनुष्य-निर्मित कृतिम नैतिक जगत् है जिस्मे प्रविकारों का निर्माय नैतिकता के प्राधार पर होता है। यथि मनुष्य पर प्रकृति का प्रभाव रहता है, तथि वह प्राकृतिक नियमों के विरुद्ध निरन्तर विद्रोह और समर्थ द्वारा अपनी परिस्थितियों में सुंधार-करता रहता है। प्रकृति के क्षेत्र में मनुष्य को एक ऐसी दुनिया के वर्णन होले हैं जहां प्रत्येक प्राणी दूसरे प्राणी को नष्ट कर देने या खाजाने की तत्यर है 'विकिन मनुष्य ऐसा वातावरण नहीं जाहता। मनुष्य स्थावत एक ऐसे मानव-समाज की स्थापना का प्राक्ति होता है जिसका उद्देश्य मनुष्यों की अलाई प्रोर सुरक्षा हो। मनुष्य वलपूर्वक प्रपना प्रमुख्य स्थापित करने के स्थान पर नैतिक बण और प्रारम-समय को महत्त्व ति है। वह प्रतिस्था का स्थान सहयोग को देना जाहता है। एक-दूसरे: को प्रपित द्वारा कुन्वलने के दिवाय मनुष्य एक-दूसरे को का प्रवास करने की भावना को जा विद्यान समझता है। मनुष्य 'योग्यत की विजय' (Survival of the Fittest) के सिद्धान्य के स्थान पर प्रधिकाधिक व्यक्तियों को सहायता देकर जीवित रखने का प्रयास करता है। मानव-समाज में मनुष्य का प्रयत्त वहात है कि नैनिक वृद्धि से उत्तम व्यक्तियों को समाज में उच्च स्थान प्रार्थ होता है कि नैनिक वृद्धि से उत्तम व्यक्तियों को समाज में उच्च स्थान प्रार्थ होता है। स्थान स्थान मिले। इसी भावना और इसी प्रकार की विध्याधीलता के कारण सानव-समाज में नैतिकता का विकास होता है। इसी भावना और इसी प्रकार की विध्याधीलता के कारण सानव-समाज में नैतिकता का विकास होता है।

पर उकत सबसे मे स्वत यह मीलिक प्रथन उत्पन्न होता है कि मनुष्यों मे सद्गुणों के साथ हुर्गुणों का भी वास है, वह ग्रतिकाय स्वार्थी भी है, और तब उसमें परमार्थ की प्रवृत्ति का उदय किन कारणों से होता है। हुनसले ने इसका उत्तर देते हुए कहा है कि मनुष्य मे ग्रनुकरण (Imitation) की एक स्वाभाविक प्रवृत्ति होती है। मनुष्य प्रपने साथियो जैसा बनना जाहता है। वह ग्रपने कार्यों के लिए ग्रपने साथियों का समर्थन और उनकी स्वीकृति प्राप्त करना चाहता है। यह तभी प्राप्त हो सकता है जब वह प्रपने साथियों के हितों का व्यान रखे इसी कारण स्वार्थपरता के होते हुए भी मनुष्य मे सूषणे के हितों का महत्त्व के वाली प्रवृत्ति का ग्राविभाव और नितकता का विकास होता है। वाकर के जब्बों में, "हम गिरिषट की सहस ग्रास्त प्राप्त प्रवृत्ति का प्रवृत्ति को स्वार्थपरता के हितों का पर ग्रहण कर लेते हैं श्रीर पड़ीसियों के हितों का पूरा ध्यान रखते हैं। यही हमारे समाज का और हमारी नैतिकता का ग्राधारप्रत भीतकत तक हैं "

भागव क्षेत्र और प्रकृति के क्षेत्र में विस्तार से भिन्नता प्रकट करते हुए राजनीतिक विस्तान के क्षेत्र में हक्सले राज्य के क्यापक कार्यक्षेत्र का प्रतिपादन करता है। मानव समाज की भलाई करने की द्विष्ट से बहु राज्य के कार्यक्षेत्र को व्यापक वनाता है। उसका विचार है कि मानव-समाज हितों की पूर्ति के लिए एज्य कोई भी कार्य कर सकता है। इस प्रकार हमसले मानव-समाज के हितों की पूर्ति के मार्थ में राज्य के कार्यों पर कोई सीमा नहीं लगता। बाकर के बाव्यों में, 'प्राकृतिक वन को मानव-समाज का सुन्दर उद्यान वनाने के लिए ग्रीर इसमें धान्ति स्थापित करने के लिए राज्य को सभी प्रकार से प्रयास करने चाहिए। जहाँ स्पेंसर राज्य द्वारा मनुष्य को शिक्षा देने का घोर विरोध करता है, वहाँ हम्सले राज्य द्वारा प्रनिवार्य शिक्षा का समर्थन करता है। हम्सले की मान्यता है कि समाज में शानित स्थापना ग्रीर इसकी उन्नति के लिए यह नितान्त ग्रावय्यक है कि राज्य व्यक्ति को ग्रानिवार्यता शिक्षा प्रदान करे। स्पेंसर के ग्रानिवार्यता से भी हमसले सहमले नहीं है। वह राज्य-सस्था की उपयोगिता ग्रीर ग्रावय्यकता में ग्रानिवार्य स्थास व्यक्त करता है।'

## बेजहॉट, वैलास, मेक्डुगल

(Bagehot, Wallas, McDugal)

19यां वाताब्दी के पूर्वार्ड में यदि सामाजिक विज्ञान प्राणिशास्त्र से प्रभावित था तो इस गताब्दी के उतरार्ड ने सामाजिक सिद्धान्तवादियों को प्राणिशास्त्र से मनीविज्ञान की स्रोर प्रवृत्त होते हुए देखा। वस्तुत प्राणिशास्त्र प्रोर राजनीतिश्वास्त्र को सरवात से सम्बद्ध नहीं किया जा सकता नयीकि प्राण्डितिक विवाद की प्रीष्ट्र प्रमुख्तिक विवाद की प्राण्डितिक विवाद की प्राण्डितिक विवाद की मानव जगत पर समुख्ति रूप ति स्वाद वा सामाजिक से ती प्राण्डितिक विवाद के सामाजिक प्राण्डितिक विवाद के सामाजिक प्राण्डितिक प्राण्डित के सामाजिक प्राण्डित के ति के प्रमुख्ति के प्राण्डित के ति के प्रमुख्ति के प्राण्डित के ति के प्राण्डित के ति के प्राण्डित के ति के प्रमुख्ति के ति के प्राण्डित के ति के प्राण्डित के ति विवाद की ति के प्राण्डित के तो निविक्ताकों प्रथवा सवाचार को ही जानती है थीर न बहु किसी नितक मापदण्ड के ही परिचित्र होती है। उसके योग्यतम का सापदण्ड कोई निर्देशित मूल्य नही है, प्रस्तुत पर्यावरण से प्रमुख्तीकरण का सापेक्ष मापदण्ड है और विवाद मानव-जीवन की स्वितियों निम्बकोट की है तो प्रकृति के योग्यतम भी निम्बकोट के ही होंगे, वाहे मानव-जीवन की स्वितियों निम्बकोट के ही हो तो प्रकृति के योग्यतम भी सम्बत्या के सरल कथन है, उसके प्रणिकार पात्राविक साम्बन्दी, मानव-जीवन के स्वत्यों के किसी भी भापवण्ड से उन्हें देखा जाए "" "प्रकृति के कानून निर्मम तथ्यों के सरल कथन है, उसके प्रणिकार पात्राविक साम्बन्दी, मानव की स्वतः प्रकृत विकाद निर्मक निर्मक निर्मक स्वतः निर्मक मानव निर्मक प्रथम निर्मक निर्मक से है। "पर्यक निर्मक मानव-जीवन के स्वकं प्रणिकार पात्राविक साम्बन्दी, मानव की स्वतः प्रकृत निर्मक निर्मक निर्मक निर्मक मानव निर्मक मानव निर्मक मानव निर्मक मानव निर्मक मानव निर्मक स्वतः मानव निर्मक मान

इस प्रावारभूत दोप के कारण ग्राचारशास्त्र तथा राजनीतिशास्त्र के प्रति प्राणिशास्त्रीय हिटकोण सफल नहीं हो सकता । स्पॅसर के बात के विचारको ने इस तथ्य को समझा । परिणासस्वरूप राजनीति के प्रति प्राणिशास्त्रीय हिटकोण में संशोधन किया ग्राया और प्रवृत्त हुए ग्रीर वे जन्मजात दियां नथा । 20वी श्वावस्त्री के सामाजिक सिद्धान्तवादी मनीविशान की प्रोर प्रवृत्त हुए ग्रीर वे जन्मजात स्वृत्त 'श्रीत्साहन', 'विवेक' ग्रीर 'इच्छा' (Instinct, Impluse, Reason and Will) पर बल के लें । ग्राजकल 'रीति-रिवानो, परप्यराप्त्रो, सामूहिक मनीविशाल ग्रीर सार्वजनिक सत की प्रकृति (Custom, Tradition, Psychology of Crowds and the Nature of Public Opinion) पर प्रधिक वल दिया जाता है। ग्रापुतिक काल में सामाजिक समस्याश्चों के निवारण के लिए मनीविशाल के प्रयोग के इस ग्रान्थों को प्रशुता बांस्टर, वेजहाँट (Walter Bagehoi) की माना जा सकता है। वार्कर के प्रमुत्तार, ''जब से बेजहाँट ने 'Physics and Politics' की रचना की, तभी से राजनीतिक सिद्धान्तवादी सामाजिक मनोवैशानिक बन गए। वे सामूहिक जीवन के तथ्यो पर इस वारपा के प्रशास के प्रशास के स्वारपा के प्रशास पर पहुँचे है कि ये तथ्य समूह-वेतता के तथ्य है जिनकी 'व्याख्या करना 'वनकी समस्या है श्रीर यह

<sup>1</sup> Barker : Political Thought in England, 1818 to 1914, p. 413-116.

व्याख्या उसी प्रकार की जा सकती है जिस प्रकार प्राकृतिक विज्ञान पदार्थ के तथ्यों की व्याख्या करने के लिए प्रयुक्त करता है।" भानव-जीवन की समस्यायों के समाधान में मनोविज्ञान का प्रयोग ग्राज का फैशन वन गया है। यह कहना सही है कि यदि हमारे पिता और पितामह प्राणिशास्त्रीय दिष्ट से सोचते थे.तो हमने मनोवैज्ञानिक दृष्टि से सोचना आरम्भ कर दिया है। यह मनोविज्ञान का युग है।

किन्तु इसका यह अभिप्राय नहीं है कि राजनीतिशास्त्र में मनीविज्ञान का प्रयोग 'पूर्णत: एक नवीन दिष्टकोए है। इसका प्रयोग पहले भी किसी न किसी रूप मे होता रहा है। यह सिद्धान्त श्रीर व्यवहार दोनों ही दुष्टियो से प्राचीन है। त्लेटों से पूर्व प्रोटेगोरस और जार्जयाक ने इसका प्रयोग किया था। मनोविज्ञान की परम्परा को राजवर्शन मे प्रतीय करते हुए प्लेटो ने कहा था कि सन्वय का मस्तिष्क विविधांगीय है जिसके तीन पक्ष हैं-विवेक, सांहस और अधा। इसी ग्राधार पर प्लेटो ने नागरिको को तीन वर्गों मे विभनत किया-दार्शनिक, जो बुद्धि के प्रतीक हैं; सैनिक, जो साहस के प्रतीक हैं, ग्रीर कारीगर, जो क्षुवा प्रतीक है। इसी भारत ग्ररस्तु ने भी ग्रपने राजदर्णन का निरूप्सा मनोविज्ञान या मस्तिष्क के ग्रघ्ययन से ग्रारम्भ विया, किन्तु, मस्तिष्क, की विशेषता विविधांगीयता बतलाई । प्लेटी और श्चरस्तु दोनो ने श्रपने राज्य-सिद्धान्त की रचुना मनोवैज्ञानिक-धारणा और मानव प्रकृति के विश्लेषण के माधार पर की । इनके बाद मध्यकाल तक मनोवैज्ञानिक पद्धति का प्राय, लोग ही रहा । मैकियावली ने इसका पुनरुद्धार किया । तत्पश्चात् हुाँब्स, लाँक, रूसो, बेन्थम ग्रीर ग्रन्य दार्शनिको ने मनीवैज्ञानिक पद्धति को अपनाया। ग्राधुनिक समय मे इगलैण्ड मे काल (Cole) श्रीर लास्की (Laski) हे भी राजदर्शन के अध्ययन को एक वडी सीमा तक मनोवैज्ञानिक पढ़ित पर आधारित किया। काल के मनसार राजदर्शन एव मनोविज्ञान पूरक विधाएँ है नयोकि इन दोनो का ही सम्बन्ध मस्तिष्क की सिकयता से है। लॉस्की के मतानुसार मानव-व्यक्तित्व के अनेक पहुलू असिल्ए होते हैं क्यों कि मानव मस्तिष्क विभिन्न प्रकार की कियाशो का केन्द्र है। अमेरिका से इस विधि का प्रयोग जी समत्त्व, रिडिंग्स, रॉस, सी. एच कूली, मेकाइवर, लॉबेल, जे. एल, वाल्ड्बिल ग्राहि ने किया है।

प्रस्तुत ग्रध्याय मे वेजहाँट, ग्राहम बैलास तथा विलियम मेक्ड्गल-इन तीन प्रमुख मनोवैज्ञानिक दार्शनिको के चिन्तनः पर विचार किया जाएगा..।

> ं वॉल्टर बेज़हॉट (Walter Bagehot, 1826-1877)

सक्षिप्त जीवन-परिचय एव, रचनाएँ

न्त जावन-पारचथ एव रचनाए बॉल्टर वेजहाँट एक भेषावी सप्रेज वैकर, ज़र्थशास्त्री और सम्पादक र्था । वह जन्दन् विश्वविद्यालय की गौरवपूर्ण देन था। उसने अधिकांश समय या तो एक सफल वैकर के रूप में अथवा प्रसिद्ध पत्रिका 'The London Economist' के सम्पादक के रूप मे व्यतीत किया। यद्यपि वह लिवर्ज पार्टी के कजरवेटिव पक्ष से सम्बन्धित था और लिबरल पार्टी के सदस्य की हैसियत से उसने समदीय चुनाव (जिसमे वह सफल नहीं हुआ) भी लडा था, तथापि, वह सदैव उदार-मस्तिष्क, सहिष्णु ग्रीर सार्वजनिक प्रथनो के प्रति व्यावहारिक दुष्टिकीया रखने बाला था। इस प्रतिभासम्पन्न व्यक्ति का 

वेजहाँट ने अनेक पुस्तकें लिखी अौर समकालीन विद्वानो को पर्याप्त रूपःसे प्रभावित किया-। उसकी प्रसिद्ध पुस्तकों ये हैं—

- Physics and Politics.
- 2 The English Constitution. Lombard Street
- 1 Barker: op. cit, p. 128-29

बेजहॉट का मनोवैज्ञानिक दृष्टिकोस , (The Psychological Approach of Bagehot)

वेजहाँट ने राजनीतिक समस्याओं के अध्ययन के लिए मनीविज्ञान का खुलकर प्रयोग किया है-। 'Physics and Politics' की विषयवस्तु मानव-ज्ञान है न कि भौतिक विज्ञान । उसकी पुस्तक मनोवैज्ञानिक वृष्टिकोण से महत्त्वपूर्ण है । वेजहाँट के पहले अनेक सामाजिज, विचारको ने मानव-स्वभाव एव मानव -वाक्तिय' से सम्बन्धित कुछ मान्यताओ पर विचार किया था । वेजहाँट को नवीनता इस बात मे है कि उसने इन मान्यताओ को पृथक् करके उन्हे अपने अध्ययन किया था। विचार कार्या वापा । उसने पृथेवर्गो विचारको की मान्यताओं का नियंमबढ वर्णेन एवः अध्ययन किया है। उसने उन मनोवैज्ञानिक तथ्यों को प्रकार करने की चेव्हा की है जिनके विना प्राप्टिमेक काल से आधुनिक काल तक के समाज-विकास का व्यवस्थित रूप, से वर्णन नहीं किया जा सकता।

वेजहॉट के सामने मुख्य समस्या यह थी कि यदि मनुष्य के सम्बन्ध मे प्राकृतिक जुनाव को स्वीकार कर लिया जाए तो पायविक स्तर से मानवीय स्तर में मेनुष्य किस प्रकार ग्रामा ? प्रो हर्नशा ने इस समस्या को, लिये वेजहॉट हक करना चाहता या, इन शब्दी में व्यक्त किया है, "यदि हम प्राकृतिक जुनाव को यथार्थ मान कें तो यह प्रश्न उठता है कि मानव-चीवन सघर्ष के पायविक स्तर से सामाजिक मनोवैज्ञानिक परस्पराओं पर क्यों आधारित है ?"

राजनीतिक विकास के बारे में बेजहॉट के विचार Bagehot on Political Evolution)

प्राज जो समाज का रूप है उस तक पहुँ वने के पूर्व मानव की जो प्रवस्थाएँ थी, वे वेजहाँट के प्रमुक्षार तीन है—समाजविहीन प्रवस्था (The Stage of Non-polity), स्थिर समाज की ग्रवस्था स्रयज्ञ स्वयं सुग (The Stage of Fixed Polity or the Fighting Age) एवं परिवर्तत्रशील समाज की ग्रवस्था या विचारविनिमय का युग (The Stage of Flexible Polity or the Age of Discussion)। प्रथम समाजविहीन प्रवस्था में मनुष्य एकान्त व्यक्तियों (Isolated Individuals) की तरह या ऐसे छोट-छोट कम समाजविही परिवार समूही (Small Loosely Knit Family Groups) में रहते थे। इस प्रवस्था में मानव-जीवन भावात्मक था जिसमें ज्ञान-विज्ञान में स्थान या न कि परम्परा को। मानव जीवन को इस प्रवस्था की तुलना हाँक्स की प्रकृतिक अवस्था से की जा सकती है। वेजहाँट के मनुसार ''दूसरे विभागों में प्राकृतिक चुनाव के सिद्धान्त के विरुद्ध चाहे कुछ भी कहा, जाए, किन्तु प्रारम्भिक मानव-इतिहास में इसकी प्रधानता के बार में कोई सबाय नहीं है। उस समय यक्ति-सम्पन्न कमजोरों का हनन करते थे।"

प्रारम्भिक प्रादिम् जीवन की भीपंग्रता से मनुष्य को एक यप्रत्यक्ष शिक्षा प्राप्त हुई जिमके परिग्रामस्वरूप मानव-स्वभाव में एक सबीवन हुआ। प्रव मनुष्य में रक्त के बाधार पर सगढित जीवन की एकता का समावेण हुआ पीर प्रव मनुष्य पारिवारिक नगठन का प्रनुभव करने लगे। उनमें यह वैतना जायत हुई कि प्रस्तित्व के लिए सचर्ष में वे ही व्यक्ति वे रहते हैं जो रक्त थीर नेतृत्व के प्रधार पर एक सगठिन समृद्ध का निर्माण करने के लिए वन्य व्यक्तियों से सहयोग एव सगठन के गृत्र में वैदे रहते हैं। पर प्रश्न यह है कि प्रस्तित्व के लिए सचर्य के पाश्चिक-स्नर से मानाजिक सगठन ग्रीर सहयोग के मानवीय-स्तर तक का यह महान् परिचर्तन किस प्रकार हुआ। वेजहोंट के लिए पर्वति की यह समस्या प्राधारम्त थी तथा मानवता के समस्य विकास को समस्ते की उनके गिण यह मुठभी भी थी। वेजहोंट ने इस प्रश्न का उत्तर मनोवैद्यानिक चिन्तन के प्रधार पर दिया है ग्रीर यह स्वताया है कि मनुष्य के पाश्चिक-स्तर तक पहुँचने का एक बहुत वडा इतिहाम है तथा मानव-स्तर

उनकी निरन्तर विकास की ग्रवस्था का परिएाम है। मनुष्य का विकास इसलिए होता है कि "उसका मस्तिष्क एक अलौकिक ढग से उनके स्नायुत्री पर किया करता है और उनके स्नाय उतने ही अलौकिक ढग से परिएामो.को एकत्रकर लेते हैं और किसी प्रकार 'उसके परिएाम सामान्यतः उसकी ग्राने वाली पीढियो मे सकान्त हो जाते हैं।"<sup>ग</sup> ग्रभिप्राय यह है कि मनुष्य अनुभव द्वारा ज्ञान संचित कर विकास करता है ग्रीर मनुष्य के विकास से समाज का विकास होता है । लैमार्क ग्रीर स्पेंसर दोनो वर्शानुक्रम के विकास को स्वीकार करते हैं। बेजहाँट ने विकास का सिद्धान्त प्राणिशास्त्र से ही ग्रहण किया है जो उस समय विकास के कि मे बहुत प्रचलित या। वेजहाँट ने जात किया कि विकास के परिणामस्वरूप पीढ़ियों मे नवीन गुणा का श्राविभवि होता है ग्रयीत प्रत्येक पीढ़ी अपनी पहली पीढी से विरासत मे कुछ गुण प्राप्त करती है। पीढियों में ग्राने वाले गुर्णों में कुछ प्राकृतिक होते हैं तो कुछ मनोवैज्ञानिक। मनोवैज्ञानिक भाग के ग्रन्तर्गत प्रचलित परम्पराएँ और प्रवाएँ, जिनके बीच हमारा विकास होता है, हमें वहत प्रभावित करती हैं.। वेजहाँद ने प्राकृतिक श्रीर मनोवैज्ञानिक गुणो (भागो) के पारस्परिक सम्बन्ध की व्याख्या करने और यह वतनाने का प्रयत्न किया कि मानव स्वय ग्रपने लिए किस भाँति परम्परा का निर्माण करता है। उसने यह भी ्देखा कि ग्राधुनिक राज्य का निर्माण मुख्यतः वही करते है। यह ग्रनुभव किया गया कि बस्तित्व के लिए संबर्ग में परिवारों का वह एक छोटा समूह भी, जो चाहे किसी एक ,ढीले ,नेतृत्व से ही सगठित क्यों न हो, उन अनेक परिवारों के समूहों से ग्रधिक ग्रन्छी स्थित में रहेगा जो किसी एक नेता के याज्ञानुवर्ती नहीं होते विलक चारों ब्रोर विखरे हुए होते हैं और उसी तरह विखरे हुए सम्बंदत होते है। इस स्थिति से तो होमर के साइक्लोप भी ग्रेट्यन्त कमजोर समूह के नामने शक्तिहोने प्रमाणित सामाजिक विकास की प्रक्रिया में द्वितीय ग्रहस्था तब उत्पृत्त हुई जब समूहों में ग्रस्तित्व के

लिए संघर्ष प्रारम्भ हुम्रा जिसके परिएगामस्वरूप केवल वे ही समूह बचे एवं समृद्ध हुए जो सर्वाधिक संगठित थे, सर्वोत्तम रूप से अनुशासित थे और जिनके चरित्र अथवा गुर्गो मे सर्वाधिक साम्य या । इस -अवस्था का प्रादुर्भाव किस प्रकार हुआ, इस सम्बन्ध से निश्चित रूप से कुछ भी कहना कठिन है, लेकिन बेजहाँट इसे प्राकृतिक चुनाव (Natural Selection) की किया का ही परिशाम मानता है। इस दूसरी प्रवस्था मे परम्परांग्रो की प्रवानता थी। व्यक्तियों के जीवन को एक निश्चित ढांचे में ढालने के लिए उन पर परम्पामा की लादा जाता था। इकाई समूह होते थे, व्यक्ति नही। इसी कारण वेवहाँट ने उसे 'स्थिर समाज की प्रवस्था' (The Stage of Fixed Society) कहा है। जूकि यह ग्रवस्था संवर्षपूर्ण थी, ग्रतः इसे सवर्ष युग (The Fighting Age) के नाम से सम्बोधित किया गया। इस भवस्था के संगठित और अनुशासित जीवन से ही राजनीतिक जीवन का उदय होता है। इस अवस्था मे समूह के प्रत्येक सदस्य से समूह के प्रति पूर्ण बाजाकारिता की अपेक्षा की जाती थी और समूह से ं असहमति के लिए कोई स्थान नहीं था। व्यक्ति के जीवन का सुस्मतम आचरणा भी समूहेंगत रिवाज वा परम्परा से अनुवासित था। अनुक्रण (Imitation) ही उस समय की माँग थी। यह समन लिया गया था कि यदि समूह के व्यक्ति समूह की प्राज्ञापालन करेंगे तो समूह शक्तिशाली बना रहेगा। वेजहाँट इस बात पर बल देता है कि संघर्ष में सगठित और अनुवासित समूह ही बचते और प्रगति करते हैं। उसके स्वय के शब्दों में, "यदि तुममे एक दृढ सहयोगपूर्ण एकता-सूत्र नहीं है तो एक ऐसा समाज, जिसमे एक ऐसा एकता सूत्र विद्यमान है, नुम्हारे समाज को परास्त कर समाप्त कर देगा।" प्रश्न उठता है कि समूह के व्यक्ति-समूह अथवा समूह के प्रमुख की ब्राज्ञा क्यो मानते हैं ? वेजहाँट का कहना है कि राजनीतिक शक्ति ग्रावश्यक होते हुए भी ग्राप्याप्त है, अत उसके साथ धार्मिक शक्ति भी संयुक्त की

Hearnsham: Social & Political Ideas of Thickers of the Victorian Age, p. 202.
 Bagehot: Physics and Politics.

<sup>3</sup> Bagehot op cit., p. 16. Bagehot op cit, p. 38.

पानी चाहिए। प्रारम्भिक राजनीतिक समुदायों के प्रति व्यक्तियों में पूर्ण माजायालन का भाव इसिलए पा ग्रोहि उम ममय राज्य क्षीर धर्म का पुन्तकरण नहीं हुमा था। विश्वता के लिए दोनों की एकस्थता प्रावश्य के थी। समुद्र के परम्परागत कानून (Customary Laws) के पति गोगों में अध्यविष्यास बना रहे. रामिए उम परम्परागत कानून को राजनीतिक मीर धामिक स्वीकृति प्राप्त होती थी। स्वय देवहाँक के नक्ष्यों मं, "उस माजावारिता को प्राप्त करने की प्रयम मतं यह है कि राज्य प्रीर धर्म में एकस्थना हो """ "वस माजावारिता को प्राप्त करने की लिए एक ही शासन की प्रावश्य करने हैं। उस समय प्रकित-विभावन छात से सानी हो होता थीर सम्भवतः विनाश का भी कारण वन मकता है। ऐसा नहीं होना चाहिए कि मर्म-पुरोहित कुछ जिल्ला दे तथा राजा कुछ प्रीर। राजा को धर्म-पुरोहित होना पाहिए और मर्म-पुरोहित को राजा। दोनों को एक ही वाल कहनी चाहिए, स्वीति कि कर ही हैं। प्राप्ताशिक धर और धानिक दण्डों के मध्य भेद का विचार कभी नहीं उठने देना चाहिए। वस प्राप्त के प्रवास का नहीं करने होता चाहिए। वस प्राप्त के प्राप्त के प्राप्त के प्रवास करने नहीं उठने देना चाहिए। वस प्राप्त के प्रवास करने नहीं उठने देना चाहिए। वस समय भी स्वास करने नहीं उठने देना चाहिए। वस समय भी सम्बानिक प्रवास की चाहिए। सम्प्राप्त के प्रवास सम्बानिक वस सम्बान की चाहिए। सम्प्राप्त के प्रवास सम्बानिक वस सम्यानिक वस सम्बान की चाहिए। सम्प्रप्त के प्रवास सम्बानिक वस सम्बान की चाहिए। सम्बान की चाहिए। सम्बान की स्वास करने नहीं उठने देना चाहिए। सम्बान की स्वास की स्वास करने नहीं उठने देना चाहिए। सम्बान की स्वास करने नहीं उठने देना चाहिए। सम्बान की सम्बान की सम्बान की स्वास करने हैं। सम्बान की सम्बान की स्वास करने नहीं उतन सम्बन्ध सम्बन सम्बन

स्पट है कि सामानिक विकास की दूसरी यवस्था स्थिता की थी जिसमे प्रथा की प्रधानता भी मीर एक सामान्य जीवन-पद्धित को लावा जाता था। उसके बाव विकास को तीसरी प्रवस्था (जिसमें हम आज रहेते हैं) का मूजपान नुप्ता। यह यवस्था परिवर्तनजीलता की (The Stage of Flexible Society) थी जिसे निवार-विनिमम के मुण (The Age of Discussion) के नाम से सन्वीधित रिया जाता है उम मुण का आगमन केने ग्रोर कही से हुमा, इस बारे में वेज्होंट मीन है। वह यह स्पष्ट नहीं करता कि स्थिता की प्रवस्था से वर्तमान प्रवस्था के रूप में एकाएक परिवर्तन कही ते जा गया। उनमें उसका कारण केन्य एक मनीवितानिक भावना को वताया है जो विचार की भावना है। वह यह स्पष्ट मान लेता है कि विकास की प्रविद्धा में किसी प्रकार विचार-विज्ञानय की भावना है। वह यह मान लेता है कि व्यव मगठन की समस्या का प्रगत हो जाता है तो यह सम्बेह उत्पन्त होने जाता है कि की प्रवस्था में प्रवस्था की प्रवस्था होने के जाए। यह विचार उठने पर समाज परम्परा को तोडना चाहता है, य्यविष्ठ ऐसा करन में उसे वढी किनाई का सामाना करना पडता है। परम्परा को तोडन के साथ विचार-वितिम्य की प्रधानता होती है और प्रवस्था के सम्बन्ध में सच्यारेक का प्रवस्य विचार-भावना का जन्म होता है। दिवार-वितिमय क्ष मानव बुद्धि को रचनारक कार्य करने का प्रवस्य विचार होता है। प्रवा पर परिवर्तनचील एव प्रवेतन प्रवृद्ध को कार्यानिक होने का अवसर प्राप्त होता है। इससे नवीन विचारों का जन्म होता है प्रया में परिवर्तन होन र समाज को नया रूप प्रवित्त होता है। विचार-विनिम्य के मुख्य में सोकने की ब्रायत वैद्या होती है और मनुष्य कोई कार करने ते उस स्परस हो जाता है

वेजहाँट का कहना है कि विकास की गित में व्यक्ति और राष्ट्र सदा पिछड़ जाते है जो परम्परायों और अवायों से बंधे रहते हैं। साम्मवादी कान्ति से पहले का चीन और 19वी शताब्दी से मध्य का प्रारत इसके प्रमाण है। ये दोनों राष्ट्र स्वय को अपनी प्रयाओं या रीति-रिवाजों (Customs) से मुक्त नहीं कर और इसीलिए इस्होंने बहुत कम उन्नति की। इतिहास साक्षी है कि वे ही राष्ट्र प्रधिक प्रगितिनों रहे हैं।जिन्होंके व्यक्तियों को स्वतन्त्र रूप से चित्रवन, करने का अवसर प्रदान किया है। वेजहों की मान्यता है कि पक्त बार विचार-विनियत की प्रक्रिया आरम्भ हो जाने पर विश्व-व्यापक चर्च तथा उपनिवेणीकरण के द्वारा इसका उत्तरीतर विकास होता रहा है।

बेजहाँट प्रपने सिद्धान्तो द्वारा यह परिसाम निकालता है कि विचार-विनिमय की प्रक्रिया के फलस्वरूप निरकुण और रुडिवादी शासन के स्थान पर स्वतन्त्र विचार-विमर्श पर आधारित शासन

## 734 पाक्चेत्य राजनीतिक विचाराका इतिहास

(Government by Free Discussion) की स्थापना होती है। इसःप्रकार के बासन के अन्तर्गत सभी व्यक्तियों को बाद-विवाद की स्वतन्त्रता रहनी है। ,स्पष्ट है कि बेजहाँट के शासन में प्रजातन्त्र क प्रमुख तत्त्व ग्रागया है। इस नवीन शासन में व्यक्ति राजकीय मामलो पर विचार भी कर सकते हैं न्त्रीर साथ ही उन पर नियन्त्रसा भी रख सकते हैं।" इस प्रकारःवेजहाँट के राजनीतिक –सिद्धान्त मे खदारवादी तत्त्व का भी समावेश है। यह उँवारवाद केवल उन्ही जातियों के लिए सम्भव है जो पूर्ण अनुशासित हो, श्रन्य के निए नही, ब्रतः उसका राजनीतिक शिद्धान्त रूढिवाद से मुक्त नही है। सार रूप में यह कहना उपयुक्त है कि बेजहाँट में उदारवादी और रूडिवादी तत्त्वों का सम्मिश्रण (Blending of Liberalism and Conservatism) था। वेजहाँट को विचार है कि विचार-विनिर्मय की भावना मानव-प्रकृति मे परिवर्तन ला देगी। यह मनुष्य को जल्दवाणी मे कोई काम करने से रोकेने मे सहायक होगी और समस्याओं के समाधान के लिए सघर्ष की प्रपेक्षा विचार-विमर्श को प्रोत्साहन देगी<sup>,</sup>। संयुक्त राष्ट्रसम एक ऐसा ही साधन है जिसके द्वारा राष्ट्रों के जल्दबाजी के कार्यों को विलम्बित किया जाता है अन्तर्राष्ट्रीय समस्याग्री को तलवारों से हल करने की ग्रपेक्षा विचार-विमर्झ की तराजू मे तोला जाता है। मनोवैज्ञानिक ढग से वेजहाँट के इस विचार में निश्चित रूप हैं संत्यता हैं। इसमें कोई सन्देह नहीं कि विचार-विनिमक की आदत का मानव-जीवन पर गम्भीर प्रभाव पड़ता है । मानव-सस्थाएँ इससे अप्रभावित नहीं रहती । बेजहाँट यह भी मानता है कि मनुष्य जितना वौद्धिक एव तर्कपूर्ण जीवन व्यतीत करेगा उतनी ही उसकी काम-भावना में कमी आएगी । काम-भावना में ह्रांस का अनिवार्थ परिणाम यह होगा कि मनुष्य मे ब्राज जैसी द्रुतगति से सन्तानोत्पत्ति नहीं करेंगे। बेजहाँट का यह तक कहाँ तक सत्य है, इसकी समीक्षा करने की यहाँ कोई ग्रावश्यकता नहीं है । यह सही है कि विचार विनिमय से नवीन विचारो का

खदय होगा; व्यक्ति के प्राचीन अन्धविष्यास मिटने लगेंगे और मानव-प्रगति का पार्म पण्यान नोर्ने प्रे

सहायता मिलेगी। बेजहाँट ग्रीर 'ग्रग्नेजी सिविधान'

(Bagehot on English Constitution)

— वेंबहाँट की ब्राय महत्त्वपूर्ण रचना 'The English Constitution' हे जो सन् 1896 ई में प्रकाशित हुई भी और जिसमें जसके कुछ महत्त्वपूर्ण राजनीतिक विचार निहित हैं। इस प्रत्य में बेंबहाँट से सिवानों की व्याख्या की है और एक नवीन प्रवृत्ति का सत्रवात रिका में उस प्रत्य में वेंबहाँट ने सविवानों की व्याख्या की है और एक नवीन प्रवृत्ति का सत्रवात रिका में स्व

बेजहांट ने सविधानों की व्याख्या की है और एक नवीन पदित का सुत्रपात किया है। इस ग्रन्थ में यूर्व के राजनीतिक विधारक सविधान को कैवल एक कानूनी डाँग, समक्त थे और सविधान का प्रध्यन विश्लेषणात्मक दृष्टिकोए से करते थे। किन्तुं बेजहांट ने सविधान को जीवन से सम्बन्धित कर उसको जीवित वस्तु की भीति प्रव्ययन किए जाने पर बल दिया। 'उदिने न केवल प्रग्रेजी सविधान का कानूनी बृद्धिकोए से प्रध्ययन किए जाने पर बल दिया। 'उदिने पर भी मनन किया। साथ ही उसे दृश्कि के महत्वपूर्ण राजनीतिकों के निकट सम्पर्क से रहने का और उनके विचार जानने का सुयोग भी निरत्तर मिलता रहा। इस सबके परिणामस्वरूप सविधान के बारे से उसके विचारों में परिपक्षता और प्रभारता का समावेग हुप्रा तथा उनने जी कुछ लिखा उसमें एक बड़ी सीमा 'तक यथार्थवादिता ग्राई। उसके विचारों में उस समय के सविवान-विपयक विचारकों में भी पर्याप्त यथार्थवादिता ग्राई। उसके विचारों में उस समय के सविवान-विपयक विचारकों में भी पर्याप्त यथार्थवादिता का सचार हुप्रा। बेजहाँ ने यहाँ प्रपन्नी मनीवैज्ञानिक पृत्विद्धान की प्रधानता दी, यथिप प्रकृतिक जुनाव के मिद्रान्त को उसने प्रपन्ने सम पे यन्तन 'वैज्ञानिक व्यव हो प्रसन्त किया। वेजहाँट ने थातम के सविवान स्वत्त वेज्ञानिक व्यव हो हो प्रसन्त किया। वेजहाँट ने थातम के सविधान के विचार के वेजहाँ के स्वाप्त के अपने इस प्रव्य में यवन्तन 'वैज्ञानिक व्यव हो हो प्रसन्त किया। वेजहाँट ने थातम के सवसीय और प्रध्यक्षात्मक रूप में यन्तन वेज्ञानिक वा चे ही प्रसन्त किया। वेजहाँट ने थातम के सवसीय और प्रध्यक्षात्मक रूपने इस प्रव्य में यहन ता वेज्ञानिक के विचार पर भावी राजनीतिक विषयेण (Political Analysis) का एक प्रनुप्त स्रीत है जिसने इस विषय पर भावी राजनीतिक

विचारको को प्रेरिए। दी । बेजहॉट के 'English Constitution' के उसके प्रपने समय के राजनीतिक विचारों की सुन्दर मुमिका उप रब्ध है।

बेजहाँट का मूल्यॉकन (An Estimate of Bagehot)

वेजहाँट के राजनीतिक विचारों के बच्ययन से विवित होता है कि वहुँ वस्तुत एक विचारोत्तेजक (Suggestive) लेखक था। उसका महस्वपूर्ण प्रत्य 'Physics and Politics' एक पूर्ण वर्णन-प्रणाली न होकर भावी पीडियों के लिए एक बोध-विवरण पृत्रिका 'Research-prospectus' के रूप में हैं। वेजहाँट का वास्तविक महन्व इस वात में हैं कि राजनीतिक समस्याओं के मनीवेज्ञानिक दृष्टिकोण से विचार करने की प्रणाली का वह सच्चे क्यों में अप्रदूत था। वही ऐसा प्रयम्न विचारक या जिसने समात्र के विकास के प्रवा ग्रीर अनुकरण. (Custom and Imitation) की भूमिका का महस्व वर्षाया। उसने समाज के विकास के जिन तीत वरणों का विक्लेपण किया वे हमारे लिए पन-प्रवर्षन का, काम करते हैं। वेजहाँट के मनीवेज्ञानिक इष्टिकोण ने अपने बाद के अनेक राजनीतिक विचारकों को आधारभूमिन प्रतान की। उनके विचारों के आधार पर ही प्राहम बैनास, मेंकूबुनल, हाँबहाउस, लाँयक सर्पन आदि ने सामाजिक मनीविज्ञान के क्षेत्र में ठीस कार्य किया। वेजहाँट का महस्व इस इप्टि से भी है कि उसने ससदीय एव अध्यक्षात्रमक बासन-प्रणालियों का अस्वन्त सुन्दर जुननात्मक प्रध्ययन प्रस्तुत किया और साय ही राजनीतिक व्यवहार में निर्धारक कार्क करण में प्रतिकत्र को सहस्व को समझा। वेजहाँट, के अयो ने पर्याप्त व्यवहार में निर्धारक कार्क करण में प्रतिकत्र विकास को समझा। वेजहाँट, के अयो ने पर्याप्त व्यवहार को। उसकी पुरत्रक 'The English Constitution' की सराहना करते हुए इायसी (Dicey) ने लिखा है, ''इन्लेण्ड के राजनीतिक विद्यान्त और व्यवहार को समझा वार्यक्र विचार वेजहाँट ने वेजक के प्रवाद क्या किसी भी व्यक्ति की प्रयोग प्रविच्या में मेन (Manne) का कथन है कि ''मुझ पर इस पुस्तक से अधिक प्रत्य किसी पुस्तक का प्रभाव नहीं अद्योग प्रति विचार हो। प्रिक्त का प्रभाव नहीं अद्योग प्रति विचार में प्रवार करने का अवसर सात्र ही मुसान प्रकार करने का अवसर मिला होता की उत्तम भी उतना ही मुसान प्रया विचारों स्वारार आवान वहीं वहांट अपनी प्रविच्य करने का अवसर मिला होता ती उतना भी उतना ही महान प्रमान प्रवार करने विचार में प्रवार करने का अवसर मिला होता की उतना ही महान प्रमान प्रवार करने सकता भी उतना ही महान प्रमान प्रवार वार करने स्वार किया भी उतना ही महान प्रमान प्रवार करने वार सकता भी उतना ही स्वार प्रवार करने वार सकता भी उतना ही महान प्रवार करने वार सकता भी उतना ही

### ग्राहम वैलास

(Graham Wallas, 1858-1932)

सक्षिप्त जीवन-परिचय ग्रौर रचनाएँ

प्राह्म बेलाम का जन्म सन् 1858 में एक अग्रेज पादरी परिवार में हुमा था। उसकी शिक्षा 'श्रीवरी स्कूल' त्रीर 'काँगू काइस्ट कॉलेज, ऑक्सफोर्ड' में हुई थी। प्रारम्भ में वह एक सामान्य प्रव्यापक था, किन्तु - कालान्तर में वह एक महान् विद्वान् के रूप में उजापर हुवा। उसने 'लग्दन स्कूल आफ इक्लॉनाोमेक्स' की स्थापना में सहयोग दिया और वाद में इसी सस्था में उसने लगभग 30 वर्ष तक प्रध्यापन कार्य किया। वह लगभग 20 वर्ष तक कन्दन विग्वविद्यालय की सीनेट (Senate) का सदस्य रहा। इस हैसियत से उसने लन्दन स्कूल बीडें, लन्दन काउच्छी कोसिल तथा रॉयल क्मीशन ऑन सिविन्न के सदस्य के रूप में इन वैद्यानिक सस्थाओं की नीति के निर्माण में भी पर्याप्त योग दिया।

ग्राह्म वैलास फैबियन सोसाइटी का एक प्रभाववाली सिक्य सदस्य भी रहा था। उसने इस विषय में एक प्रसिद्ध लेख 'Essays on Fabian Socialism' (1889) भी लिखा। वैज्ञास की लेखन-शक्ति वडी प्रवल थी। उसने ग्रमेक महत्त्वपूर्ण प्रथो की रचना की, जिनमें ये प्रमृत हैं—

11. Life of France Place (1898)

4 Our Social Heritage (1921) 5 Law of Thought (1926)

Human Nature in Politics (1908)
 The Great Society (1914)

ociety (1914)

736 पाश्चात्य राजनीतिक विर्चारो का इतिहास

वैलास की पद्धति(His Method)

ग्राहम बैलास का शिष्टकोण निश्चित रूप से बुद्धि-विरोधी (Anti-Intellectual) है। राजनीतिक घटना-चक्र की उसने मनीवैज्ञानिक व्यारया की है। उसके मतानुसार-भावना, भावन, सकेत एव अनुकरण की अचेतन कियाएँ ही राजनीति को निर्धारित करती हैं, बुद्धि नहीं। उसने विचार एव इच्छाप्रों के समन्वय की विवेचना करके राजनीतिक मनोविज्ञान के बौद्धिक तस्य पर बल दिया तथा अनुगमनात्मक चौली (Inductive Method) का अनुसरण किया है। तक की गुणात्मक चौली की अपेक्षा उसने सव्यात्मक तक चौती का अनुसरण किया है। तक विचारों पर मनोविज्ञान के प्रथे का प्रभाव है, तथापि उसके विचार किया है। यहापि उसके विचारों की अपेक्षा का अनुसरण किया है। वापि उसके विचार की पर मनोविज्ञान के प्रथा का प्रभाव है, तथापि उसके विकार उसके प्रधानिक तथा राजनीतिक अनुभन्नों पर आधारित हैं। ग्राहम के सम्मुख मुख्य समस्या यह यी कि "आधुनिक मनोविज्ञान द्वारा सचित ज्ञान को एक अवसायी विद्वान के विचारों की प्रक्रिया के परिमार्जन में किस प्रकार प्रयोग में लाया जाए।"

ग्राहम वैलास ने लोगों को दैनिक जीवन की किनाइयों और निराजाध्रों से सुरक्षित रखने के लिए राजनीति में मानास्मक पद्धित (The Quantitative Method) ग्रंपनाने की आवश्यकता पर वल दिया। इसके अनुसार तथ्यों का सकलन तथा उनका विश्लेषण करने के बाद निष्कर्ण निकाल जाने चाहिए। वह सीस्थिकीय अध्ययन (Statistical Study) पर जोर देता है। उसका कहना था कि राजनीति के छात्र को काल्पनिक व्यक्ति (An Abstract Man) का अध्ययन करने के बजाय ऐसे पूर्ण मनुष्य का अध्ययन करना चाहिए जो भावनाओं (Emotions), उत्तेजनाओं (Impulses) और जनमजात प्रवृत्तियों (Instincts) तथा प्राकृतिक इच्छाओं से परिपूर्ण हो। उसका ध्यासह इस बात पर था कि लोगों को मनुष्य की वीदिकता की अनावस्यक महत्त्व देने का अस्यस्त नहीं बनना चाहिए और ऐसी आद्भात की त्याग देना चाहिए और

रोक्को (Rockow) ने ठीक कहा है कि "यदि प्रो. मेक्ड्यल प्लेटोबादी है तो ग्री. ग्राहम स्पष्टतया अरस्तूवादी है। उसका इंडिटकोण संश्लेषणात्मक भीर अनुगमनात्मक (Synthetic and Inductive) दोनो है।" एक अच्छे डॉसंटर की भाँति वैकास ऐसा चतुर निवानकर्ता था वो एक निश्चित मनोवैज्ञानिक इंडिटकोण से किसी राजनीतिक वीमारी का निवान कर सकता था। उसने मनोवैज्ञानिक सिद्धान्त ग्रीर इसकी पद्धतियों को राजनीतिक सिद्धान्त एवं शासंन दोनो पर ही लागू किया। उसने प्रवेत निष्कर्षों को उन तथ्यों पर आधारित किया वो बतमान मे हैं, न कि उन पर जो होने चाहिए। अत उस अरस्तुवादी (Aristotelian) कहना ही उचित है।

मानव कियाग्रो के ग्राघार ग्रथवा प्रेरएा-स्रोत

(Basis of Human Action)

वैतास ने प्रपने तीनों प्रथो 'ह्यू मन नेचर एण्ड पॉलिटिनस', 'दि ग्रेट सोसाइटी' तथा प्रावर सोधाल हेरिटेज में राजनीतिक घटनाचक की मनीवैज्ञानिक व्याख्या की है प्रीर मानव-कार्य के प्राधार प्रवता प्रराप्ता पर मनोवैज्ञानिक इंग्लिटिनस' के ब्राधार प्रवता प्रराप्ता पर मनोवैज्ञानिक इंग्लिटिनस' का प्रारम्भ इन ग्रव्यों से हिया-था, ''राजनीति का ब्रध्यमन प्रभी प्रावचंत्रनक क्ल से प्रसन्तोपका असका में है।'' प्रसन्तोप का कारण उसकी दृष्टि में यह वा कि विज्ञानक क्ल से प्रसन्तोपका असका में है।'' प्रसन्तोप का कारण उसकी दृष्टि में यह वा कि विज्ञारकों की लोकतन्त्र में प्रावार्थ निक्कत हो चुकी थीं और वे यह मानते थे, कि इस निष्फलता का कारण राजनीतिक सल्याओं के दौष, सीमित मताधिकार की प्रया और प्रज्ञानता में निहित हैं, लेकिन उसका विच्या था कि वास्त्रीविक कारण कुछ और ही हैं। उसके विच्या में विद्वानों ने मानव-स्वभाव की उपेशा करके राजनीति की प्रणालों को दोपपुर्ण ज्वान दिया था। वह ग्रव मानता था कि राजकीति की प्रणालों को दोपपुर्ण ज्वान दिया था। वह ग्रव मानता था कि राजकीति की भावना, भावों तथा दुख से समित प्रावक्तीति की स्व

<sup>1</sup> Rockow Contemporary Political Thought in England, Typed Script, p. 31.

र्षेलास के पूर्व के राजनीतिज्ञ मानव को पूर्णतया विवेकशील मानते थे जबिक वैलास का विस्ताम ना कि यदि माननीय कार्यों का लेशा तैयार किया जाए तो यह प्रमाणित हो जाएगा कि बहुत कम मानन-कार्य युद्धि से प्रभावित तथा सवानित होते हैं। मनुष्य के कार्य प्रधिकांशतः या तो ग्रावत के रूप में होगे या वे भागनात्मक होगे। बहाँ वेन्यम के अनुसार मनुष्य के कार्य-परिखामी का युक्तियुक्त परिकतन (Rational Calculation of the Consequences) से पभावित होते है और मेक्डूयल के अवृत्तार 'मानव-जीवन की वित्तवर्षों को जताती नैसर्पिक वृत्तियाँ' (Instructive Impulses) सवातित करती है तथा धीतम में विवेख (Reason) का महत्त्र गीए हैं, वहाँ बैजास 'ने इन दोनो विद्वानों में में किसी का भी प्रमुवरए न कर मध्यम मार्ग प्रयनाया।

वैज्ञास के प्रमुक्तार मानर-प्रकृति उसकी बचानुगत योध्यताधों की चित्तवृत्तियों (Inhented Dispositions) का योग है। वचानुक्रमयत चित्त-बृत्तियों को दो भागों में विभक्त किया जा सकता है-जन्मजात प्रवृत्तियों (Instincts) धोर बुद्धिसता (Intelligence)। इन दाना का पृथक् करने वाली कोई स्वय्ट रेखा नहीं है। विज्ञासा (Curiosity), प्रयत्न और ज्ञृल (Trial and Error), विचार और भाषा (Thought and Language), प्रमुख रूव से बुद्धिसूर्ण चित्तवृत्तियों हैं और मनुष्य के लिए उमी तरह स्वाभाषिक है जैसे उमकी ध्रधिक विद्याओं में भय की बृत्ति की भाति ही सोचने की प्रवृत्ति विद्याओं में भय की बृत्ति की भाति ही सोचने की प्रवृत्ति विद्याओं में भय की बृत्ति की भाति ही सोचने की प्रवृत्ति विद्याओं में भय की बृत्ति की भाति ही सोचने की प्रवृत्ति की कहा मुख्य के स्वभाव और उसके पर्याचरण में भेल प्रवृत्ति साम-ज्ञ्ञस्य (Harmony) उदरत्त करें। प्रेम और पृणा दोनों प्रकृतिक चित्रवृत्तियों (Natural Dispositions) हैं किन्तु यह सामाजिक प्रावश्यक है कि में प्रविक्त क्रिया होने प्रकृति की स्वत्रवृत्तियों के पर्याचिति की किए पानच की प्रविक्त महत्वपूर्ण भावनाएं ही प्रावश्यक हैं, सम्पूर्ण भावनाओं से राजनीतिक की कोई प्रयोजन नहीं होना चाहिए । महत्वपूर्ण मावों में प्रेम का प्रथम, भय का द्वित्य तथा सम्पत्ति की देखा का तृतीय स्थान है। इसके प्रतिरिक्त सहकारिता, सन्देह, कीवृह्ल या जिज्ञासा तथा यस्प-नित्त की काम भी महत्त्वपूर्ण है। राजनीतिक सिद्धान्तो तथा सपठनों की पुनर्त्वना के लिए वृद्धि प्रसुत्त की कामाना पर विवेष ध्वान देना चाहिए क्यों कि मानव-जीवन के निर्माण में ये मीलिक चित्तिय स्वत्त्वपूर्ण योग देशी हैं।

यह स्मरणीय है कि वैलास ने विवेक को राजनीतिक क्षेत्र से पूर्णंत पृथक् नहीं किया है प्रस्युत् इस बात पर बल दिया है कि राजनीतिक जीवन में उपचेतन चित्तवृत्तियों (Sub-conscious) का महत्त्वपूर्ण योग है। व्यावहारिक सकतता तभी प्राप्त हो सकती है जब , इन उप-चित्तवृत्तियों एव बुढिहीन भावनायों को जाग्रत कर लोकमत का निर्माण किया चाए। ग्रपने बाद के लेखों में, जबकि वह विवार प्रीर इच्छा के सगठन की विवेचना करता है, वै निष्म मनीवैज्ञानिक राजनीति में बुढि प्रयचा विवेक तत्त्व पर प्रीषक घ्यान देता है। मनुब्य का विवेकहीन स्वभाव अस्थिर होता है जो सामाजिक उन्नति के लिए उपयोगी नही है। मानव-समाज के लिए मानव विवेक की विजय ही एकमात्र ग्राचा है। विवार-पूर्णता को उपयुक्त प्रोरसाहन ग्रीर उदाकी प्रगति को प्रयत्तपूर्णता को उपयुक्त प्रोरसाहन ग्रीर उदाकी प्रगति को प्रयत्तपूर्णता को कला की उन्नति होने पर ही हमारे उलक्तपूर्ण समाज का निर्माण सम्भव हो सकृत हो। "विचारपूर्णता की कला की उन्नति होने पर ही हमारे उलक्तपूर्ण समाज को बुराइयों दूर करने में मनुष्य की ग्राविकारक दुढि को ग्रोरसाहन मिलता है।"

बैलास की मान्यता है कि राजनीतिक व्यवहार में मनोवैज्ञानिक तत्त्वों के श्रीतिरक्त परिस्थितियों एव पर्यावरण का भी काफी प्रमाव पडता है। यह पर्यावरण (Environment) परिवर्तन-शील होता है श्रीर प्रत्येक नया पर्यावरण मानव के राजनीतिक व्यवहार को प्रभावित करता है। नवीन राजनीतिक व्यवस्थाएँ, श्रावर्ते श्रीर भावनाएँ परिवर्तनशील राजनीतिक वातावरण की छोतक होती है।

घ्वज, राष्ट्रीय गान और राजनीतिक वल वे प्रमुख राजनीतिक उपादान हैं जो विचारो और भावनाओ के विकास मे सहयोग देनी हैं। इसका मूलरूप वौद्धिक होता है, किन्तु जनसाधारण के लिए ये भावनात्मक होते है ग्रीर इन भावनाग्रो को ग्रपील करके ही राजनीतिज लाभ उठा सकते हैं। राजनीतिज्ञ की कला इसी वात में है कि वह सर्वसाधारण की भावनाओं को उत्ते जित कर उनसे लाभ उठाए। निर्वाचन के समय सभी राजनीतिक दल प्रभावद्याली नारे लगाते हैं और जनता की भावना को अपने पड़ा में उत्तेजित करने का प्रयत्न करते हैं। निर्वाचन एक प्रकार का मनीवैज्ञानिक ब्रतिरेक (Psychological Orgies) और वशीकरण (Spell Binding) करने का प्रयास बन जाता है। वाकर के शृद्दों मे, "दल के नाम तथा प्रतीक, दल की व्वजाएँ, नारे तथा गाने निर्वाचक-मण्डल की सकेत-ग्राह्मता को प्रभावित करने के लिए छोड दिए जाते हैं।"

स्पष्ट है कि उपर्युक्त विचारो द्वारा वैलास राजनीतिक जीवन की इस प्रचलित वारणा का खण्डन करता है कि मनुख्यो की प्रवृत्ति ग्रपने-पूर्व-निश्चित उद्देश्यों की पूरा करने के लिए श्रेंब्ठतम साधनी को ध्यान में रखकर कार्य करने की प्रवृत्ति होती है। वैलास की धारणा तो यह है कि मनुष्य मे प्रेम श्रीर शावना की प्रवृत्तियाँ पाई जाती हैं जिनके बारण वह अधिकतर अचेतन पर्यवेक्षण तथा विश्लेषण द्वारा जानने योग्य तथ्यो ने भिन्न राजनीतिक प्रतीको की प्रोर उन्मूख होते हैं। मनुष्य द्वारा अपने कार्यों के परिणामी से सम्बन्धित धारएगएँ किसी वौद्धिक प्रक्रिया ना फल नही होती बल्कि उनका यह कार्य तो एक बुद्धिशन्य प्रक्रिया होती है। स्वप वैतास के शब्दों में, "उनके मस्तिष्क एक वीगा की भाति कार्यं करते हैं जिसके समस्त तार एक ही साथ कनकनाते हैं, यतः भावना, अन्तः प्रेरणा ग्रीदि प्रायः साथ-साथ चलती है और एक बौद्धिक अनुभव के एक-दूसरे से सयुक्त पहलू होते हैं।" कहने का ताल्पर्य यह है कि जब उत्तेजना आदि के वशीभूत हाँकर व्यक्ति भीड के ग्रग के रूप में कार्य करता है तो उसकी मातिसिक प्रकिया का बुद्धिहीन बाचरेगा स्पष्ट हो जाता है। मानुसिक ब्रीर बौद्धिक जीवन के क्षेत्र मे मनुष्य श्विकांशत एक भीड की स्थिति मे रहते है ग्रीर 'बीदिक' के स्थान पर निष्कर्ण की प्रस्थापना करते हे (Substitute non-rational Inference for rational)। नगरीकरण (Urbanisation) द्वारा यह प्रवृत्ति और भी प्रविक बढ गई। ग्रव यह ग्रावश्यक नही है कि सकेत (Suggestion) का प्रभाव प्रहण करने के लिए एक स्थान पर एकत्र हुआ जाए । प्रेस, रेडियो, सिनेमाओ ग्रांदि के होते हुए भावनात्रों के सचालन के लिए किसी एक स्थान पर एकत्र होना आवश्यक नहीं है।

प्रजानन्त्र पर वैलास के विचार (Wallas on Democracy)

वैतास के मतानुमार, '18वी ग्रीर 19वी शताब्दी के प्रजातन्त्रवादी दार्शनिको द्वारा प्रति-पादित प्रजातन्त्र भीर वास्तविक प्रजातन्त्र मे वडा अन्तर है।" जनसाधारण की अस्थिरता आश्चय जनक है और दार्जीनिक प्रजातन्त्रवादियों में जिस प्रजातन्त्र की चर्चा की है "वह केवल प्रचार ढारा भावनाओं पर विजय प्राप्त करना मात्र है। मतदातात्रों की उपचेतन मन स्थित (Sub conscious Mental Life) से यन्चित लाभ उठाकर बहुमत प्राप्त कर लिया जाता है। मतवाताओं को विना समझे-वृझे िसी विशेष समस्या पर मतदान करने के लिए उकसाया जाता है। यदि व्यक्ति किसी दल को मत देता है तो इसका आशय यह नही है कि उसने बड़े सोच-विचार के वाद ऐसा किया है, बल्कि वास्तविकता तो यह है कि दल विशेष चालाकी ग्रीर घोखें ने उस व्यक्ति की भावना की ग्रंपने पक्ष मे कर लेता है। मतदाताओ को समाचार-पत्रो व विज्ञापनो द्वारा सम्मोहित करके और व्यावसायिक प्रत्याशियो को खंडा करके बहरा बना दिया जाता है। मतदाताओं को जनमन पर नियन्त्रण करने वाले सभी साधनों के माध्यम से प्रभावित किया जाता है। उन्हें घुणा तथा उत्तेजना को प्रोत्साहन देने के लिए विवस कर दिया जाता है। शक्तिशाली र्जीपतियों के गूट जनमत पर अपने शक्ति-सम्पन्न साथनी द्वारा अनुचित प्रभाव डालते है। राजनीतिज्ञ जनता के मतो को प्राप्त करने के लिए नामी, चित्रो, चिह्नो ग्रादि का प्रभोग करते है ! भारत जैसे देग में, जहाँ प्रधिकाँग जनता श्रीयक्षित हे, चिह्नों का बहुत प्रमुचित लाभ

लिप्त रहने से बचना चाहिए और अपने विचारों में मौलिकता लानी चाहिए। वर्तमान क्षतावरण पदाविकारियों में भौतिकता की उन्नति में वाकक है और इचमें संकीर्णुटा की भावना प्रधान है। वहीं कारण है कि सामान्य वातों के प्रवन्य में तो अवस्य देशता दिखाई पड़ बाती है, लेरिन सातन के मौलिक सिद्धान्तों के आविष्कार में जून्यता ही परिलक्षित होती है। प्रशासन नवीन सिद्धान्तों के प्राविष्कार में वृत्यता ही परिलक्षित होती है। प्रशासन नवीन सिद्धान्तों के प्राविष्कार से वृत्यता है।

भन्त ने, वैतास का यह विचार भी उल्लेखनीय है विसमें वह राज्य की इच्छा को संपर्धित करने की विधि बतलाता है। उनके अनुसार राज्य की इच्छा का निर्माख व्यक्तिवादी, समाजवादी भीर अम-संघवादी सिद्धान्तों के संस्तेषक्ष द्वारा किया वा सकता है। केवल एक दो सिद्धान्तों की स्त्रीकृति में ही काम पूरा नहीं होगा, समस्त कोगों के कल्याख को ध्यान में रख कर ही कार्य करना होगा। बैदास का सत पा कि लॉर्ड सभा में व्यावसायिक प्रतिनिधित्त होगा चाहिए।

वैलास की ग्रालोचना और उसका मुल्यॉकन

(Criticism and Estimate of Wallas)

वैलात राजनीतिक दीवन का अर्थिक अबुद्धिकरणं कर देता है। समाज के निर्माण में चेतन अथवा अन्तत रूप में नावन दुद्धि अवस्य योग देती है। अवेतन रूप में कार्य करने का यह अर्थ मान तेता एक भून है कि बुद्धि कोई कार्य ही नहीं करती। नावन का अस्तित्व अनुभूति के निर्मक अभावा पर ही जाचारित नहीं है और नहीं जीवन केवन आवेगों का पुन्त हैं। हर अनुभूति अर्थपुर्ण होती है। मनुष्य का तंत्रार अस्पूर्ण के तिल्ल स्पष्ट उद्देश्यों की तुनता है। विवेक अथवा बुद्धि द्वारा ही वह अस्पत में भौतिक तत्त्वों का चपन करना है और उन्हें पहचारता है। विवेक के अभाव में व्यवस्थित होता है। किवेक के अभाव में व्यवस्थित ता है। किवेक के अभाव में व्यवस्थित ता करना है। विवेक के अभाव में व्यवस्थित ता ता समाजिक विवेक के अभाव में व्यवस्थित ता ता समाजिक विवेक के अभाव में व्यवस्था है। तथापि उन त्वनय भी उत्तम यह चारणा भौतूद रहती है कि वह ठीक कार्य कर रहा है।

प्रत्य मनीवैज्ञानिक विचारों की माँति वलात भी निम्मतर से उच्चतर की तथा ऐतिहासिक काल से सम्य जीवन नी विवेचना करता है। वह मनुष्य और नृष्टि के ग्रन्थ प्राणियों में कोई बतार नहीं विवार । वह यह मानता है कि मनुष्य और पशु एक ही वेखी के जीवचारी हैं। इस तरह वैतात भी वही पतारी करता है जो उसके पूर्ववर्ती मनोवैज्ञानिक सार्थीनकों ने की थी। ग्राजोचकों नी सींप्र में वैतास की चौली भी बृदिपूर्ण है। वैज्ञात का विकास हो तथे तथे समस्या में हुख बुराई भीर डुई प्रच्छा होती है। हैं, हिन्तु इम प्रभार को विचार का पत्रिक्त होती स्वीत्र में हुई बुराई भीर डुई प्रच्छा होती है। हैं, हिन्तु इम प्रभार को विचार का पत्रिक्त होती है। यह वारणा पत्र विचार कर का विचार पर आधारित है। यदि ननुष्य में विद्युक्त ननीवृत्ति के तथा को उत्पत्ति होती है। यह वारणा पत्र विचार पर आधारित है। यदि ननुष्य में विरक्ता के बुर इच्छाओं को उत्तर विचार में प्रश्च किया है तो इसका यह अर्थ नहीं कि वह इन इच्छाओं की पूर्ति वर्तनात समाज में ही करें। कारीकृती मह आध्यक्त हो बाना है कि हुई पत्तवृत्तियों का परित्या करना होगा। हवारी आविज्ञानवीर इच्छाओं को विद्या जा होगा। हवारी आविज्ञानवीर इच्छाओं के विद्या के हिंदे महत्त्व नहीं विचा चा करता। इन इच्छाओं की हमें विपट तम वेदित करनी होगी। अर्थ विद्यों के विद्या विचार विचार करना होगा। हवारी आविज्ञानवीर इच्छाओं अर्थ वहारों के विद्या वा विचारों का विचार करना होगा। इन्तरी कृति वहारी करनी होगी। अर्थ वृत्तियों के विद्या वा विचारों का विचार करना होगा। हमारी वृत्ति करनी होगी।

स्रतेक बृद्धियों के होते हुए भी बैलात के दर्धन का काफी महत्त्व है। इतने राजनीतिन दर्गन को एक नया मोड़ देकर प्रचतितील बनाया है। रोक्को (Rockow) के प्रमुखार, 'ग्राहम बैडात ने मानव प्रकृति धौर नानव-नार्य में उपचेतना का नहत्त्व प्रवॉडिड कर, राजनीति-विकान को बहुत देवा की है। बैलास का महत्त्व इस बात ने भी है कि वह प्रपत्ते तमकातीन मनोबैज्ञानिक काल को प्रजानक प्रसाली पर प्रयोग करने के कोंत्र ने ब्रह्मसुरी था। बैलात ने राजनीति के प्रख्यान में ब्रह्मनानाटक सैली का प्रजातन्त्र में विशान सामाजिक ग्रनुभव ग्रीर विजुद्ध मनोविज्ञान का नमावेश वेन्थम के श्रनयायियो से कही प्रधिक किया। बास्तविक परिणामो पर अपने वैज्ञानिक विश्लेषण को क्रियान्वित करने से उसने यह जात किया कि वास्तविक राजनीति श्रीर जिक्षणालयो मे पढाई जाने वाली राजनीति मे बहुत मन्तर है ग्रीर हमारे राजनीतिज्ञ वेन्यमवादी नहीं हैं क्योंकि हमारे भूतकालीन दाशनिकों की ग्रपेका वे मान र-प्रकृति के अधिक श्रेष्ठ ब्रध्येता हैं। वैलास ने सिद्धान्त और तथ्य के भेद पर पर्याप्त वल दिया है और यह चाहा है कि जन्य लोग भी इस भेद को ध्यान में रखें। बैलास की तीनो पुस्तकों ने राजनीति साहित्य में उसके नाम की प्रमर बना दिया है। उसकी मनोवैज्ञानिक ग्रन्तद् किट एक ऐसे ग्राकर्षक क्षेत्र को धनावरित करती है जिसमे निश्चित रूप से नवीन खोजें होगी । 'राजनीतिक समस्याओं के प्रति उसने मात्रात्मक दृष्टिकोए। (Quantitative Approach) से भविष्य मे ग्रवश्य ही उत्तम परिएाम निकलेंगे।" वैनास ने इस बात पर बल दिया है कि किसी भी समस्या का वास्तविक तथ्यों के आधार पर ग्रानीचनात्मक विचार करने से ही किसी प्रणाली मे सुधार किया जा सकता है, व्यर्थ की परिपाटियो को रटने रहने ने नहीं।

इसमें काई सन्देह नहीं कि राजदर्शन के क्षेत्र में वैलास का स्थान ब्रनुपेक्षणीय है। राजनीति के बहुत कम ऐसे ग्रन्थ होंगे जिनमें बैलास की वर्चा न की गई हो । उसकी प्रतिपादित साँख्यिकी-प्रणाली का ग्राजकल सारे ससार में प्रयोग किया जा रहा है।

विलियम मेक्ड्गल (William McDougall, 1871-1938)

सक्षिप्त जीवन-परिचय एवं रचनाएँ

प्रमिद्ध मनोविज्ञानवेत्ता विजियम मेक्ट्राल का जन्म 1871 में हुआ था। वह ग्राहम वैलास का समकालीन या ग्रीर उसने वैलास के समान ही राजनीति को अपनी मनोवैज्ञानिक देन द्वारा समुख किया । वह एक उच्च कोटि का विद्वान् था ग्रीर उसनं कैम्ब्रिज, लन्दन, ग्रॉक्सफोर्ड, हार्वुंड ग्रीर ड्यूक मादि विभिन्न विश्वविद्यालयों में सेवा की दिस ग्रांग्ल-ग्रमेरिकी विद्वान् ने ग्रनेक पुस्तकों की रचना की जिन्हे राजनीति के विद्यार्थियो द्वारा सदैव वडी रुचि से पढ़ा जाएगा और वे उनसे लाभान्वित होंगे। मेक्ड्गल की महत्त्वपूर्ण रचनाएँ निम्नलिखित हैं-

- 1. Introduction to Social Psychology (1910)
- 2 The Group Mind (1920)
- 3 Social Psychology
- 4 Outline of Psychology (1923)
- 5. World Chaos (1931)

, इस प्रतिभाशाली मनोवैज्ञानिक राजेदर्शनशास्त्री का देहान्त 1936 में हुया।

मेकड्गल का मनोवैज्ञानिक सिद्धान्त (His Psychological Theory)

मेक्ड्यल ने अपने सम्मानित , ग्रन्थ 'सामाजिक मनोविज्ञान की भूमिका' (Introduction to Social Psychology) में स्पष्ट किया है कि मनोविज्ञान व्यवहार एवं ग्राचरण का सामाजिक विज्ञान है जिसकी सहायता से राजनीति विज्ञान उपयोगी एव यथार्थवादी वन सकता है। मनोविज्ञान की खोजो से राजनीति को निश्चय ही लामान्वित होना चाहिए। मनुष्य भावनाम्रो का पूञ्ज है ग्रीर राजनीति शास्त्र को उपयोगी बनाने की दिल्ट से मानवीय भावनाग्रो, कामनाग्रो ग्रौर विश्वारो का ध्यान रखना चाहिए । मानव बुद्धि भावनात्रों की तृष्ति के लिए तत्पर 'रहती है । मूल प्रवृत्तियों का मानव-व्यवहार में महत्त्वपूर्ण हाथ रहता है। इसके महत्त्व को वतलाते हुए मेक्ड्गल ने लिखा है कि "यदि

मनुष्य में इन शक्तिशाली वृत्तियों को निकाल दिया जाए तो किसी प्रकार की किया के लिए समर्थन हो सकेगा। वह उस घडी के समान स्थिर तथा गतिहीन हो जाएगा जिसकी कमियाँ निकाल दी गई हो, ग्रथवा उस भाग के डजन के समान होगा जिसकी ग्राग बुक्ता दी गई हो । ये भावनाएँ तथा मानसिक बाक्तियाँ है जो मनुष्यो प्रौर समाजों के जीवन को कायम रखती हैं और उनके रूप का निर्धारण करती हैं। उनसे जीवन, मृत्यु एवं इच्छा का प्रमुख रहस्य निहित रहता है।"

मेक्ड्यल ने मूल प्रवृत्तियो (Instancts) को मानव-व्यवहार की संवालिका शक्ति माना है। मूल प्रवृत्तियाँ, जीवन का प्रथम उद्देश्य और सब कियांग्री का मूल स्रोत हैं, ये केवल उत्तेजना और किसी किया के बीच की अज्ञात कडी मात्र नहीं हैं। अपने ग्रन्थ मनोविज्ञान की रूपरेखा (Outline of Psychology) मे मेक्ड्गल ने मूल प्रवृत्तियों की सूचना दी है। उसके अनुसार प्रमुख मूल प्रवृत्तियाँ, होती हैं जिनमे प्रत्येक एक मनोभाव (Emotion) से सम्बद्ध होती है जो मनुष्यो को विशेष रूप से कार्य करने के लिए प्रेरित करती हैं। इस मनोभाव को हम सम्बद्ध स्वेग (Emotion) कहते हैं। उदाहरएार्थ, यदि मूल प्रवृत्ति (Instinct) 'प्रलायन' (Escape) की है तो उसके साथ भय (Fear) का सबेग (Emotion) विद्यमान रहता है। मेक्ड्गल ने सम्बद्ध-सबेगो सहित मूल प्रवित्तायों की निम्नलिखित सूर्च

| खत  | सूची प्रस्तुत की है।              | a steel to the                           |
|-----|-----------------------------------|------------------------------------------|
|     | मूल प्रवृत्तियाँ                  | सम्बद्ध-सवेग                             |
|     | (Instincts)                       | (Emotions)                               |
| 1   | पलायन (Escape)                    | 1. ни (Fear)                             |
| 2   | युयुत्सा (Pugnacity)              | 2 कोघ (Anger)                            |
| 3   | निवृत्ति (Repulsion)              | 3. घृता (Disgust)                        |
| 4   | पुत्र-कामना (Parental Instinct)   | 4. वात्सल्य (Tender emotion)             |
| 5,  | गरणागति (Appeal)                  | 5. कह्या (Distress)                      |
| 6   | काम (Mating)                      | 6. कामुकता (Lust)                        |
| 7   | जिज्ञासा (Curiosity)              | '7. ग्राश्चयं (Wonder)                   |
| 8   | दीनता (Submission)                | 8. ग्रात्महीनेता (Negative Self-feeling) |
|     | ग्रात्म-प्रकाशन (Self-assertion). | 9 आत्माभिमान (Positive self-feeling)     |
|     | सामूहिकता (Gregariousness)        | 10 एकाकीपन (Loneliness)                  |
|     | भोजन की खोज (Food seeking)        | 11 मूल (Appetite)                        |
| 12. | संग्रह (Acquisition)              | 12. स्वामित्व (Ownership)                |
| 13. | रचना (Constructiveness)           | 13. रचनात्मक म्रानन्द (Feeling of        |
|     |                                   | creativeness)                            |
| 14  | दाम (Laughter)                    | 14. प्रसन्तवा (Amusement)                |

उपर्युक्त मूल प्रवृत्तियों के ग्रतिरिक्त ग्रन्य निम्न श्रेणी की प्रवृत्तियाँ भी होती हैं यथा छीकना, खाँसना, मलमूत्र-त्याग करना ग्रादि । डनका यंद्यपि कोई सामाजिक महत्त्व नही है तथापि इनका क्षणिक वेग बहुत प्रवल होता है। मेक्डूगल ने उपयुक्त 14 मूल प्रवृत्तियों के प्रतिरिक्त 4 सामान्य नियाँ (Natural Tendencies) का भी उल्लेख किया है-

ा सकेत (Suggestion), भृति (Sympathy), Tmitation), एवं

सामान्य वत्तियों के साथ कोई सम्बद्ध गवैग (Emotion) नहीं होता । मेक्ट्रमल के प्रवृक्षार प्रमुख पूत्र प्रवृत्तियाँ मानव-व्यवहार की सचालियान है। ये पौरशर, सामाजिक वर्ग-व्यवस्था, गुद्ध, धर्म त्वा ग्रन्य सामाजिक कियाओं के लिए शायरपक उद्देश्य प्रदान करती हैं। मेक्ट्रमत का हहना है कि ये श्वतियाँ व्यक्ति द्वारा स्वय प्रजित नहीं की आती वर्षिक ये जन्मजात होती है। ये श्रादि मानव की प्रथम कियाएँ थी। इनके विना मानसिक ग्रीर भारीरिक यन्त्र स्पन्दनहीन ही जाते हैं। ग्राचरण पर मेक्ड्गल के विचार (McDougall on Behaviour)

मेक्ड्रगल के बनुसार प्राचरण सहन-फिया (Refleves) का परिणाम नही है। मागान्य रूप में बाचरण कही जाने वाली कियाएँ सहज कियाची से शिव्ह होती है। ब्राचरण के स्वय के कुछ लक्षण होते हैं। ब्राचरण कुछ अशो मे स्थतः वृत्ति (Spontamety) स्रोर पर्यावरण ने मुक्ति प्रदर्शित करता है, किलु यह एक सीमा तक पर्यावरण से प्रमावित भी होता है। क्षाणिक उद्दीगन (Momentary Sumulus) से प्रेरित होने के नाद ग्राचरए की कियाएँ उद्दीपन समान्त हो जाने पर भी विशेष दिशा <sup>म सतत् रूप</sup> में सचालित रहती है। ग्राचरण की क्यामों में बाधा प्रस्तुत होने पर भी उन बाधाग्री हो पार करके लक्ष्य तक पहुँच जाना है। विधिय प्रकार के प्रयत्न इच्छित परिणाम प्राप्त कर लेने के वाद समाप्त हो जाते हैं। वहवा ग्राचरण की कियाओं का प्रथम चरण उन मानसिक कियाओं का समूह होता है जो दितीय चरण के बागमन के लिए पूष्टभूमि तैयार करने में सहायक होते हैं और यदि माचरण को उत्पन्न करने वाली स्थिति की पुनरावृत्ति वार-पार होती है तो विविध प्रकार का ग्राचरण (The Varied Behaviour) एक ग्रधिक निश्चित ग्राकार ग्रहण कर लेता है। मानव प्रकृति पर मेंकड्गल के विचार

(McDougall on Human Nature)

मेक्ड्गल वेन्यम की इस घारणा से अनहमत है कि सभी मानव-कार्य स्वार्य से प्रेरित होते है। <sup>उनके</sup> मतानुसार, "मानव-स्वभाव कतिषय वृत्तियों का समूह है और ये वृत्तियों नि स्वार्थ भावना से पेरणा ग्रहण करती हैं। इन वृत्तियों में माता का श्रेम सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण स्त्रोर इसी से उदारता एव विमाल हुदयता के नाना रूपों का प्रादुर्भीव होता है । न केवल परिवार वस्कि सम्पूर्ण सामाजिक जीवन प्रेम-प्रावनाओं (Sentiments of Love) पर ग्राञ्चित है।" रोक्को (Rockow) के अनुसार, "दासवा की समान्ति से, युद्धों के भय कम करने के प्रयत्नों से और वृद्धों तथा असहायों के लिए सामूहिक उत्तर-विषित्व के हाल ही मे विकसित विचार के मूल मे यही (मातृ-प्रेम)कियात्मक काररण है।"<sup>1</sup>

मेक्डूगल ने वेन्यम की इस घारएगा का खण्डन किया है कि मनुष्य के सभी कार्य सुख की प्राप्ति और दुस से बचने की मावना से प्रेरित होते हैं। उसका विचार है कि मानव-प्रकृति आवरयक रूप से बहुलवाटी (Pluralistic) है न कि एकोको (Monoistic) । मानव कार्य किसी एक ही इच्छा ते प्रेरित न हीकर अनेक और परस्पर सम्बन्धित प्रवृत्तियो द्वारा प्रेरित होते हैं । जब कोई महिला अपने वच्चे को वचाने के लिए स्वय के जीवन को खतरे में डालती है तो उसका यह कार्य सुखवादी मापक यन्न (Hedonistic Calculator) से निर्धारित नहीं होता बल्कि उसके मातुन्नेम की प्रतिक्रिया होती है। ्र उसके इस कार्य में सुख प्राप्ति की कोई स्वार्यपूर्ण इच्छा नहीं होती। इस तरहः जब मनुष्य अपने साथियो का साहचर्य प्राप्त करने की इच्छा करता है तो वह सुख प्राप्त करने के उद्देश्य से नहीं प्रस्थुत साहचर्य की भावना से प्रेरित होता है। मेक्डूगल के अनुसार सुल और दुल स्वयमेव कार्यों का मूल स्रोत नही है। इनके द्वारा किसी विकिष्ट किया की अविध निर्धारित होती है। सुख (Pleasure) ग्रानन्द (Happiness) नहीं होता । सुख तो क्षिणिक होता है जबिक झानन्द(Happiness)उन सब भावनाझो की उत्पत्ति है जिनसे मानव व्यक्तित्व का निर्मीण होता है।

l Rockow . op. cit , p. 15.

744 पाक्ष्वात्व राजनीतिक विचारो का इतिह स

सामूहिक मस्तिष्क पर मेक्डूगल के विचारें (McDougall on Group'Mind)

प्रपने प्रय समूह-मिस्तब्क (Group Mind) में मेक्डूगल ने मानव बाजरण से सम्बन्धित मीलिक सिद्धान्तों के प्राधार पर विभिन्न समूही के आचरण का विवेचन किया हैं। जनेश्रृति है कि मेक्डूगल का समूह-मिस्तब्क (Group Mind) प्लेटों के वर्णतन्त्र (Republic) का प्रनजन्म है। उसके मत्तानुतार भाव एवं भावनाएँ व्यक्तिगत प्राचरणों को मीति सामूहिक आचरणों को भी निर्धारित करती हैं। वह सामूहिक चेतन की समीक्षा उसी पद्धति से करती हैं। वह सामूहिक चेतन की समीक्षा उसी पद्धति से करती हैं। वह सामूहिक चेतन की समीक्षा उसी पद्धति से करती हैं। इस विषय में उसने प्राण्यावादेंग, इन्निहास और समाजवादेंग प्रेरणा प्रहुण की विवेचना करता है। इस विषय में उसने प्राण्यावादेंग, इन्निहास और समाजवादेंग प्रतिप्त प्राप्त की विवेचना करता है। इस के प्रतिप्त प्रतिप्त हों। प्रतिप्त हों प्रतिप्त हों। प्रति हों। प्रतिप्त हों। प्रतिप्त हों। प्रतिप्त हों। प्रतिप्त हों। प्रति हों। प्रतिप्त हों। प्रतिप्ति के मार्थ हों। प्रतिप्त हों। प्रतिप्ति के मार्थ हों। प्रतिप्ति के मित्र हों। प्रतिप्त हों। प्रतिप्ति हों। प्रति हों। प्रतिप्ति हों। प्रतिप्ति हों। प्रतिप्ति हों। प्रतिप्ति हों। प्रतिप्ति होंती हैं। प्रतिप्ति के प्रतिपत्ति होंती है। प्रतिप्ति के प्रतिपत्ति होंती है। प्तिपत्ति करता है। प्रतिप्ति होंती हों। प्रतिपत्ति करता है। प्रतिपत्ति होंति हैं। प्रतिपत्ति करता है। प्रतिपत्ति होंति हों। प्रतिपत्ति करता है। प्रतिपत्ति होंति हीं। प्रतिपत्ति होंति हों। प्रतिपत्ति करता है। होति होंति होंति हों। प्रतिपत्ति करता है। होति होंति होंति होंति होंति होंति होंति होंति होंति करता है। होति होंति होंत

मेक्डूगल जनमत का बहुत गुणगान करता है और उसे एंक बुढिपूर्ण एवं मान्य मान्यलं समझता है। उसके अनुसार जनमत की सर्वोत्तम व्याख्या समाज के सर्वोत्तम मस्तिष्को द्वारा ही की जा सकती है। इन्हीं विचारों के कारेण मेक्डूगल को रोक्को ने प्लेटोवांची (Platonist) कहा है, किन्तु वास्तविकता यह है कि मेक्डूगल और प्लेटो मे बहुत कम साम्य है। राष्ट्र के विषय में मेक्डगल के विचार

(McDougall on the Idea of the Nation)

भेक्षूगल के मतानुसार, "राष्ट्र एक जाति अथवा समूह है जिसे किन्ही अशो मे राजनीतिक-स्वतन्त्रता प्राप्त है तथा जिसका अपना विशिष्ट राष्ट्रीय मन अथवा चरित्र होता है। इसका मूल तत्त्व मनोवैद्यानिक है और इसकी मानसिक व्यवस्था इसे सामूहिक जीवन प्रवान करती है।" राष्ट्रीय मस्तिष्क (विचारधारा) एक अक्ति के मस्तिष्क के समान है जिसमें केवल मानसिक चेतना हो नहीं होती वरण् भावना एव कियाधीलता की प्रवृत्ति भी पायी जाती है। राष्ट्रीय मस्तिष्क के गोत से निका होती है। इस हो जी किमी एक व्यक्ति, अथवा समस्त व्यक्तियों की विचारधाराओं के गोत से निका होती है। इस कार की राष्ट्रीय भावना अथवा राष्ट्रीय मस्तिष्क का, उदय तभी होता है जब राष्ट्र की सम्पूर्ण इकाश्यों में एकरसता (Homogeneity) हो। एकरसता अथवा एक्ता की यह भावना विम्नलिखित तत्त्वों से मिलकर निर्मित होती है—

- (1) सामान्य नस्न (A Common Race)
- (2) सदस्यों के बीच विचारों के ग्रादान-प्रदान की स्वतन्त्रता
- (3) योग्य नेता (Eminent Leaders)
- (4) एक स्पष्ट तथा निश्चित सामान्य उद्देश्य, विशेषकर राष्ट्रीय सकट के अवसर प
- (5) अस्तित्व, की लम्बी श्रवधि
- (6) राष्ट्रीय विचारधारा (National Mind)
- (7) राष्ट्रीय ग्रात्म-चेतना (National Self-consciousness)
- (8) ग्रन्य राष्ट्रो से स्पर्द्धा (Emulation with other Nations)

मेक्र्व के प्रतुपार राप्ट्रीयक्षा की भावना यह चिक्तस्मी माला है जो मनुष्यो को एकता हे पुत्र ने पिरोती है। यह केवन भागना तक ही सोमिन नहीं है बरन् यह मनोबुत्ति है जिसके भावना-लक्ष थौर प्रभावात्मक दोनो पहुन् <sub>दो</sub>ते है। एक राष्ट्र के व्यक्तिन केवल राष्ट्रहित के लिए सदैव विवाशीत रहते हैं बन्धि सारृके लाभ के लिए धने ह बलियान भी करते हैं। मेक्डूगल का कहना है कि किसी भी राष्ट्र का कोई एक कार्य मुनिश्चित परिपाटी के प्रनुमार सामूहिक रूप से भनी प्रकार शेर क्लिंगर किया तुमा, सबके हिन के लिए सब हे द्वारा किया गया कार्य होता है। राष्ट्र का जीवन-का बहुत नम्बा होना है प्रोर उसमे एक दीर्थ भूत कान तथा दीर्थ भविष्य समाविष्ट रहता है।

मेक्ड्रगल-दर्शन की ग्रालोचना ग्रीर महत्त्व

(Criticism and Importance of McDougall's Philosophy)

मेक्डूपन के सिद्धान्ती के प्रति गम्भोर वायतियां प्रस्तुत की गई है जो इस प्रकार है-। मेमूडूगल का मत है कि भावों का वैयक्तिक ग्रीर सामाजिक क्षेत्रों में पर्याप्त महत्त्वपूर्ण धान है किन्तु भावो की प्रभिव्यक्ति एक निश्चित सामानिक स्थिति में होती है ग्रीर इसी स्थिति के गण उनको इत्परेला निश्चित होती है। वे कभी शून्य में कार्य नहीं करते। सामाजिक जीवन की होरेबा के निर्णायक तत्व भूव और प्याम, काम और प्रेम नहीं है, बल्कि वे ठीस और निमिचत श्रिमाएँ है जिनके द्वारा उनको सुच्छि होती है तथा मनुष्य के ग्रनुभव ग्रीर विचारों की उत्पत्ति होती है। वकंग का यह कवन सही है कि "में क्टूगल भावों का पूर्ण विवरसा प्रस्तुत करता है, लेकिन उसने यह लाट करने की कोशिश नहीं की ि समाज में वे भाव किस प्रकार प्रवतरित होते है। इस प्रकार मेहरूपस एक ऐसे यात्री की भौति है तो तैयारियों करके ही रह जाता है, वास्तविक यात्रा का श्रारम्भ क्ष्मी नही करता। बुद्धिबादी चाहे काफी तैयारी न करता हो, लेकिन वह राज्य मे यात्रा और उसकी

2 भेक्टूग्ल की ग्रालोनना में कहा जाता है कि उमकी विवेचना की विधि परित्र ग्रीर वोत्र ग्रवश्य करना है।" वातावरण में तथा प्रकृति और दुत्तियों में ग्रनावययक भेद करती है। सम्पत्ति की भावना पर प्राधारित पीरवार को सगठित करना व्यर्थ है। वास्तविक महत्त्व तो इस बात मे है कि इस प्रकार की नैसर्गिक महित्तवो (Instincts) का सामाजिक व्यवस्था मेक्या स्थान है। उचित यही है कि व्यक्ति की

वातावरण की पट्ठभूमि मे परवा जाए।

3 मेक्डुगल ने नैसर्गिक प्रवृत्तियों को बहुत प्रधिक महत्त्व दिया है और नैसर्गिक ब्रावेगों भीर बुद्धिपूर्ण अविगे (Instructive impulses and Intelligent Impulses) के बीच भी कोई स्पट रेला नहीं खीची है । वैलास और हॉवहाउस के कयनानुसार केवल हमारी नैसर्गिक वृत्तियाँ (Instancts) ही नहीं ग्रपित हमारी बृद्धिमत्ता भी बशानुक्रमगत (Hereditary) होती है। इस दिशा में हॉबहाउस के ये शब्द उल्लेखनीय हैं—"हमे ग्रपने माता-पिता से केवल अनुभूति और आवेग ही नही अपितु इनसे ग्रन्छे यूरे की पहचान, विश्लेषण् ग्रीर संगठनात्मक बुद्धि भी प्राप्त होती है हमने बुद्धिमत्ता को व्यक्ति की उपज मानकर विरोध किया है और नैर्सामक वृत्ति को पैतृक माना है, किन्त् योग्यना के रूप मे बुढिमत्ता पैतृक या बन्नानुकमगत है। उत्सुकता तथा खोज, विश्लेषणा तथा तुलना की विधियों मे वशानुकमगत ढाँचे का मूत आधार निहित होता है।"

वृद्धि प्रत्येक कार्य में रूढिवादिता को कम करती है और विशिष्ट स्थितियों मे परिवर्तित करती है। यह (बुद्धि) न तो नैमियक वृत्तियों से पृथक् होती है और न उनके अधीन। यह तो इनसे सहयोग करती है, इनका परिमार्जन करती है और अन्त मे हमारी विविध वृत्तियो का एकीकरण कर उनको एक ठोस इकाई बनाती है।

4 एक वर्ग या सगठित समूह अलग-अलग व्यक्तियो के समूह से कुछ अधिक महत्त्वपूर्ण हो सकता है श्रीर विशेष व्यक्तियों के परिवर्तन के पश्चात भी जीवित रह सकता है, परन्त इसका यह 746 पाश्चात्य राजनीतिक विचारी का इतिहास

ग्राशय नहीं है कि मानसिक शक्ति से भी ऊँची कोई शक्ति है । समाज व्यक्ति सम्बन्धी दृष्टिकीए। से ही संवेदनशील प्रथवा मनीबुजानिक है। समाज बहुत दिनो तक जीवित रह सकता है किन्तु उसके समस्त

कार्यों का संचालन व्यक्तियो द्वारा ही होता है। इसकी परिपाटियों को व्यक्ति ही पूर्ण कर सकते हैं। 5. मेक्ड्गल ने राष्ट्रीय प्रात्मा और राष्ट्रीय-मन या मस्तिष्क (National Soul or National Mind) का जो सिद्धान्त प्रतिपादित किया है, वह मान्य नहीं हो सकता । हमारे पास ऐसी

कोई कसीटी नहीं है जिसके द्वारा राष्ट्र के उद्देश्यों की एकता तथा ठोसता की मालूम किया जा सके।

प्रक्रिया की ग्रधिक सुन्दरता से समभा जा सकेता है।

केवल एक कुशल सेना में ही श्रादश एकता विद्यमान हो सकती है। 6. राष्ट्रीय समूह की व्याख्या करते समय मेक्ड्रगल राष्ट्र और राज्य (Nation and

State) के अन्तर को भूल गया प्रतीत होता है। राष्ट्र एक परिपाटी, सभ्यता तथा भावना है, राज्य एक व्यवस्था तथा संगठन है। राज्य इतना पुराना है जितनी सम्यता, परन्तु राष्ट्र का विकास थांडे समय से ही हुआ है। मेक्डूगल के मतानुसार ब्रिटेन के तिवासी राष्ट्रीय संगठन का सर्वश्रेष्ठ उदाहरण है, किन्तु यह बारणां सही नहीं है क्योंकि ब्रिटिश जनता तीन विभिन्न राष्ट्रीयताओं-अग्रेजी (The

English), स्कांच (Scotch) तथा वेरवा (Welsh) का समूह है।

यद्यपि मेक्डूगल के दर्शन में अनेक त्रुटियाँ हैं, तथापि इसमें कोई सन्देह नहीं कि उसके दर्शन ने मनीवैज्ञानिक योगदान द्वारा राजनीति-जास्त्र को ग्रिविक सम्पन्न वना दिया है। मे क्रूगल ने मानव श्राचरण के कतिपय आगो पर, जिनके विषय में पहले ज्ञान नहीं था, पर्याप्त बल दिया है। उसकी

'समूह-मस्तिष्क" (Group Mind) का सिद्धान्त वस्तुत: एक अमूल्य देन है, यद्यपि इस सिद्धान्त मे समूहों की एकता और संगठन को इतना महत्त्व दिया गया है कि इसमे व्यक्ति का व्यक्तित्व गीए हो गया है। भक्डूगल के सिद्धान्तों का महत्त्व इस बात में है कि उनके सदम में किसी राजनीतिक

# कार्ल मार्क्स और वैज्ञानिक समाजवाद तथा मार्क्स के पूर्ववर्ती विचारक

(Karl Marx and Scientific Socialism and his Predecessors)

राजदर्शन के क्षेत्र मे <u>उपयोगितावादी,</u> म्रादर्श्ववादी, वैज्ञानिक एव मनोवैज्ञानिक विचारभाराश्रों श विन्तन के उपरान्त मन इस विचारधारा पर विचार करेंगे <u>जिसने न केवल 19वी ज</u>नास्त्री के क्तरार्थं तक की किसी भी विचारवारा की अपेक्षा प्रधिक हलचल उत्पन्न की, बल्कि जो 20वी मताब्दी है पुत्तन को भी उद्वेतित किए हुए है। यह विचारधारा है समाजवाद । ग्राज का गुग समाजवाद का मु कहा जाता है। किसी न किसी रूप में यह सक्षार के करोड़ों व्यक्तियों का एक धर्म-सा वन गया है थीर उनके विचारी एव कार्यों की रूपरेखा निर्वारित करता है। दुर्निया के लगभग सभी देशों में समाज-वादी सिद्धान्तो का बोलबाला है। समाजवाद ग्राज के समाज की पुकार है जिसकी सम्पूर्ण व्यवस्था की ग्राज के बैज्ञानिक ग्राविष्कारो तथा ग्रीखोमिक क्रान्ति ने काया-पलट कर दी है।

यदि समाजवाद का व्यापक ग्रंव 'मनुष्य की समान्ता' से लिया जाए, तो यह विचार उतना <sup>ही प्राचीन</sup> है जिननी मानव-सम्यता । लेकिन यदि समाजवाद हो के<u>बल एक राजनीतिक विचा</u>रेष्ठारा के रूप मे देखा जाए तो यह वास्तव मे आधुनिक युग की उपज है और इतका ग्रादर्शवादी तथा कान्ति-करो रूप ग्राचुनिक वर्ग-मेद त्या ग्रांथिक ग्रसमानताग्रों के परिणार्मस्वरूप उत्पन्न हुमा। राजनीतिक ्या एक आधुनक वयन्त्रव तथा आपक अवसायात्रा के पार्ट्याव्यक्त उत्तर हुए भी सुकरात तथा एक सास के विदे से <u>पुनाती लो</u>ग राज्य को सब कुछ करने का द्वार्यकृष्ट में सुकरात तथा एक सास के विदे से पुनाती लोग प्रकार कर का प्रविद्या के पुजारी वेशकिक-मुख्य में बहुत अन्तर मानते थे। वे समानती के प्रविक्र अभि ने होकर दर्शायीत्रा के पुजारी थे। मुख्य पुता में पाज्य का अस्तित्व नहीं के बरावर था। <u>आगामी निरक</u>ुण राजतन्त्र (Absolute Monarchy) के युग में मनुष्य-मनुष्य की समानता का सिद्धान्त कभी स्वीकार नहीं किया गया। तत्रुष्त्रात् राज्य का हस्तक्षेप चरम सीमा को छूने लगा और व्यक्ति का कल्याण इसी मे सम्भव माना । जीन लेगा कि वह राज्य को एक ग्रावश्यक बुराई मानकर उसे कम, से कम कार्थ सौपे । फलतः व्यक्तिवाद का जन्म हुआ। 18वी शताब्दी में व्यक्ति की स्वाधीनता को इतना श्रविक सम्मान प्रदान किया गया कि राज्य का कार्य-क्षेत्र केवल पुलिस तथा सेना के सगठन तक ही सीनित रह गया। किन्तु 19वी शताब्दी समाप्त भी नहीं हुई थी-कि व्यक्तिवादी व्यवस्था में दरारें दिखाई देने लगी। दो विरोधी वर्ग उ-पन्न हो गए-एक जोपक और दूसरा जोपित । वैज्ञानिक आिक्कारो से उत्पादन वढा. वितरण के सावनों में भी उन्नति हुई, किन्तु यह उन्नति उन्हीं लोगों के लिए नाभदायक सिद्ध हुई जो विशाल मिलो भीर कारखानो के स्वामी थे। गरीव अपनी दिख्ता से और भी अधिक निस्सहाय बन गए। फलत. समाज एक प्रकार से दो सन् वर्गों में वेंट गया और- यह माँग उठ खडी हुई कि व्यक्तिवादी प्रवृत्तियो पर-राज्य का अज़्बा हो और उत्पादन तथा वितरण के साधनों का राष्ट्रीयकरण किया जाए। जनता की इसी माँग की अभिव्यक्ति श्राधूनिक समाजवाद मे हुई जो व्यक्तिवादी सिद्धान्त के विरुद्ध राज्य की एक वनात्मक अच्छाई (Positive Good) मानकर उसे ग्रधिक से ग्रधिक कार्य सौंपना चाहता है ताकि वतमान ग्रीचांगिक यूग की समस्याग्री का समाधान हो सके ।

सद्धान्तिक रिष्ट से व्यक्तिवाद के विश्वंद लोहा लेने वाला प्राप्तम मूर (Thomas Moore) वा जिसने प्रथमी विश्व-विख्यात रचना 'Utopia' में एक धादवाँ समाजवादी व्यवस्था का विश्व प्रकित किया (तरप्रथात इसके सूत्रधारों में महान क्रांसीसी कल्यनावादी विचारक सेंट साइमन, क्रीरियर प्रीरं उनके प्रप्रज समझालीन रॉवटं प्रीवन एय कुछ प्रन्य विचारकों की गएगा की जाती है। इन सुवने 18ती जाताब्दी में संप्राप्त समझालावाद के विकासवादी (Evolutionary), ध्रहिसारक या प्राप्तिवादी (Utopian) पक्ष पर वन दिया, किन्तु राजन्दिम में कार्य मिल्कु के प्रत्योखन के समझालावादी प्राप्त को नेपानती एवं क्रांस्वकारी नदी में परिवर्तित कर दिया। साइमन, फोरियर तथा प्रोवन के समझालावाद को प्रपारमक स्वर में कल्यनावादी प्रयत्य स्वप्तान्तिकारी (Utopian) वर्ताकर मान्धनं ने उनके स्थान पर-एक क्रांतिकारी हिसारमक प्रपाली का सूत्रपात किया। मानस्त तथा उसके कट्टर किथा ने इतिहास योर समाज का अध्ययन एक नवीन दृष्टिकीए के किया भीर समाजवाद को स्वयन्तकों के सिका भीर समाजवाद को स्वयन्तकों के सिका भीर समाजवाद को स्वयन्तकों के सिका कर वैज्ञानिकारी वांतो ही स्वयन्त क्रांतिक पर स्वाप्ति किया वा उसके कट्टर किथा ने इतिहास योर समाज का अध्ययन एक नवीन दृष्टिकीए का जनकानित का स्वयन्तकों के सिका और समाजवाद को स्वयन्तकों के सिका कर वैज्ञानिकारी वांतो ही स्वयन्तक स्वयन्त कर सिका की स्वाप्त के सामजवाद को स्वयन्तकों के सिका कर सिका का स्वाप्त के स्वयन्तकों के सिका कर सिका कर सिका के सिका कर सिका के सिका सिका कर सिक

मानर्धीय समाजवाद के वैज्ञानिक प्रतिपादन के क्लस्वरूप करपनावादी समाजवाद और सेंट साइमन, चार्स फोरियर और रॉवर्ट ओवन जैसे करपनावादी समाजवादियों के प्रति कोई विशेष चित्र दिसाई नहीं देती तथापि प्राधुनिक राजनीतिक चित्रतन के इतिहास में इनकी उपेक्षा भी नहीं की जो सकती। वै 18वी तथा 19वी आतास्वी के वीच की कड़ी हैं। ग्रत: कार्ल मानमें के वैज्ञानिक समाजवाद ग्रीर उसकी शाखायों प्रशासाओं पर विजार करने से पूर्व संसेष में इन स्वप्नानोकीय या करपनावादी विचारकों के विचारों की विचारों के विचारों की विचारों की विचारों के विचारों की विचारों की विचारों के विचारों की व

कल्पनावादी विचारक (Utopian Thinkers)

सामान्यतः कस्पनावाची सिद्धान्त वह होता है जो एसे प्राद्य तीक की कस्पना द्वारा, जिसमें उसके प्रभीष्ट मून्यों का साम्राज्य रहता है, वर्तमान समाज के दोयों से वच निकलने का प्रयास करता है। ऐसे प्रावध प्रोत् पर्णा माज करपना द्वारा हो खड़े किए जाते हैं, जनका इतिहास में कोई ठोस प्रावध तहीं होता। करपनावादियों का विषय संवैव प्रस्तुत समाज के दोय होते हैं जिन्हें वे अवुष्य की प्रावध तहीं होता। करपनावादियों का विषय संवैव प्रस्तुत समाज के दोय होते हैं, जिनको पर्णा जाने वाले अवसर वर्ग-संवर्ष एक राजनीनिक स्वाध्युण प्रावरण से बचने के प्रयास में वालिक राजामी द्वारा शासित प्रावध राज्य की कल्पना की थी और उसके बहुत समय बाद 16वी शताब्दी में दूसलेष की दिखता और जन-संकट के विरुद्ध दिहों है के परिएगासवर्ष्य से राजाम द्वारा माजवादी के दूसलेप की राज्य प्रावध की कल्पना की थी और उसके बहुत समय बाद 16वी शताब्दी में दूसलेष की दिखता और जन-संकट के विरुद्ध दिहों है के परिएगासवर्ष्य से राज्य मुत्त ने प्रपीन कर्णनावीको (Utopian) की रचना की थी। इसमें एक ऐसी प्राद्या समाजवादी व्यवस्था का वित्र वीचा नया वा जिसमें सभी वस्तुओं पर सभी का स्वत्व वा और प्रत्येक व्यक्ति सुखी था। यद्याप इस प्रवार की आवर्ष के सम्मुल एक प्रावध प्रस्तुत करती है, एक ज्यापीन उद्येश रखती है जिसकी पूरिक से लिए एक प्रयत्वाची होता रचवा को प्रविद्ध के अपसरण का उसे सत्त प्रयास करां चाहिए।

मानर्स के पूर्ववर्ती करपनावादी या स्वयनवोक्तीय समाजवादियों में ग्रनेक नाम गिनाए जा सकते हैं। इनमें निम्नलिखित विशेष इप से उल्लेखनीय हैं—

- इनम निम्नलिखत विशय रूप से उल्लेखनीय हे— '(1) सर टॉमस मुर (Sir Thomas Moore)
  - (2) सेट साइमन (Saint Simon)
  - (3) चार्ल फोरियर (Charles Fourier)
- (4) रॉबर्ट ग्रोवन (Robert Owen)

कालें मानसें और वैज्ञानिक समाजवाद तथा मानसें के पूर्ववर्ती विचारक 749

्रिस स्टॉमस मूर (Sir Thomas Moore)

कल्पनावादी समाजवादियों से सर पूर का नाम निशेष रूप से उस्तेलनीय है। अलेपनेण्डर पे के अनुसार भूर की पुस्तक 'यूटोपिया' (Utopia) विषय की श्रेट्ठ पुस्तकों में से एक है नयों कि लेखक ने प्रपत्ती रचना से न केवल त्येटों की पद्धित को पुनर्वीयित किया है, विरुक्त भावी युग का दिशान्त्रीय कराया है। में मूर का जन्म सन् 1478 में उस्तेण्ड में हुना था। यह यूनानी साहित्य और वर्षान का पिछत या तथा उसने अपने समय की सामानिक और और वर्षान ममस्प्रायों का गहन प्रध्ययन किया था। मूर ने यहर्षिर राजनीय सेवा में समानिक कार्यों के साहित किया विषय कि सम्प्रायक की सामानिक धर्म के सहस्त्र प्रकार के कारण देगे राज्याजा द्वारा मृत्यु वर्ण्य भीगना पढ़ा। कियु नात्र 37 वर्ष की अल्पायु में लिखी गई 'यूटोपिया' ने मूर के नाम को हमेगा के लिए अमर बना विषय। यह पुस्तक सुलत लेटिन भाषा में सिखी गई थी, तस्त्यक त्यनक जर्मन, कर्नेन, इटालियम और अपेजी भाषा में अनुवाद हुए।

'यूटोपिया' का अभिप्राय 'आनन्य ना निवास-स्थान' है। पुस्तक ने यूटोपस (Utopus) नामक वार्णनिक राजा का उस्तेल है जो एवाजा (Abraka) नामक एक बीरान क्षेत्र नर अधिकार कर उसे एक सम्पन्न राज्य का स्थ देता है और पीडित, वरित्र तथा दु दी रोग्यो के लिए समृद्धि के द्वार खोल देता है जिसके फलस्वस्थ उन पिछड़े लोगों मे कालान्तर में णिष्टाचार प्रीर मानवात का सवार होता है। इस जान्तिकारी परिवर्तन के कारण ही यूटोपस के नाम पर इस क्षेत्र को 'यूटापिया' की सज्ञा पिडार में पूर ने कहा कि एक वीरान क्षेत्र में इस जान्तिकार परिवर्तन के कारण ही यूटोपस के नाम पर इस क्षेत्र को 'यूटापिया' की सज्ञा विगई। मुर ने कहा कि एक वीरान क्षेत्र में इस जान्तर महान परिवर्तन साम्यवाद प्रोर थिया की

कारण ही सम्पन्न हो सका है।

'यूरोपिया' के दो मुख्य भाग है। प्रथम भाग में उस क्षेत्र की तस्कालीन स्थिति का जो वर्गुन किया गा है वह यथायें में विदिश्य सामाजिक, प्राधिक धौर राजनीतिक जीवन का चित्रण है। टांमस पूर ने, वस्तुत समाज धौर जासन पर प्रवत्न प्रहार किया है थीर उतलाया है कि परिवर्तन से पूर्व के समाज में लोग किस दोन-हीन धौर अच्छ प्रवस्था में ये। तस्कालीन समाज का गठन ऐसा था जिममें सामन्ववादी वर्ग निरकुत्र प्राचरण द्वारा जन-साधारण को प्रतेक प्रकार से कच्छ पहुँचाता तथा सामाय्य प्रपरायों के लिए भी उन्हें मृत्यु-दण्ड भोगना पडता था। मूर ने प्रयने पात्र राफेल द्वारा सामन्ववादी व्यवस्था के लिए भी उन्हें मृत्यु-दण्ड भोगना पडता था। मूर ने प्रयने पात्र राफेल द्वारा सामन्ववादी व्यवस्था के कृतिस्त स्वच्छा का वर्णन कराया है। यूटोपिया की शेनी ग्रांणिक रूप से वार्ती की ग्रीर शीणिक रूप से वर्णन की है। पुत्तक के दूपरे भाग में मूर में ग्रांचर्य समाजवादी व्यवस्था का चित्र प्रक्तित किया है प्राप्त एक ऐसे धादश्य समाज की स्वप्त कर कर प्रस्तुत किया है जो साम्यवाद के नियमा पर प्राचारित है। प्रत्त क्या सामजवादी समाज का चित्र दस तगह प्रस्तुत किया है जिससे पूर्ववर्ती प्रयोत् प्रथम भाग में वर्गिल समाज की समस्याधों का समाजात हो जाता है।

भूर के आदर्ग समाजवादी समाज की एक फलक देखना उपयुक्त होगा। यूटीपिया राज्य लगनग 34 छोटे-छोटे भौगातिक क्षेत्रों में विभाजित है। प्रत्येक भौगोनिक क्षेत्र एक राजनीतिक इकाई है जिसे मूर ने शायर (Shire) कहा है। यह इकाई प्रशासन, सान्नैजनिक शिक्षा, शिव्यक्कला, विदेशी व्यापार प्रार्टिक को केन्द्र है और लगभग 20 मील भूमि पर अवस्थित है। प्रत्येक इकाई प्रथवा शायर लगभग स्वत्रामी है। एक शायर में 6 हजार के करीव कुटुम्ब है जिनके अपने अपने कृषि फार्म है। प्रशासन का स्टब्स्प लोकतन्त्रास्तक है। सभी सायरों से मिलकर एक गएराज्य की स्वापना की गई है जो इन स्वशामित शायरों का लोकतन्त्रास्तक स्वाप है। प्रत्यान के सायना की गई है जो इन स्वशामित शायरों का लोकतन्त्रास्तक संव है। गणराज्य की राजवानी में राष्ट्रीय विधान-सभा के अधिवेगन होते है। विधान-सभा में प्रत्येक शायर से तीन सदस्य निवाचित होकर जाते है। केन्द्रीय शिक्त सीनेट के हाथ में है। यूटोपिया-राज्य के सामाजिक जीवन में कोई, विषमता नहीं पाई जाती। वहाँ समानता का साम्राज्य है थ्रीर सब लोग सिम्मितत क्ष्य से एक-सा मोजन करते है थ्रीर उनके लिए

विश्वाम, ग्रन्ययम, मनोरंतर ग्रादि की समान व्यवस्ता है। यूटोपिया राज्य के निवासी विवाह की एक श्रेष्ठ सामाजिक सस्या मान कर एक पन्नी प्रयो का अनुमरण करते हैं। यूटोपिया राज्य मे युद्ध एक सामाजिक ग्रगराच है तथापि ग्रान्मन्झा हेतु नागरिको को युद्ध-कला में भली प्रकार प्रशिक्षित किया जाता है। ग्रादर्श समानवादी व्यवस्था में दूराचारी शासन के लिए कोई स्थान नहीं है. ग्रत: नागरिक अपनी युद्ध-कला का प्रयोग ऐसे शामन से मुक्त होने के लिए कर सकते हैं। इस समाज में समान रूप से रक्तपान के स्थान पर जान्ति ग्रीर कूशनत पूर्वक विवाद का समाधान कर ग्रधिक युद्धिमत्तापूर्ण समभा जाता है। सभी नागरिकों के लिए जिला अनिवार्य है और इस जिला का सीवा सम्बन्ध आव्यादिमक जान में जोड़ दिया गया है। इस विचार को सर्वोगार मान्यता है कि मनुष्य का चरम लक्ष्य ग्रानन्द की प्राप्ति है और इसके निए थे रुठ वाय करना अपेक्षित है । सगीत, तक, गणित, ज्योतिय सादि के ग्रह्ययम् से व्यक्ति आनन्द-प्राप्ति नी दिन्हा में अयसर होता है । मूर के अनुसार सच्चा सुख और आनन्द वह है जिनसे मस्तिवन, बुद्धि और यात्मा की तुन्दि हो । यात्मा समर है और उसका निर्माण स्नानन्द की प्राप्ति के लिए हप्रा है। नद्युरा ज्यी व्यर्थ नहीं नाते, सदैव पुरस्कृत होते हैं। पाप हर स्थिति में न्याज्य है और पान-कर्मों का दण्ड मृत्यु के बाद भी मिलता है। परोपकारी कार्यों और सद्गुर्गो से व्यक्ति को क्षान्ति नथा ग्रात्मिक वल प्रत्य होता है। मुर के ग्रादर्श समाजवादी समाज में वन, ऐस्वयं, जुए ग्र दि की भरनेना की गई है स्पोकि ने मनुष्य को पतन की ग्रोर ले जाने वाले सामन हैं और इनने जी शानन्द प्रान्त होता है वह भी मिथ्या और अणिक है। खाधिक दृष्टि मे पूटोपिया-राज्य का प्रमुख व्यवनाय कृषि है और इत्रेक नारिक से अरेका की जाती है कि वह कृषि में निपुणता प्राप्त करेगा। सादे और सर । जीवन तथा कृति कार्य मे नीधा सन्त्रन्ध है । जिल्प-कला की उन्नति प्रानन्ददायक है धौर यूटोपिया राज्य ने नागरिकों से माजा की गई है कि वे कृषि के साथ-साय जिल्प-कला में भी निषुण होने । यूटोपिया-राज्य वैदेशिक व्यापार अपनाएगा, लेकिन इसका उद्देश्य पुँजीवाद को प्रोत्साहन देना या वनी वनना नही होगा । पुर के समाज का न गरिक वन की वातना का भूला नहीं है । "मनुर्द्धां की मूर्वता ने सोने भीर चाँदी का मून्य वटा दिया है और इसनिए इनका अभाव है।" मूर की दृष्टि मे सोने, चाँदी जैसे मुल्यवान् पदार्थ हेद हैं, इसीलिए वह यूटोपिया-राज्य में स्वर्ण का प्रयोग प्रपमानजनक मानता है। मुर पर यनानी साहित्व और दर्शन का भारी प्रभाव है और वह यनानियों की तरह वास-प्रथा को महत्त्व देकर ग्रपने ग्रादर्श नमाजवादी समाज का वित्र धुमिल कर देता है किन्त यटोपिया राज्य मे दासत्व का कार्य गरीव विदेशी श्रमिक या स्पराची हो सकते हैं।

यद्यपि सर टाँमस मूर स्वप्नवोक्षीय विचारक है तथापि वह पहुंचा समाज्वांदी है जिसने वर्तमान सामाजिक व्यवस्था पर स्ठोर प्रह्मार कर राज्य को एक पूँजीवादी सस्या वतलादा तथा लोगों के सामने एक आदर्श समाजवादी राज्य का विचार प्रस्तुत किए पूँजीवादी सस्या वतलादा तथा लोगों के सामने एक आदर्श समाजवादी राज्य का विचार प्रस्तुत किए। मूर ने एक सामाजिक वैज्ञानिक की माति न तो समस्या को समस्याय, न उत्तका विच्येषण किया और न ही उत्तका समुचित सनाधान प्रस्तुन किया । मानव-स्वयाव, सामाजिक सप्यान के प्रेष्ठीवा और न ही उत्तका समुचित सनाधान प्रस्तुन किया । मानव-स्वयाव, सामाजिक सप्यान प्रस्तुत तहीं क्यों के एवं राजनीतिक चटनायों में नाम्मेर प्रीित्क प्रस्तुत किया । सामव-स्वयावो का कोई समस्यान प्रस्तुत तहीं करती । (ग) यूरोपिया इस दिव्य के राज्यों के कोई समस्यान प्रस्तुत तहीं करती । (ग) यूरोपिया इस दिव्य के राज्यों का कोई समस्यान प्रस्तुत तहीं करती । (ग) यूरोपिया इस दिव्य के उचार निरंप गए विचार हैं । (गा) मूर जिस यादर्श राज्य की वात करता है वह स्वयन्तिकों के वे। यात्र करता है वह स्वयन्तिकों के वे। वचार निरंप गए विचार हैं । (गा) मूर जिस यादर्श राज्य की वात करता है वह स्वयन्तिकों के विचान करता है पर एक एक आदर्श राज्य में परिवर्तिक हैं वे। (ग) मुर क्या वात्र के निमाल काटी राज्य विच तर एक एक आदर्श राज्य में परिवर्तिक हैं भी पूर्तिक विद्या में की हैं पर वह नहीं बताया है कि इस नार्य की पूर्तिक वी दिया में कीन व्यक्ति या वर्ष करवा है न स्वया ते की है पर वह नहीं बताया है कि इस नार्य की पूर्तिक विद्या में कीन क्यक्तिया वर्ष करवार में अनुमा वया होगी, आदि । (ग), सार्वर वर्ष करवा वर्ण में अनुमा वया होगी, आदि । (ग), सार्वर वर्ष करवार करवार होगी, आदि । (ग), सार्वर वर्ष करवार होगी, आदि । (ग), सार्वर वर्त करवार होगी, सार्वर होगी, सार्वर वर्य करवार होगी।

समाज में एक स्रोर तो समानता की बात ग्रीर दूसरी ग्रोर दास-प्रया को नमर्थन—येदी परस्पर विरोधी बातें हैं। एक ग्रादर्श समाज मे नागरिको भीर गुलामो का विभाजन समक्त मे न ग्राने वाली बात है। (vii) यूटोपिया से हमे उत्पादन, वितरण तथा ग्रन्य ग्राधिक समस्याग्रो के बारे मे कोई समाधान प्राप्त नहीं होता ।

पर इन कमियों के बावजूद टॉमम मुर का महत्त्व इसलिए हे कि उसने लगभग माढे चार शताब्दी पूर्व ग्रयात् 16वी सदी के प्रारम्भ में ही कतियय महत्त्वपूर्ण मुद्दी की ग्रीर हमारा ध्यान म्राकपित कर दिया । उसने मनुत्पादक वर्गों की युराइयो, यनिको द्वारा गरीवो के शोपए, यन के वृदिपूर्ण उपयोग द्वारा अपन्यय राज्य के वर्गीय स्वरूप, सोने-चाँदी के अहितकारी प्रभाव, जुआ आदि सामाजिक बुराइयों पर विचार प्रशट कर सामाजिक सुधार के महत्त्वपूर्ण पक्षों जी श्रोर सकेत किया। क्षेत्र साइमन

(St. Smon. 1760-1825)

सेंट साइमन का जन्म, जिमने समाजवाद, प्रत्यक्षवाद (Positivism), ग्रन्तर्राष्ट्रीयवाद बादि पर ग्रनेक उल्लेखनीय विचारों का पूर्वाभास दिया, फ्रांम के एक प्राचीनतम सामन्तवादी परिवार में सन् 1760 मे ह्या और 65 वर्ष की ग्रवस्था में सन् 1825 में उसकी मृत्यु हुई। साइमन का जीवन वड़ा रोमांचकारी था। भनकी और सनकी माइमन वचपन मे ही अपने पिना से भगड बैठा, जिससे उसे लगभग 5 लाख फ्रांक की आय की जायदाद से हार धोना पड़ा। उसके दिमाग मे यह सनक बैठी हुई थी कि वह एक महान उद्देश्य के लिए जन्मा है, उसे ममार का एक महानतम् व्यक्ति बनना है और सुकरात की भारत ही मानव-व्यवहार को एक नवीन दिशा देनी है। माइमन को इस वात से दु:ख्या कि लोगो पर से वर्मका प्रभाव घटता जा रहा है ग्रीर स्व नावत वे नैतिक सिद्धान्तों से भी विमुख हो जाएँगे। ग्रत, उसकी इच्छा थी कि नैतिक निद्धान्तों का ईसा की वार्मिक जिल्लाओं के प्रकाश में नधीनी-करण किया जाए । इस नैतिकता को उसने सकारात्मक अर्थात् रचनात्मक नैतिकता (Positive Morality) की सजा दी । साइमन का विश्वास था कि एक नवीन युग का आविभीव होने वाला है श्रीर मालीचना तथा विनाश से भरी 18वीं गताज्यी के बाद निश्चित रूप से समाज पूनर्रचना के पथ पर अग्रसर होगा। वह एक ऐसी नवीन लौकिक एव ब्राध्यात्मिक शक्ति खोजने के लिए उत्सुक था जो विकास की एक उच्चतर अवस्था के लिए मानव-जाति का मार्गदर्शन कर मके और एक नवीन तथा उत्तम समाज के निर्माण में सहायक हो सके। साइमन के विचार हमें उसकी निम्निनिख़ित पुस्तकों मे मिलती हैं---

- 1 Letters of a Resident of Geneva (1802)-
- 2 The Reorganisation of European Society (1814)
- 3. The Industrial System (1821)
- 4. The New Christianity (1825)

सेंट साडमन राजनीति को मुख्यन. 'उत्पादन का जिलान' (Science of Production) मानता था। उसका यह कहना था कि यदि हम किसी भी राजनीतिक सिद्धान्त की विवेचना करना चाहते हैं तो हमे उस समय के उत्पादन के सायनों की खोज करनी होगी ग्रीर उनकी प्रकृति को समक्तना होगा। उसने यह भी बतलाया कि समस्त राजनीतिक उयल-पुथल की पृष्ठभूमि मे आर्थिक साधो मे होने वाले परिवर्तन ही कार्य करते हैं। साइमन के इसे विचार में कार्ल मार्क्स के द्व-द्वात्मक भौतिकवाद की पूर्वध्विन सुनाई पडती है।

साइमन ने एक और तो उत्पादक उद्योगी और वर्गी के तथा दूसरी और अनुत्यादक उद्योगी या विनाशकारी कार्यो एव वर्ग-भेद को स्पष्ट किया। उसकी दृष्टि मे समाज में केवल उत्पादक वर्ग ही महत्त्वपूर्ण वर्ग है ग्रीर उसी को ग्रन्तिम रूप से वर्ग के रूप में रहना चाहिए। इस तरह साइमन वर्गहीन समाज की कल्पना करता था जिसमें केवल उत्पादक ग्रयीत् श्रमजीवी वर्ग ही रहेगा और श्रनूरपादक वर्ग के लोगों का चाहे वे आभिजात्य वर्ग के हों या प्रीवाद वर्ग के, विक्कुल सफाया हो जाएंगा । जो परिश्रम करेगा वही जीवित रहेगा । साडमन का कहना था कि वर्तमान ममाज से पूजीवादी, सामन्तवादी और श्रमजात्य वर्ग के लोगों को निकास दिया जाय तो कोई हानि नहीं है, लेकिन यदि किसी तरह श्रमजीवी ग्रयीत् उत्पादक वर्ग नष्ट हो जाता है तो सम्पूर्ण समाज हो नष्ट हा जाएगा ।

स्रपते वर्गहीन समाज की वासन-व्यवस्था की रूपरेखा में साइमन शीर्षतम स्थान एक राजा को देना चाहता था, परन्तु विवायिका, कार्यपालिका और न्यायग्रालिका की शक्तियों का तीन सदनों में विभाजन चाहता था। उसका मत या कि पहुँचे सदन (First House) का कार्य यह होना चाहिए कि वह विवेयक के रूप में दूपरे नदन के नामने अपनी मिकार्सिं रही। दूपरे सदन (Second House) का कार्य उस विवेयक के रूप में दूपरे नदन के नामने अपनी मिकार्सिं रही। दूपरे सदन (Second House) का कार्य उस विवेयक के क्या में कार्यपित्रत करेगा होना चाहिए और तीसरे सदन (Third House) का रार्य विवेयों को कार्यपित्रत करेगा होना चाहिए। साइमन ने यह भी वत्तवाया कि इन तदनी का, जो स्पृक्त रूप ने नम्द (Partisment) कहलायों, संगठन किल प्रकार किया जाए। उसका कहना था कि पहले नदन में नरि, विश्वकार, किल्यों, इन्जीनियर आदि रहं, दूसरे सदन में मनोवैज्ञानिक, गिएता, दार्गित कार्यिन ना तीनरे मदर में बड़े-बड़े उथीं में के कार्यकर रहं। साइमन का कहना था कि राज्य ना प्रथम के प्रयीन करने के पक्ष में था और सरकार के कार्यों के केवल पुलिसे कार्य अपने करने के पक्ष में था और सरकार के कार्यों के केवल पुलिसे कार्य अपने करने के पक्ष में था और सरकार के कार्यों के केवल पुलिसे कार्य तथा सामित रखना चाहता था। उसकी करवान पर आधित सामितिक व्यवस्था में इस वात का कार्य राज्य तथा थी। उपने के करवान पर आधित सामितिक व्यवस्था में इस वात का कार्य तथा वियों के हो हाय में रहे और सत्ता को उपयोग इस प्रकार किया जाए कि उद्योगों थी भनीमांति उन्नित हो सके।

श्रन्तर्रोष्ट्रीय क्षेत्र में भी नाइमन ने एक 'विश्व-संबद' (World Parliament) की स्थापना की थीं । नोक्षिय राजवृत्ती (Popular Sovereignty) तथा स्वाधीनता- (Liberty) में जसका विश्वास नहीं था। इनके स्थान पर वह जनता की तानाधाही (Dictatorship of the People) के पक्ष में था। उत्पादन के सम्बूल साधनों पर वह उनके उपयोग करने वालों का अधिकार. बाहता था।

ें नेंट साइनन के दर्शन का सार एक वाक्य में उसी के शब्दों मे इस प्रकार है, "समाज में एक ऐसी व्यवस्था हो जिसने समाज के तभी सदस्यों को प्रधनी शक्तियों के अधिकतन विकास के लिए पूर्ण. प्रवसर प्राप्त हो ग्रीर प्रत्येक व्यक्ति वहीं कार्य करे जिसकी योग्यता उसे ईश्वर से मिली है श्रीर उसका उसे उतना ही पारिश्रमिक मिले जितनी वह मेहनत करता है।''

साइमन के विचारों को उसकी मृत्यु के पश्चात् उसके कई शिष्यों ने विकसित किया जिनमें उल्लेखनीय एनफटीन (Enfantin) और वजार्ट (Bazart) थे। उन्होंने उसके विचारों को समिष्टवाद (Collectivism) की दिवा से मोडा-। इन लोगों ने साइमन के दर्शन का विकास कर एक कान्तिकारी सस्या का निर्माण किया जिसे सन् 1831 में विचेटित कर दिया गया क्योंकि इसकी गतिविधियों को फ्रांस की सरकार सहन नहीं कर सकी।

## ्री चार्ल्स फोरियर (Charles Fourier, 1772-1837)

चाल्सं फोरियर भी एक ऐसा फ्रांसीसी काल्पनिक विचारक था जिसकी विचारधारा की प्रन्तवृंतियां प्रराजकतावादी दर्शन की पूर्वव्विनयां थी। वह राज्य-सत्ता के केन्द्रीयकरए के वजाय विकेन्द्रीकरए के पक्ष मे था। फोरियर का जन्म फ्रांस में सन् 1772 में हुम्रा वा ग्रोर मृत्यु 1837 में । सन् 1822 ग्रीर 1829 में उसकी दो पुस्तकें प्रकाशित हुई। पहली पुस्तक में उसने कृषि की उपयोगिता पर प्रकाश डाला और दूसरी मे एक यादर्श समाज की स्परेखा प्रस्तुत की। साहमन की मौति फोरियर प्रत्यिक शौदोगीकरए का समर्थक नहीं था। वह मनुष्य की प्रावश्यकता-पूर्ति के लिए छोटे समुदायों को सबसे प्रिषक उपयुक्त समक्षता था। उत्पादित बत्तुयों के यपव्यय का वह कटु ग्रालोचक था और कहता था कि उत्पादन उत्ताना ही स्थिया जाना चाहिए जितना ग्रावश्यक हो।

फोरियर समकालीन समाज की सामाजिक, राजनीतिक, आर्थिक तथा नैतिक, सब प्रकार की अध्ययस्थाओं का कटु आरोचक था। उसके वाल्यकाल के अनुभवो ने भी उममे तत्कालीन समाज के प्रति विद्रोह की भावना जाग्रत कर दी थी। जब वह 5 वर्ष का था तो उसे अपने पिता द्वारा इसिन्ए दण्ड दिया गया था कि उसने सत्य बोलकर एक प्रस्कृत को ब्यापार का गुप्त भेद बतला दिया था। उसे यह अनुभव कर वडी निराक्षा हुई कि चर्च में तो उससे सत्य बोलने के लिए कहा जाता है जविक प्रकृति पर उसे असत्य भाषण करना पडता है। इसी तरह मासिलीज के वन्दरगाह पर उसने. देखा कि मासिक लोग चावल को समुद्र मे इसलिए फिकवा रहे थे कि वे मूल्य में कमी के बजाय चावल को नष्ट कर देना अधिक प्रच्छा समभत थे। इन प्रौर ऐसे ही अन्य कई अनुभवों ने फोरियर को यह सोचने पर विवश कर दिया कि अवश्य ही इस सभ्यता में कुछ आधारभूत दोग निहित है।

सम्पत्ति, दिरद्वता, सामाजिक यसमानता, युद्ध, पारिवारिक जीवन की प्रसक्तता आदि समाज्यत हुर्गु हो की उदने वह के किर कटो में मत्तेना की। वन के प्रसमान वितरहा में निहित प्रत्याय मोर गरीनों के सकट ने उसे बहुत पीहित किया किन्तु सबसे यथिक करन उसे ममाज ने विद्यमान स्वार्याय हो देखकर हुआ। प्रतेषक करन उसे ममाज ने विद्यमान स्वार्याय हो देखकर हुआ। प्रतेषक कर दिया कि तीन मी छोटे-छोटे वर्तनों में प्रत्ये के सन्दां में, "इस हम्य ने उसे व्यक्ति कर दिया कि तीन मी छोटे-छोटे वर्तनों में प्रपत्ने काम से मीट कर प्रांत बत्ते होटे छोटे पुरुषों के निश् तीन सी हित्यों पोडा-थोडा मोजन बनाने में नभी थी जबकि तीन या चार हिन्यों एक वर्ड वर्तन की सहायना से छोटे एक बटी प्रतिन पर समूर्यों की जबकि सम्बद्ध हुए प्रता कर मकनी थी।" कोरियर ने देखा कि प्रतिन वर समूर्यों का प्रतिक का प्रविक्तान भाग ऐसे काणों को करने घोर सित वर समूर्यों के तमां से अपस्त करने वर्ता है। की स्वर्ण के निमां से क्षेत्र होते हैं। ती प्रत्ये नी सम्बद्ध के निमां से क्षेत्र होते हैं। ती प्रत्ये का प्रतिक के स्वर्ण के निमां हो बात है। कीरियर बाहुता या नि 'इस-रिक्क की बटित प्रता भी से समाध कर दिया जा गीर उसके स्थान पर उद्धि प्रत्यों को जवार हो कि स्थान कर दिया जा गीर उसके स्थान पर उद्धावन न्या उपमोग की ऐसी मरननम पद्धि प्रत्यां से निमार विभाव हो। कीरियर बाहुता या नि 'इस-रिक्क की बटित प्रत्यां में समाध कर दिया जा गीर उसके स्थान पर उत्पादन के सा उपमोग की ऐसी मरननम पद्धि प्रत्यां की जास हो हो।

फोरियर ने अपने जिस नचीन सामाजिक संगठन को रूपरेखा प्रस्तुन की उसके पून में उमकी यह मान्यता निहित थी कि मनुष्य स्वभावतः अच्छा होता है। वह कुमार्ग पर स्वेच्छा से तही जाता उदिन्न तव जाता है जब समाज उसकी स्वाभाविक इच्छाग्नों, और भावनात्रों का दमन करता है। सामाजिक बन्धन मानव जाति के सब रोगों का मूल है। फोरियर चाहता या कि मानव भावनात्रों की मुन्त विचरण की छूट दी जानी चाहिए, मानव-सम्बन्धों पर छल-कपट, घोखावडी ग्रीर प्रसत्य का वातावरण इानना यनुपयुक्त है। यही कारण या कि उसने एक ऐसी नवीन सामाजिक व्यवस्था की कल्पना की जिससे प्रत्येक व्यक्ति थपनी इच्छानुसार कार्य करने को स्नतन्त्र हो और इस म्वयन्य में, उस पर कोई बाध्यता न जादी जा सके। उसकी इस योजना का एक ग्रावध्यक तत्त्व यह था कि कोई भी अभिक किसी एक ही उद्यम तक सीमित रह कर ग्रावेक कार्यों का सम्यादन करेगा, लेकिन किसी भी कार्य को प्रविक्त समय तक नहीं करेगा क्योंकि ग्राविक समय तक एक ही कार्य करना नीरस लगने लगता है। कोरियर नीरसता को दूर करने और कार्य को रोचक बनाने के लिए कार्य परितृतंन को ज्ञावश्यक समस्ता था। उसका विश्वास या कि जब प्रत्येक व्यक्ति व्यापनी ग्रीर ज्ञानितृत्य सामाज्ञ ये प्रतिस्वता वा वसका विश्वास पा कि जब प्रत्येक व्यक्ति हो च्यावमायिक समूहों में स्वयं को स्वयुक्त करेगा तो समाज में प्रतिस्वत कि स्वयं को स्वयुक्त करेगा तो समाज में प्रतिस्वत स्वति समाप्त हो जाएगी और ज्ञानितृत्युण सामाज्ञ से स्वयुक्त करेगा तो समाज में प्रतिस्वति सम स्वित समाप्त हो जाएगी और ज्ञानितृत्युण सामाज्ञ से स्वापना होगी।

फोरियर ने जिस नवीन सामाजिक व्यवस्था की रूपरेखा प्रस्तुत की, उसमे समाज की सर्वाधिक छोटी इकाई एक व्यावसायिक समूह था, जिसमें समान किंच धौर हित वाले लगभग 7 व्यक्ति होने थे। पांच ध्यया अधिक समूह मिलकर एक वड़े सगठन खयवा समूह का निर्माण करेंगे जो 'सीरीज' (Series) कहलाएगा धौर ऐसे 25 से 28 तक सीरीज मिलकर फैलेंबस (Phalanx) का निर्माण करेंगे। फोरमर के समाज में फैलेंबस सबसे वड़ी इनाई पी। पर्याख सस्या में फैलेंबसो के निर्माण के पर्यवाद उन्हें एक समुक्त जासन के प्रधीन कर दिया जाना था धौर उनका संगठन एक जचीला छथवा डीला-खाला संवास्तक सगठन होना था।

फोरियर ने जिस नवीन समाज की करना की थी उसका आधार किन्तु फैलेंक्स ही था। फैलेंक्स की रचना की मूलभूत बात इसके लघु आकार का होना है। फैलेंक्स में पुरुषो, हिनयों और वालकों को मिलाकर लगभग 1620 से 1800 व्यक्तियों का प्रावधान था। ब्लेटों ने जिस तरह अपने प्रावधां नगर राज्य के वयस्क नागरिका की प्रावधां सहया 5040 मानी थी, इसी तरह फोरियर ने भी फैलेंक्स की प्रावधां संख्या 1620 मानी। यह संख्या कोई ननागी सख्या ने थी वर्षिक इसका आधार गिराना काल्यीय था। इस सख्या का निर्वारण उन सम्मव रीतियों को क्यान में रखतें हुए क्या गया वा जिनमें विभिन्न वैशक्तिक इन्छाओं को मिथित किया जा सकता था। इस सख्या के मुत्र में फोरियर का यह विचार निहित था कि इकाई का आकार एंना हो। जो अपने सदस्यों को व्यवसाय की व्यापक, कॉट्स्ट्रीट प्रवान करने की इंटिट से पर्याप्त हो, लेकिन सुध ही वह अपशुक्त आकार से वृडी न हो।

कोरियर ने जिस फैलेंक्स की कल्पना की-वह विकेन्द्रित समाज या जिसमें चार-चार व्यक्तियों की पारिवारिक इकाई के इल में 400 से 500 परिवारों को रहना था। ममुवायों में अमजीवी, उद्योग-पित डॉनेंबर, इन्जीनियर प्रांति विभिन्न पेशों के सभी लोग विम्मिलित होने थे। फोरियर की योजना पह भी कि फैलेंक्स के सदस्य अन्तरिक्त तहकारिता व तहयोग हारा एक आत्मिर्नर इकाई का निर्माण करेंरी और फैलेंक्स के सदस्यों के मुख्य बच्चे कुषि, पणुपालन, भोजन वनाना और सामान तैयार करने होंगे। सदस्य जिस सामान्य भवन अथवा भवन-समूह में रहेंगे वे सामान्य सुविवायों से परिपूर्ण होंगे। उनमें शासुदह भी होंगे जिनमें सामूहिक रूप से बच्चों की देख-रेख की जाएगी। "फोरियर ने श्रम के पति लोगों में आकर्षश्या वनाए रखते की हार्य है कार्य के पण्टे तो अपेक्षाकृत सीमित किए ही, यह निवार में प्रमुख किया वनाए रखते हैं। इस किया किया वाहिए शो प्रमुख किया कि निन्नकोटि के तुच्छ एवं कार्य कार्य, के तिए प्रविक्त सीमित किए ही, यह निवार में प्रमुख किया कि निन्नकोटि के तुच्छ एवं कार्य कार्य, कि सुवार सी जीवन विता सके। समुदाय को

भी लाभ हो, वह एक निश्चित अनुपात के अनुसार सब परिवारों के बीच वाँट दिया जाना चाहिए। इन समुदायों की विशेषता यही थी कि ये आत्म-निमंद और पारस्परिक सहयोग पर आधारित हाते थे। इन समुदायों में सबसे महत्त्वपूर्ण वर्ग फीरियर ने अमिक वर्ग को ही माना, इसके वाद पूँजीपांतयों का और सबसे अम्म में व्यापारी वर्ग को स्थान दिया। यह बात लार्मांग-वितरण के अनुपात से सिद्ध हो जाती है। फीरियर का कहना था कि समुदाय के सब परिवारों को निष्धित दोतन दे देन के बाद सम्पूण लाम को 12 हिस्सों में वाँट दिया जाना चाहिए और इसके तीन - हिस्से व्यापारी वर्ग को, 4 हिस्से पूँजीपति वर्ग को, और 5 हिस्से अमिक वर्ग को दे दिए जाने चाहिए। वेस्टमेयर (Westmeyer) के खब्दों मे— "कैसेनस के प्रत्येक चटक के लिए सामान्य उत्पादन में से एक उदारतापूर्ण न्यूनतम भाग अलग रख देने के पश्चात् शेव को अम, पूँजी तथा बुद्धि में विभाजित कर दिया जाता है। अम को 5/12, पूँजी को 1/3 तथा बुद्धि को 1/4 भाग प्राप्त होता है। यह विभाजन फैलेंस के अधिकारियों हारा किया जाता है। इसमें दिलचस्य वात यह है कि अधिकतम वेतन उन लोगों को मिनता है जो सबसे अधिक आवश्च कार्य करते हैं तथा सबसे कम उन लोगों को, जो विशेष रूप से हिनकर कार्य में सावार में होता है। "

फोरियर का विश्वास था कि फैलेंक्स मे सम्पत्ति के विभाजन के उपयुक्त अनुपात ग्रीर फैलेंक्स के सगठन के फलस्वरूप उत्पादकता मे वृद्धि होगी। अनेक स्त्री-पुरुषी को एक साथ योग्यतानुसार तथा इच्छानृकूल कार्य मिलते से उच्चतर एव खेळ्टर उत्पादक श्रम-विभाजन सम्भव हो जाएगा। चूकि फैलेक्स के क्टक चान्तिपुष अवस्थाओं मे कार्य करेंगे ग्रीर उनमे पुरुष सामजस्य होगा, अत. उसमे दुविस, सेना, वकीलो प्रादि की कोई ग्रावयण्यता नहीं होगी और न ही विज्ञापन एवं प्रतिस्पर्की में समय तथा चन का प्रपच्य होगा।

कीरियर ने प्रपने जीवन-काल में पूँजीपितयों से खपील की थी कि वे उसकी योजना के कार्यान्वयन के लिए प्रार्थिक सहायता प्रदान कर क्योंकि कारियर फेलेंबर स्वेच्छापूर्वक स्थापित किए थे, राज्य द्वारा नहीं। कोरियर के जीवन-काल में उसकी करपनानुसार समाज की स्थापना नहीं हुई, किन्तु उसकी मृश्यु के बाद कांग एव यरीति हो के जुड़ कैलेंबर स्थापित किए पए वो कुछ वर्षों से प्रधिक न चल सके। प्रमेरिका में फोरियरवाद का सबसे प्रधिक प्रभावशावी प्रचारक प्रस्वट विस्वेन था। उसन उना फूलर हाथोने तथा इससेन की काफी प्रभावित किया।

फोरियर का इढ विषंवास था कि समाज की समस्त बुराइयो की मुख्य जड़े सम्पत्ति है। समाज में किसी कान्तिकारी कार्य द्वारा या मात्र राजनीतिक कार्य द्वारा ही सुधार नहीं हो सकता। इसके लिए लोगों के विवेक तथा न्याय-भावना को जाग्रत करना पढ़ेया किन्तु इसका यह अर्थ कवािष नहीं है कि फोरियर समानता में विश्वास करता था। वह निष्ठित रूप से अध्यवस्था एव अमर्यादित व्यक्तिवाद से उत्पन्न व्यर्थ की वर्वादी के विरुद्ध या तथा सहकारिता-प्रान्दोक्षन का प्रवल समयक होते हुए भी उत्पादन-कार्यों में नित्रयों का सहयों नाहता था क्यों के उत्पादन-कार्यों में नित्रयों का सहयों चहता था क्यों के उत्पादन-कार्यों में नित्रयों का सहयों चहता था क्यों के उत्पादन सकेशी। वह वच्चों को सावजनिक थिसा दिए जाने का भी समर्थक था।

प्रामतौर से यह माना जाता है कि चाल्यं फोरियर ने जो कुछ लिखा थह प्रधिकांश में मूर्वतापूर्ण तथा प्रमादपूर्ण था। कोल के धनुसार उसकी सबसे बाद की रचनाथ्रों में कोरा प्रमाद देखने की मिलता है तो प्रतेनचण्डर में के धनुसार वह 'मूर्वता से अधिक दूर कभी नहीं था।' चाहे फोरेयर के विचार कितने ही प्रमादपूर्ण और मूर्वतापूर्ण प्रयोग न हो, इसकी इन्कार नहीं किया जा सकता कि उसने समाजवाद और समाजवादी विचारपार को स्थायी देन दी। उमने इस बात पर बल दिथा कि प्रनियन्तिन स्वतिकाद प्रवीक्षीय हैं तथा प्रतिकादी के कुषरिखाों को सहसारिता द्वारा ही दूर किया जा सकता है। उसने यह भी बताया कि यदि उत्पादकता को बढ़ाना है तो कार्यों की पारिस्विनियों में

756 पाश्चात्य राजने तिक विचारो का इतिहास "

सुद्रार करना ही होगा। फोरियर की महत्त्वपूर्ण बात यह है कि वह नुघार का नमर्थक था, करित का नहीं।

(Robert Oven, 1771-1858)

रॉबर्ट ग्रोवन का जन्म सन् 1771 में इंग्लैण्ड के एक सम्पन्न परिवार में हुगा था ग्रोर उसकी मृत्यु सन् 1858 में हुई थी। बोवन ग्रग्नेजी समाजवाद का जनक कहा जाता है। ग्रारम्भ में एक गाधारण मजदूर होते हुए भी वह अपनी मेहनत से एक वड़ा पूँजीपित वन गया था, किन्तु अमिक वर्ण के साथ सहानुभूति होने के कारण उसने अपनी सम्पत्ति अमिको के कत्याण पर खर्च की। उसका जीवन वड़ा भव्य और सप्तरागे रहा। वह एक दूकान पर नौकर, एक उद्योगपित, कतकारखानों का सुवारक जिलासादनी, समाजवादी, सहकारिता आन्दोलन का प्रवर्तक, ट्रेड यूनियन का तेता, वर्म-निरम्नवादी, ग्रावर्ण समुदायों का भूत प्रवर्तक तथा व्यावहारिक व्यक्ति, सभी कुछ रहा।" कोल के शब्दों में, "कोई भी व्यक्ति एक ही साथ इतना बावहारिक ग्रीर इतना ह्यन स्वतन खान कि प्रयं भीर साथ काम करने में इतना श्रमम्भव, इतना चपहास-केन्द्र किन्तु इतना प्रभावणाली नहीं था जितना कि ग्रोवन।"

ग्रोवन ने दो पुस्तकें लिखीं जो उसके विचारों की जानकारी की दृष्टि से वड़ी महत्वपूर्ण हैं पहली है 'A New View of Society' (1812) ग्रोर दूसरी है, 'The Book of the New Moral World' (1820)।

स्रोवन का कहना था कि मानव-चरित्र बहुत महत्त्वपूर्ण है और इसके निर्माण में भौगोलिक सामाजिक, राजनीतिक एवं आर्थिक परित्थितियों का बहुत होष रहता है। किन्तु पूँबीवादी व्यवस्था कें कारण व्यक्तिगत सम्पत्ति वर्म, विवाह ग्रादि के कारण मनुष्य के समुचित विकास से बाधा आती हैं। धर्म ग्रीर सम्पत्ति के उसके विद्रोवी दृष्टिकोण के कारण ही ग्रीवन के वर्ग के लोग ग्रीर, पावरी उसके कट्टर लात्रु हो गए और उन्होंने ग्रोवन के ग्रथोगों को ग्रसकत बनाने के लिए भरसक प्रयन्त किए।

श्रोवन न केवल यह विश्वास करता था कि बुरी परिस्थितियाँ बुरे चरित्र का तथा. श्रच्छी परिस्थितियाँ अच्छे चरित्र का निर्माण करती हैं, विल्क उसका यह विचार भी था कि दिख्ता मानव-जीवन के लिए श्रमिकाप है और दिख्ता से ही कायरता, श्रमानता एवं रोगों की उत्पत्ति होती हैं। श्रोवन का कहना था कि श्रोधोपिक क्रान्ति के फलस्वरूप मानव-जाति श्रपने सकटो से मुक्ति पा जाएगी।

सैंट साइमन, फोरियर आदि विचारक व्यावहारिक दृष्टि से असफल केवल करपना-अगत् में विचरने वाले प्राणी थे, किन्तु प्रोवन एक सफल उद्योगपित वन नाया - जिसने पहले खुव वृत् क्रमाया और वाद में उसको अपने स्वन्तों को साकार बनाने में व्यय किया! अपनी असाधारण पंग्यता के वल पर उसने मनुप्त जवित की। 10 वर्ष की आयु मं उतने स्टैक्फोर्ड में एक बजाज की, दूकान पर नौकरी की। यहां घोवन ने पपने अवकाश के समन्न में स्वाव्याय द्वारा अपनी योग्यता में वृद्धि की। तरपश्चात् वह मेनवेस्टर चला गया जहां उसने प्रनेक पदो पर कार्य किया। 19 वर्ष की आयु में वह लगभग 500 अनिको को काम पर लगाने वाली एक बडी सूत की मिल का व्यवस्थापक नियुक्त हुया। उसने इतनी कार्यकुणलता का प्रवर्णन किया कि समाम्य पर से 50 अतिकात कैया विकले लगा। सूती उद्योग में घोवन की क्यांकि कार्य वाद ही शीवन एक दूसरी वड़ी मिल में बला गया। सुती उद्योग में घोवन की क्यांकि चार ही शीवन एक दूसरी वड़ी मिल में चला गया। सुती उद्योग में घोवन की एक मिल खोल ली। मित्र सम्बन्धी कार्य पर स्वांटलैण्ड की यात्रा करते हुए उनकी मेंट प्रपनी भावी एली हुमारी बैंच से हुई जिसने उसे स्वृत्य की तिक से प्राणे करते हुए उनकी मेंट प्रपनी भावी एली हुमारी बैंच से हुई जिसने उसे स्वृत्य किस धारी हिस्सेदार ने स्व पिता की सुती मिल में प्राने का निमन्त्रण दिवा। 1799 में प्रोवन ग्रीर उसके साथी हिस्सेदार ने स्व पिता की सुती मिल में प्राने का निमन्त्रण दिवा। 1799 में प्रोवन ग्रीर उसके साथी हिस्सेदार ने स्व पिता की सुती मिल में प्राने का निमन्त्रण दिवा। 1799 में प्रोवन ग्रीर उसके साथी हिस्सेदार ने स्व पिता की सुती मिल में प्राने का निमन्त्रण दिवा। 1799 में प्रोवन ग्रीर उसके साथी हिस्सेदार ने स्व पिता की सुती मिल में प्राने का निमन्त्रण दिवा।

भ्यू लेनाकं का परीक्षरा-गोवन का विश्वास था कि मनुष्य की उन्नति परिस्थितियो पर निर्मर है। मनुष्य की सामाजिक दशा और उसके वातावरण को जितना ग्रधिक ग्रन्छा बनाया जाएगा. मनुष्य उतना ही ग्रधिक उन्तत वन जाएगा । न्यू लेनार्क (New Lenark) मे ग्रोवन को ग्रपने विचारी को कियात्मक रूप देने का स्वर्ण ग्रवसर प्राप्त हमा। ग्रीवन ने जब इस मिल को खरीदा तो प्रत्य ग्रौद्योगिक वस्तियो की अपेक्षा यह गाँव अधिक गन्दा ग्रीर भट्टा था । न्यू लेनार्क मे सर्वत्र ग्रस्वास्थ्य-जनक परिस्थितियो का वोलबाला था। गाँव के ग्रधिकाँग वालक मजदूर प्रातः 6 वजे से 7 वजे तक कारखानो में काम करते थे फिर भी उन्हें मजदूरी इतनी कम मिलती थी कि उनका पेट भी नहीं भरता था। गाँव के दूकानदार हर चीज ऊँचे-से-ऊँचे भाव पर वेचकर उनका शोपए। करते थे। न्यू लेनाक मे शराव, जुए और अध्टाचार का साम्राज्य था, परन्तु श्रोवन न्यू लेनाक की इन परिस्थितियो से विचलित नहीं हुआ। उसने अपने विचारों को साकार रूप देने का प्रयास किया। वहें धैर्य, साहस ग्रौर लगन के साथ ग्रपना कार्य ग्रारम्भ कर उसने सफलता प्राप्त की । पहले एक छोर से दूसरे छोर तक सफाई की व्यवस्था की गई. गाँव के नई नालियाँ खदवाई गई । श्रीमको के लिए ग्रारामदायक म नानो का निर्माण किया गया । वच्चों के लिए ग्रादर्श विद्यालय खोला गया । शाराव का वेचना बन्द कर दिया गया और निजी दुकानों के स्थान पर मिल की ओर से लागत मुल्य पर और अपेक्षाकृत 25 प्रतिशत कम दाम पर सामान वेचने वाली दुकाने खोली गई । इसके ग्रतिरिक्त काम के घण्टे कम किए गए ग्रीर मजदूरी की दरें बढाई गई। जब सन् 1806 में ग्रमेरिका द्वारा इन्लैंड को भेजी जाने वाली रुई पर प्रतिवन्य लगा दिया गया और न्य लेनाक की मिल ग्रन्य सती मिलो की तरह कुछ काल के लिए वन्द हो गई, तो भी ग्रोवन ने मजदूरों को वेतन देना जारी रखा। ग्रोवन के इन सब महान प्रयासो गौर स्वारो के कारण न केवल मिल का विलक न्यू लेनाक की सम्पूर्ण वस्ती का कायाकल्प हो गया। न्यू लेनाकं गाँव साफ-सूचरा वन गया । म्रादशं वस्तियां म्रीर कारखाने एव समाज-शास्त्र की समस्याम्रो में रुपि रखने वाले सिद्धान्तो तथा राजनीतिज्ञो के लिए न्यू' लेनार्क तीर्थस्थान वन गया। इन सब परिवर्तनो का मिल के उत्पादन ग्रीर विकय पर कोई विपरीत प्रभाव नहीं पड़ा ।

दुर्भाग्यवण प्रोवन न्यू लेनाकं की मिल से अधिक समय तक सम्पर्क नही रख सका। सन् 1828 मे धार्मिक मतभेदों के नारण उसे मिल से अपना सम्बन्ध-विच्छेद करना पढ़ा। किन्तु इसमें कोई मन्देह नहीं कि न्यू लेनाकं मे ग्रोवन का परीक्षण आक्वर्यजनक रूप में सफल हुआ। ग्रोवन विश्व-विच्यात हो गया और विभिन्न देशों के राजनीतिज्ञ तथा उद्योगपति उससे परामर्श मांगने लगे।

सन् 1813 मे प्रोवन की प्रसिद्ध पुस्तक 'समाज विषयक नवीन इण्टिकोएा' (A New View of Society) प्रकाशित हुई। इस पुस्तक मे न्यू लेनाक के विकास का विस्तृत वर्षान किया गया। प्रोवन ने प्रोवोगिक समाज के पुनिनमाएं के सम्बन्ध में भी प्रपने विचार प्रतिपादित किए। श्रीमको को वृद्धावस्था में पूर्वान देने, उनके सिक्षा के लिए विवानय की व्यवस्था करने, छोटे बच्चो की शिक्षा के लिए विवानय खोलने, श्रीयको के लिए वनीचो वाले सुन्दर ग्रीर ग्रारामदायक मकान बनाने ग्रादि के विभिन्न प्रसावो का इस पुस्तक में समावेश था।

स्रोवन की साम्यवादी योजना—म्यू लेनार्क की सफलता के बाद स्रोवन को निरस्तर ससफलतायों का सामना करना पढ़ा। विभिन्न कारणों से उसकी ख्यांति कम होती गई स्रोर उसका विरोध बढता गया। बस् 1815 में नेपीलियन के साथ ब्रिटेन का युद्ध ममाध्य हो जाने पर युद्ध के लिए प्रावश्यक वस्तुयों की मींग में कमी सा गई जिसके फलस्वरूप इंग्लैंड में भीपण आर्थिक मन्दी छा गई, कारखाने वन्द होने लगे तथा श्रमिकों मे ब्यापक स्रसन्तीय फैंत गया। इस अटिल समस्था पर विचार करते के लिए ब्रिटिंग सबद ने एक समिति नियुक्त की जिसकी रिपोर्ट में सन् 1817 में स्रोवन ने करते के लिए ब्रिटिंग सबद ने एक समिति नियुक्त की जिसकी रिपोर्ट में सन् 1817 में स्रोवन ने तस्कालीन रियति का पूर्ण विश्वरेषण करते हुए प्रपनी धावर्श स्वप्नलोकीय (Utopian) योजनाएँ प्रस्तुत की। ग्रोवन ने कहा कि वर्तमान विषम स्थिति का सर्वोत्तम उपाय यही है कि सर्नै-वर्ग साम्यवाद

की स्थापना की जाए। इसका धीग एोख वेकार व्यक्तियों के निए निर्मित गाँवों से हों। इसके साथ एक हजार से पद्मह सी एकड तक की भूमि हो और यहां 500 से 2000 तक व्यक्ति निवास कर खेती वाही एवं उद्योग-धम्यो को कायम करें। इन व्यक्तियों के नियान के लिए प्रत्येक गाँव के बीज में वर्गाकार प्राकार के बड़े मकान बनाए जाएँ जिनमें सब लोगों के लिए सामान्य कमरे, पाकशालाएं, पुस्तकालय, वाजनालय ग्रीर विद्यालय हो। गाँवों से खेल के मैदान ग्रीर धुरदर उद्यान हो। गाँवों से खेल के मैदान ग्रीर धुरदर उद्यान हो। ग्रावन ते यह भी प्रस्तावित किया कि ऐसे गाँवों से वर्ष्य ग्रमन के बाद प्रथम तीन वर्ष तक माँ-वाप के पांच रहे, बाद में उन्हें विद्यालय में पढ़ने के लिए भेज दिया जाए ग्रीर माँ-वाप उनसे खाने के समय ही मिलें। ग्रोवन ने कहा कि वस्तियों की भूमि-मिलों तथा उद्यादन-साधनों पर सब लोगों का समान अधिकार हो सबका मोजन एक ही चूल्हें पर बने ग्रीर सब एक साथ मिलकर भोजन करें। गाँव में क्विंप एवं उद्योग से होने वाली आय का यद्यपि सब संयुक्त रूप से उपभोग करें तथा कोई वेकार या भक्षान रहे।

श्रोवन द्वारा प्रस्तावित योजना को कोई समर्थन नहीं मिल सका । सबद् श्रीर मजदूर दोनों ने ही इसे स्वीकार नहीं किया । मजदूरों ने तो सार्वजनिक सभाश्रो द्वारा योजना के प्रति विरोध प्रवर्धन किया । 'इस समय श्रोवन का विरोध इसिलए भी श्रीधक होने लगा कि उसने धर्म को सामाजिक 'प्रगति में वाधक वताया। प्रोवन इन सव विरोधों से निक्साहित नहीं हुआ। समाजवादी योजनाएँ वनाने श्रीर क्यितिक करने के प्रति उसके उस्साह में कोई कभी नहीं शाई । सन् 1821 में श्रोवन ते प्रपनी एक नई पुस्तक सामाजिक पढति' (Socul System) की रचना की जिलमें उसने पूर्ण साम्यवादों स्थित को स्वीकार किया। इस पुस्तक में श्रोवन द्वारा निजी सम्पत्ति का कट्ट विरोध किया गया और वितरण में समानता लाने पर वन दिया गया। श्रोवन ने विभिन्न व्यक्तियों में सम्पत्ति के विपमतापूर्ण वितरण में स्वान की अस्पत्त निर्यंक श्रीर हानिप्रव वताया। उसने कहा कि इस प्रकार का वितरण हवा या प्रकाश को अस्पत्त त्रिस्सों में वांटन के समान है।

न्यू हामनी बस्ती का तिभीण— इंगलेण्ड में समर्थन न पाकर छोवन ने संयुक्त राज्य धर्मेरिका की ओर देखा। अपने स्वप्नो के अनुरूप एक नई धादर्श वस्ती का निर्माण करने के लिए इण्डियाना के नवीन राज्यों में 1 क्षेत्र नाल डॉलर भूल्य चुका कर तीस हजार एक्ड का एक भू-खण्ड खरीया। इस भू-खण्ड पर उसने साम्यवादी सिद्धान्तों के प्राधार पर नग्नू हामंती (New Harmony) नामक वस्ती बनाने का निक्ष्य क्या। ओवन जब इस वस्ती को स्थापना के लिए अमेरिका गया। वोचन जव इस वस्ती को स्थापना के लिए अमेरिका गया तो उसे विभिन्न नग्नोरों में भाषण्य देने के लिए प्रामन्त्रित किया गया। वार्षिणटन में उसके स्थापत-समारोह में राष्ट्रपात, सर्वोच्च म्यायालय के न्यायाधीध तथा सीनेट और प्रतिनिधि सिभा के सवस्य सम्मलित हुए। ओवन की नवीन बस्ती में बसने वाले 100 व्यक्तियों को किया और योग्यता के आधार पर वडी सार्वधानी से खीटा गया और उन्हें बड़े योग्य विद्वानों के निरीक्षण में रखा गया। जोवन की यह वडी भूल थी क्योंकि इससे बस्ती में काम करने वालों की अपेका प्रापत में सम्बन्ध वाणा। जोवन की उस्ती वड़ गर्च । औवन की अपेका प्रापत में सम्बन्ध करती में काम करने वालों की अपेका प्रापत में सम्बन्ध वाला विद्वानों को संस्था वड़ गर्च । औवन की अपेका प्रापत में सम्बन्ध वास सम् 1827 में ही इस वस्ती में वीद्धिक और धार्मिक मत्नेय इतने बढ़ गए कि केवल तीन, वर्ष वाय सम् 1827 में ही इस वस्ती में साम्यवादी आदर्श पर दक्षान का परीक्षा विक्षत ही गया। इस वीच अमेरिका के कई स्थानो पर शामनी के धार्यों के अमुरूप धर्मक वस्तियाँ बसाई गर्च , लेकिन वे सफल नहीं हो सकी। इस स्थान प्रमुत्ति में वोचन के कायक्रम को अध्यावहारिक ही विद्ध किया।

इस प्रकार अपने जीवन के पूर्वार्ट्स में आस्क्रवेजनक सफलता प्राप्त करने वाला ओवन अपने जीवन के उत्तरार्ट्स में असफल सिंद्ध हुआ। 87 वर्ष की आधु में सन् 1858 में उसकी मृत्यु हो गई। ओवन की मृत्यु के बाद उसके द्वारा बसाए गए समुदाय भी खिन-भिन्न हो गए। वास्तक में श्लोवन की असफलता का एक-वड़ा कारण उसकी यह आन्ति थी कि मनुष्य की सम्पूर्ण कियाएँ दृद्धि से प्रेरित होती हैं। प्रोवन ने लिखा है कि 'स्वस्नलोकीय समाजवाद' (Utopian Socialism) का सितारा उसके समय में ही प्राकाश में ऊँचा चढ़ कर ग्रस्त भी हों गया तथांपि विभिन्न दोषों के होते हुए भी प्रोवन के अनेक सिद्धान्तों ने समाजवाद के भाषी विकास पर गहरा प्रभाव डाला। उसके सगाज की न्यायपूर्ण व्यवस्ता की स्वापना के विचार को बल मिता। वेकारी को समस्या पर पूर्वपेक्षा प्रश्निक च्यान ग्राकांचित हुगा। समाज के मुख से मानव जाति की प्रगति का ग्रावर्ण मानवण्ड समक्ष्मे का मार्ग प्रशस्त हुगा। इसके ग्रातिरक्त सम्पत्ति के उत्पादन तथा वितरण में सब वर्गों के सहयोग पर बल देने की मांग को भी श्रोरसाहन मिला। ग्रोवन के विचारों ने इस्तैण्ड के श्रामिकों को सहकारिता-ग्रान्दोलन की ग्रोर मोडा।

ग्रोवन प्रपनी ग्रसफलताग्नों के वावजूद प्रादर प्रीर सम्मान को पात्र वना, स्योक्ति उसने प्रपत्ता सम्पूर्ण जीवन समाजवादी ग्रादशों को प्रान्त करने में लगा दिया। श्रिमिकों के भाग्य को ऊँचा उठा के लिए उसने इम्लैण्ड के व्यापार-सथों के ग्रान्दोतन (Trade Union Movement) आदि में सिक्र्य भाग लिया धौर इस तरह इम्लैण्ड के श्रम-कल्याएकारी कानूनो तथा सामाजिक सुवारों के साथ उसका नाम तदैव के लिए ग्रमिक रूप से जुड गया। प्रपनी पुस्तक 'समाज विषयक नवीन इध्किलीए' (A New View of Society) में श्रोवन ने इस महत्त्वपूर्ण तथ्य पर स्थान ग्राकृषित किया कि "मरकार का उद्देश्य ग्रासक तथा वासित दोनों को ही प्रसन्न रखता है।" समाज के उत्पादान के लिए अमने श्रिस को बहुत उपयोगी और महत्त्वपूर्ण वत्याय। उसने यह ठीक ही प्रतिपादित किया कि "परिस्थितियों मनुष्य को बनाती है, किन्दु मनुष्य वाहे तो उनको वयद भी सकता है।" एक स्थान पर उमने थे उल्लेखनीय शब्द लिखे—"मनुष्य प्रसन्नता लेकर पैता होना है। मिथ्या विचार उसके लिए दुनिया में दुख ग्रीर दुगुँए। उत्पन्न करते है ग्रीर उनका प्रधान कारए। मनुष्य स्वभाव की प्रज्ञानता है। जनसत्या का श्रीवकतर भाग श्रीमक वर्ग का ही है ग्रीर उनका प्रधान कारए। मनुष्य स्वभाव की प्रज्ञानता है। जनसत्या का श्रीवकतर भाग श्रीमक वर्ग का ही है ग्रीर उसी के ह्यार उनके से उने लोगों की सुख-सुविधा प्रपादिन होती है।" स्रोप में प्रोचन ने प्रपत्त समूर्ण विचारों का केन्द्र-धिन्तु 'सहयोग' को माना ग्रीर प्रसक्त महत्व से कोई भी इक्लार नही कर सकता। ग्रन्त में यह कहन होगा कि उद्देशों की प्राप्त के लिए ग्रेरणा के उज्जवल स्नीत वने हुए है।

ं इस पृष्ठभूमि के साथ अब हम कार्ल मानसे के वैज्ञानिक समाजवाद की समीक्षा करेंगे जिसने समाजवाद को स्वयन्त्रोक से निकाल कर एक जन-कार्ति के रूप में इस प्रकार बदल दिया कि आजाका यग समाजवाद का यग कहलाने ल्या है।

युग समाजवाद का युग कहलाने इना है की के लि मानसे अंटर (Kirl Mark, 1818-1823)

चीवन परिचर्य — प्रावृत्ति समाजवादी विचारधारा के उत्तायक कार्ल मानसं का जन्म एक मुली मन्यवर्गीय महुदी परिवार मे पिश्वमी एकिया के ट्रीविक (Treves) नगर मे 5 महुँ, 1818 को हुमा था। उसका पिता एक साधारण वकीन और वेशमक्त प्रतियत्त या और माता एक यहूदी महिला थी। मातसं जब केवल 6 वर्ष का था, उसके पिता ने कुछ तो क्रांसीसी प्रचेतनवादी दार्शनिकों के प्रभाव में भ्रीर कुछ तर्फालीन जर्मनी की असहिष्णुता से वचने के लिए यहूदी मत का परिस्थान कर ईसाई धर्म मे दीक्षा के ली। इस धर्म-रिवर्तन ने मातसं के भाव-जगत मे एक कान्तित का बोज वो दिया। उसने, जो पहले से ही धामिक चेतना का विरोधी-था, यहूदियों को कटुं आजीचना की और अन्तत. धर्म को प्रकीप प्रीर उत्पादन गिह्मिकों के अनुरूप 'मतवाद' की सज्ञा दे डाली।

मार्चित बाल्यावंस्था से ही बड़ा प्रतिभागाली धौर गहन प्रच्येता था। सन् 1835 भे भावसे को लोन विश्वविद्यालय में न्यायणास्त्र का यह्यपून करने के लिए भेजा गया। बही एक भेषावी छात्र के रूप में उसने बहुत रूपारा प्राप्त की लेकिन होनहार विद्यार्थी होते हुए भी बहाँ वह किसी विषय से मन लगाकर नहीं जुट पाया। उसने प्रध्ययन की प्रपेक्षा एक उच्च परिवार की लड़की जेनी वान वेस्ट- 760 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

फ़ेलेन (Janny Von Westphalen) के साथ प्रेमालाप पर अधिक ध्यान विद्या । ज्येनी के माता-पिता अपनी लडकी का विवाह मार्क्स से करने के पक्ष में नहीं थे, लेकिन दोनों के इट निश्चय के सम्मुख उन्हें झुकना पडाः। 7 वर्ष की आशा-निराशा की लहरों को पार करने के पश्चात् उसका विवाह हो गया।

सन् 1836 मे मार्क्स ने अपने माता-पिता की इच्छानुसार न्यायशास्त्र के अर्घ्ययन के लिए बॉलन के चित्रविद्यालय मे प्रवेश ले लिया। इस विषय मे उसका मन नहीं लगा, अतः उसने इतिहास और अर्थ-शास्त्र का अध्ययन प्रारम्भ कर दिया। यहां पर मार्क्स हीगल के दर्शनशास्त्र की ओर आर्कापत हुआ। उन-दिनो जर्मनी के विश्वविद्यालयों मे हीगल के दर्शन का बहुत प्रचार था और जगह-जगह उसके नाम की नीचिंद्य (Hegelian Circle) होती थीं। मान्स विश्वविद्यालय की 'यग हिगेलियस' (Young

Hegelians) नामक गोब्टी का प्रमुख सदस्य बन गया। सन् 1841 में जेनी विश्वविद्यालय (Jéna University) से उसने डॉक्टर की उपाधि प्राप्त की। उसने यहाँ प्राध्यापक बनने का असफल प्रयत्न क्<u>रिया। यदि</u> उसे वह काम मिल ज़ाता तो यह निश्चित या कि मानसे एक अत्यन्त मेधावी प्राध्यापक सिद्ध होता और दर्शनशास्त्र पर उच्चतम ग्रन्थों की रचना करता। लेकिन यह भी सत्य है कि तब वह अमजीवी समाजनाद के जनक (Father of Proletarian Socialism) के छप मे उस ऐतिहासिक अर्मरता को सम्भवत: प्राप्त न कर पाता जो ग्राज उसे निर्विवाद छप से प्राप्त है और तब वह सम्भवत 'Communist-Manifesto' एव 'Das Capital' जैसे ग्रन्थों की रचना भी न कर पाता। प्राच्यापक

पद प्राप्त करने में असफल रहने पर मानसे ने एक पत्रकार के इन में जर्मनी के सार्वजनिक उदार आन्दोलनों में भाग लेना ग्रारम्भ कर दिया। यपने सिक्य जीवन के प्रभातकाल में ही मानसे हम निवास के होता है की पत्र सामाजिक तथा राजनीतिक दूष पर्यो का उपाय तो कोरे तांकिक वाद-विवास से होता है अर्थ न सुन्य सामाजिक तथा राजनीतिक दूष पर्यो का उपाय तो कोरे तांकिक वाद-विवास से होता है अर्थ न सुन्य सामाजिक व्यवस्था की विचास्य में होत बारा स्वास तथाय प्रविष्ठित सामाजिक व्यवस्था की विचास्य एवं प्रवास प्रवास ग्राप्त ग्रवस्थामे पर निसंद रहता है। तवनुसार उसने ग्राप्तिक श्रीधोगिक समाज का अव्ययन ग्रारम्भ कर विया न उसने ग्राप्तिक ग्राप्तिक श्रीधोगिक समाज का अव्ययन ग्रारम्भ कर विया न उसने ग्राप्तिक ग्राप्तिक श्रीधोगिक समाज का अव्ययन ग्रारम्भ कर विया न उसने ग्राप्तिक विचास का माजिक हो ग्राप्तिक ग्राप्तिक ग्राप्तिक ग्राप्तिक ग्राप्तिक ग्राप्तिक ग्राप्तिक श्रीपतिक ग्राप्तिक ग्राप्त

एव ऐतिहासिक <u>भीमांसा करने तथा उसका यूरोप के श्रमिको मे प्रचार</u> केरने में बिताया ! <sup>1</sup> <u>प्रावर्ष रहिनिया टाइस्य का अप्र लेख लिखने वाला सम्पादक वन गया ग्रीर वाद मे उसका पुस्य सम्पादक हो गया, किन्दु मालिको की प्रशियन-सरकार के साथ समकौता-नीति से वह सहमत् न</u>

पेरिस और ब्र सेस्स में यंपने प्रवास-काल से मानमें का अनेक प्रमिद्ध समाजवादियों एव उप्र सुधारवादियों से निकट सम्पर्क स्थापित हुआ जिनमें आदश साम्यवादी केवेट (Cabet), दार्शनिक अराजकतावादी प्रोचा (Proudhon), साम्यवादी अराजकतावादी ज्ञैकृतिन (Bakunin), क्रान्तिकारी कवि हीन (Heine), क्रान्तिकारी देशभक्त भैकिनी (Mazzini) का मन्त्री बुल्फ (Wolff)और फ्रेडिस्स-

मुख्य सम्पादक हो गया, किन्तु मालिको की प्रशियन-सरकार के साथ समफ्रीता-नीति से वह सहमत्न हो? हो सका ग्रीर उसने उस पत्र से अपना सम्बन्ध-विच्छेद कर लिया। उसने 6 वर्ष तक कोलोन, प्रेरिस, ब्रह्मस्त में अपने पत्र के सम्पादन ग्रीर <u>व्यवस्था का कार्य</u> किया। उसे प्रपना स्थान परिवर्तन इसलिए करना पहता था कि वह राजकीय नीतियों की ती<u>त ग्रालोचना</u> करने के कोरए। राज्य की ग्रीर से निवासित कर दिया जाता था।

l कोकर: श्राधुनिक राजनीतिक चिन्तन, पृष्ठ 40

एंजिल्स (Freidrich Engels) मुख्य थेएँ सिंजुल्स कुनड़ के एक धनी उद्योगपति का पुत्र या जिसके इस्लेख ग्रीर जमंनी दोनों में कारखाने थे। सामसे ग्रीर ऐजिल्स की नेट सन् 1844 में पेरिस में हुई इस्लेख ग्रीर जमंनी दोनों में कारखाने थे। सामसे ग्रीर ऐजिल्स की नेट सन् 1844 में पेरिस में हुई अपि नाइ प्रकार मिरात में परिवर्तित हो गई। यह 19वी जाताच्यी की सबसे बड़ी ग्रीर महत्त्व- अपूर्ण साहित्यक नित्रता कही जाती है। उसमें माममें सिज्ञान्त-निर्माता था ग्रीजिल्स उनका प्रचारक स्वा संकानकर्ता था। एंजिल्स के क्षाय के किरिस ही मानस वामप्रथ की ग्रीर सुकता ज्ञा । एंजिल्स तवा संकानकर्ति था। एंजिल्स के किरिस पूर्ण मामसे की ग्रार्थिक किरिस में मामसे की नामसे की ग्रार्थिक किर्माद यो व्यवस्थ के विनाश में दोनों ने मिलकर कार्य किया। उदारिक्त एंजिल्स ने मामसे की ग्रार्थिक किरात्यों व्यवस्थ के विनाश में दोनों ने मिलकर कार्य किया। उदारिक्त एंजिल्स ने मामसे के ग्रार्थिक किया ज्ञा स्वा है विश्व प्रचार किया जाता में प्रचार करके अपने का सदेव समाधान किया जिसके विना वह ग्रिटिया म्युजियम ग्रीर पुस्तकानयों में ग्रान्थित के क्राय ग्रार प्रचार के प्रचार के स्व स्व प्रचार के स्व स्व प्रचार के समाव की स्व सम्भवतः अपनी है। इसमें कोई सन्देह नहीं कि एंजिल्स की सहायता के अभाव में मानस का जीवन सम्भवतः अपनी श्राजीवक्त से समस्यात्रों में ही तीत जाता ग्रीर वह ग्रयने वर्तमान रूप में ससार के सामने कभी न ग्राजीविक से समस्यात्रों में ही तीत जाता ग्रीर वह ग्रयने वर्तमान रूप में ससार के सामने कभी न ग्राजीविक से ग्रयन ग्राजीविक से श्राजीविक से सामने कभी न

पेरिस मे रहकर मार्थ ने हीगल के विधिशास्त्र के विरोध में रचित ग्रपने ग्रालोचनात्मक ारत न रहनर नायस न हागल का पालवारत है। निवन्स में लिखा कि जर्मनी की मुक्ति में सर्वहारावर्ग जीवन-रक्त का कार्य करेगा। इससे प्रशिया की परकार वही कुढ हुई। क्रांस की संरकार को एक कठोर विरोध-पत्र भेजा गया जिसके परिग्रामस्वरूप पानमं को पेरिस से निष्कासित कर दिया गया । यहाँ से बहु बूसेल्स गया जहाँ वह साम्यवादी लीग (Communist League) का सदस्य वन गया । यही पर मानसं और ऐजिल्स ने मिलकर सन् 1847-48 में साम्यवादी लीग के कार्य के प्रचार के लिए सुप्रसिद्ध ग्रन्य 'Communist Manifesto' तैयार किया। उसने कल्पनात्मक, ब्रालोचनात्मक, सामन्तवादी, पुरोहितवादी और पूरीवाद की ग्रिन्न-भिन्न शास्त्राकों की ब्रालोचना कर वर्ग-संघर्ष के सन्दर्भ में इतिहास की ब्यास्या द्वारा क्रान्ति का नारा बुलन्द किया और यूरोप में साम्यवादी दलों को हिंसारमक क्रान्ति, के लिए प्रोत्साहित किया । सन् 1818 की कान्ति में मानमं ने प्रपने पत्र के माध्यम से तत्कालीन मध्यवर्गीय राजनीति की ग्रालीचना की ग्रीर. करवन्दी तथा सैनिक प्रतिरोध का समर्थन किया। वह क्रान्ति में भाग लेने के लिए स्वयं भी पेरिस गया, लेकिन वह वहाँ देर से पहुँचा और तब तक ऋतित विरोधी प्रतिक्रिया प्रारम्भ ही चुकी थी। भारत के प्रतिकृति के दातावरस प्रयुत्ते सिद्धान्ती के प्रतिकृत पाकर वह जमेंनी पहुँचा क्योंकि उसका विचार या कि जर्मनी मे ऋन्ति के लिए अधिक अनुकृत वातावरस है। वहाँ उसने एके अस्थन्त कान्तिकारी पत्र 'The New Rhenish Times' प्रकाशित किया जो केवल 6 मास ही जल पाया। राजदोह के यपराध में मानस एकड़ा गया और निर्वासित प्रवस्था भे पश्चिमी यूरोप में घूमता हुआ भ्रान्ततः सन् 1849 में लन्दन में बस गया । उसने अपने जीवन में शेव 34 वर्ष बही विताए जिसमे स्तका प्रिषकोंश सथय वही दरिद्रना मे बीता। 'उसका जीवन ग्रियकोशत एक शान्तिप्रिय विद्वान के समान व्यतीत हुआ यद्यपि सन् 1864 मे जो प्रथम समाजवादी अन्तर्राष्ट्रीय सद्य स्थापित हुआ उसकी प्रमुख प्रेराणा मानसं से ही मिली धौर तब से समाजवादी धान्दोलन का वहीं प्रमुख नेता रहा । लन्दन ियत एकान्त निवास-स्थान से उसने ग्रपने शेष जीवन में सैंड्रान्तिक लेखन, ब्यावहारिक मार्गदर्शन, सभा-सम्भेतन एव पत्र-व्यवहार द्वारा पश्चिमी यूरोप मे समाजवाद ग्रान्दोनन तथा समाजवादी विचारधारा के प्रद्वितीय नेता के रूप में प्रपत्ती स्थिति कायम रखी। 111 लन्दत रहकर ही ब्रिटिश म्यूजियम के अनेक प्रयो का महत प्रमुत्रीलन कर उसने 'Das Capital' के तीन खण्डो थीर 'प्रतिरिक्त पृथ्य के इतिहास' के तीन खण्डो की सामग्री एकत्र की ।

<sup>।</sup> कोकर: ब्राधुनिक राजनीतिक चिन्तन, पृ. 41,

मावर्स समाजवाद पर कार्य करता हुआ जन्दन में ही सनू 1883 में देवलोक सिधार गया। उसका व्यापक प्रभाव उसकी मृत्यु के वाद भी कायम रहा-। यह निविवाद है कि माज भी जहीं करोड़ी व्यक्ति उसे देवता की तरह पूजते हैं वहां करोड़ो मनुष्य उसे दानव कहकर उसकी निन्दा करते है। प्रभम विश्वयुद्ध के परिणामस्वरूप समाजवाद में अनेक स्थायों मनभेवों के उस्तम्न हो जाने पर भी मावसीवाद का प्रभाव प्रश्नुषण रहा। श्राधुनिक समाजवाद तथा-साम्यवाद दोगों का अन्युद्ध एक ही मून सीत से हुआ।

रचनाएँ (Works)—माससै ने श्रपने जीवनकाल में प्रचुर समाजवादी साहित्य की रचना की । उसकी महत्त्वपूर्ण रचनाएँ ये हैं—

1. The Poverty of Philosophy (1847)

The Communist Manifesto (1848)

The Critique of Political Economy (1859)
Inaugural Address to the International Working Men's Association (1864)

5. Value, Price and Profit (1865).

Das Capital (1867)

The Civil War in France (1870 71)

8. The Gotha Programme 9. Class Struggle in France

पानमं के प्रत्यो में सर्वा<u>धिक विश्यात कि</u>पिटल' है जो पूँजीवादी अर्थ-प्रणाली तथा उत्यादन केवनस्था का विस्तृत विश्लेषण करते हुए उमकी अतिवाय परिणात की ओर सकेत करता है। मानसंवाद का पूरा परिचय इसी प्रत्य में मिराता है। इस पुस्तक को <u>समाजवादी साहित्य पर सर्वश्ले कि प्रामाणिक प्रत्य</u>, साम्यवादी सिर्हान्तो की आधारणिता, अ<u>मिकों का सम्यवादी सिर्हान्तो की आधारणिता, अमिकों का सम्यवादी सिर्हान्तो की आधारणिता, अमिकों का सम्यवादी हिल्ला के आधारणिता, अमिकों का सम्यवादी सिर्हान्तो की आधारणिता, अमिकों का सम्यवादी हिल्ला के प्रतिका कि दिमाग उण्डा करने वाला नस्खा (Prescription for Transquillisation of the Bourgeois Mind) कहा जाता है। इस ग्रन्थ का मूल विचार है कि "उत्यादन के सामनो के केन्द्रीयकरण के फलस्वरूप मजदूरों का समाजीकरण उसी स्थित पर पहुँच जाता है कि पूजीव है। होवे से उपरा मेल नही बैठता। यह बीचा या आवरण तीड दिया जाता है जिससे व्यक्तिगत सम्यक्ति की समाजि हो जाती है, शोषण करने वाले खत्म कर दिए जाते हैं, पूँजीवाटी ग्रुग की जगह शोषीगिक समाज का निर्माण होता है जिसमे भूमि और उत्यक्ति के साधनो पर सामूहिक स्वामित्व रहता है ।")</u>

मानसँ का दूसरा महत्वपूर्ण प्रन्थ (Communist Manifesto) साम्यवादी दर्शन धीर कान्ति प्रक्रियों का मूलाधार है जिसमें 'सर्वहारा क्रास्ति' (Proletarian Revolution) की भविष्यवाणी की गई है। इस इतिहात-प्रसिद्ध ग्रन्थ का पहला वाक्य ही ग्रुरोप के ग्रासको में भय का सवार कर देता है— ''साम्यवाद का भूत यूरोप भर से व्याप्त ही रहा है। इस भूत' को भगाने के लिए पोप 'और जार, मेटरनिक्ष धौर गीजाट, फाँस के क्रान्तिकारी और लासूस सव मिल गए हैं, लेकिन यह वढता ही आं रहा है।" उसके अन्तिम शब्द तो अन्तर्राष्ट्रीय आमंदील के लिए प्रमूर है— ''दुनिया के मजदूरो, सगठित हो जाओ। प्रमूरी वेडियो और दासता के सिवाय तुम कुछ नहीं 'खोंसोगे एक नई दुनिया प्राप्त करींगे।" यह ग्रन्थ साम्यवादियों के लिए आज भी प्रामाणिक वना हुआ है।

सानम का 'Critique of Political Economy' ब्रापिक सिद्धान्तो का दूसरा प्रन्य श्री यूरोपीय इसिहास तथा ऋत्ति प्रस्था पर 'Civil War in France', 'Class Struggle in France', 'Revolution and Counter-Revolution' ब्राहि ग्रन्थ है । कार्यक्रम सम्बन्धी ग्रन्थ 'Critique of the Gotha Programme' में मानमें ने यह स्पष्ट चिवा है कि एक वर्षन कार्यक्रम और स्परेखा रखेने की प्रपेक्षा वास्तविक रूप में प्रान्दीवन को वढाना प्रधिक हितकर है ।

मानसे ने प्रनेक लेख, सस्मरण, गुप्तपत्र, सवाद, ग्रालोचना, निवन्य ग्रादि भी लिखे।

मानसं के प्रशा स्रोत (The Sources of Marx's thought)—माननं के दार्गनिक स्वा मेद्रानिक मुगामर तीन जरार के माने वन कि कि में निव्हास की भीतिकवारी या आविक व्यास्त्रा (Material-tic or Economic Interpretation of History) निसके निए जमने सन्धारमक भीरादार (Dialectical Material-man) का प्रभाव कि कि प्रेमिया वन समर्थ का सिद्धान (Theory of Clas Stroggle) भी मानन रिव्हास का एकमा न नाम्बन् निमम तथा जीवाया परिखाम है, विभाग प्रतिक्ति कुर का निद्धान (Theory of Surplus Value) जो पूंजीबाद की कहुतम प्राप्तिक करते मूं भीनिका का उनके साकतिक प्रधानिक होता है (ताममें ने सर्धुत कि के कि का कि कि कि मानक कि प्रमुख्य के कि स्वान के स्वित्व का स्वान कि प्रवित्व का स्वान कि प्रमुख्य के कि स्वान के स्वित्व का स्वान का स्वान कि प्रमुख्य प्रस्तुत कि स्वान के स्

ितासने पर संनेत्रवन से जनेन सान्तिह नेगन धीर प्रमुपरयेक (Fuerbach) का प्रभाव पर स्थान्त के मानते ने यह दिवार प्रकृत किया है हिन्तु सान हिन्तु स्थान के प्रमुप्त के सान है हिन्तु सान है है हिन्तु उत्तर दूर्ति एक नया निर्मान किया जो ही जल से जिल्ल से प्रमुप्त है विकास ही उत्तर है हिन्तु उत्तर दूर्ति एक नया निर्मान किया जो ही जल से जिल्ल से प्रमुप्त है है जिनका वास्त्री किया में विषेक, स्वतन होता, है गरे तथा विश्वास मन्द्रमधी विचार प्रधान रहे है जिनका वास्त्री किया में विषेक, स्वतन होता, है गरे तथा विश्वास मन्द्रमधी विचार प्रधान रहे है जिनका वास्त्री काल और प्रमुप्त से पृथक प्रस्ति को प्रपानाया है। स्वान ने मुक्त मुक्त के प्रधान के प्रमुप्त है। से कार्य ने प्रधान है। हो से कार्य ने प्रधान है। से कार्य ने प्रधान है। हो से कार्य ने प्रधान है। हो से कार्य ने उत्तर हो हो से कार्य ने उत्तर मानववासी (Humanist) प्रधान के सर्वान के स्वान पर मानववास का प्रतिवादन किया, किन्तु प्रधान के स्वान पर स्वान विवाद का प्रतिवादन किया, किन्तु प्रधान के स्वान पर स्वान के सर्वान के स्वान क्षा है। हो एक स्वान पर स्वान के स्वान पर स्वान किया के स्वान करते के स्वान पर स्वान के स्वान के स्वान कर करते के स्वान पर स्वान किया के स्वान के सर्वान के स्वान करते के स्वान कर स्वान के स्वान के स्वान के स्वान कर स्वान के स्वान के स्वान कर स्वान के स्वान के

भीवर्स का दर्शन दो दिख्यों हे हीगल के दर्शन है सिसता था। मावर्स ने हीगल की हन्दारमक पद्धित की कायम रखा और उसकी साधिक निवासिता (Economic Determinism) के इंप में क्षान्या की। विचार सामाजिक पिरिस्थितियों पर निर्मेर होते हैं, हीगल के चित्तन में यह चारणा कुछ विचार होता हो। मावर्स की मित्रत में महिष्य की किया थीर उसे आधुनिक चित्तन में प्रतिक्तित स्थान दिया। हीगल के दर्शन के उदारताबाद-विरोधी तस्य मावस के उपवाद में समाबिष्ट हो गए। "1

सेबाइन ने ही एक अन्य स्थल पर लिखा है, "हीग़ल के विवारों में इन्द्रांस्पर्क चिनंतन शीपींसन कर रहा था, मान्स ने आदर्शवादी आन्तियों दूर करके उसे प्राकृतिक स्थिति में पैरी के वल

<sup>1</sup> सेबाइन : राजनीतिक दशन का इतिहास, खण्ड 2, वृ. 703.

पर खड़ा किया। मानसं ने स्रपने प्रत्य 'Das Capital' के प्रथम , प्राण की भूमिका में स्वीकार किया है कि उसका प्रपत्ता इन्द्रवाद 'हीगल से न केवल भिन्न हैं, " विहक्त उसका ठीक उलता है।' मानमं ने नि सन्देह हीगल के चिन्तन से नाभ उठाया, किन्तु हीगल की वातो को उसने उयो का त्यो पहण नहीं किया। उसने हीगल के चिन्तन का कायाकरूप कर उसके सिद्धान्त से इस धारणा को निकाल दिया कि राष्ट्र के सामाजिक इतिहास की कारण इकाइयों होती हैं, उसने राष्ट्रों के समर्थ के स्थान पर वर्ग संवर्ध की धारणा को प्रस्तुत किया। इस प्रकार मानसं ने हीगलनाव की मिन्त पर वर्ग संवर्ध कर लिया। ये चिपपतार्थ भी—राष्ट्रवाद, अनुदारवाद तथा कान्ति विरोधी स्वर , उसने हीगलनाव को किन्तिवाद का एक निया और अस्तिवाली वर्धन वना दिया। मानसंवाद 19वी अताब्दी के स्वलग्त समाजुबाद का एक निया और अस्तिवाली वर्धन वना दिया। मानसंवाद श एक निया और कित कुछ महत्वपूर्ण परिवर्तनो सिहत ग्राधुनिक साम्यवाद का प्रवर्तक वन गया। "

मानसं पर फाँसीसी समाजवाद का-भी पर्याप्त प्रभाव पडा। वह सेंट सा<u>डमन, चार्ल्स फोरियर</u> पूर्वा ग्रादि की विचारवारा से पूर्ण परिचित था। यद्यपि मावसे की भौति ही सेंट साइमन भी यह अनुभव करती था कि भावी ग्रौद्योगिक युग के महत्त्व ग्रौर उसकी सम्भावनाग्रो को केवल उसके ग्राधिक विश्लेषण द्वार। ही सही रूप मे समभा जा सकता है, श्रीर (यद्यपि चाल्मं फीरियर का विश्वास था कि एक नवीन समाज की रचना के लिए मानव स्वभाव मे परिवर्तन के बजाय मनुष्य की आवासीय स्थितियी में मुघार की ग्रावश्यकता है, तथापि मार्क्स कल्पनावादियों की ग्रपेक्षा 18वीं 'शताब्दी के फाँस की (साम्यवादी परम्परा ग्रीर केवेट (Cabet) के साम्यवाद की ग्रोर ग्रांधक ग्राकपित हम्रा । वह केवेट के अति श्रविक सहानुभूतिपूर्ण था । यह इस वात से स्पष्ट है कि ब सेल्स में स्थापित 'Communist League' को मानसं ग्रीर ऐंजिल्म ने 'समाजवादी' की ग्रपेक्षा 'साम्यवादी' कहना ग्रधिक उपयुक्त समझा । केवेट के ग्रनुष्ट्य ही मान्सं का भी विश्वास था कि उत्पादन के साधनो पर राज्य का नियन्त्रण होना चाहिए। सेन्ट साइमन ने श्रम के महत्त्व को स्पष्ट किया था और बतलाया था कि श्रम करने वाले को ही जीवित रहने का ग्रविकार है और जो श्रम नहीं करते तथा दूसरों के श्रम पर निर्मर रहते हैं उनका विनाश होना चाहिए। वर्जेहीन समाज की स्थापना का सिद्धान्त मानमें ने इन्ही विचारो के ग्रध्ययन द्वारा प्रतिपादित किया। प्रथा और विटलिंग इन दो सर्वहारा वर्ग के विचारको ने भी मावसं को काफी प्रभावित किया था । प्रशां के युव 'Philosophy of Poverty' के प्रत्यत्तर में मानसे ने 'Poverty of Philosophy' ग्रन्थ की रचना की जिसका उद्देश्य तत्कालीन जर्मन विचारघारा को क्रान्तिकारी स्वरूप देना था। मार्क्स पर ब्रिटिश-समाजवादियो और अर्थशास्त्रियो ने भी वडी सीमा तक अपना प्रभाव डाला। क्याउपसन, हाँग्सकिन तथा ग्रन्य ब्रिटिश समाजवादियों ने श्रम को मूल्य का एकमात्र स्त्रीत बताया । इस धारणा का प्रभाव मावमं के ग्रतिरिक्त मूल्य (Surplus Value) के सिद्धान्त पर स्पष्ट दिलाई देता है। ग्रे (Gray) के ग्रनमार सामान्य व्यक्ति के लिए मार्क्स का अतिरिक्त मल्य का सिद्धान्त रेकार्डी के मुल्य-सिद्धान्त के अतिरिक्त और कुछ नहीं हैं। <u>स्रोवन (Owen)</u> की यह धारणा कि चरित्र पर्यावरणा (Envisonment) की सुष्टि है, मानसंवादी सिद्धान्त की एक सुनिश्चित पर्वसूचना है।

इस प्रकार यह कहना उपयुक्त होगा कि पूँजीवाद की विषम क्षोपक अवस्था का लोग कर श्रीयोगिक कान्ति के दुष्परिणामों को दूर करने के लिए मानसे ने जिन सिद्धान्तों को 'साम्यवाद' के नए नाम के मस्तुक किया है हीगल, प्रकारवंक, एउम सिन्य, रिकार्डों, सैन्ट वाइमन प्राप्ति के विचारों से प्रभावित है। मानसे ने प्रपन्ते मत की पुष्टि के लिए इन विचारों के वार प्रहण किया प्रीर प्रमानुकरण करते के वजाय प्रपने विचारों को तार्किक इस्टि सिद्ध करने के लिए उनका प्रयोग किया । इन विखारें

l सेवाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, पृष्ठ 703.

हुए विचारों को एकतित कर उनमें तुर्कंसगकता (Logical Coherence) उत्पन्न की । इससे भी प्रधिक महत्वपूर्ण बात यह है कि मानसे ने प्रपने सिद्धान्त की आकामक और योदिक बनाया । प्रो क्षा की का कि महत्वपूर्ण बात यह है कि मानसे ने प्रपने सिद्धान्त की आकामक और योदिक बनाया । प्रो क्षा की शब्दों में "मानसे ने साम्यवाद की अस्त व्यक्त स्थित में पाया और उसे एक प्रान्थों को का एक दे दिया । उसके द्वारा उसे एक दर्शन पिता और एक दिया मिनी।" नित्सन्देह मानसे के विचारों को एकदम मीलिक नहीं कहा जा सकता वर्षों कि "उसके विचारों का प्राधार बहुत से स्थोतों में खोजा जा सकता हैं। उसने प्रपनी ईटो को प्रवेक स्थानों से एकत्र किया था।" किन्तु इससे "हम उसे द्वितीय स्थिण का दार्शनिक नहीं कह सकते और न ही इससे उसका महत्त्व कम होता है।" प्राप्त की कृतियों का महत्त्व उनकी मीलिकता नहीं विक्त प्रस्वेषणास्मकता है।

## पानसं का वैज्ञानिक समाजवाद (The Scientific Socialism of Marx)

मानसँवांदी समाजवाद को प्राय. सर्वहारा समाजवाद (Proletarian Socialism) तथा वैज्ञानिक समाजवाद (Scientific Socialism) के नाम से सन्वोधित किया जाता है। मानसे प्रपत्ते समाजवाद को इसिलए वैज्ञानिक कहता है कि यह इतिहास के प्रध्यत्व पर प्राधारित है। उसके पहले साइमत, फीरियर तथा ग्रोवन का समाजवाद वैज्ञानिक इसिलए नही था क्योंकि वह इतिहास पर प्राधारित न होकर केवल कल्पना पर ग्राधारित था। वेपुर के खब्दों से, "उन्होंने केवल सुन्दर गुलाब के नजारे लिए थे, गुलाब के वीधों के लिए जमीन तैयार नहीं की थी।"

- मानसं का दर्शन वडा विराट् तथा सुसम्बद्ध है। केटलिन (Catlin) के अनुसार उसका कृतिलकारों कदम वर्ग-सबर्थ के सिद्धान्त पर स्थित है, वर्ग-सबर्थ अतिरिक्त मूल्य के आर्थिक सिद्धान्त पर, अर्थिक सिद्धान्त सिद्धान्त पर, आर्थिक सिद्धान्त दिलान के इन्हात्मक पर और इन्ह्रवाद भौतिकवादी आब्धात्मक विद्या पर स्थित है। इस तरह स्वष्टत मानसं की विवारधारा के आधार-स्तम्भ बार है—
  - (1) द्वन्द्वारमक भौतिकवाद (Dialectical Materialism)
  - (2) इतिहास की भौतिकवादी क्याख्या (Materialistic Interpretation of History)
  - (3) वर्ग संघर्ष का सिद्धान्त (Theory of Class Struggle)
  - (4) अतिरिक्त मृत्य का सिद्धान्त (Theory of Surplus Value)

'ये चारो स्तम्भ, जि<u>न पर मानसे ते अपने दर्शन</u> का भवन' निर्मित किया है, एक-दूसरे से गुँथे हुए है तथा उसकी विचारधारा की एक प्रविभा<u>ष्य इकाई है</u>।

## ह्रन्द्वात्मक भौतिकवाद (Dialectical Materialism)

कार्ल मार्बर्स का सम्पूर्ण राजनीतिक <u>वर्णन द्वन्द्वारमक</u> के मिद्धान्त पर ब्राघारित है। इसी सिद्धान्त के आधार पर उसने इतिहास के परिवर्तन भीर प्रध्यपन का <u>भौतिकवादी वर्</u>णन, वर्ग-सवर्ष थीर सास्यवाद की स्वापना आदि के विचार निर्धारित किए हैं। <u>इन्हारसक भौतिकवाद</u> मार्स्स के वर्णन की वह आधारित्राता है <u>जिसका आश्रय समस्त साम्यवादी</u> तेते हैं। 'Short History of the Communist Party of the Soviet Union' में ब्राधिकत रूप से कहा गर्यों है कि ''इन्हाबा की सहायता से दत प्रश्येक दिश्यति के प्रति सही दिख्तकोण बना सकता है, सामयिक घटनाध्यों के आन्तरिक सम्बन्धों को समक्र सकता है, उनकी दिला को ब्राज सकता है और वह न केवत यह जान सकता है कि वे वर्तमान में किस

<sup>1</sup> Alexander Gray The Socialist Tradition, p 299

766 पाइचात्य राजनीतिक विचारी का इतिहास

प्रकार और किस दशा में चल रही हैं, ग्रपितु वह यह भी देख सकता है कि भविष्य में उनको दिश क्या होगी ।"

यह दोहराना अप्रासिक न होगा कि मानसे का वन्त्रवाद अयवाद्वन्दात्मक भौतिकवाद होगल के द्वन्द्ववाद पर ग्राधारित है यद्यपि हीगल के द्वन्द्ववाद को मानसे ने बिल्कून उलटा कर दिया है हिंगल ने समाज को गतिमय तथा परिवर्तनशील वतलाते. हुए विश्वातमा (World Spirit) या सुक्षमतम म्रात्म-तत्त्व को उसका नियामक कारण माना था। उसके म्रनुसार सुष्टि के विभिन्न स्थल पदार्थों का जान या ग्राभास उस प्रखन्न ग्रारंम-यक्ति द्वारा ही सम्भव था। हीगल बृद्धिवादी था ग्रीर ग्राच्यारिमक ग्रादर्श उसका लक्ष्य था। परिवर्तन का कारण ढुँढने मे उसने प्रकृति के निरन्तर परिवर्तन का उदाहरण े लिया। पुरानी चीजे समय पाकर नष्ट होती है और उसकी जगह नई चीजें उत्पन्न होती हैं. यह कम निरन्तर चलता रहता है। हीगल ने ब्रन्द्वात्मकता के अन्तर्गतं होने वाले वौद्धिक ऋम को 'अस्तित्व मे होना' (Being), 'यस्तित्व में न होना' (Non being) और 'अस्तित्व में ग्राना' (Becoming) के हप में 'वाद' (Thesis), 'प्रतिवाद' (Antithesis) और 'संश्लेषणा' (Synthesis) की सज्ञा दी हिम किसी भी ग्रमूर्त (Abstract) विचार को 'वाद' से प्रारम्भ करते हैं। (स्वाभाविक रूप से विचार में विरोध (Contradiction) उत्पन्न होता है जिसे हम प्रतिवाद' कहते हैं-। खाद और प्रतिवाद से इन्ह के फलस्वरूप समन्वय हो जाता है जिससे एक नवीन विचार की उत्पत्ति होती है। इसे हीगल समन्वय-वाद अथवा सक्लेषणा (Synthesis) का नाम देता है - यही सक्लेषण आगे चलकर एक 'वाद' हो जाता हैं जो फिर 'प्रतिवाद' का रूप प्रहण करता है तथा उससे संश्लेषण द्वारा पनः नया विचार उत्पन्न होता है। इस प्रकार यह कम निरन्तर चलता स्टता है। इस प्रक्रिया में पहले किसी वस्त का निषेध (Negation), तत्प्रचात निर्पेच का निर्पेच (Negation of Negation) होता है जिसके द्वारा एक उच्चतर वस्तु अस्तित्व मे ग्राती है। "सही ग्रथों में ब्रन्दात्मकता विरोधी तत्वो का मध्ययन है शिकास विरोधी तत्त्वों के बीच समर्थ का परिसाम है।"-हीगल ने ऐतिहासिक और सामाजिक परिवर्तनों के प्रति ग्रपने इस नवीन दिष्टकोएा के कारण यह निष्कर्प निकाला कि इतिहास घटनाओं की केवल श्रु खला मात्र नहीं है प्रत्युत् विकास की एक प्रक्रिया है ग्रीर विरोध उसका मुख्य प्रेरक सिद्धान्त है।

मान्सं होगल के द्वन्द्ववाद से प्रभावित अवश्य हुआ, लेकिन उसने होगल के आदर्शवाद को जपेक्षा की दिष्ट से-देखा । मानसं कट्टर भीतिकवादी था, इसीलिए जसका भौतिकवाद द्वन्द्वात्मक भौतिक वाद कहलाता है। जहाँ ही गल के द्वेन्द्वारमक भौतिकवाद का आधार विचार (Idea) है और समस्त जगत एक निर्पेक्ष विचार (Absolute Idea) की ग्रमिन्यक्ति है, वहाँ मानसे के अनुसार विचार नहीं, विक भौतिक पदार्थ ही इस जगत का आधार है। भौतिक जगत की वस्तुएँ तथा घटनाएँ परस्पर ब्रवलम्बित हैं । भोतिक जगत् में परिवर्तन होता रहता है— कुछ श्रवृत्तियाँ विकसित होती है, कुछ नष्ट होती हैं तो कुछ की पुनरावृत्ति होती है । यह विकासकम निरस्त्रर चलता रहता है । मानसँ यह भी कहता है कि विकास की पुष्ठभूमि में समस्त प्राकृतिक पदार्थों में एक आभ्यान्तरिक विरोध रहता है जिससे भौतिक जगत् का विकास होता है। इसके तीन ग्रग होते हैं-वाद, प्रतिवाद ग्रीर संक्लेषण या सवाद । इस प्रकार मार्क्स का भौतिक द्रन्दवाद का सिद्धान्त विकासवाद का सिद्धान्त है 1 उदाहरणार्थ, 'यदि गहु के दाने (पदार्थ) के इन्द्र का अध्ययन कर तो विदित होगा कि उसका कि ही रहा है। उसे जमीन मे गाड देते. से उसका वह रूप तण्ट हो जाता है, वह अकुर के रूप मे प्रकट होती है, अकुर भी ग्रपनी स्थिति पर स्थाई नहीं रहता, उसका विकास एक लहलहाते पौधी के रूप में होता है। इस सर्घर्षपर्श स्थित का परिएाम यह होना है कि एक गेहें के दाने के विकास के द्वारा अनेक दाने उग आहे है। विकास का यही द्वन्द्वात्मक सिद्धान्त भौतिकवादी है। यदि गेह का बीजः 'वाद' है तो पौधा उसकी 'प्रजिसक' है ग्रीर पौग्ने का नष्ट होकर नए दानों का जन्म 'संस्त्रिषण है। यहाँ तो सवर्ष दिकास के क्सोपान के रूप में जनन, जलता रहता है। वह बाह्य न होकर ग्रान्तरिक है।

, I Quoted in Carew Hunt . Theory and Practice of Communism, p. 28.

विशेषतार्थे

## मानं के भीतकारी क्रमस्य विशेषक के विस्तृति वि विवेषता है-

्रिप्रवम पिन्नमा वह है कि <u>पह पुरुषि को प्रवानक पुरुष्य को हुई</u> प्रवृत्ता का सगह नही मानता । प्रकृति रा प्रायेक परार्थ एक दूसरे में नराज समा परस्पर नि∰्ट्रें। उम्प्रकार **ह**न्द्रास्मक मित्रान्त विश्व वे प्राकृतिक मारासिक एरना बन्क करना है । मार्ग के हैं साम ह सित्रान्त की दूसरी बिरायना बन्ययो की विश्विति ता है। भौति वदार्थ वितरीन नहीं है। प्रकृति के प्रत्येक्ष करा, यहाँ तक कि देन के तीर में घारे रेण में नंकर मूच विष्यु तक पृत्जिल हैं और अनम परिवर्तन होता रहता है। प्रकृति में निन्य प्रनिदन्त के साधार वर परिवर्तन होते रहते हैं भीर ये परिवर्तन नी में से उत्पर की मोर क्रमंतानी होने हे। बहुन ह इन्द्रने पासर पर पदार्व विकामीन्यू है। नवीन पहार्ते हा निर्माण पीर प्राचीन का निना। विकासनम् है। पतः माह्नान्त्वः उत्तराः नराचर जनत् के साववती प्रधायन के मार जीतन को निन्तीन संका प्रधायन भी है जिन्ना संको सीमरी निनेपसा जन है कि परिवर्तन नारान्यक नर सुनात्म कदोनी प्रकार के तीर रूप से के एक प्रकुर को कई दानी में परिखत ही जाना यदि मात्रात्मक परिवार है नी निवार के निवास (Negation of Negation) द्वारा नानी का वर्ष मे परिणव होता वृक्तात्मक परिचनंत है। प्रकृति ने शी मनशास्त्रीण, रमायनद्वारतीय एव भौति हशास्त्रीय क्षेत्र में यह परिवर्तन पृष्टिनीक्षर होना है। पृष्टिन् में यह परिवर्गन इ.इ. हे हारण होता है तथा मात्रा में कुन की बोर यदिवर्तन, प्रावृश्यिक होता है अमार्थ व बन्दवाद की चीवी विश्वपना प्रत्येक नस्तु का पान्तरिक विरोध है। प्रत्येह बहन के दो पक्ष होने हे-जनहां सहारास्मक (Positive) तथा नकारात्मक (Neguive) स्थल्प, जिनमे निरम्तर उन्द्र या गापं चनता रहना है । प्रदाना तस्य नव्य होकर नवीन उत्पन्न होना जात्र है। उन दोनों का निरन्तर मध्ये ही विकास का कर है। कुलि मावने प्रपत हन्हात्मक भीतिरवाद के मिद्रान्त में ही यह प्रमाणिय करना चाहता है कि पूँ भीवाद के शोपक स्वरूप के स्थान पर साम्प्रवादी समाज की न्यापना हिन प्रकार होगी। उसके लिए पदार्थ (Matter) यन्तिम बास्तविकता थीं और एर ऐसे समाजवादी समाज ही स्थापना जिसमें एक वर्ग द्वारा दूनरे वर्ग का जोषण न हो, विकास की प्रक्रिया का लक्ष्य था। मध्यसं की घारणा थी कि वह हीगरा की विश्वातमा को एक आरिमक शक्ति मानकर युगने हुन्द्वयाद सम्बन्धी विश्वास और अपने भौतिकवाद से सयुक्त कर सकता है। इसके द्वारा उमने केवल उम महान् यक्ति को ही लोज निकाला जो मानवता को निषेय तक सचालित करती रहती है, बल्कि हीगल के द्वन्द्ववाद की भी उलटा खड़ा कर दिया जिसके परिएगमस्त्ररूप उसके द्वन्द्वारमक भौतिकवाद का ग्राविभीत हुया । मार्म के अनुसार प्रत्येक युग मे दो या दो से प्रधिक ग्राधिक ग्राक्तियो में विरोध रहा है ग्रीर इम विरोध के कारण विकास होता रहा है, इम तरह द्वन्द्ववाद के पीछे ग्राधिक शक्तियाँ रही है। प्रिच वर्तमान युग में पूँजीवाद और मर्वहारा न्वगं के न धर्प के फलस्वरूप पूँजीवाद का ग्रन्त होगा और साम्यवाद की स्थापना होगी। इन्द्रवाद मे ग्रपन विश्वास के कारण ही मार्क्स ने यह परिणाम निकाला कि समाजवाद ग्रयवा साम्यवाद का भवन केवल पुँजीवाद की भस्म पर ही वन सकता है काल (Cole) के अनुसार मान्संवादी द्वन्द्ववाद का आधार निम्नलिखित है-

डितिहास की प्रत्येक मित्रल वर्थात् युग में उत्पादन व्यक्तियों से मगुब्यों में इस प्रकार के ब्रांधिक सम्बन्ध पैदा होते हैं। प्रावन के कि सम्पूर्ण मानव इतिहास में -इन सम्बन्धों के परिएप्रमस्वरूप मनुष्य प्रार्थिक वर्गों में विभक्त रहें हूँ —प्राचीन प्रीस में स्वतन्त्र नागरिक एवं दास, रोम में पेट्रीशियन तथा ब्लीवियन मध्ययुग में भूमिपति ग्रीर तस-किसान तथा ब्लीमान युग में मूँ जीपति ग्रीर मजदूर वर्गे, कीर इनके बीचे सबर्प से ही मानव-इतिहास की प्रगीत हुई। अस्तु मानम के जमुसार ये वर्ग ही विचार और विरोधी विचार (Thesis and Antithesis) ये ग्रीर तए वर्ग सन्वेपण (Synthesis) है। इस वर्ग-सबर्थ का ग्रन्त वर्गहीन समात्र में होगा। मावस की धारणा थी कि पूँजीवाद में पुतन के बीच इसी प्रकार वर्गहीन हो विचार कि हित है जिस प्रकार होगल के बरित इसी

(Non-Being) । इन्दबाद की गतिश्रीलता के माध्यम से पूँजीवाद के विनाश के इस विचार के पीछे मानसं की यही धारणा काम करती रही है कि उत्पादन प्रणाली से जीवन की सामाजिक एव राजनीतिक प्रक्रिया का साधारण स्वरूप निर्धारित होता है। इतिहास का विकास एक के बाद दूसरी मणिल से होकर गुंजरा है और प्रत्येक मंजिल अववा ग्रुप में एक विशेष प्रकार की उत्पादन व्यवस्था रही है। यह सभी प्रक्रिया इन्होत्सक है परन्तु इन्होत्सक प्रक्रिया के पीछे जो आर्थिक श्रास्त है । इतिहास प्रक्रिया इन्होत्सक है परन्तु इन्होत्सक प्रक्रिया के पीछे जो आर्थिक श्रास्त है है वे ही वास्तिक है और विचारात्मक सम्बन्ध (Ideological Relations) केवल कररी अववा दिखावदी है।

माससे ने प्रपत्ने इन्द्रवाद में तीज गुणात्मक परिवर्तन द्वारा क्रांत्ति का ग्रीवित्य सिख किया या। मानसे ने बतलायां कि <u>मन्द्र पति मात्रात्मक पिवर्तन के स्थान पर तीजगित से गुणात्मक परिवर्तन कि</u> इत्वाद की <u>महत्त्वपूर्ण उपिति हैं</u>। ग्रोपित वर्ग गर्नै: चनी: जनति न कर क्रांति के छ्व में तीजगित से परिवर्तन करेगा। क्रांत्ति इस प्रकार पूर्णत्या जिंवत और न्यायसंगत ही वाती है। मानसे प्रावाद के मुक्ति पाने और और शींपत श्री को उत्वाद को श्री बहुने कि लिए क्रांति को क्रांत्र कहता है, इस्रावित् प्रत्येक को नीति में तृष्टि हिन्छ क्रिया सुध्यक्त न होकर क्रांत्रितारारी होना चाहिए।

हुन्द्रवाद हारा मार्क्स वर्ग-सवर्ष को अवस्थरभावी मानता है। इन्ह्रवाद प्रकृति के प्रत्येक पदार्थ को आन्तर्रिक विरोधपुक्त मानता है। बान्तरिक विरोध ही तथा का कारण और उन्नित ना सूलमन्त्र श्रे है। मार्क्स इसी सिद्धान्त के आधार पर वर्ग संघर्ष को उचित उहराता है। फूलीवाड में प्रत्येतिहरू विरोध—सन्हारा वर्ग को प्रजीपति वर्ग के साथ सर्वर्यरत रखता है। सैवाइन के अवस्थार, "मार्क्स को ज्यादा दिव्वस्थी इस बात में थी कि वह इन्हार्स अपित को ठोंस परिस्थिति से में सागू कर, विशेष उत्तर इसे उद्देश्य से कि उसके आधार पर कानिकारी सर्वहारा वर्ग के लिए किसी कार्यक्रम की खोज की जा सके, सन् 1848 में उसने और एनिव्हा के कम्युतिस्ट मंत्रीफेस्टो में, जो समस्त सुगो को एक वड़ी कानिकारी पुस्तिका वन गई है, वर्ग-संवर्ष को अब तंक के समस्त समाजो का मूल मन्त्र माना !"

पुस्तिका वन यह है, अथ-धाथ का अब तक के उत्तर प्रिक्ति हैं है। सार रूप में कहा जा सकता है कि मान्स के प्रमुदार हमारामक गोतिकवाद का डाज, गृतिबांध औ<u>र संग्रेत्तरण आधिक उ</u>त्तर हैं, विचार नहीं। जिस तक्ष्य की ओर मार्क्स का हन्द्रात्मक गोतिकवाद अग्रतर हो रहा है वह ऐसे समाज की स्थापना का लक्ष्य है जिसमें न कोई वर्ग-नेद होगा और न कोई भोषण । यह श्रन्तिम संग्रेतरण (Synthesis) होना जिसमें 'मृतिबाद' (Antithesis) का जनम नहीं

भाषण । यह भ्रान्तम संश्वपण (अभ्रामाद्याः) हामा <u>स्थलन आपपाय स्वामाद्याः)</u> क्षेणा । <u>बतेहान समाज को स्थापना के साथ वर्ग संघर्ष की इन्द्राट्मक प्रक्रिया कक जाएनी ।</u> हीगुल श्रीर मानस

मान्त के इन्द्र वाद का वर्णन तमान्त करने से पहले <u>हीगल धौर प्राच्य के इन्द्र के बन्तर</u> गौर <u>ममय पर कुछ</u> थौर विचार कर लेना उम्रित होगा। यद्यपि होगल की भौति मान्त का दर्शन भी तामाजिक दर्शन वा ग्रीर इसमें विकास की उन प्राकृतिक अवस्थाओं का उल्लेख कर दिया गया था की इन्द्राह्मक पद्धति के आन्तरिक <u>पाल प्रतिभात के फ्लस्वरूप उत्पन्न होती है, तथापि दोनों के विचारों</u> मे

बहुत अनुतर झू । वेवाइन से बब्दो में—

(श्वीमल का यह विचाइन्या कि यूरोपीय इतिहास की चरम परिशांत वर्षन द्राष्ट्रों के विकास.

में हुई है जोर जर्मनी यूरोप का आच्यारिमक नेतृत्व प्रध्नामेंचा (इन्हें विपरीत—सड्यें का ग्रह विश्वास
या कि सामाजिक इतिहास की चरम परिशांकी वर्षहारा वर्ष के उत्थान के रूप में हुई और यह वर्ष
समाज में महत्वपूर्ण स्थान ग्रह्ण करेग । ही जल के समाज वर्षन में प्रेरक विकार एक स्विवकारवाल
साध्यारिमक सिद्धान्त है जो बारी-बारी में इतिहास-प्रसिद्ध राष्ट्रों के रूप में व्यक्त होता है। इसके
विपरीत माससे के दर्बन में यह प्रेरक तस्त्व वे स्विवकासवील वान्त्रमें हैं जो आर्थिक विवरण के दुनियादी
होगे में तदा उनसे सम्बद्ध सामाजिक वर्षों में व्यक्त होती हैं हिन्हों के लिए प्रणाह का तस्त्र राष्ट्रों के

ढ़तों में तथा उनके सम्बद्ध सामाजिक वर्गों में ब्यक्त होती <u>हैं अंत्रीभंड</u> के लिए प्रगृह्णिका तस्त्र राष्ट्रों के संघर्ष में निहित था, मार्क्स के लिए वह तस्त्र सामाजिक वर्ग-सम्बद्ध में निहित प्रार्थी दोनों ब्यक्ति इतिहास के प्रवाह को तक्तममत डेंग से प्राव्ध्यक मानते थे। उत्तका विचार था कि यह प्रवाह एक सुनिश्चित योजना के अनुसार संचालित होता है और एक सुनिदिब्द लक्ष्य की थ्रोर बढता है।" हीयल के दर्शन की अपका मानसं के दर्शन के लिकस-कम मे हस्तक्षेप का अधिक अध्वाम । "मानसं के दर्शन मे कार्य करने की अपनी प्रेरणा थी। जिहाँ हीयल देशभक्ति के भाव के प्रति अपील करता था, वहाँ मानसं मजदूरों की वर्गनिक्ज के प्रति अपील करता था। वहाँ मानसं मजदूरों को वर्गनिक्ज के प्रति अपील करता था। वहाँ मानसं मजदूरों को वर्गनिक्ज के प्रति अपील करता था। देशमें के प्रति कर्मां के प्रति कर्मां के प्रति कर्मां के प्रति कर्मां के प्रति होती थी, तथापि वह व्यक्तिओं को अपनी भावनाओं और कर्मां की भिरा आकिष्ति कर सकती थी। इस अपील मे मनुत्यों के प्रार्थना की जाती थी कि वे अपनी इच्छा कर्यात अपने स्वार्थ को दवा कर सम्यता की दुनिवार यात्रा में अपना जित्त स्थान ग्रहण करें। मानसं के दर्शन में इस अपील का जद्देश्य मजदूरों को सामाजिक क्षान्ति की योजना समझा कर इसके लिए तैयार करना था।"

साक्स ने हीगल के द्वन्द्ववाद के महत्त्व को अशी-अांति समका था । तेवाहन के वाद्यों में, "भावसं का मत था कि यद्यपि अनुदार हीगलवादियों ने हीगल के दर्शन का प्रतिक्रियावादी द्वर से प्रयोग किया है, फिर भी बाह्त्त्व में हीगल का दर्शन कान्तिकारी है। हीगल के दर्शन को बास्तविक महत्त्व देने का एकमात्र उपाय यह है कि उसे कित्वकारी दल का बौद्धिक उपकरण बना दिया जाए। हीगल के वर्षन की सवसे क्रानिकारी विष्णेपता यह है कि उसमें धर्म की धालोचना की गई है। द्वन्द्वारमक पदित्य पह से कि उसमें धर्म की धालोचना की गई है। द्वन्द्वारमक पदित्य पह से कि उसमें धर्म कार्यकारी है कि उसमें की धालोचना की परे हैं। उनमें से कुछ सामिक परिणाम के रूप में होते हैं जो किसी समुदाय के लौकिक तथा ऐतिहासिक विकास के वैदान उपनर हो जाते हैं।"

मानसंकी ब्रिंग्ट से हुन्हात्मक पढ़ित का पहुला उपयोग तो यह था कि उसके प्राधार पर कि विवादी तथाकथित निर्पेक्ष मुल्यों का खण्डन किया जा सकता था और वास्तविक तथा सम्भावित के वीच हीगल द्वारा प्रतिपादित भेद को स्पष्ट रूप से प्रनुत किया जा सकता था। हुन्हात्मक पढ़ित की भीतिकादी ब्यास्था का यह प्रनिप्राय था कि धार्मिक व्हित्यों और धार्मिक सत्ता के प्रतीकात्मक प्रचीं से मुक्त होकर यह समभा बाए कि वर्ष समाज की एक बहुत बड़ी प्रतिक्रियावादी तथा अनुदार विकि रही है।

"मानसँ ने ही गल की इन्हात्मक पद्धति के व्यावहारिक प्रयोग का केवल यही एक निष्कर्ष नहीं निकाला कि घम को त्याग दिया जाए, उसका यह भी विश्वास था कि ही गल ने फ़ाँसीसी क्रान्ति थीन मनुष्य के क्रान्तिकारी अधिकारों का जिस इन से निषेत्र किया या वह भी इन्हात्मक पद्धति को ध्यान में रखते हुए सच्चा प्रमाणित होगा क्यों कि ये चीजें भी उसी तरह निरपेश्व नहीं हो सकती जिस प्रकार धार्मिक विश्वास निरपेक्ष नहीं हो । ये चीजें भी विकास की किसी विश्वास्ट अवस्था की अभिव्यक्ति होंगे। ये चीजें भी विकास की किसी विश्वास्ट अवस्था की अभिव्यक्ति होंगे। ये चीजें भी विकास की किसी विश्वास्ट अवस्था की अभिव्यक्ति होंगे। है। मानसं इन्हार्तिक प्रदेशित को क्यान्तिकारी मानता था, इसलिए उसके लिए टीमल की आलोचना की वुनव्यक्त्या करना जरूरी था। प्राध्यात्मिक राज्य ब्युटितम रूप अथवा ग्रन्तिम सरलेवण नहीं हो सफता। इन्हारमक पद्धति के अनुसार यह धावस्थक है कि एक उच्चतर स्तर पर राजनीतिक अस्ति के विरोध से सामाजिक क्रान्ति हो। "

हिन्दात्मक भौतिकवाद का मार्क्स का सारांश

(Mark's Summary of his Dialectical Materialism)

मावर्ग का हुन्हारमक भौतिकवाद का सिद्धान्त उसकी धनेक रचनायों में विखरा हुया मिलता है । मावर्स ने एक प्रवत्तरहा में प्रपने निष्कर्षों का सारांच दिया है जो न्यप्टता घरि चांकि की र्राप्ट से वेंजीड है । इसे प्रो सेवाइन ने प्रपने ग्रन्थ 'राजनीतिक दर्णन का जित्हास' में न केवल उद्युत ही किया

1-2 तेवाइन : राजनीतिक दर्शन का इतिहास, खण्ड 2, দুত 709.

770 पाश्चात्य राजनीतिक विचारों का इतिहास

है प्रत्युत् उसकी विद्वर्तापू पे व्याख्या भी की है। यहाँ मानसे के अवतरण और सेबाइन की व्याख्या, दोनों को ही ज्यो का त्यो प्रस्तुत किया जा रहाँ है—

्रथवतरण- "मनुष्य सामाजिक उत्पादन-कार्यों के दौरान ग्रापस मे एक निश्चित प्रकार के सम्बन्ध कायम कर लेते हैं। इन सम्बन्धों के विना उनको काम नहीं चल सकता, अतः वे अपरिहास ग्रीर मनुष्यों की इच्छा पर निर्मर होते है। उत्पादन के ये सम्बन्ध उत्पादनो के भौतिक तत्त्रों. के विकास की विशिष्ट ग्रवस्था के अनुरूप हुआ करते है। इन उत्पादनो के सम्बन्धों के सम्पूर्ण योग से ही समाज का आर्थिक ढाँचा खडा होता है और वही असली नीव होता है जिस पर विधायी और राजनीतिक, व्यवस्थात्रों का निर्माण होता है ग्रीर इसी ढांचे के अनुरूप मनुष्यों की सामाजिक चेतना निष्ट्रचत रूप धारण करती है। भौतिक जीवन की उत्पादन पढ़ित से ही जीवन की सामाजिक, राजनीतिक ग्रीर आच्यात्मिक प्रक्रियाची का सामान्य रूप निर्धारित होता है। मनुष्यो का जीवन उनकी चेतना से निर्धारित न होकर उनके सामाजिक जीवन से उनकी चेतना का निर्माण होता है। समाज के विकास मे एक ऐसी ग्रवस्था ग्राती है जब उत्पादन के भौतिक तत्वीं ग्रीर तत्का नीन उत्पादन के सम्बन्धों में ग्रयात् सम्पत्ति विषयक सम्बन्धों के बीच जिनके प्रत्तर्गत वे तत्त्व पहले से कार्यश्रील रहते बाए हैं, समर्प, जुरुपन्न हो जाता है। दूसरे गब्दों में ये सम्बन्ध उत्पादन के तत्त्वों के विकास में बाबा उत्पान करने लगते. है। तब सामाजिक क्रान्ति का युग आरम्भ होता है। इस प्रकार, आर्थिक नीव के बद्लुंने से सम्पूर्ण व्यवस्था शोध ही बदल आती है। इस परिवर्तन पर विचार करते समय उत्पादन की ग्रायिक परिस्थितिको का भौतिक दूरिवर्तन जो प्राकृतिक विज्ञान की गुढ़ता के साथ निर्वारित हो सकता है ग्रीर विवायी राजनीतिक, मामिक, सीन्दर्य सम्बन्धी तथा द्वारानिक रूपो के परिवर्तन के वीच सदैव ही मेंद रखना चाहिए जिनमें ग्रादमी इस सबर्ष को समक्ष्ते लगता है और उनसे सबर्ष करता है । " किन्तु स्मरण चाहिए कि कोई सामाजिक व्यवस्था तब तक विलुक्त नहीं होती जब तक उत्पादन के तत्व, जिनके लिए उसमे गुँजाइश होती है, पूर्णतया विकसित नहीं हो जाते, और उत्पादन के नए उच्चतर सम्बन्ध तब तक प्रकट नहीं होते जब तक पुराने समाज की कोख में ही उसके ग्रस्तित्व के लिए ग्रावश्यक भौतिक परिस्थितियाँ परिपक्त नहीं हो जाती । इसिनए मनुष्य जाति उन्ही समस्याग्रो को ग्रपने हाथों में लेती है जिन्हे वह इल कर सकती है, बल्कि मिन्न प्यान से देखते. पर विदित होगा कि कोई समस्या उठती ही नय है जब उसके हल के लिए ग्रावश्यक परिस्थितियाँ उत्पन्न हो चुकती हैं ग्रथवां उत्पन्न होने लगती हैं।"

मान्सं के इस ग्रवतरण की त्यास्या सेवाइन ने इन शब्दों में की हैं-

"मानसे ने उपयुक्त अवतरण में सौस्कृतिक विकास के विषय में को विद्वान्त प्रस्तुत किया है उसमें बार मुख्य वात हैं। प्रयम, यह विक्रिय मनस्यायों का अनुकृत है। प्रत्येक अवस्था में वस्तुयों के उत्यादन और विनिमय की एक विशिष्ट व्यवस्था हुआ करती है। उत्यादन में तिक्षी की यह व्यवस्था प्रपत्नी विधिष्ट और उपयुक्त विचारवारा का निर्माण करती है। ति विचारवारा में विधि और राजनीति तो तामिल हैं ही, सम्यता के तथाकथित प्राध्यारिमक तस्व भी जामिल होते हैं जैसे अवायः, पर्म, काम और दर्शन। एक प्रादर्ग प्रतिमा के क्य में प्रत्येक प्रवस्था पूर्ण, और, व्यवस्थित होती है। तह स्म क्षार क्षार की विचार के तथा ब्रित होती है। तह स्म में स्वाप्त करा प्रतिमा के क्य में प्रतिमा के काय ब्राव्या होती है। तह सामिल क्षार कार्य कार्य की विचार के तथा ब्राव्या है। वास्तिक व्यवहार में उत्याहरण के लिए 'कैपिटन' के विवरणात्मक और ऐतिहासिक अध्यापों में मानसे ने प्रयन्ति स्वाप्त की तार्किक कंठोरता को कम कर दिया है। उत्पादन की बिक्तिम उपयोग में विभिन्न स्था में स्वाप्त की तार्किक कंठोरता को कम कर दिया है। उत्पादन की बिक्तिम उपयोग में विभिन्न स्था में मारक में होती है। उत्पादन की किम स्था के समारक भीत नई के अकुर होते हैं। फुलत एक टी जनस्था के विभिन्न किसो प्रतर्भ की विभिन्न विभाव किया के विभाव विभाव विभाव विभाव विभाव विभाव किया के विभाव विभाव विभाव विभाव विभाव विभाव विभाव विभाव विभाव किया के विभाव विभ

इन्हात्मक भीतिकवाद की ग्रालोचना (Criticism of Dialectical Materialism)

मावर्स का सम्पूण देशन र छपि इन्हास्तक भौतिकदाद स्पी रतम्भ प्र टिका हुआ है, तथापि मावर्स ने इस सम्बन्ध में अपने विचारों को स्पष्ट स्प से कहीं भी व्यक्त नहीं किया है। मावर्स ने हन्हवाद की आलोचना में प्राय: निम्नलिखित नक प्रस्तुत किए जाते हैं—

1. वेपर के बनुसार हिन्दारमक की वारणा प्रत्यन्त गृह एव. अस्पट है ) इसकी मानसे ने कहीं भी स्पट नहीं किया है । "1 उमने यह सिद्ध करने का प्रयत्न नहीं किया है कि पदार्थ किस प्रकार गिर्मित होता है । विनिन ने इस सम्बन्ध में कहा है कि होगल के आंदर्शवाद का बज्ययन किए बिना मामसे के ढ्राहास्मक भौतिकवाद को नहीं समफा जो सकता ! - वस्तुत मानसे का ढ्रन्डास्मक भौतिकवाद घरनन है रहस्यपूर्ण है । ऐकिस्स तथा अन्य बड़े साम्यवादी लेडक अपनी रचनायों में -इसे 'अस्विधिक महत्व देते हैं तथा संभी स्थानो पर इसे कियानिवत करने का प्रयत्न करते हैं, लेकिन विस्तृत हथ से वे किटी उसे की विवेचना नहीं करते ।

2 सामान्य रूप से यह माना जा सकता है कि कि अप माननीय विषयों में महत्त्वपूर्ण भाग प्रदा करता है, किन्तु उमे एक विश्व आपी नियम मानना प्रवता एतिहासिक विकास में उसे चालकशांकि राश्येय देना न उपयुक्त है प्रीर न प्रावश्यक ही। केर्यहरूट के अनुसार, "हिन्हवाद यशिष हमे
मानविकास के इतिहास में मूल्यान कानियाँ का विद्वान कराता है, तथापि मानमें का यह
दावा स्वीकार नहीं किया जा सकता कि तस्य का यनुस्थान करने के लिए यही एकमात्र प्रवित है।"

Way per . Political Thought, p. 201.

<sup>2</sup> Carew Hunt : Theory and Practice of Communism, p 29.

772 पाण्चात्य राजनीतिक विचारी का इतिहास

केवल एक पक्का मानसंवादी ही गेहूँ के दाने के प्रस्कृदित होने, उसमे उच्छल उमाने सौर अन्त में गेहूँ पैदा होने में इन्द्रवाद की फ़ीडा के दर्शन कर सकता है तथा प्रस्कृदन को वह दाने का निषेश्व और दाने की उत्पत्ति को वह 'निषेध का निषेध' समक्त सकता है ! लेकिन एक सामान्य व्यक्ति के लिए गेहूँ के पौधों के विकास में अथवा ऐसी ही किसी अन्य किया में न तो संबर्ष और न क़ीई विरोध, इसलिए कोई इन्द्र नहीं है। ऐसी घटनाओं को बिना इन्द्र की सहायता के भी भली प्रकार समक्ता है।

उर्दू महार्च ने भीतिकवाद को प्रपत्त जाए महार्च का माना अकार समका आ सकता है ।

अ मान्य ने भीतिकवाद को प्रपत्त जाए माना का माना माना माना माना मान कि कि सा विकास जा पिराविष्ठा को ओर उन्मुख है, लेकिन सर्वकालिक विकास को घ्यान में रखने से विविद्य होगा कि मनुष्य का उद्देश्य सर्वय केवल मान भीतिक समृद्धि ही नहीं रहा है । हीगल ने इन शिक्त स्थान कि सा को घ्यान में रखने से विविद्य होगा कि मनुष्य का उद्देश्य सर्वय केवल मान भीतिक समृद्धि ही नहीं रहा है । हीगल ने इन शिक्त को भीतिकता की भाष्ट्र्यात्मक माना था और यह कहा था कि इन्द्रवाद हारा सवार का विकास भीतिकता से आध्यात्मक को भीतिकता से प्राच्यात्मिक के इन्द्रवाद को प्रयानि हुए आध्यात्मिकता के स्थान पर उस्ता भीतिकता में परिवर्तित कर दिया है, किन्तु यह स्पष्ट नहीं, किया है कि 'आध्यात्मक शिक्त भीतिकता में परिवर्तित कर दिया है, किन्तु यह स्पष्ट नहीं, किया है कि 'आध्यात्मक शिक्त को '(Spirithal Forces) के से स्थान पर उत्पादन शक्तियों (Productive Forces) के से स्थान सही है । केवल यह कह देने मान से तार्किक सर्वत नहीं हो जाती कि हीगल मलत था, उसका विद्यान सिर के बल खडा था। इस सम्भावना से इकार नहीं किया जा सकता कि विवर्ध के भीतिकवादी विकास का ख एक बार पुन आदर्शवाद प्रथम आध्यात्मवाद की भीर उन्मुख हो सकता है। वर्तमान इतिहास के बिद्यान स्थानवा से सहमत हैं।

"टायनवी, स्पालर, सोरोकिन श्रीर अस्तु के श्री अरविद ने इन्द्रवाद से सामे को भी से स्वर्ध के स्थान स्थान स्थान स्थान के स्थान स्थान स्थान स्थान के स्थान स्थान से साम के स्थान स्थान स्थान से साम स्थान स्थान के स्थान स्थान से साम स्थान स्थान से साम साम स्थान से सा

ये चारो ही इस निष्कर्प पर पहुँचे कि ससार का आधुनिक भौतिकवाद उन तीन- या चार तत्त्वों मे से एक है और एक इत्त मे घूमते है। सोरोकिन डन्हे 'Super System' कहता है जिसके सनुसार विज्ञार-बाद (Ideative), आदर्शनाव (Idealistic) और विलासिताबाद (Sensate) के यूग में लगातार एक वृत्त में घुमते रहते हैं। जब एक तत्त्व सामने ग्राता है तो वाकी के दो पीछे चले जाते है पर अस्तित्व तीनो का रहता हैं। वारी-वारी से प्रत्येक की प्रधानता का युग प्राता है और विकास तीनो के योग का परिशाम होता हैं। प्राचीन भारत के साँख्य-देशन द्वारा प्रतिपादित द्वन्द्ववाद का सबसे प्राचीन-सिद्धान्त इन तीनों को सत्, रज, तम के रूप में व्यक्त करता है और इन्हों के बाबार पर भारतीय दर्शन में अभी तक चतुर्यंग सिद्धान्त की मान्यता है। श्री ग्ररविंद् की सृष्टि के विकाम में चार तत्त्वो की लोग इसी ग्राबार पर है । ये है ग्रात्मिक तत्व, मानसिक तत्व, जीवन तत्व और भौनिक तत्व (Spirit, Mind, Life and Matter) । ये चारो तस्य पुनरावृत्ति करते हुए इन्द्वात्मक गति से अग्रसर होते है श्रीर विकास की गति एक रेल के पहिए की भौति हो जाती है जो ग्रपने स्थान पर चक्कर काटती हुई आगे बढती है। जिस प्रकार मानमें ने समार के विकास हेतु भौतिकता का विकास ग्रीर हीगल ने ग्राध्यात्मिकता का निकास आवश्यक माना है। ये चारो ही तत्त्व भागवत् तत्त्व है और पूर्णत्व की अवस्था वह है जिममे इन चारों का साम गस्य होगा जिसमें ग्रारिन क तत्त्व की प्रवानता होगी। भौतिकता तो नेवल एक ग्रस्थाई ग्रवस्था है जिसमे उसका ग्रधिक विकास हो रहा है। इसके बाद ग्राह्मिक युग का प्रादुर्भाव होगा ग्रीर तव उसका प्रविक विकास दृष्टिगीचर होगा ।"

अरि तव विका अपने प्रकार की मान्यता है कि प्रदार्थ चेतनायुक्त नहीं होता, अपित एक आनंतरिक प्रावश्यकता के कररण उसका विकास स्वय ही होता है और वह अपने विरोधा को जन्म चेता है। किन्धु-मानसे की, यह मान्यता ठीक नहीं है) यह नहीं कहा जा सकता है कि पदार्थ अपनी चेतना के लारेण अपने विरोधी तस्त्र को जन्म दे सकता है। वास्तविकता यह है कि पदार्थ मे परिवर्तन वाह्य शक्तियो द्वारा होते हैं। एक विशेष परिस्थित के अभाव मे न तो गेहूँ का बीज पौधे के रूप मे परिवर्तत हो सकता है और न पीक्षा प्रन्य बीजो में। इसके अतिरिक्त एक पत्थर सदा पत्थर ही रहता है। अन्तिनिहत पतिशीक्षता के कारण उसका परिवर्तन बमो नहीं होता ग्रीर यदि एक मिनिट के लिए यह मान भी लिया जाए कि पदार्वों में परिवर्तन आम्बरिक परिवर्शन के कारण नहीं दिखाई देता कि यह दिकास विरोधी तस्वों में सक्ष्म के द्वारा होता है तो यह मानने का कोई कारण नहीं दिखाई देता कि यह दिकास विरोधी तस्वों में सक्ष्म के द्वारा होता है।

5 पयुमरवेक का कथन है कि भीति त्वादी सिद्धान्त के अनुसार मनुष्य परिस्थिति और शिक्षा - के अनुसार उसता है। इस प्रकार मनुष्य मे परिवर्तन परिस्थितियों मे परिवर्तन के कारण होते हैं, किन्तु इस कथन की प्रालोचना करते हुए मानसे लिखता है कि प्रपूर्वक यह भूल जाता है कि परिस्थितियों मे परिवर्तन मनुष्य के द्वारा ही होना है। प्राण मानसे कहता है कि "मनुष्य अपने इतिहास का स्वय निर्माण करता है यथाप वह एसा स्वय को चुनी हुई परिस्थितियों के द्वारा नहीं करता।" इस प्रकार उम देखते है कि मानमं न यथाप उन्हारम भौति कवाद का प्रतिपादन किया है, तथापि वह स्वय इन विरोधी विचारों में अटक गयम है कि मनुष्य परिस्थितियों का निर्माण करता है अथवा परिस्थितियों मनुष्य का निर्माण करता है अथवा परिस्थितियों मनुष्य का निर्माण करता है

6 मानसं के दुन्द्वाद में विकास की शक्ति पश्चिल है और क्रान्ति ही विकास का हेत है। कान्ति यदि कृत्रिम तरीको से भी नाई जाए तो भी नमाज ग्रपनी उच्चावस्था को प्राप्त करेगा। लेनिन के ग्रनुसार सवर्षकी शक्तियों को एक बार पहचान लेने के बाद उसे तीव्र करके उस क्रान्ति की जिसे माने में हजारो बर्प तम जाते है, कुछ ही वर्षों में ताया जा सकता है। इस तरह समाज की उच्चतर अवस्था के लिए कान्ति की चरम सीमा को ग्रावश्यक मानने का परिखाम शक्ति और हिंसा का अनिवार्य प्रयोग हुया है। फिन्तु कान्ति स्रनिराय हो, ऐसी बात नहीं है। श्री स्ररि<u>विद का</u> विचार है 'प्रतिवाद' (Antithesis) की शक्ति पहचान कर उसका निराकरण करते रहना और 'वाद' (Thesis) का वरावर ग्राह्मान करते रहने से 'सक्लेपएा' (Synthesis) की ग्रवस्था स्वत ग्रा सकती है। उन्होंने ससार के विकास की दो भागों में बाँटा है— अचेनन और मचेतन । मनुष्य के नीचे तक का विकास श्रचेतन है वयोकि ग्रन्य प्राणी ग्रात्मा के रहस्य से ग्रपरिचित होते हैं। "इसविए वे श्रचेतनावस्था मे प्रकृति की बन्द्वात्मक परिचि मे ग्रनजाने घूमते है।" किन्तु मनुष्य ग्रपनी ग्रात्मा ग्रीर विकास के रहस्य से परिचित है, ग्रेत उसके विकास के लिए कान्ति जरूरी नही है। उसके लिए ग्रावश्यक तो यह है कि वह इस कान्ति का निराकरण कर स्वय मे आत्मिक शक्ति को परिमार्जित करे। "इसी प्रकार सामाजिक" जीवन में 'एकता में अनेकता' और 'अनेकता में एकता' के सिद्धान्त के अनुसार इस कान्ति को टालकर समाज सचेतन अवस्था मे आगे वड मकता है। कान्ति विकास का साधन नहीं है, बल्कि प्राणी की यचेतन अवस्था के कारण वह प्रकृति की 'निर्दय-आवश्यकता' (Cruel Necessity) है और उससे बचाजासकता है।

हितहास की भौतिकवादी व्याख्या (Materialistic Interpretation of History)

मानमं का द्वितीय महत्त्वपूर्ण सिद्धान्त इतिहास की भीतिकवादी ख्राक्या है। सानसे ने द्वारणक भीतिकवाद की सहायता से प्रपत्ने समाजवाद को एक बैजानिक निष्वपारमकता प्रदाने की धौर जसका प्रयोग ऐतिहासिक तथा मामाजिक विकास की ब्याल्या करने से किया। इतिहास की ब्रेग्डानक भौतिकवादी व्यास्था को उसने ऐतिहासिक भौतिकवाद (Historical Mater alism) या 'इतिहास की भौतिकवादी व्यास्था' (Materialistic Interpretation of History) की सज्ञा दी।

इस सिद्धान्त के नामकरण पर विचार करते हुए प्रा. वेपर ने कहा है कि "इतिहास की भौतिकवादी, व्याख्या के मिद्धान्त के घन्तगन मान्से न जा नृष्ठ कहा है उसके लिए यह नाम-भ्रमपूर्ण है। इस सिद्धान्त को भौतिकवाद नहीं कहा जा सकता क्यों कि 'भौतिक' सब्द का सर्य सचेतन पदार्थ होता है जबिक इस सिद्धान्त मे मार्क्स अचेतन पदार्थ की कोई बात नहीं करता । इस सिद्धान्त के अन्तर्गत मार्क्स ने सामाजिक परिवर्तन के सन्दर्भ में बहा है कि यह परिवर्तन आधिक कारणों से होता है। अतः मान्से के सिद्धान्त का नाम उतिहास की प्राधिक व्यास्मा (Economic Interpretation of History) होना चाहिए था।" वस्तुत इतिहास की शाधिक व्याख्या नाम करण ही अधिक उपयुक्त है नयोकि माउँ के ग्रेन्सीर भौतिक वस्तुर जो इतिहास के विकास में विषायक तत्व है वे वास्तव मे उत्पादन गक्तियाँ हैं। मानसं के ऐतिहासिक भौतिकवाद का मुख्य तत्व है, 'ग्राविक नियनिवाद' (Economic Determinism) ग्रेयोत मनुष्य जो कुछ करता है- उसक- निर्माण-ग्रायिक या-भौतिक कार्यो-द्वारा होना है। मनुष्य पूर्ण रूप से ग्राविंक शक्तियों का दान है। <u>उत्पादन की ग्रक्तियों में तीन चीजें सम्मि</u>खित है—(1) शक्तिक मा<u>धन ग्रण</u>ीत भूमि, जलवायु,भूमि की उर्वरा शक्ति समिज पदार्थ, जुल, विद्युत शक्ति आदि।(४) <u>मधीम,</u> युन्य पुन अतीत से विरामत में रिकी हुई <u>सुराधन करा।, तु ग्र</u>ी शु विद्युत में हेर्नुप्यों के <u>मान</u>सिक तथा नैकिक गुरा । सम्यता के विकान के साथ मानव-वृद्धि से उत्पन्न मशीन यन्त्रे ग्रीर उत्पादने कला मन्ष्य को प्रकृति पर विजय जाप्त कराने मे धविकाधि भाग लेते हैं । इन्हें भौतिक वस्तुणा के नाम से सम्बोधित करना भीर यह कहना कि ऐनिहासिक प्रवाह की स्थिति में मन्त्य का कोई भाग नहीं होता । भाषा का ब्रनुचित प्रयोग है । सम्भवत मार्क्स ने इतिहास की भौतिकवादी व्याख्या' नाम इसीलिए दिया होगा क्योंकि , वह-ऐतिहानिक विकास की ग्रपनी घारणा को हीगेल्यिन बारणा से ग्रधिकाधिक भिन्न रखना चाहता या । होगि रियन व्यास्त्रा 'ग्रादर्ग्वादी' ी, जबिक मावसं अपनी व्यास्या को 'भौतिकवादी' सिद्ध करना चाहता था । इसी कारण जनकि मान्न प्रथन निद्धान्त को इस द्वेतवादी (Dualistic) आधार पर अवलिक्ति करना चाहता ना कि ऐतिहासि । विकास मानव-बुद्धि श्रीर नीतिक पर्यावरण की पाउरवरिक किया-प्रतिकिया का परिणाम है, उसने ऐसी जन्दावली का प्रयोग किया जिससे यह अस पैदा हो गया कि उसके बनुभार म नव-उतिहास शी कपरेखा को केवन भौतिक पर्यावरण ही विवरित करता है। ऐजिल्स ने इस स्थिति को यह कह कर और भी विकृत कर दिया कि मानव-मानस (The mind of man') भौतिक विश्व का ही एक भाग है पर्योक्ति वह भौतिक वस्तुओं पर केवल शरीर द्वारा ही किया कर सकता है। सिद्धान्त की व्याख्या - पंजीवादी समाज केंगे सगठित हथा—इसका स्पष्टीकरण मार्क्स ने इतिहास मे सोजा-।

सीलिए रसेने इस सिडान्न को इतिहान की नेतिक्यानी हारणा या व्याल्य का नाम दिया है जिनके अनुमार समस्त ऐतिहानिक गटनाओं जी जीवन की मीरिक अवस्थायों के सन्दर्भ में ब्याल्या की जी सकती है। मानशं कहता है— 'जेब मन्द्रन्थों और सान ही राज्य के ह्यो को न न्वन जनके द्वारा समक्षा जा सकता है, न ही मानब मिन्द्रिक की सामाव्य प्रणान होरा उनकी आएक्या ही की जा सकती है, विक्त नह ती जीवन की भीतिक अवस्थायों के सामाव्य प्रणान होरा उनकी आएक्या ही की जा सकती है, विक्र जेवत की भीतिक अवस्थायों के सामाव्य प्रणान होरा होरा उनकी आएक्या हो की जा सकती है, विक्र जीवन की भीतिक अवस्थायों के सामाव्य प्रणान की नेता का निक्च करती है। भानुत्यों की सेता जीवन की भीतिक और आपनार सिक्य करती है। भानुत्यों की सेता जा निक्च करती है। भानुत्यों की सेता का निक्च करती है। भानुत्यों की सेता का निक्च करती है। भानुत्यों की सेता का निक्च करता है।'' अरबेक वेण की राजनीतिक सम्यार्थ उनकी सामाजिक अपन्यार्थ उनकी सोता का निक्च करता है।' अरबेक वेण की राजनीतिक सम्यार्थ उनकी सामाजिक अपन्यार्थ उनकी सामाजिक अपन्यार्थ की सेता की प्रीतिक अपन्यार्थ अपने सामाजिक अपन्यार्थ होरा अपने की स्वता की भीतिक अपन्यार्थ उनकी सामाजिक समस्यार्थ के उनका सामाजिक सामाज्य करता होरा सामाजिक समस्यार्थ के उनका सामाजिक समस्यार्थ के अपना सामाजिक समस्यार्थ के उनका सामाजिक समस्यार्थ के अपना सामाजिक समस्यार्थ के उनका सामाजिक समस्यार्थ के उनका सामाजिक समस्यार्थ के उनका सामाजिक सामाजिक समस्यार्थ के सामाजिक समस्यार्थ के सामाजिक समस्यार्थ के समस्यार्थ के सामाजिक सामा

कारण प्रयोत उत्पादन तथा बिनरण के नरोका में सिर्धनेत के कारण नीती है, सत्य तथा स्वाय के प्रमूच विवास पा अगरात की इन्द्रा के रारण नी। उनके कारण उनके मुन की प्रार्थिक अवस्था में पण जा सकते हैं, उनके दर्गन में नहीं। यह नुतः वार्षिक उन्तादन के प्रत्यक चरण के प्रनुक्तमण में एक समुचित राजनीतिक स्वरूप प्रोर ममुचित वर्गका वाहार है। "इनिज्ञानीतिक स्वरूप प्रोर ममुचित वर्गका वाहार है। "इनिज्ञानीतिक स्वरूप प्रोर ममुचित वर्गका वाहार है। "इनिज्ञान के न्याभाविक स्वरूप की उपन्तित करता है।

प्रभाव के जान कार कराया।

प्राथमें प्रमान हो प्रिष्टात हो प्रिष्टा के करिनवी पर मानू करता है, एक तो भूतकाल ही प्रोर

हुमरी भविष्य की । भूतकार की पानि पानशाबियों के शिष्ट वर्ज था वर्ज की थी। मान्से के प्रमुशार
हुमरी भविष्य की । भूतकार की पानि पानशाबियों के शिष्ट वर्ज था वर्ज की थी। मान्से के प्रमुशार
यह कीय की कान्ति में दुस्किनीचर दुर्व प्रामान किया मानी कानि की भविष्यवाणी की है, वह बुर्जु प्रा
यह कीय की कान्ति में दुस्किनीचर दुर्व प्रामान किया किया किया वर्ज की होती। "यह तुर्वित मानकारी की मानकार की प्रमुशा किया किया वर्ज की प्रमुशा किया किया वर्ज की प्रमुशा की किया वर्ज की प्रमुशा किया वर्ज की प्रमुशा किया वर्ज की प्रमुशा की की वर्ज करता की प्रमुशा किया वर्ज की प्रमुशा की की वर्ज करता की प्रमुशा की की वर्ज की प्रमुशा की की वर्ज की प्रमुशा की की वर्ज की की वर्ज क

मृद्धमें के सिद्धान्त का श्वित्तेषण निम्ति शिव त्रीर्पकों के प्रन्तर्गन किया जाना उपयोगी

- (i) मोजन की आवश्यकता—मार्ग प्राने एनिहासिक भीतिकवाद का प्रारम्भ इस सामान्य तथ्य से करता है कि 'मनत्य हो जीवित रचन के लिए भोजन ही आवश्यकता है।' मानसं यह मानकर चतता है कि व्यक्ति को जीवित रचने के लिए को ल प्राप्त रचना चाहिए और इसीलिए मनुष्य का चतता है कि व्यक्ति कुछ इम तथ्य पर हिर्म ह कि उह हिन्म प्रधार उन वक्तुयों का उत्पादन करे जिन्हें मह मीचन वहत कुछ इम तथ्य पर हिर्म ह कि उह हिन्म प्रधार उन वक्तुयों का उत्पादन करे जिन्हें मह मानव किया-कला गो की आधारित्रला उत्पादन प्रधाली है। एक तरह समस्त मानव किया-कला गो की आधारित्रला उत्पादन प्रधाली है। मनुष्य ना प्रस्तित्व इस बात पर निर्मर करता है कि यह प्रकृति में प्रश्ने निर्म सारश्यक वस्तुयों का उत्पादन कर पाने में कहा तक सकत होता है?
- (in) उत्पादन की शक्तियां प्रश्न यह है कि जब मनुष्य को सामाजिक ग्रीर राजनीतिक परिवर्तनो के निर्माणक कारको की स्रोज जीनन की नौतिक स्थितियों में करनी चाहिए न कि परमात्मा या विश्वारमा की कीडाधो अथवा जाश्वत् सस्य ध्रोर न्याय की धमृत घारणात्रो मे, तो फिर जीवन की भौतिक वस्तुग्रों में मार्क्स का ग्राजय क्या है ? वें भौतिक वस्तुर्ण जिन्हें मार्क्स ऐतिहासिक विकास के लि<u>ए निर्णायक मानता है, उत्पादन की शक्तियाँ है।</u> मानों के यनुपार मानव श्रीर सामाजिक इतिहास को निर्वारित करने वाली ये शक्तियाँ व्यार्थिक हैं, सॉम्क्रुनिक अथवा राजनीतिक नहीं। किसी यूर्णकी वैंशनिक ग्रीर राजनीतिक सस्थाएं तथा सस्कृति उत्पादन के साथनों की उत्पत्ति होती है। मार्क्स के ये , भव्द कि "जीवन के मौनिक साथ-में के उत्पादन की पद्धनि सामाजिक, राजनीतिक तथा बीद्धिक जीवन की नम्यूएं प्रक्रिया की न्विति तिर्वारित करती है, मनुष्य की चेतना उसके प्रस्तित्व को निर्वारित नहीं करती बल्कि जन में नामाधिक चेतनों की तिर्वारित करती है, "इस बात को व्यक्त करने है कि प्रार्थिक करती बल्कि जन में नामाधिक चेतनों की तिर्वारित करती है, "इस बात को व्यक्त करने है कि प्रार्थिक कारक प्रवृत्ति उत्पादन सा अक्तियों प्रनता नमस्त वस्तुयों का निर्धारण करती हैं। इन्हीं से न केवल सामाजिक टीचा बन्कि वार्मिक विश्वामो ग्रीर दर्शन की रूपरेवा का भी निश्वय होता है। मानसे के ग्रनसार यह विश्वाम आमक है कि जाश्यन् सत्य, न्याय प्रेम, मानवता, दानजीलता आदि अमुर्ते धारणाएँ सामानिक भीर राजनीतिक परिवर्तन के निए उत्तरदायी है। सत्यता केवन यह है कि उत्पादन की णिक्तयौ उत्पादन के सन्बन्धों को स्वरूप <u>प्रदान करती हैं और उत</u>्पादन के सम्बन्धों पर सामाजिक सम्याप्रो तथा दर्शन का ढाँचा जडा होना है। फोडरिक ऐंजिन्म के शब्दों में, "डतिहास के प्रत्येक काल में ग्राधिक उत्पादन गौर विनरण की पद्धति तथा तुद्वनित सामाजिक सगठन वह ग्राबार स्थापित करते है जिम पर उसका निर्माण होना है और केवल इसके द्वारा ही उस युग के राजनीतिक और बौद्धिक जीवन की व्याख्या की जा सकती है।" इनिहास में ऐसे उदाहरणों की कमी नहीं है जिससे यह सिद्ध होता है कि एक यूग मे उत्पादन और दितरण की प्रणाली मे परिवर्तन के अनुरूप सामाजिक, राजनीतिक भीर घार्मिक सस्थायों में भी परिवर्तन हुए हैं।

ग्राधिक कारगों मे 'सामाजि<u>क परिवर्तन का चालक सिखान्त</u>' वतलाते हुए मार्क्स उत्पादन की शक्तियो (Productive Forces) ग्रीर उत्पादन के सम्बंधी (Relations of Productions में विभेद करता है । जित्यादन की शक्तियों में प्राकृतिक सावृन, मंगीन त्या श्रीजार, उत्पादन कला श्री मनुष्यों की मानसिक तथा नैतिक यावते सम्मिलित है जिन्हे याधुनिक भाषा मे यान्त्रिक तथा वैधानिक ज्ञान कहा जा सनता है इन 'उत्पादन की शक्तियो' के ग्राधार पर सामाजिक ग्रीर राजनीतिक बाँच खडा किया जाता है। यह सामाजिक ग्रीर राजनीतिक ढाँचा मनुष्यों के पारस्परिक सम्बन्धों को निश्चित करता है और इन्ही पारस्परिक मग्बन्धों को मानसे ने उत्पादन के सुम्बन्ध कह कर पुकारा है प्रो. एवेंसटाइन (Prof Ebenstein) ने यपने ग्रन्थ 'माज का नाद' (Today's Ism) में यह सुकाव दिया है कि इन उत्पादन के सम्बन्धों को 'सामाजिक संस्थाएँ (Social Institutions ) कहा जाना चाहिए।

(iii) परिवर्तनशील उत्पादन शक्तियो का सामाजिक सम्बन्धो पर प्रभाव-मान्स के शब्दी मे, "जीवन के भौतिक साधनों की उत्पादन पहति सामाजिक, राजनीतिक तथा बीद्धिक जीवन की सम्पूर्ण किया निर्धारित करती है।" निरन्तर परिवृत्ति होती रहने वाली उत्पादन और उत्पादन-<u>मृक्तियाँ मामाजिक सम्बन्धों में भी परिवर्तन करती है। यही कारएं है कि 'हस्तचालित यन्त्रों, के युग</u> में हमें सामन्तवादी समाज दिखाई देता है और वाष्पचीलित यन्त्रों के युग में ग्रीचोगिक पूँजीवादी समाज की स्थापना होती है।" इस प्रकार हम देखते हैं कि जहाँ हीगल प्रकृति में समस्त, परिवर्तनों के पीछे बात्मा को ही प्रमुख शक्ति मानता था वहाँ मानूस के बनुसार सामाजिक सगठन का एक रूप से दूसरे रूप मे परिवर्तन उस्पादन के मायना के प्रनुसार होता है।

मानसे का विश्वास है कि उत्पन्दन एव उत्पादन शक्तियों का विकास समानान्तर चलता है ग्रीर कृतिमें साधनों द्वारा इस विकास को रोकने का प्रयत्न करने पर स्वाभाविक रूप से सकट उत्पन्न हो जाने का भय रहता है। इस प्रकार का सकट पूँजीवाद से उत्पन्न होता है क्योंकि उत्पादन जिय लोगों की क्रय-मिक्त से अधिक ही जाता है तो लाभ की कोई आजा न रहते के कारेग पूँजीपीत माल को नष्ट करें देते हैं और मजदूरों को पैसा देवर पुन तैयार करवाते है तथा उसे काफी अधिक दामों पर वेचते हैं। मावस की मान्यता है कि ऐसा सकट ममाजवादी व्यवस्था में उपान नहीं हुरेती क्योंकि इसः व्यवस्था में उत्पादन लाभ के लिए नहीं बल्कि सामाजिक श्रावश्यकतायों भी पूर्ति के निए होता-है।

(w) उत्पादन एव उत्पादन शक्ति के विकास भी ह हवादी भावना- मार्श्स कहता है कि उत्पादन और उत्पादन-शक्ति, के विकास का एक निश्चित नियम है जिसकी प्राप्ति हन्हवाद से हो सकती है। उत्पादन की ग्रवस्थायों मे परिवर्तन तब तक चलता रहता है जब तक उत्पादन की सर्वश्रेष्ठ ग्रवस्था नहीं ग्र<u>फ जाती । दल्द</u>वाद के ग्राधार पर मान्स इस निष्कष (पर, पहुँचता है कि इस्तिहास के विकास की दणा निश्चयात्मक रूप से समाजवाद की ग्रोर उन्मुख है। इस तरह, मावसं, का यह ऐतिहासिक भौतिकवाद वेपर' (Wayper) के शब्दों में, ' एक आजावादी सिद्धान्त, है जो मानव की उत्तरोत्तर प्रगति में विश्वास ेर्खुता है जिसमे अन्तिम रूप से मानव की विजय होती है।"

(v) श्राधिक व्यवस्था और धर्म-मान्सं के अनुसार, "वर्म दोपपूर्ण ब्राधिक व्यवस्था का अतिबिम्ब मात्र है और यह ग्रफीम के नणे के समान हैं।" इसका ग्रभिन्नाय है कि ऐसे समाज में जहाँ मनुष्यो की ग्रावश्यकताएँ पूर्ण नहीं- होती और, सर्वत्र ग्रसन्तोष व्याप्त रहता है वहाँ धर्म ही ग्रन्तिम आर्थिय होता है। धर्म के नणे मे वे अपना दुःख-दर्द भूल जाते हैं और मुखी ससार की कल्पना करने नगते हैं। मान्सं, धर्म का पूर्णतया खण्डन करते हुए केवल उत्पादन पर ही अत्यधिक बल देता है।

(vi) इतिहास की अनिवार्यता में विध्वास- हीगल और मानसं दोनो ही का इतिहास की श्रनिवायता मे विश्वास है। योनो ही की मान्यता है कि <u>इतिहास को निर्माश मनुष्यो के प्रयत्नों में</u> सर्वेषा <u>श्वतन्त्र</u> रूप होता है। इतिहास के बुबाह को मानव-प्रयत्नी द्वारा रोका नहीं जा सकता। दूसरे शब्दों मे माथसे इस बात विश्वास करता है कि ' उत्पादन की शक्तियों के अनुकूल निस प्रकार के असादन सम्बन्धों की पायरम्कता होती, वे घाक्य में पैना होते । मतुष्य के यथ म केवन दतना ही है कि वह उनके बाने म कुछ क्रिकेट कर रेपा प्रकार प्रकार में उन्हें कुल बीज ने बाए।''

- (vii) इतिहास का काल-विभाजन—मानने क उत्तानमर भौतिक गय के मिजाना ने अनुसार इतिहास की प्राय: प्रत्यक प्रयम्भा रव गयुंगे का इतिहोन है। इतिहास की प्रयोक भटना, प्रत्येक प्रदेशके प्रदेश, प्राधिक क्षतिकों ता विभागि है। मारम् इत्योजनस्थक नेम्बन्धा महागा माहिक हमाम्रो के प्रापार पर इतिहास हो सुपोन्नियत पांच प्रताम विभाजिन करना है—
  - ्(1) वर्धात्म साम्बदाद वर पुत्र वर वानीत नाम्बताद (Primitive Communism)
    - (2) The at (Slave Society)
      - (3)\_गानः (बारी (I codal Society)
      - (4) A il uel ga (Capit distre Society)
    - (5) ममायामी यम (Socialistic Society)

पारिम पूर्व को भागने आदित मान्यशाद की नशा देशा है दिससे मनुष्य कदमूल, कल या विकार पादि के द्वारा भीवननि कोंद्र करता था। मनुष्य तब इपि, पशुषा ।न पादि से परिचित्त नहीं पा। नमाज मे वर्ग-चेतना नहीं भी। दूसरे कहती में अहिन नमान वर्ग समर्थ से रहित वा स्पेक्ति क्यांस स्टिकिट स्पत्ति स्वय उभावन पीर स्वय उपभोग करता था।

्वाम भूग में कृषि भ= प्रमेद्ध कि तृत्याम तृष् भीर हिंगिना भी विकास हीम के कारण व्यक्तिमत में मिरित निकास हीम के कारण व्यक्तिमत में मिरित निकास होग भी। हिंग तृत्या के वाश्या । एह नगे भी भूमि कीर सम्पत्ति का स्वामी था प्रीर दूसरा निकास के प्रमान का स्वामी था प्रीर दूसरा निकास के प्रमान का स्वामी था प्रीर दूसरा निकास के प्रमान का स्वामी वाभी कि कि प्रमान की प्रमान की स्वामी की प्रमान का प्रोपक छोर सोगित स्वामी कि प्रमान प्रीर प्राप्त की प्राप्त की प्रमान की स्वामी की प्रमित का प्रोपक छोर सोगित स्वामी की प्रमित स्वामी हो। वाभी के प्रस्तिस्व में प्राप्त हो।

सिषयं के फलस्वस्प एक नयीन वामाजिक व्यवस्था के तामस्तवादी पुन का जन्म हुमा। प्रव राजाओं के हार्न में बामन प्रा गया। उन्होंने प्रवन सधीनस्य गामस्ती की जूमि प्रवान की, वदले में मामस्त गजा को आविक एव सैनिक सहायता देने नेगा। धोटे-छोटे जिसान सामस्ती से पूमि लेकर खेती करते ये और वदले में उनको नगान देने ये। सामस्त-वर्ण स्वय भी भी छपको से अपनी पूमि पर काम निना वा और वदनों में उन्हें कुछ बेनन दे देना था। उत्पादन के मायनो का स्वामित्व सामस्तो के हाद में वा, लेकिन उत्पादन-प्रिया में दासों पर उनका वहले जैसा आविषस्य नहीं रहा। वे उन्हें खरीद या बेब सानते थे, किन्तु उनका वध नहीं कर सन्ते थे। सामन्तवादी युग के समाज में शीर्ष पर राजा जा स्थान था, उनके नीचे घटते हुए क्रम से सामस्त होते थे और सबसे नीचे किसान होते थे जिन्हें 'सर्फ' कहा जाता था और जिनकी दशा दासों से कोई विशेष अच्छी नहीं थी। इस ग्रवस्था में भी स्थल स्व दे सामस्त और क्रमक ये दो वर्ष ये और दोनों का स्वर्ण स्थाभाविक था।

सामन्तवादी भागावसर्था पर पूँजीवाद का विशाल भवन निर्मित हुआ। यह श्रीशोगिक शुग था। हस्तवास्ति यम्त्रों का स्थान वाध्यवासित यम्त्रों ने ले लिया। नवीन यम्त्रों के निर्माण के साथ बड़े-बड़े उद्योग-यम्बों का विकास हुआ और उत्यादक अनेक गुणा वढ़ गया। विशालकाय यम्त्रों की प्रतिस्पद्धि से नर्टक करों के कारएण लघु उद्योग नष्ट हो गए। ये उद्योग-यम्बे धीर-धीर उन व्यक्तियों के नियम्त्रण में आने लगे जिनके पास यम्त्र खरीदने के लिए पूँजी थी। इस प्रकार उत्यादक मुन्निवास्त्रों में नियम्प्रण में काने लगे जिनके पास यम्त्र खरीदने के लिए पूँजी थी। इस प्रकार उत्यादक स्वाद्यों पूँजीवात वर्ग के हाथ में चले गए और भी समाज दो भागों में विचक्त हो गया—(1) सम्यतिवासी वर्ग ने व्यक्तियों का पूँजीवात वर्ग, और (2) सम्पत्तिविहीन श्रमजीवियों का श्रीमक वर्ग। पूँजीवादी वर्ग ने

श्रिमिको की प्रवस्था का अनुचित लाभ उठाया और उनका भरपूर शोपेण किया जिसके फलस्वरूप पूँजीपति दिन-प्रतिदिन अधिक सम्पत्तिशाली बनते गए और श्रिमिक दिन-प्रतिदिन निर्धन होते गए। पूँजीपतियो द्वारा श्रमिक वर्ग का यह शोपेण ही एक नवीन कानित का आह्वान करता है।

मानसं का विश्वास है कि पूँजीपतियों के अत्यिष्क शोषण के फलस्वरूप श्रीमकों में जागरूकता उत्यव होगी और तब दोनों वर्गों के बीच सबप एक ऐसी क्रांगित को जन्म देगा जिसमें पूँजीपति वर्ग की निश्वित रूप से हार होगी और विजयशी श्रीमक वर्ग का वरण करेगी। इस सबप में पूँजीपति वर्ग की निश्वित रूप से हार होगी शौर विजयशी श्रीमक वर्ग का वरण करेगी। इस सबप में स्वेतपण (Synthesis) से एक 'वर्ग-विहीन समाज (Classless-Society) श्रीस्तृत्व में श्राएगा किन्तु इस आदर्श स्विति के श्रामन से पूर्व, एक सक्रमणकालीन युग प्राएगा जिसमें स्वर्णकों वर्ग का श्रीम्लायक्व (Dretatorship of the Proletant) प्यापित होगा। उत्यादत के समस्त सावगों का सामाजीकरण कर दिया जाएगा। श्रमजीवी वर्ग का श्रीमलायक्व और निरकुष शासन तब तक स्थापित रहेगा जब तक हिये हुए पूँगीपित तस्यों का पूर्ण विनाग नेही हो जाएगा। इनके विनाग के बाद श्रीमक वर्ग का श्रीमलायक्व समाप्त हो जाएगा और वर्गविहीन समाज के स्थापना होगी। इस आवश्य समाज में राज्य का लोप हो जाएगा बर्गाक वर्गन समाज के स्थापना होगी। इस आवश्य समाज में राज्य का लोप हो जाएगा वर्गोक वर्गन समाज (Stateless and Classless Society) में 'प्रत्येक व्यक्ति श्रमणों योग्यतानुसार कार्य करेगा। और अपनी आवश्यकतानुसार प्राप्त करेगा। वर्ग वर्गन समाज भी स्थापन आवश्यकतानुसार प्राप्त करेगा। अपने अपनी आवश्यकतानुसार प्राप्त करेगा। वर्ग वर्गन समाज भी स्थापन आवश्यकतानुसार प्राप्त करेगा। वर्ग वर्गन सावश्यकतानुसार प्राप्त करेगा। वर्गन स्थापन स्यावश्यकतानुसार प्राप्त करेगा। वर्गन स्थापन स्थ

इतिहास की भौतिकवादी व्याख्या के इस कारा-विभाजन के मूल में मावसे की यह वारणा निहित है कि जब तक पूर्ण उत्पादन की स्थिति नहीं आती, सभी समाज बदनते रहेंगे <u>प्रत्येक स्थिति</u> पूर्णता के लिए एक कदम है । प्रत्येक समाज को ऐसी समस्याओं का सामना करना पड़ता है जिनकें कारण या तो वे समस्याएँ सुबक्त जाती हैं अथवा वे समाज हारकर घुटने टेक देते हैं। प्रत्येक स्थिति इमहीन समाज के निए एक आवश्यक कदम है। मावसे के शब्दों मे—

"यह चित्र का बुरा पहलू है जिसके कारए। ग्रान्दोलन गतिशील होता है तथा जिससे इतिहास का निर्माण होता है। उसके कारए। समर्प तीव्रता प्राप्त करता है। किन्तु यदि जागीरदारी के प्रमुख के समय से प्रपत्त न्या के उसाह में अधिकारों तथा कर्तव्यों के मध्य सुम्दर एकता के तिए; नगरों के विशेष जीव्रत के लिए, वेश में हमां सुम्दर एकता के तिए; नगरों के विशेष जीव्रत के लिए, वेश में हमां सुम्दर एक जाव्य में अध्येक उमा वस्तु के लिए, वेश जागिरदारी का मुन्दर चित्र पद्धक करती है, अर्थवािन्यां ते अपने अपिकों जन सब वस्तुओं के हाने में प्रवृत्त किया हैता. को उन्म सिक्त करती अपने अपिकों जन सब वस्तुओं के हाने में प्रवृत्त किया होता. को उन्म विश्व वर किसी क्लार की अध्या कि स्व ते—दासवृत्ति, रियायते, अराजक्त तप इस सब की सम्मित करों होती? उन-लोगों ने उन मभी तस्वों को नट्ट कर दिया होना जिनके कारण संवर्ष ममुलिय है जा । उन लोगों ने मध्य थेली के विकास ना मून में ही उच्छेदन कर दिया होता। उन्होंने पपने प्रापकों हमारे इतिहास क्लिकत करने व्यर्थ मी समस्वायों में प्रवृत्त किया होता। कोई भी स्थित ममाप्त नृत्री होगी, जब तक यह उन्वादन यी ए कि-के लिए ऐडी (उस्तार) भी प्रपत्त वाचा न वन यया हो। आकि कि स्थितयों का उत्ववन कर सकते हैं।"

(viii) मानव इतिहास की कुञ्जी वर्ग संवर्ष-मानसं द्वारा प्रस्तुत <u>रतिहास के काल विभाजन हैं ही यह स्पष्ट के</u> कि समाज का इतिहास वर्ग-युद्ध का इतिहास है। यद्यपि वर्ग-युद्ध का यह विचार मेलिक नहीं है तथापि कार्ल मार्स्स ने ही इस वर्ग युद्ध कावा येगे मध्ये के विचार को तर्कतगत् रूप में मिलिक नहीं है तथापि कार्ल मार्स्स ने ही रही क्यां विख्यमान रहे हैं और उनके पारस्परिक समर्थ से ही उस युग में दो परस्पर क्यां मिलिक निक्स मार्स्स किया। हुए युग में दो परस्परिक समर्थ से ही उस युग में दो परस्परिक समर्थ से ही उस युग में दो परस्पर के इतिहास का निर्माण हुआ है । इतिहास के इस प्रेरक तस्त के कारण ही समाज में परिवर्शन

कार्लं मत्पर्सं ग्रीर वैज्ञानिक समाजवाद तथा मार्क्सं के पूर्ववर्ती विचारक 779

ग्रीर विकास होता है। सबसे अन्त में पूँजीपति शौर निम्न मजदूर वर्ग में सबर्प उत्पन्न होता है। पुँजीबाद पूर्वपद्य के रूप में प्रस्तुत होता है तथा सगिटत शम उत्तरपक्ष का रूप धारण करता है। इन दोना के मध्य सुपर्य के परिलामस्वरूप वर्गहीन समाज के रूप में एक समन्त्र अनुजा एक नई उनना होती है।

मानसं के ऐतिहासिक भौतिकवाद का श्रालोचनात्मक मृत्यांकन

(A Critical Estimate of Historical Materialism) मावम ने इतिहास की जो भीतिकवादी व्याख्या प्रस्तृत की है, उनमे उसके हुन्हात्मक भौतिक-वादी वर्ग-समर्थ एव प्रतिरिक्त मूल्य के तिद्धान्तो की प्रपेक्षा प्रधिक सत्य पाया जाता है। यदि इस सिद्धान्त का यह प्रयं निकाला जाए कि आर्थिक तथ्य सामाजिक गरिवर्तन का महत्त्वपूर्ण कारण है तो इसमा खण्डन नहीं किया जा समता। यह वास्तव में सत्य है कि देश में प्रचितित आर्थिक व्यवस्था एक वडी सीमा तक सामाजिक, वैद्यातिक एवं राजनीतिक सस्याधी की प्रभावित करती है। जलवायु का प्रेभाव, मिट्टी, देश की भौगोजिक ग्रवस्था ग्राटिका प्रनाव किसी भी देश की राजनीतिक ग्रवस्था पर पडता है। ग्ररस्तू के समय से ग्राब तक राजनीतिक लेखक यह बात स्वीकार करते ग्रा रहे है। समाज की ग्राधिक स्निति की पृष्ठभूमि में इतिहास का ग्रध्ययन किया जाना सभी सामाजिक शास्त्रों के लिए उपादेय है। किसी जाति की सामाजिक, राजनीतिक ग्रीर नैतिक समस्याग्रो के समझने ग्रीर निराकरण करने में उस जाति की बार्यिक स्थिति का ज्ञान विशेष रूप से सहायक होता है। उतिहास के एक वडे भाग को हम अर्थशास्त्र की महायता से ही समक्त सकते है। यदि मार्क्स के ऐतिहासिक भौतिकवाद का यही अभिन्नाय िलया जाए तो इसमें कोई सन्देह नहीं कि समानवाहगीय पहनियों में बह एक अरयुन्त महत्त्वपूर्ण प्रगति का सूचक है। किन्तु यह कहना अन्याय होगा कि डितहास में प्रार्थिक तथ्य ही एकमात्र

निर्मामिक तुद्ध्य है । आर्थिक स्थितियों को आवश्यकता से अधिक महत्त्व दे देना वेडा सरल है । भावस इतिहास की ग्रामी भौतिकवादी व्यास्या करते समय यही गलती कर बैठा है। 1. यह कहना वस्तुतः स्रतिकयोक्ति है कि परिवर्तन केवल जोगिक तथ्यो के कारण ही होते हैं और कानून, तदाचार, धर्म ग्रादि तो समाज के मौत्कृतिक जीवन तया उसकी सस्याओं का निर्माण करते हैं, समाज के आवारभूत आधिक ढाँचे के ही परिख्याम है।) मानव-कार्य इतने सरल नहीं हैं कि उनके क्रियान्वयन में कोई एक ही प्रयोजन हो । उन पर मनुष्यों के ग्रच्छे बुरे विचारों, मनोविकारों तथा सामाजिक वातावरसा का भी प्रभाव पडता है। जैसा कि रसर्ल ने कहा है, 'हिमारे राजनीतिक जीवन की वृडी घटनाएँ भौतिक अवस्थाम्रो तथा मानवीय मनोमावो के घात-प्रतिघात द्वारा निर्घारित होती है। राजप्रासादों में होने वारो पड्यन्त्र, प्रपच, व्यक्तिगत राग-ट्रेप तथा घामिक विद्वेष ने प्रतीत में इतिहास में महान परिवर्तन किए हैं। मानव-इतिहास में ऐसी असख्य घटनाएँ है जिनकी कोई बार्थिक व्याख्या नहीं की जा सकती।" इतिहार की भौतिक घारणा बुद्ध, लगर, टॉलस्टाय, ईमा ब्रथवा मुहम्मद की ब्यास्त्रा नहीं कर सकती । इतिहास की ग्रायिक व्यास्त्रा के साथ-माथ इतिहास की ग्रन्य व्यास्थाएँ भी है। नीनिमास्त्र सम्बद्धी, राजनीतिक, मापा विज्ञान सम्बन्धी, धार्मिक, वैज्ञानिक, कानृत सम्बन्धी तथा होत्वि माजन्यी —ये सभी ऐतिहानिक व्याख्याएँ है । ग्रायिक व्याख्या से जातिगत प्रसपात, ग्रन्धविश्वास, महत्त्वाकांक्षा, लैगिक स्नाकर्षेण तथा प्रविकार, नाम और प्रमिद्धि की स्नाकांक्षा पर प्रकाश नहीं पडता। इसी प्रकार यह नहीं कहा जा सकता कि किसी ग्राधिक कारण से प्रेरित होकर ही अशोक ने युद्ध का परित्याग किया था। भारत के विभाजन का प्रमुख कारण आर्थिक न होकर घारिक ही था। द्वितीय महायुद्ध के अनेक कारणों में एक उप राष्ट्रवाद था। मानसं इतिहास में केवल याथिक तथ्य को ही निल्धिक मानने की घुन मे यह भून वैठा था कि प्रत्येक परिवर्तन में कोई एक कारण कार्य नहीं करता। भनेको कारणो के योग से एक कारण चिनगारी यन जाता है और व्यवस्था बदल जाती है। उसे इतिहास के निर्माण मे अर्थेतर कारणो को भी उचित स्थान देना चाहिए था।

मिन्से के ऐतिहासिक भौतिकवाद पर इस आपत्ति के उत्तर मे मार्ग्सवादी यही कह संकता है कि सिद्धान्त वास्तव में इतना एकाँगी नहीं है जितना इसे वतलाया जाता है। ग्रायिक कारणों में विचारी का यांग भी सिम्मिलत है। वैज्ञानिक और प्राविधिक ज्ञान उत्पादन के साधनों का महत्त्वपूर्ण भाग है। सन् 1890 मे ऐंजित्स ने स्वय एक पत्र मे स्पब्टीकराएं करते हुए तिखा या कि मैं और मावसं ऑशिक रूप से इस बात के लिए उत्तरदायी हैं कि कभी कभी "हमारे शिष्यों ने आधिक कारक पर उचित से प्राविक बल दिया है। हमारे जो विरोधी असी इकार करते थे, उनने विरोध में हम उनके आधारमूत चित्र पर बल देने को विदश हो और ऐतिहासिक प्रक्रिया में अन्य तत्वों की परस्पर क्रिया-प्रतिक्रिया की समुखित व्याख्या करने के लिए हमारे पान सदैव न तो समय था न स्थान और न कोई प्रवसर ही"।

एँजिल्स ने जिन अन्य कारको का उल्लेख किया है यदि मानसँवादी उनमे विविध मानवीय भावनाओं को, चाहे वे निकुष्ट ही हो, सिम्मिलत करने के लिए सहमत हो तो मानसँ की धारणा का विरोध पर्योप्त सीमिल हो जाता है। लेकिन जब एँजिल्स अपने पत्र में यह बाबा करता है कि 'आर्थिक हिचति आधार है और अन्य तत्र सत्ति है' तो महस्वपूर्ण मतभेव यथावद विध्यमान रहता है, <u>गढ़ नहीं</u> माचा जा सकता कि मूल जिक केवल आर्थिक तत्रव है और शेप सव तत्रव निकोतात्मक (Derivative) है तथा महत्त्व की डिप्ट के दितीम अर्पो के है और आर्थिक सम्बन्धों के आधार पर प्राथित उनरी डिचि क साम है। आयोजको की यह मान्यता बहुत कुछ सही है कि धर्म, नीति, दर्जन, मानबीय माननाएं, व्यक्तिगत प्रतिस्पद्धाएँ आदि भी स्वतन और समान तत्त्व हैं। यह अवश्य है कि विभिन्न कालों में उनका प्रभाव एक-दूसरे से ब्रेचटता-बढ़ता रहा है। जहाँ आर्थिक प्रणालियों विचारधाराओं की जनक है, वहाँ विचारधाराएं भी आर्थिक प्रणालियों को उत्तरि के कारण है। उदाहरणार्थ, सन् 1917 की क्रांति के बाद स्म में जन्म तेने वाली सीवियत पद्धित साम्यवादी विचारधारा की सुव्हि थी तो इटरी में जन्म तेने वाली लासिस्ट प्रणाली फार्मिक्स की उपल थी।

2 मानसे का यह कथन कि उत्पादन-शक्तियों से उत्पादन सम्बन्ध निर्धारित होते हैं सही नहीं है । ग्रांव इस वैज्ञानिक ग्रुग में अमेरिका ग्रीर रूम में लगभग एक समान उत्पादन यन्त्र ग्रीर प्राविधिक ग्राधार होने पर भी उत्पादन के सम्बन्धों में काफी अन्तर है। ग्रमेरिका में बहु बढ़े-बढ़े

उथीग धन्धे पूँजीमृतियो के हाथ मे है वहाँ इस मे इन पर राज्य का स्वामित्व है।

3. साम्रसं का यह कहना कि सत्य नही है कि जिसके पाम ग्रां<u>षिक जाकि होती है, वरी</u> राजनीतिक वाक्ति का जपभोग करता है। जिति प्राप्त करने का साधन केवल ग्रांषिक नहीं होता । प्राचीन काल में भारत में बाह्याणों ग्रोरे मध्यकालीन यूरोप से पीन ने अर्थनर कारएं। से वाक्ति प्राप्त की थी तो वर्तमान ग्रुग में अधिनायकवाद की स्वापना मुख्यत सैन्य-शक्ति हारा होती है। बुद्धिमद्वा, माह्स, ख्रलछदम ग्रांदि तत्व भी सत्ता प्राप्त करने में महत्त्वपूर्ण योग देते हैं।

भू मानसे न यूरोप के लगभग 2000 वर्षों के इतिहास को ही अपने अध्ययन कुर क्षेत्र अनाया था। सम्भवत भारत, चीन और मिस्र की प्राचीन सम्यतायों पर उसकी दिख्ट नहीं गई। अगुद्धिम साम्यवाद थादि का वर्षोन उसकी एक कल्पना है जिसके पन में कोई ऐतिहासिक प्रमाण नहीं है।

5 मिन्से हारा इतिहास का मुख्य चार युगी [अर्थात् अपिय पुन, बास-युन, सामन्त युग प्रीर पूँजीवादी युग्ध) में विभाजन कृष्टिपूर्ण है। अपने एनिहामिक विकास की व्याख्या को युक्तिसमत् वनाने के लिए उसने गता। विद्या के इतिहास कि जिड़-परीड दिया जो उसके इन्द्रास्मक सिद्धान्त के प्रतिकृत्व दिखायो देता है। मानव शास्त्र (Anthropology) भानतं के आदिम साम्यवाद (Primitive Communism) की व्याख्या से सहमत नहीं है। यदि ऐतिहासिक भौतिकवाद के सिद्धान्त के अनुसार ऐतिहासिक सिकास की अवस्थाओं में पूँजीवादी अवस्था में निष्यत्व है तो दुनिहान की भौतिक व्याख्या करते वा गो से पूंजीवादी अवस्था में सिकास की अवस्थाओं में पूँजीवादी अवस्था में विकास की अवस्थाओं में ही नृत्यो हुत्या ?"

6. (गानसंने इतिहासंकी 'समिश्रक व्याख्या' में धर्म' को बडा तिस्त स्तर प्रदान किए। है।। मानसंने प्रमंकी नवा बौर एक झूठी सौरवना माना है बौर इस प्रकार धर्म के प्रति ब्रवियवास एव

<sup>1</sup> Quoted by Wayper . Political Thought, p. 202.

पतार प्रदर्शमा है। वह सुर असार रिकार व प्रन्तरन घाणान्यसमूत्या के रिकार है निक धम ही एकमान धापार है ही रहण महिला लग व जा धान रहा मही का पता है। सामना है।

ता पानों की विश्वासिक पाटमा अपने पानों में को हिंद हो इतिहान है। "तिम पानों हो पानों की विश्वासिक रिक्त के से कि ति पानों साहर हो पानों की अपने पानों की विश्वासिक रिक्त के सिंद कि ति पानों साम हो है। अपने साम हो पानों की पानों का पानों है। अपने साम हो पानों की पानों का पानों है। अपने साम हो पानों की पानों का पानों है। अपने साम हो की माना रिलंक हो ने पानों है। अपने साम हो पानों पानों पानों के पानों है। अपने साम हो पानों है। अपने साम हो की साम रिलंक हो ने पानों की पानों पानों है। अपने साम हो पानों हो पानों है। अपने साम हो पानों की साम हो है। अपने साम हो पानों की साम हो है। अपने साम हो पानों की साम साम हो है। अपने साम हो पानों की है। अपने साम हो पानों साम साम हो है। अपने साम हो साम हो साम साम हो है। अपने साम हो साम हो है। अपने साम हो साम साम हो साम हो है। अपने साम हो साम हो साम हो साम हो है। अपने साम हो साम हो साम हो साम हो साम हो है। अपने साम हो है। अपने साम हो साम हो साम हो है। अपने साम हो साम हो है। अपने साम हो साम हो साम हो साम हो है। अपने साम हो है। अपने साम हो साम हो है। अपने साम हो साम हो है। अपने साम हो है। अपने साम हो साम हो है। अपने साम हो है। अप

श्रीभारत के प्रतिश्व के भीक्षण्यान कारण के विकास में विश्व में हैं। पर स्थान पर कहाँ होता है कि हो तम पर पर कहाँ होता है कि हो तम पर पर कहाँ होता है कि हो तम पर पर कहाँ होता है कि होता पर पर कहाँ होता है कि प्रति पर कारण होता है कि प्रमान पर कहाँ है कि प्रमान पर कहाँ है कि प्रमान के कि है कि प्रमान कि है कि प्रमान कि है कि प्रमान के कि है कि प्रमान के कि है कि प्रमान कि है कि है कि प्रमान कि है कि है कि प्रमान कि है कि प्रमान कि है कि प्रमान कि है कि है कि है कि प्रमान क

्रमान का मार्च कि प्रतिक्षम की भाग राज्यक्तिन नमान पर आकर रह आएमी, 
क्षित्र का अपेट की साथ की प्रतिक्षम की भाग राज्यक्तिन नमान पर आकर रह आएमी, 
क्षित्र का अपेट की साथ की प्रतिक्षम नाम्यक्ति महारा के विकास के स्वीत्र की प्रतिक्षम के 
क्षित्र में कि अपेट की कि महिला को प्रतिक्षम की प्रतिक्षम के स्वीत्र की अपेट की स्वीत्र की स्वीत

बन्धर काम आहे. कर पानि के ब्यान्या में ना। ने का गृह का कि कि कि कि कि कि कि की बीच की यूँ बीचाची 10 टिनक्राम की बादिक ब्यान्या में ना। ने कि बीच कि पत्ती और अधिक हैं। मुग्त में बुद्दे ता चीर अधिक को के बीच कहुता में निश्तर की करों ज्वासना। मिर्मिशका में के पूँ भागाओं मुग्ति निर्धन होते जाको— संस्थान तथ्यों की कियों बहुत करी हैं है और अधिक वर्ग निर्धन होने की वृंत्र में पूँ निर्धानका बीर श्रमिकों के माथ कहुता गा होड़ गरी हैं है और अधिक वर्ग निर्धन होने की

प्रपेक्षा प्रिष्ठ पन कमाने लगा है।

11 मार्ग का यह बद्दवा है कि समान के कान्न, उमकी राजनीतिक प्रोर मार्गातिक

11 मार्ग का यह बद्दवा है कि समान के कान्न, उमकी राजनीतिक प्रोर मार्गातिक
प्रणिश्वयों उमकी पार्मिक प्रमानि में ही निर्योदित होनी हैं तथा उपन परिवर्तन प्राने पर भेष सभी
परिवर्तित हो जाने हैं। पर सम्भवतः उस प्रश्न का उत्तर देने में मार्थने कर राज्य के कि एक
करेगा कि "ईसाई थर्ग को एक-दूबरे ने उननी भिन्न जातियों ने न्यो सीकार कर राज्य के कि एक
बोर तो नम्य रोगन तथा दूबरी प्रोर प्रव-चर्गर नगल तथा प्रायदित जातिया ?" मार्ग्यवाद अस्म बार भी काई उत्तर नहीं देगा कि एक ही प्राधिक पुष्टभूमि के लोग गर्थेश भिन्न विचारवारायों को
कार्म काई उत्तर नहीं देगा कि एक ही प्राधिक प्राप्त के स्वयंत्र प्राप्त के स्वयंत्र प्राप्त के स्वयंत्र में का जिससे स्था मार्ग भी प्रोर लेखिलता तथा उदी मनी
कार्म के प्रमान प्राप्त के प्रविकान नेना सम्मिलत है प्राधिभाव सम्पत्तिवानी वर्ग में स्थो हुणा ?
क्वास्त्र के भू भीतिकवादी ब्यास्था सम्भावत तथ्यों की ब्यास्था वी दृष्टि से काकी
समुर्या है

12 मानकं की इतिहास की भीतिकवादी व्यावसा खर्येनर तसेवों की उपेक्षा तो करती ही है, वह इतिहास में आकृतिमक तस्वों (Contingent Elements) के निए भी कोई स्थान नहीं छोडती वह इतिहास में आकृतिमक तस्वों के प्रभाव के शतिहास ऐसे सैन्डों उदाहरणों से भरा पड़ा है जहां खनेक लघु अर्थेतर आकृत्मिक तस्वों के प्रभाव के कारण महत्त्वमूणें परिणाम घटित हुए है। एक काए व्यक्ति और व्यवधान भूमि को ले जाने हुए एक बाव के वृथ्य में गोतमबुद्ध का जीवन-प्रवाह ही वदल दिया था। यदि सन् 1917 में जर्मन सरकार लेनिन के वृथ्य में गोतमबुद्ध का जीवन-प्रवाह ही वदल दिया था। यदि सन् 1917 में जर्मन सरकार लेनिन को इत्त लोट जाने की अनुमृति न देती तो रूस के इतिहास की उसके बाद की पूर्ण दिया ही हुछ और होती। इस तरह यदि इस्लैण्ड की रानी ऐलिजाबेय प्रथम विवाह कर लेती और उससे कोई सन्तान

वस्तम होती को इंग्लैंप और स्कॉटवैंग्ड के राज्य सम्बन्ध उनसे अवस्त ही भिन्न होते दो इन दोनों के एक्सकरण के समस्यकर हुए।

स्पष्ट है कि मार्कों का ऐर्रिकासिक मीतिकबाद क्यांग्व कृष्टिस्तु है। किन्तु इतिहास की इव आधिक क्यांक्स के तहरूक होंचे हुए भी पह मत्त्रता पढ़ेगा कि मार्ग्य है। त्यांकिक संस्थानों में प्रार्थक कारकों पर इस नैतर समाववाहरा हो। स्थान नेदा हो है। इतिहास के इदन्यत नेता कि किस्सा एरमांक कारण चाहे न पढ़ी हों. परपु इस बात से इस्मार नहीं दिना जा सक्<u>ष्म कि इतिहास की</u> इस्मार कारण चाहे न पढ़ी हों. परपु इस बात से इस्मार नहीं दिना जा सक्<u>ष्म कि इतिहास की</u> इस्मार कारण चाहे मार्ग्य के किस्सा में पह कहना पतिक्योंकि नहीं कि इसने देखींकी आवारम्य के साक्ष, कच्छी मार्ग्य के किस्सा मन्ति के देखरूप, सामा<u>र्थिक को के मिर्ग्य है।</u> मार्ग्य क्यांने के स्थान, कच्छी मार्ग्य के क्यांने की की किसने हैं। हो किसने के स्थान सामार्थ के किसने हैं। हो किसने के स्थान प्रमान सामार्थ के किसने हैं।

्रीवर्ग-संघर्ष का विद्यान्त The Theory of Class Straggle)

सान्ये द्वारा प्रतिपादित वर्गसम्बर्ध का तिङ्काना ऐतिहानिक भौतिकवार की ही व्यविद्धि (Corollary) है और नाम ही यह प्रतिप्तिक मून्य के विद्धान्त (Taco.y of Singles Value) के भी प्रतुक्त है। नाम्ये ने प्रतिक निवादिक है (Ecocomic Determinism) की सबसे नहस्त्रपूर्ण प्रिष्मानिक कर ने विद्धानिक महस्त्रपूर्ण प्रतिक्रमानिक कर ने विद्धानिक महस्त्रपूर्ण प्रतिक्रमानिक कर ने विद्धानिक मिल प्रतिक्रमानिक मिल प्रतिक्रमानिक मिल प्रतिक मिल महस्त्रपूर्ण कर महस्त्रपूर्ण कर महस्त्रपूर्ण प्रतिक्रमानिक मिल प्रतिक म

मताइ की मीनीना में नावसे बारे को ही, मुख्य इकाई मतावा है। विशिध वारी की बीवन-में मी, उनके समी वारी बीक्कारिक मार्कर पिछ हारे हैं। विभोन्तिकों का प्रधान है उत्तावन अकिया में आहित हा स्थान । वर्ष-मेंत्रतन के प्राचे मिल्लाच में ' नाक्ते मुख्य वर्ष के वे ऐसे वसी की बत्यन करका है की प्राचुनिक मार्गर में मिल्का पाकरिक क्काई हैं। इनमें में एक प्रव्यावर्ग हैं को नारों में ख्या है धीर स्थानर में स्थान होता है । यह नायरिक और राजनीतिक ज्वांक्तामों में क्षिप सब बेता है। इत्तर वर्ष भीडोतिक महित्यावर्ग है। यह भी क्यां में 'खुवा है सेकिन यह वर्ष राजनीतिक स्वावत्यावर्ग सी प्रदेश प्राविक मुख्य को अध्यान नक्ष्म देना है। प्राचुनिक समाव में इन दोगों हर्षों के बीव वर्षा होता पहला है। ' मार्क्स ही अप्यान है कि प्रस्तक एम सब्दों में महेतुरा संझ्यों की विवाद होरी ज़ौर कर्स क्यों का प्राविक्त स्थितित होरा।

मार्क्स के स्मुक्तर वर्ष-युक्त का तिकाल विश्व-कृतिहात की स्वास्त्र के कि प्रकृत प्रीशीय है । व्यक्तिक कि स्वास्त्र का कि का कि का क्षित्र के शिक्त कि का प्राप्त के प्रिक्त कि स्वास्त्र के कि स्वास्त्र के स्वास्त्

बारत ने सामादिक वर्गों के संवर्षों तथा विरोधों में इतिहास की व्यावमा की हुकदी बोकार बोर्ड विकिथ्य कार्य वहीं किया है। उनकी विकेशका की इस बात में हैं कि उनने वर्गानियोध के केदल एक हो बान्स-बार्गिक नेद-पर ही बारता ब्यान केदिल किया है। स्वयं मार्क्स ने यह स्वीकार किया है कि समाद का विकासिक वर्गों में दिस्तेषण का विकास्त उसके दुवेदर्शी हुँ बीकारी इतिहासकेताओं को विदित या, किन्तु उसने सामाजिक वर्ग विभाजन को ऐतिहालिक दृष्टिकोण से अर्थात् वदलती हुई उत्पादन-किया की पृष्ठभूमि में देला और यह नी विशेष रूप से कहा कि मर्वहारा का प्रश्विनाय करव पूँजीवादी समाज का नाश करेगा। वर्ग विभाजन के सिद्धान्त का बीज प्लेटो और अरस्तू मे विद्यमान ह ्र तथा विसटानले, उन्नियन घोर सन्त साइमन के प्रनुवायियों में भी पाया जाना है, किन्तु ऐतिहासिक इंद्रवादी दृष्टिकोए। अपना कर मारमंवादियो द्वारा <sup>3</sup>उत्पादन-क्रिया पर आश्रित वर्गों के समस्त डितिहास की व्याख्याका प्रयास ब्यापक है। उनकी दृष्टि मे मनाजवाद का लक्ष्य वर्गों के सिर्फ विजेपाधिकारी को ही नहीं ग्रपितु समस्त व ॉं का ही मूर्रोच्छेद करना है। वर्गों के विरोध ऋधुनिक समाज में भी थियमान हैं। विशेष बात केवज यह है कि इस युग

में नवीन वर्ष है, दमन के नवीन रूप हु घोर उनकी नवीन प्रणालिया है तथा सबर्थ के नवीन रूप है। प्राचीन स्रीर नवीन वर्गों में मुख्य अस्तर यह है कि शाधुनिक युग में वर्ग-विरोज पूर्विपक्षा बहुत सरल हो ारा वार परा परा पुरस्त परा पुरस्त परा पुरस्त है। आधुनिक समाज दो बड़े गुटा पुरुष्ट । गया है। आधुनिक समाज दो बड़े गुटा — पूँजीकाद और श्रीमकवाद मे विभातित हैं और ये गृट एक दूनरे के ग्रामने-सामने पूरी गक्ति से डटे हुए हैं। यह ग्राधुनिकतम सबर्द्ध अर्थात् गोउठ पूँजीपतियो ग्रीर हुए ने लानपत्तानम् हूं। साम ते चट तुः व प्रतिकृतिक महत्त्वपूर्ण विगयता है। इस सबये का मार्क्स ने वडा गहन विज्लेषण दिया ।

मार्क्स ना कहना है कि पैजीपनि <u>वर्ग ग्रीर अघिक वर्ग दोनों</u> को एक-दूनरे की श्रावण्यकता है । श्रुमिकों के ग्रमाद में पूँजीपनियों के कारखाने बेकार पड़े रहेगे और यदि पूँजीपति श्रमिकों को करिखानों में निमुक्त नहीं करेंगे तो वे बेरोजगार हो जाएँगे ग्रीर भूखों मरने लगेंगे। लेकिन चाहे दोनों को एक दूसरे की कितनी भी ग्रावश्यकता हो, दोनों के हितों में सध्यं ग्रसिवार्य है जिसमें ग्रीन्तिम विजय श्रमजीयो वर्ग की ही होती है। मार्त्त्त के श्रनुमार, "जिन शस्त्रों से बुजुं थ्रा ने संशान्तवाद की अन्त किया,

वे हो गस्य ग्रव सम्पत्तिशाला वर्श के विनद्ध प्रयुक्त हो रहे हैं।"

यह उल्लेखनीय है कि मानुस न बुर्जु म्रा (Bourgeois) तथा अनजीवी (Proletariat) णन्दो की स्पष्ट हप से कहीं भी व्यास्मा नहीं को है। श्रमजीवी वर्ग की केवल एक परिभाषा उपलब्ध है जो ऐंजिल्स की दी हुई है। इसके अनुसार, 'थमजीवी वर्ग सनाज का वह वर्ग है जो अपन जीयिको-पार्जन के लिए पूर्ण इस में प्रयन थम के विकर्ष पर निर्नरहोता के न कि पूजी के द्वारा ब्राप्त लाभ परा त्राप्त के प्रति के वार विक श्रृत्या का प्रश्न है, मन्यवत्या लेनिन ने भी कहा या कि बुचु मा उस सम्पत्ति का स्वामी है जिसका उपयोग वह अमजीवी के अम से ग्रवैच लाज प्राप्त करने के लिए करता है ग्रवीत् वह अमिकी से काम लेने के लिए उन्हें अपनी सम्पत्ति पर नियुक्त करता है किन्नु उन्हें उनके अम के अनुपात मे त नाम का का का कर जाता प्रतास कर महिला है कि पूँजीपति स्वामाविक हा से मबहूरों को कम से कम देतन देना ग्रीर उनसे ग्रधिक से ग्रधिक काम लेना चाहते हैं। दुर्भाग्यवश इस दृद्ध मे श्रमिक ही घाटे मे रहते है। श्रम नागवान होता है प्रत उनके श्रम का केना बीहाता से मिलना चाहिए, ग्रन्थभा उस श्रम का संग्रह नहीं किया नासकता। अ्घाग्रीर ग्रभाव की स्थिति मेथिमिक लम्बी प्रतीकानहीं कर मकता और फलत: पूँजीपति के सामने झुरने को विवन हो जाता है। इस तरह की स्थिति पूँजीपतिनो ग्रीर मालिको के हाथों में शोपका का एक महान् पत्य सौप देती हैं जिमे श्रमिक कभी पसन्द नहीं करते। जोपसु के विरुद्ध चेतना जारत होने पर श्रमिक पुँजीपनिया के विरुद्ध विद्रोह करता है और पूँजीपति उस विद्रोह के विनास के लिए निरन्तर प्रयस्त करता है । इस तरह उत्पादन की प्रत्येक प्रणाली में इन दोनो वर्गो में एक स्थापी विरोध उत्पन्न हो जाता है। मादमें के प्रमुमार कुछ ऐसे ग्रीर भी कारण है जो इन दोना वर्गों म सबर्प को बटावा देते हैं। पूँजीपति जो उत्पादन के सायना के स्वानी होते हैं। समाज के आर्थिक जीवन पर तो नियन्त्रण रखते ही हैं, वे सामाजिक, वैज्ञानिक श्रीर राजनीतिक सस्याश्रो को भी श्रपदे उद्देग्य की पूर्ति के अनुकूल बना लेते हैं। शासन सत्ता उन्हीं के हाय में होती है- जिसका वे ऐसे कानून बनाने मे अनुचित प्रयोग करते हैं जिनमे उनकी स्वार्थ मिद्धि होनी हो। मानसे नी निश्चिन बारणा है कि "इस समर्पका प्रनिदार्य परिसाम पूँजीवाद का विनांश ग्रीर सर्वहारा वर्गकी विजय के रूप मे होगा।" पूँजीवाद के अन्दर ही उसके विनाश के बीज छिपे होते हैं । मार्क्स पूँजीवाद के अवस्थमनादी विनास के प्रतेक अन्य कारणो पर विस्तार से प्रकाश डालता है जो सक्षेप में ये है-

- (i) पूँजीवाद में ब्यक्तिगत लाम की वृष्टि से ही उत्पादन पूँजीवादी व्यक्ति में उत्पादन समाज के हित और उन्मोग को व्यान में न रखकर विशेष रूप से व्यक्तिगत लाम के लिए होता है जिसके फलस्वरूप समाज की माँग और उत्पादित माल में स मजस्य स्थापित नहीं हो पाता।
- (ii) पूँजीवाद में विशाल उत्पादन तथा एकाधिकार को ओर प्रवृत्ति—पूँजीवादी व्यवस्था में बडे पैमाने पर उत्पादन एव एकाधिकार की प्रवृत्ति होती है जिसके परिणामस्वरूप थोड़े से व्यक्तियों के हाथों मे पूँजी एकत्र हो जाती है और श्रमिकों की सख्या बढ़ती जाती है। इस तरह पूँजीवादी वर्ग प्रपत्ने विनाम के लिए स्वय श्रमजीवी वर्ग को शक्ति प्रदान करता है।
- (iii) पूँजीवाद आर्थिक संकटों का जननवाता पूँजीवादी उत्पादन प्रणाणी समय समय पर आर्थिक संकट उत्पन्न करती हैं। बहुझ उत्पादन श्मिक वर्ग की कथ्यक्रीक से अधिक हो जाता है, तब लाभ की कोई आधा न रहने से पूँजीपति उत्पादित माल को नष्ट करके माल का कृष्टिम् प्रभाव पूँदा करते हैं और हम तरह अस्वायी आर्थिक सहाटों की जम्म देते हैं। ,पूँजीवाद की स्तु प्रमृति के क्ष्मत्वक्ष्य श्रमिक वर्ग एव मामान्य जनता में बोर प्रमन्तोव व्याप्त होता है जो ,पूँजीवाद द्वारा अपनी मीत को स्वयं आमन्त्रित करता है।

(iv) पूँजीवार में ग्रितिरिक्त मूल्य पर पूँजीपितयों का स्रिधिकार—पूँजीवार में उत्पादन वैयक्तिक लाभ के लिए किया जाता है, प्रत पूँजीपित अतिरिक्त मूल्य को अपने पास रख लेता है जबकि स्याय की इंग्टि से यह मृत्य श्रीमक को मित्रका चाहिए। ग्रितिरिक्त मून्य वह मूल्य् है जो श्रीमक होरा उत्पादित माल की वास्तविक कीमत थोर उस वस्तु की वाजारू कीमत का प्रत्यूर होता है। पूँजीपित

इसे श्रमिको से छीनकर उनका शोषरा करना है।

(१) पूँचीच द में व्यक्तिगत तस्व की समान्ति—पूँजीवादी प्रणाली में थिमिक के वैयक्तिक चित्र का लोप होकर उसका यन्त्रीकरण हो जाता है। इस प्रणाली में श्रीमक स्वाभिमान खोकर यन्त्रों का केवल दास मात्र बन जाता है और इसने मृजनात्मक लक्ति भी भी घनका लगता है। इस पत्तना-करना के स्वाभिक्त कर्मों में चतना का उदय होता है और पूँजीवाद के विनाश के निए कटिबद्ध हो जाता है।

- (vi) पूँजीवाद श्रमिकों की एकता मे सहायक पूँजीवाद श्रमिकों में ग्रसत्तीय फैलाकर उन्हें एकता की ग्रोर अग्रमर करता है। इसके अितरिक्त पूँजीवादी प्रसाली में श्रमेक ज्योग एक स्थान पर एकत्र हो जाते हैं। जिनमे लाखो श्रमिक ग्राम करते हैं। ये श्रमिक परस्पर मिनते जुनते हैं जिसमें उन्हें पारस्परिक करदों को समफने व अपने संगठन को सुख्ड बनाने की प्रेरणा प्रास्त हाती हैं। इस सहत पूँजीवादी विकेन्द्रीकरस्प मुख्ड श्रमिक मगठन को जन्म देता है वो पूँजीवाद का प्रवल विरोव करता है।
- (vii) पूँजीबाद अन्तर्राष्ट्रीय अप्रिक आन्वोत्तन का जन्मवाता पूँजीवाद में होने याला तीय विकास विश्व के प्रतेक देशों को एक दूसरे के समीप गाता है। जब पूँजीयति उत्सादित माल को अपने देश में मही खपा पात ती वे दूसरे देशों में मण्डियों की बोश करते हैं जिसके परिएामस्वरूप विभिन्न देशों के अपिकों को परस्पर सम्पर्क में आने का श्रवस्त मिनता है। इस तरह राष्ट्रीय तीमाशों को तो हक्तर अपिक आन्दोलन धन्तर्राष्ट्रीय रूप परस्प कर लेता है और तब मानते के साथ विश्व के सभी अपिक मिनकर पूँजीवाह के विषद एक ऐसी अन्तर्राष्ट्रीय का सूत्रपात करेंगे जो पूँजीवाह की जहूँ खोखनी कर समाजवाद की स्थापना करेंगी।

भावसं के श्रमुसार इन सभी कारणों से पूँजीवाद स्वत अपने विनाग की ओर बढ़ता बाता है, । मानसं का विवास का कि अमनीवी वर्ग की कांनि के बाद अमनीवी वर्ग का शिवासकतन्त्र प्रध्मित हो जाएगा विसास कर दिए जाएँगे और त्मने प्रमास कर दिए जाएँगे और त्मने प्रमास क्या दिए जाएँगे और त्मने प्रमास वर्ग दिलस अनार तैयार होगा और किन तरह समाजवाद की स्वासना होगी — इन सब बातो का उस्तेज समास के क्या क्या के किए अमार तैयार के क्या उस्ते समास के किए अमार के क्या के मतानुसार क्या उस्तेज समास के क्या उस्तेज समास के क्या उस्ते समास के स्वास के क्या उस्ते समास के क्या उस्ते समास के क्या उस्ते के अमार के स्वास के स्वास के क्या उस्ते के अमार के क्या के स्वास के क्या के क्या

1789 के फ्रांसीसी अधिकारों की घोषणा' (French Declaration of Rights) से की है। 'कम्युनिस्ट मैनीफेस्टो' मे मान्से ने वर्ग-संघर्ष के सिद्धान्त की विस्तृत विवेचना ग्राधुनिक रूप में की है, यतः इस पर प्रथक सं कुछ ।लखना ग्रावश्यक है ।

मैनीफस्टो (Manifesto)

मैनीफेस्टो का प्रारम्भ ही इस सामान्य कथन से होता है कि "ग्राज तक के सम्मूण समाज का इतिहास वर्ग-सवर्षी का इतिहास है।" मार्क्स ग्रीर ऐंजिल्स ने इस घोवणा-पत्र मे वर्ग-युद्ध के सिद्धान्त का प्रयोग वर्तमान समाज के समस्त नियमों को समक्ते की कुञ्जी के रूप में किया है। इसम पूँजीपति वर्ग (Bourgeois) तथा सर्वहारा वर्ग (Proletariat) के बीच 19वी शताब्दी के समर्प का सर्वोत्तम वर्णन है। इसमें केवल इस संघर्ष का ही वर्णन नहीं है, वरन् कान्तिकारी सनहारा वर्ग के लिए एक कार्यकम की रूपरेखा भी प्रस्तुत की गई है और उन्हें पूँजीवादी वर्ग पर प्रन्तिम विजय का श्रायवासन दिया गया है। मंत्रीफोस्टो स्प्रेपर घोषणा की गई है कि वर्तमान युग में वर्ग-संघपं वहुत ही सरल हो गया है। हमारा नमाज दो विशाल विरोधी वर्गों में विश्वक होता जा रहा है-पूँजीवादी वर्ग तथा सर्वहारा वरो । दानो वर्ग विकास की विविध अवस्थाओं मे से गुजरते हैं। पूँजीपति वर्ग के उत्यान ग्रीर पूँजीवादी प्रणाली की विशेषताग्री का उल्लेख करते हुए मानसं कहता है कि-

1. पुजीवादी वर्ग उत्पादन-यन्त्रों में क्रान्ति लाए विना और इसके द्वारा उत्पादन के सम्बन्धों

व माथ ही समस्त ही सामाजिक सम्बन्धों में परिवर्तन लाए विना जीवित नहीं रह सकता।

-2 उत्पादन के यन्त्रों में निरन्तर परिवर्तन लाभ की दिष्ट से किया जाता है। 'लाभ के लिए उत्पादन' पूँजीवादी पद्धति की ग्राधारभूत विशेषता है।

3. ग्रपने ग्रस्तित्व को कायम रखने के लिए पूँजीपति वर्ग बाजारो का विस्तार करने की ग्रीर प्रवृत्त होता है। पुँजीवाद ने दूसरों से कच्चा माल खरीदने और उन्हें तैयार माल वेचने के नार्ए एक विश्व व्यापी स्वरूप घारण कर लिया है। प्रतिगामियों के हृदय में तीव रोप उत्पन्न करते हुए इसने उद्योग के नीचे से वह राष्ट्रीय ग्राधार निकाल लिया है जिस पर वह खंडा हुन्ना था। समस्त प्राचीन राप्ट्रीय उद्योग नष्ट कर दिए गए है अथवा नित्य-प्रति नष्ट किए जा रहे है।

4 प जोपतियों के उत्पादन के ढग का एक अन्य लक्षण उनकी केन्द्रीयकरण की प्रवृत्ति है। व्यवसाय की ग्रधिकाविक वृद्धि के साथ ऐसे व्यक्तियों की सख्या कम होती जाती है जो कारोबार मे काफी पूँजी लगा सकें। इस प्रकार बड़े पूँजीपति छोटे पूँजीपतियों को बाहर निकाल फैकते हैं। फलस्वरूप पूँजी योड़े से वह पूँजीपतियों के हाथों में एकत्र हो जाती है और उद्योग एकाधिपत्य का रूप घारण कर लेते हैं। प्रतीवादी व्यवस्था के कारण ही वडे नगरों में जनसंख्या का केन्द्रीयकरण हुआ है, उद्योगों का केन्द्रीयकरण हुआ है तया सम्पत्ति का पूर्वापेक्षा कुछ व्यक्तियों के हायों से एकत्री-करण हुआ है।"

5 उत्पादन साधनो मे दूत सुधारो एव सन्देशवाहन श्रीर यातायात की सुविधाश्रो के विकास हारा पूँजीवाद ने पिछड़े राष्ट्रों को सम्यता की परिधि में ला दिया है और उन्हें पूँजीवादी उत्पादन-

पद्धति ग्रपनाने को विवश कर दिया है।

6 महान् उत्पादन-शक्ति तथा यान्त्रिक एव वैज्ञानिक विकास की जन्म देने के बावजूद पूँजीवादी प्रणानी की उपयोगिता अब समाप्त हो चुकी है। पूँजीवादी समाज की स्थिति आज उस " जादूगर के समान है जो उस मायाबी ससार की शक्तियो, पर . नियन्त्ररा करने मे स्वय ग्रसमर्थ हैं जिन्हे जसने स्वय के जादू द्वारा उत्पन्न किया है। पूँजीवादी समाज ग्रव पतनोन्मुख है, स्वय द्वारा उत्पन्न किए हुए विजाल धन को अपने में समेट सकने में असमर्थ है। आवश्यकता से अधिक उत्पादन के कारण वार-बार नवीन संकट उत्पन्न होते हैं। स्वय ही अपने अजित धन को विशाल मात्रा मे नष्ट करके इन सकटो को दूर करने का प्रयत्न करता है। लेकिन इन वार-बार आने वाले सकटो का सामना करने के शिए जो भी साधन ग्रयनाए जाते है, वे उन सकटो को ग्रौर भी ग्रयिक तीव्र तथा भीषण बना देते है। ये लक्षण पुँजीवाद की आन्तरिक अस्थिरता को प्रकट करते हैं। वास्तव में स्थिति यह है कि पूँजीवादी वर्ग ने जिन शास्त्रों का निर्माण किया है उन्हीं से उसका विनाश होगा। "पूँजीवाद ने ऐसे मनुष्यों को जन्म दिया है जो उन शस्त्रों का उपयोग करेंगे ग्रीर वे मनुष्य हैं आधुनिक अमिक।" प्रारम्भ में सवर्ष

व्यक्तिंगत पूँजीपतियों तथा व्यक्तिगत सजदूरों के बीच होता हैं। परन्तु शीघ्र हीं यह दोनो वर्गों के बीचें संगठित संघर्ष का रूप धारण कर लेता हैं।

 श्रीमक वर्ग भी उसी अनुपात से बढता है जिस अनुपात से पूँजीवादी वर्ग का विकास होता है। पूँजीवादी प्रणाली के प्रसार के साथ-साथ श्रीमक वर्ग भी सख्या, शक्ति और सगठन की दृष्टिं से बलगाली हो जाता है क्योंकि—

(1) पूँजीवादी पद्धित में यन्त्रीकरण में बृद्धि से कार्यकुष्णता की उपेका होती है तथा श्रमिक एक यन्त्र मात्र वन जाता है। शिल्पकार, छोटे दूकानदार एव निम्तर श्रंणी के प्रध्यन्वर्ग के लोग यन्त्री- करण से उल्पन्न परिस्थितियों के कारण अपने व्यवसाय छोड़ने के लिए बाध्य हो जाते हैं और अमजीवी वर्ग में मिम्मिलत हो जाते हैं। बेतिहर श्रमिक मी, जिन्हें मूमि से विलग होना पड़ता है, अमजीवी वर्ग की सख्या वदाते हैं।

(11) अपनी वढती हुई सम्यता एवं व्यक्तिगत चरित्र के कारण श्रमिको मे वर्ग-चेतना का

उदय होता है जिसके परिणामस्वरूप उनकी शक्ति का विकास होता है।

(111) पूँजीवादी पदति में उत्पादन का केन्द्रीयकरण होता है, अदा हजारी श्रमिक छोटेछोटे क्षेत्रों में एकत्र हो जाते हैं और इस स्थिति है उन्हें अपनी किठनाइयो और आवश्यकताओं का
पूर्वापेक्षा अधिक ज्ञान होता है, वे पारस्परिक सहैयोग की ओर अग्रसर होते हैं, उनकी वर्ग-वेतना वलवती
होती है और इन सब बातों का पूँजीपित स्वामियों के साथ संघर्ष में प्रत्यक्ष प्रभाव पढ़ता है। अमिक
स्वाठित होकर अपने लिए अधिक सुविधाओं और अधिक वेतन की गंग करते हैं। उनके संपठनों का
स्वरूप राष्ट्रीय और अन्तर्राष्ट्रीय हो जाता है। अब संघर्ष व्यक्तिगत पूँजीपितयों के विच्छ न रह कर
सम्पूर्ण पूँजीवादी प्रणाली के विच्छ हो जाता है। वर्ग-वेतना जिस गंति से अथवा जिस अनुवात से
विक्तियत होती है उसी अनुपात से श्रमिक वर्ग की शक्ति में भी वृद्धि होती है। उद्योग के केन्द्रीयकरण द्वारा
अभिक वर्ग में आम हडताल द्वारा समाज के सम्पूर्ण दाँचे को अस्त-व्यस्त करने की सामध्य पैदा
हो जाती है।

(iv) निरन्तर बढते हुए बाजारो, सन्देशवाहन ग्रीर यातायात के साधनो की पूँजीवादी व्यवस्था सम्पूर्ण विश्व के श्रीमको मे विचार-विनिमम सन्भव बना देती है और श्रीमक झान्दोलन को अन्तर्राष्ट्रीय रूप प्रवान करती है। जब श्रीमक झान्दोलन पहले राष्ट्रीय स्वर पर राष्ट्रीय राज्य विधान के शन्तर्योत होता है तो उनका अभिप्राय यही होता है कि यह सबर्ष एक व्यापक झन्तराष्ट्रीय नाटक की भ्रुमिका मात्र है। जो क्रान्ति पहले राष्ट्रीय होती है वही बाद मे अन्तर्राष्ट्रीय बन जाती है।

भैनीफेस्टों उपयुक्त कानित के परिणामों की जिन्छाना जिस्ते हुए उद्योग करता है कि अन्त में पूजीपित वर्ग अपने विनाश को जान्त होगा तथा सर्वेद्वारा वर्ग का अस्वायों अधिनायकत्व स्थापित होगा तिसका अमुख कार्य अपने अधिनायकत्व स्थापित होगा तिसका अमुख कार्य अपने अधिनायकत्व स्थापित होगा तिसका अमुख कार्य अपने अधिनायकत्व सम्पत्ति विहीन कर देना होगा तब उत्पादन के सम्पूर्ण साधन राज्य के नियन्त्रण में आ जाएंगे और राज्य पर नियन्त्रण केवल एक वर्ग अर्थात् अमिक वर्ग का होगा। यह कहना अधिक सत्य होगा कि सर्वेहारा कालित के बाद जिस समाज की स्थापना होगी वह वर्ग-रहित समाज होगा। उस समय समस्त वर्गीय सप्वर्ध का अन्त हो जाएगा और इसके साथ ही उस दमनकारी राज्य की सी समाप्ति हो जाएगी जिसका हमें अमुलव है।

पूँजीवाद जिस प्रकार उन परिस्थितियों का सृष्टा होता है जो स्वय उसी का विनाश कर देती हैं इसका साराँग <u>क्रोक</u>र ने इन शब्दों से ब्यक्त किया है—

्रिंस तरह पूँजीवादी व्यवस्या श्रीमको की सख्या में बृद्धि करती है, उन्हें समूहों से सपठित करती है, उन्हें विश्व-व्यापी स्तर पर सहयोग करने तथा परस्पर मिलने-जुलने के साधन प्रवान करती हैं तथा उनकी किया-चाक्ति को कम कर और उनका अधिकाधिक शोधए कर उन्हें सपठित विरोध करने के लिए प्रेरित करती है। पूँजीपति, जो अपनी स्वामाधिक आवश्यक्ताओं के अनुसार तथा उस लाभ पर बाधारित प्रणासी को कायम रखने के लिए प्रतिकाण ऐसी परिस्थितियों को जग्म दे रहे हैं जिनते एक ऐसे समाज का निर्माण करने के अस्वामाधिक प्रयत्नों को (अभिको के) स्कृति तथा बल मिलता है जो एक श्रीमक समाज को मावयुक्ताओं के अनुकुत होगा। 17

मार्स के इस राजनीतिक कार्यक्रम का स्वय्द्रतम बिजरण 'सेनीफेस्टो' में दिया गया है। इसके हितीय भाग में समाजवाद की स्वापना के जिन् मार्गने न एक निश्चित कार्यक्रम प्रस्तुत किया है जिने प्रयासकर अभिक्र प्रयन्ते निर्मादिक अंदरता को बाहित के अंदरता में परिचारिक कर सकते हैं, प्रयन्ते मारम्पित स्वापिक सच्च के क्षत्र में उदाने के लिए प्रयन सारम्पित स्वापिक सच्च के स्वप्त में किया प्रयन्त सारम्पित स्वापिक सच्च के स्वप्त स्वापन स्वापन के स्वप्त स्वापन स्वापन

प्रसित ज्ञागित समृद को जानव्य पर नियोजित राजनीति ह समर्प के रूप में अदरने के लिए प्रमुत्त आपकी तैयार कर सकते हैं ।

\[
\text{Unique} के कार्यक्रम का पहुंचा नराम है अमुजीयी वर्ग को ज्ञासक वर्ग के पद पर प्रतिष्ठित करना प्रयान 'प्रजान समुद्र के प्राप्त के लिए प्रमिकों को प्रमुत्त करना प्रयान 'प्रजान समुद्र में में सिवा होता !' प्रप्ते उद्देश्य की प्राप्ति के लिए प्रमिकों को प्रमुत्त स्वाम में सिवा होता !' प्रप्ते उद्देश्य की प्राप्ति के लिए प्रमिकों को प्रमुत्त स्वाम एक उत्तर 'ज्ञासक वर्ग' की स्थित में लिए अमिकों की स्वाम स्वाम के उत्तर सम्पर्ध में स्वाम करने स्वाम स्वाम स्वाम स्वाम करने स्वाम स्वाम

प्रयत्न करें। यदि किसी देश में शासक-वर्ग सैनिक वल के आधार पर बहुमत प्राप्त सर्वेहारा वर्ग को राजनीतिक नियन्त्रण का वेज प्रधिकार प्राप्त करने से विचित करने का प्रयत्न करे तो अमिको को चाहिए कि वे अपने उद्देश को तिहि के लिए सगिठत होकर वल प्रयोग करें। "इस प्रकार शासनतन्त्र पर शानिवृष्ट्यक या वल-प्रयोग द्वारा नियन्त्रण प्राप्त करने पर उन्हें अपनी वार्डेच्चता को सुरक्षित करना चाहिए और यह कार्य उन्न जनतन्त्र के परिचित उपायो द्वारा होना चाहिए और सह कार्य उन्न जनतन्त्र के परिचित उपायो द्वारा होना चाहिए और सह सार्य उन्न जनतन्त्र के परिचित उपायो द्वारा होना चाहिए और सार्वभौमिक मताविकार (Universal Sufferage), प्रस्थत लोक-निर्वाचन (Durect Popular Election) और प्रमुख

के लिए स्वय को शासक वर्ग की स्थिति में पहुँचाने के लिए स्वय को एक राजनीतिक दल में सुगठित करें प्रोर सामान्य निवचिन-पद्धति द्वारा निवचिन-मण्डत एवं राष्ट्रीय संसद् में बहुमत प्राप्त करने का बांबकारियो (विधानसभा, प्रशासन तथा त्याय-विभाग संस्वेन्यो) का जनेता द्वारा प्रत्याह्नान (Recall) की प्रत्यापना, स्थायो सेना के स्थान पुर सेक्टब्र जनता का सगुठन, स्वतन्त्र सावजनिक शिक्षा, राज्याधिकारियो को अमिको के समान ही वेतन देता प्रादि राजनीतिक 'योजना' की यही समाजवादी विशेषता है।"1

प्रपत्ती राजनीतिक सर्वोञ्चता सुरक्षित कर वेने के जपरान्त श्रीमको को अपने प्रमुख कार्य वा की सामाजीकरण (Socialization) की ओर उन्मुख होता चाहिए । पूजी के सामाजीकरण की यह प्रक्रिया कामक होगी क्योंकि पूजीवाद इतना सीए नहीं है कि उसे एक ही चोट में समाज क्या का सके । इस प्रक्रिया के अन्तर्गत वूँजीवादी राज्यों में मान्यता प्रान्त एक सरक्षित सम्पत्ति के श्रीधकारों तथा उत्तराद कर प्रक्रिया के अन्तर्गत वूँजीवादी राज्यों में मान्यता प्रान्त एक स्वान्त को ब्रुवादी किए काने वाले उपाय सभी राज्यों में समान नहीं हो सक्ते । "सान्यवादी घोपए। ज्या के अनुसार अत्यन्त जनति की सभी प्रकार के लिए तात्कालिक छुपाय ये हैं—(1) श्रीम पर व्यक्तिगत स्वामित्व का अन्त एक श्रीम के सभी प्रकार के लगात का सार्वजनिक उद्देश्य के लिए प्रयोग, (2) यातायात हुना सचार-साधनों, का राज्य हारा केन्द्रीकरण, (3) सांख (Credit) तथा बैंको पर राज्य का एकाधिकार श्रीर एक राष्ट्रीय वैक की स्वापता, (4) उत्तराधिकार के श्रीसकारों का श्रम (5) उत्तरोत्तर वढता हुआ भारी आवक्तर, (6) देश से भागे हुए और देशहीहियों की सम्पत्ति की जन्ती, (7) कारखानों, से वालकों को काम में कामों पर प्रतिवश्य एक सब वालकों के लिए तथा प्रकार का श्रम व्यवस्था, श्री से साम की स्वयस्था, श्रीधोतिक सेवाशों ,ियंशुकर कुषि सेवाशों की स्थापना, (9)-कुष्ति का उद्योग के साम साम की स्वयस्था, इसे श्री सके किए समान रूप से काम की स्वयस्था, श्रीधोतिक सेवाशों ,ियंशुकर कुषि सेवाशों की स्थापना, (9)-कुष्ति का उद्योग के साम साम की स्वयस्था, एक राष्ट्रीय कि कारखानों को विष्

'घोषणा-पत्र' मे कहा गया है कि अभिक सामाजिक सुवार का यह कार्यकम तभी धारम्भ होगा जब अभिको का राज्य पर अधिकार स्थापित हो जाएगा। किन्तु मावर्स के भाषणो से प्रतीत होता है कि यदि किसी समाजवादी शासन में सरकार उपयुक्त कार्यकम लागू करे तो उसमें अभिक बंग सरगर को योग दे सकता है। सन् 1847 के 10 घण्टे काम का ब्रिटिंग काल्मा (British Ten Hours Act) को मावर्स ने अभिको के लिए नैतिकतायुर्ण और आर्थिक रूप से लाभप्रद सतलाया था।

भावसं सामान्यतया नीति के सम्बन्ध में सैद्धान्तिक वक्तक्य वेने के विरुद्ध था। उसका विचार या कि इनसे प्रान्दोजन को प्राक्तियाली बनाने के लिए मजुदूरों के ब्यापक सहयों में बाधा पढ़ती है। सन् 1871 के उसने कहा था कि "मजुदूरों के पास कोई ऐसे तैयार ब्रादमं नही है जिन्हें वे जनता की प्राज्ञा पर प्रयोग में ला सके। वे यह जानते हैं कि उन्हें प्रपनी पुक्ति प्राप्त करने और इसके साथ समाज को उच्च स्थित में जाने के लिए, जिसंकी और वह दुनिवार रीति से अपने ही आर्थिक साधानों द्वारा बढ़ रहा है, वीर्षकालीन सथ्यों परिस्थितमों एव मनुष्यों की प्रतेक परिवर्तनकोंना ऐतिहासिक प्रक्रियाओं में से, गुजरता होगा।" चार वर्ष बाद गोथा-प्रोग्राम की ग्राचीचना करते हुए उसने स्पष्ट कबदों में कहा. कि "दुर्जनी कार्यक्रमों की अपने प्राप्त वार्या का करते कहा प्रक्रियाली कार्यक्रमों की अपने वार्या वार्य वार्य वार्य गाया ग्राचीनन के एक कदम कही अधिक महत्वपूर्ण है।"

मानसे ने अपना कार्यक्रम प्रस्तावित करते हुएँ यह स्पष्ट कर दिया था कि समाजनादी कालि तभी हो सकती है जब उत्पादन की अावृत्तिक ग्रांकियों और पूँजीपृतियों की उत्पादन ग्रांकियों में विशेष है विशेष उत्पादन ग्रांकियों में विशेष उत्पादन ग्रांकियों में विशेष उत्पादन ग्रांकियों में विशेष उत्पादन ग्रांकियों में विशेष उत्पादन ग्रांकियों के विशेष उत्पादन हों जाए। कोक्टर के अनुसार 'मानसे कि अनिक' उत्तरकालीन भाषणी में गृप्त पड्यांनकारी कायों के पित सन्देह तथा जिसा, अग्रांकित सहकारिता सगठन ग्रोर राजनीतिक दरागत कार्यों की सफराता से ग्रांस्था एवं विश्वास की भाषना प्रकट होती है। इनको वह अमजीवियों के लिए राजनीतिक परिपक्वता एव करित प्राप्त कर सकते के अर्थठत साधन समभने लगा था जिनकी सहीयता से वे उपयुक्त सम्य पर ग्रासनतन्त्र को हस्तगत कर सकते। "

मजदूरो द्वारा सर्वोच्चता प्राप्त करने के सम्बन्ध में मानसे ने प्रपने वक्तव्यो लेखो और ग्रन्थो में विभिन्न और कही-नहीं प्रस्पष्ट विचार व्यक्त निष्ट है, अर्त उसके विचारों की एकदम सही अभिव्यक्ति करना कठिन है (वैसे मानसे ने साधारणतया वह स्वीकार किया था कि राजसत्ता प्राप्त कर्त के साधन विभिन्न देणों और विभिन्न समयों में भिन्न-भिन्न हो सकते हैं। किसी काल और स्थान में सीधी <u>प्राधिक कार्यवाद</u>ों तो किसी स्थान से क्रान्ति और कहीं राजनीतिक ज्ञांवायरय की जनै-यानै प्राप्ति हैं कि तरीका हो सकता है। मिस्ते का वृद्धि-शेण अनुभव-मुनक था। वह सगटित हिंदा का समर्थन उस पिति में करता जब समाजवादी लोग हिंसारम इन से राजसत्ता प्राप्त कर सकते हो किन्तु समस्त अवस्वत प्राप्ति समाजवादी लोग हिंसारम इन से राजसत्ता प्राप्त कर सकते हो किन्तु समस्त अवस्वत प्राप्त कर सकते हो किन्तु समस्त अवस्वत प्राप्त कर साव प्राप्त कर सकते हो किन्तु समस्त अवस्वत प्राप्त कर साव प्राप्त कर प्राप्त द्वारा न प्रवास का साव के साव का बहुसत की प्राप्त के होगे पर ही ज्ञारीरिक बल प्रयोग द्वारा न प्रवास कर साव साव का का साव का साव

मानसं यद्यपि सिद्धान्तवाद का विरोधी था और ग्रुपनी अपूह-रनना में ग्रुनेक प्रकार के मानसं यद्यपि सिद्धान्तवाद का विरोधी था और ग्रुपनी अपूह-रनना में ज्ञिनिक प्रकार के विकासवादी और क्रान्तिकारी दोनों सममैत करने के लिए भी नैयार था तथापि उसके सिद्धान्तक और व्यावहारिक दोनों प्रकार की पत्नों में वर्ग-समर्प मृत्यूत है। यह वास्तव में उसके सैद्धान्तिक और व्यावहारिक दोनों प्राच्य पर प्रपना विकासों का केन्द्र-विवर्ष है। यहना से स्वर्धित वा वर्गाय प्रधानायकत्व' (Revolu-ग्राधिपत्य जमा लेना चाहिए और 'सर्वेद्धारा वर्ग का क्रान्तिकारी वा वर्गीय प्रधानायकत्व' (Revolu-ग्राधिपत्य जमा लेना चाहिए तथापि वह यह tionary or Class Dictatorship of the Proletariat) स्थापित कर लेना चाहिए तथापि वह यह सांवावादी भी मानता था कि अन्ततोगत्वा यह राज्य भी विलुप्त हो जाएगा क्यों कि जल उसके द्वारा समाजवादी भी मानता था कि अन्ततोगत्वा यह राज्य भी विलुप्त हो जाएगा क्यों का अधित ग्राविक्यकता व्यवस्था की स्थापना के तथ्य की प्राप्ति हो जाएगी तब उसकी सता एवं शक्ति की कोई ग्राविक्यकता व्यवस्था के तथा की कि 'सर्वहारा-वर्ग का क्रान्तिकारी या वर्गीय प्रविनायकत्व ग्रुप्ति में स्थापना के तथा यहा के मही रहेगी। यह स्मरणीय है कि 'सर्वहारा-वर्ग का क्रान्तिकारी या वर्गीय प्रविनायकत्व प्रविच्या प्रविन्त का व्यवस्था का स्थाप प्रविनाय विर्माण की सामर्य का नान्ता की परिधि के हारा प्रयोग होगा होगा और उसका प्राच्या इसका व्यवस्था होगा को सब प्रकार से कानूनों की परिधि के वाहर हो। मानस्य का प्रविन्ताय केवल यह या कि नवीन राजनीतिक सत्ता-सम्पन्न वर्ग पर प्रविकार वहर हो। मानस्य का प्रविन्ताय केवल यह या कि नवीन राजनीतिक सत्ता-सम्पन्न वर्ग पर प्रविकार करने पर परवच्युत सत्ता के समय के कानून वाह्यकारी नहीं होंगे।

यह कहा जा सकता है कि मानसे का कार्यक्रम कुल मिलाकर विकासवादी और क्रान्तिकारी यह कहा जा सकता है कि मानसे का कार्यक्रम कुल मिलाकर विकासवादी और क्रान्तिकारी होगें है (यह विकासवादी इस इस में है कि मानसे के प्रमुसार ''पूँ जीवादी समाज से से समाजवादी होगों है (यह विकासवादी इस इस के सोमा का स्नाविक हास के समाज का स्नाविक हमन हम के स्नार प्रजाताहिक फलस्वरूप होगा।'' मुब् इस सीमा तक भी विकासवादी है कि मानसे के अनुसार प्रजाताहिक फलस्वरूप होगा।'' मुब् इस सीमा तक भी विकासवादी है कि मानसे के अनुसार प्रजाताहिक फलस्वरूप होगा।'' मुब् इस सीमा तक भी विकासवादी है कि वह वर्तमान प्रणाती के शव पर नवीन का कार्यक्रम निश्चत हम से कि जिल का कार्यक्रम निश्चत हम सामाजिक वेंद्रों में परिस्थितियाँ अनुकूल नहीं है, वहीं वर्षों मुद्ध हिंसा और क्रान्ति के विना बाधारभूत सामाजिक वेंद्रों में प्रार्थिक परिवर्तन होना प्रसम्भव है। मानसे का कार्यक्रम क्रान्तिकारी इसलिए भी या क्योंकि वह वाया आधिक परिवर्तन होना प्रसम्भव है। मानसे का कार्यक्रम क्रान्तिकारी इसलिए भी या क्योंकि वह वाया आधिक परिवर्तन होना प्रसम्भव है। अग्नसं के हितो में शाव्यत विरोध है तथा वर्षो-सचर्ष एक वायुक्त परिवर्दीस आधिक कार्यक्रम होतिकारी है कि यह ''अपने आदर्श के प्रस्त परिवर्दीस आधिक कि लिए कोई सम्मान नही रखता और परिस्थित अनुकूल होने पर अपने उद्देश्य की सिद के लिए कोई भी कदम उठाने की तत्यर रहता है। अपवारिक प्रयवा परम्परावादी स्नीवत्य

कोकर: ब्राधुनिक राजनीतिक चिन्तन, पृथ्ठ 63

790 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास ्

की द्यारणाएँ इसे नहीं रोक मकती।" 'कम्युनिष्ट मैनीफीस्टो' मे मानर्स की यह घोषणा भी इसके

कान्तिकारी होने की पुष्टि करती है-

"साम्यवादी स्पष्ट रूप से घोषणा करते हैं कि उनका लक्ष्य समस्त प्रचलित अवस्थाओं को बलपूर्वक उलट देने से ही प्राप्त हो सकेगा। शासक वर्ग साम्यवादी कान्ति से कम्पायमान हो। अमजीवी वर्ग के पास श्व खलाओं के श्रतिरिक्त खोने को और कुछ भी नहीं है। सारा विश्व उनकी विजय के लिए है।"

वृग-सघर्ष के सिद्धान्त का आलोचनात्मक मुत्यांकन

मान्य का वर्ध-सघर्ष का सिद्धान्त काफो वजनदार हैं। समाज में सामाजिक वर्गों के प्रस्तित्व
से कोई इंन्कार नहीं कर सकता प्राय प्रत्येक सम्य समाज में लाम स्वार्ण, पर, वर्ण, प्रतिमा प्रािक
के बाधार पर मेद विद्यान रहे हैं। यह भी संदर्ण है कि राजनीतिक पत्ति को प्राप्ति के लिए विद्यान
वर्ग-सघर्ष ऐतिहासिक घटनाओं के निर्धारण में योग देते रहे हैं। प्राचीन भारत में राजनीतिक प्रमुता की
प्राप्ति ने लिए बाह्मणो और सन्यिगे के विभिन्न वश्रो मे चष्ठ होता रहता था, प्राचीन यूनान में
सनतन्त्रादियो और जनतन्त्रवादियों में प्रतिक लिए सघर्ष चलता रहता था, प्राचीन रोम
सनतन्त्रादियों और जनतन्त्रवादियों में प्रतिक लिए सघर्ष चलता रहता था और प्राचीन रोम
सहस्व पर वल वेकर समाजवास्त्र की एक वेहुत वडी सेवा की है। बही प्रथम विचारक है जिसन
ऐतिहासिक घटनाओं की वर्ग-हित और वर्ग-प्रवृत्तियों के सन्दर्भ में न्यास्या की है। सामर्थि के वर्ग सघर्ष
के सिद्धान्त के पल में यह एक वहा प्रमाण है कि इतिहास में सम्भवतः ऐसे उद्याहरण वहुत कम होगे
जब समाज के शोषित वर्ग की और से सघर्ष हुए बिना ही खासक वर्ग ने प्रपत्न प्रयिकारों का परिस्थान
कर दिया हो। जी कुछ भी प्रविकार शोषत वर्ग ने प्राप्त किए है वे उसे कठिन समर्थ के फलन्यस्थ ही
मिल पाए है।

लेकिन यह सब होते हुए भी मार्क्स का वर्ग सवर्ष का सिद्धान्त कट्तम ग्रालोचना का विषय

रहा है। इस सिद्धान्त के विपक्ष में दिए जाने वाले तर्क मुंख्यतः निम्नलिखित हैं—

1 सुमाज में केवल दो ही वर्ग नहीं हैं। आधुनिक युग में एक श्रक्तिकाली और महत्त्वपूर्ण मध्यमवर्ग का भी विकास हुआ हैं। इस वर्ग में भवन्वक, कुशाल कारीशर, कफ्तर, वर्गाल, डॉक्टर, इन्जीनियर आदि सिम्मिलित हैं। इस तरह माक्स की यह वोषणा कि समाज में सदा हो दो वर्ग रहेगे, सक्त तिद्ध हो रही है। सेवाइन ने ठीक ही खिला है कि—"यदि मार्क्स इंग्लैंग्ड को अपना आवर्ष मातता (इग्लैंग्ड में पूँ जीवादी कृषि-अवस्था और मध्यम वर्ग की प्रधानता रही है) तो सम्भवत उसका कार्ग मात विक्लेषण यह न होता।" पूँ कि मार्क्स ने वर्ग-सध्यं को विरोधी तस्त्रो के हम्हाद्भक विरोधो में देखा, इस कारण वह केवल दो मुख्य विरोधी वर्गों की स्वित के लिए बाब्य था परन्तु इसके परिणानस्वरूप सक्त कई भविष्यतार्थियों गवत सिद्ध हुई । मार्क्स ने जिन दो वर्गों की चर्च की है, उनकी काई स्पष्ट परिणान नहीं दी है, अर. फांसीसी व्यक्ति करवादी सो्स्स (Sorel) ने तो मायसवादी वर्ग को (इक

2 <u>मावर्स का यह कथन ऐतिहासिक दृष्टि से ग्रवल सिद्ध होता</u> है कि निम्न मध्युवर्गीय श्रीर ओटे-ओटे वुर्जुमा धन्त मे श्रमजीवी वर्ग के साथ मिल जाएँगे। उद्योग-प्रपान समाजों में वेतनभोगी. कर्मेंचारियो, विचीलियो, व्यावसायिक लोगों और छोटे दुकानदारों की वृद्धि हुई है जिन्हें मानसे की योजना में छोटे बुर्जुमा ही कहा जा सकता है। लेकिन फासिक्स ने यह प्रमाणित करें दिया है कि इस प्रकार के लोग सर्वहारा वर्ग में शामिल होने का इतना तीन विरोध करते. है जिसकी मानसे कल्पना भी नहीं कर सकता था।

3 मान्स ने यह भूल की है कि उसने सामाजिक वर्गों और प्राधिक वर्गों को एक ही समझा तथा वर्ग-संघर्ष को पोषक पूर्व कोचित वर्गों के बीच युद्ध बताया ब्राह्मणो, क्षत्रियों, धनतःत्रवादियों, पृद्रीशियनो श्रीर प्लीवियनों को ग्राधिक वर्ग मान लेने से पहले वर्ग एव वर्ग-चेतता की ग्राधिक वर्ग मान लेने से पहले वर्ग एव वर्ग-चेतता की ग्राधिक वर्ग मान लेने से पहले वर्ग एवं वर्ग-चेतता की ग्राधिक वर्ग मान लेने से पहले वर्ग एवं वर्ग-चेतता की ग्राधिक वर्ग मान लेने से पहले वर्ग एवं वर्ग-चेतता की ग्राधिक प्राधिक प्राधिक

<sup>1</sup> सेबाइन . राजनीतिक दर्गन का इतिहास, यण्ड 2, पू. 719.

वास्तव में वर्ग-संघर्ष की धारणा में एकदम लिप्त होने के कारण और अपने कान्तिकारी उद्देश्य के लिए उसका प्रयोग करने की अधीर उत्सुकता के कारण मानमें ने वौद्यित गर्म्भार विश्वेतगण नहीं किया विरूक इसका अस्पधिक सरल कर दिया । यह नहीं भूलना चाहिए कि इतिहास में किसी भी समय सम्माजिक वर्गों में यह दृढ़ना और उद्देश्य की एकता नहीं रहती जो वर्ग-समर्प के लिए आवश्यक है, उसमें ग्राम्वरिक विरोध करते हैं। पीपर के शब्दों में—

"वास्तव में शासक श्रीर शिसित वर्गों के हित में ब्रान्वेरिक विरोध इतना गहरा है कि कार्म के वर्ग-सिद्धान्त को एक खतरनाक एवं ब्रत्यधिक सरलीकरण समझा जाना चाहिए चाहे हम यह मान लें कि ब्रमीर भीर गरीव के मध्य सघर्ष का हमेशा आधारभूत महत्त्व है। भध्यकालीन इतिहास का एक महत्त्वपूर्ण विषय पोप श्रीर सम्राटो के बीच युद्ध शासक वर्ग के ब्रान्तरिक विरोधों का एक उवाहरण है। उस सघर्ष को शोपक श्रीर शोपित के बीच सघर्ष की सबा देना गलत होगा।"

4. वस्तुतः मानवता का स्वालक तत्त्व वर्ग-संधर्ष न होकर सामञ्जस्य की भावना है। समाज के ग्रनेक वर्ग विभिन्नताग्रों के होते हुए भी एकता के सूत्र में वेषे रहते है। हर वर्ग में सामाजिकता की भावना निहित होती है और सभी वर्ग समाज के हित के लिए कुछ न कुछ कार्य करते हैं। मनुष्य में सहमान के हित होती है और सभी वर्ग समाज के हित के लिए कुछ न कुछ कार्य करते हैं। मनुष्य में सहमान, त्याग एव सहानुभूति ग्रांदि के श्रेष्ठ गुएग भी विद्यमान होते है। इससे उन्कार नही किया जा किता। ग्रंत. समाज का विकास वर्ग-सचर्य न होकर सामाजिकता, सामाज्यस्य एव एकता की मावना से होता है। सामाजिकता, सामाज्यस्य एव एकता की भावना से होता है। सामाजिकता, सामाज्यस्य एव एकता की भावना से होता है। सामाजिकता, सामाज्यस्य एक एक स्वस्थ ग्रपराध किया है।

5 मानसं की मान्यता। है कि पूँ जीवाद के विकास के साथ-साण श्रमिक वर्ग दीन हीते जाएँ। जिसके परिणामस्वरूप उनमें जेतना का प्रादुर्भाव होगा। किन्तु इतिहास ने मानसं की इस मान्यता के गुला सिद्धकर दिया है। वास्तविकता यह है कि प्रथम महायुद्ध के बाद से इम्लंख्ड में पूँ जीवाद के विकास के साथ-साथ श्रमिको की समृद्धि में भी इतनी तेजी से वृद्धि हुई है कि ये श्राज पूँ जीपनियों की समृद्धि में साक्षीदार वने हुए है। साथ ही मानसं की यह धारएगा भी सत्य सिद्ध नहीं, हुई है कि श्रमिक वर्ग में भी जेतना खद्धतर होती जाएगी श्रीर समस्त कार्यकारी लोग एक हो जाएँगे। हम स्पष्ट देखते है कि समस्त वेतनभोगी व्यक्तियों में न तो श्रमिकवर्गीय जेतना ही श्राई है श्रीर न उनमे श्रमिक वर्ग के प्रति कोई सहानुभृति हो उत्पन्न हुई है।

े, वर्ग-सबपं के सिद्धान्त का प्रतिपादन करते समय मावर्ग सम्भवत यह करवाना नहीं कर सका था कि पूर्णीवाद स्वयं को वदसती हुई परिस्थितियों के प्रमुख्य हाल सकेगा। इस भूल के कारण योज मावर्स की पूर्णीवाद के विनाल की वारणां केवल एंक मृत्यकृष्णा वनकर रह गई है। ग्राज पूर्णीवाद ने उत्पादन-प्रदेशि में सुवार कर स्वयं को सकटों से मुक्त कर लिया है और परिस्थितियों के अनुसार स्वयं को ढालकर श्रमिकों का बहुत कुछ समर्थन प्राप्त कर लिया है।

7. मानसं भीर ऐंबिल्स ने यह विचार प्रकट किया था कि श्रमिक वर्ग की क्रान्ति सिन्निकट मा चुकी है क्यों कि पूँचीवाद धपने विनास के लिए पक चुका है। मानसं ने यह भी कहा था कि क्रान्ति सर्वप्रथम सर्वधिक प्रौद्योगिक-प्रधान देशों मे होगी। किन्तु मानसं का यह विश्वास प्रभी तक तो गलत ही मागिलत हुया है। प्रौद्योगिक दृष्टि से विकसित किसी भी देश में प्रभी तक कोई श्रमिक क्रान्ति नहीं हुई है।

<sup>1</sup> Poper: The Open Society and its Enemies, p 307.

नहीं हों रहा है और इस मध्यम वर्ग के लोग सर्वहारा वग प्रशासका हाकर उसका विस्तार नहा कर रह हैं, चैसा कि मैनीफेस्टो में उल्लेख हैं। ग्राधुनिक काल में मध्यम वर्ग सर्वहारा वर्ग की अपेक्षा पूँचीवादी वर्ग की ओर ग्राधिक सहानुभृतिनुर्ण है।

9. मार्क्न की यह घारणा कि समन्त समार के प्रजीपतियों का समान उद्देश्यों एवं हिती से संचालित होने वाला एक ही वर्ग है, मही मही है। सारे विश्व की वात ता छोड़िए, एक ही देश के ग्रसस्य भूमिपतियो, कारखानों के स्वामियो और उद्योगपितवो को एक ऐसा सफल पुँजीवादी वर्ग नहीं समका जा सकता जो-वर्ग-चेतना से पूर्णत: प्रेरित हो और जिसमे वर्ग की एकता की भावना विद्यमान् हो । यदि अन्तर्राष्ट्रीय दृष्टि से देला जाए तो त्रिटेन के पूँजीपृतियो और भारत तथा जापान के पुँजीपितयों में कुछ भी हितों की समानता नहीं है, बल्कि यह कहना अधिक सत्य होगा कि उनके हिता में मबर्प है। पुँजीपतियों की एकता तो मन्देहास्पद है ही, विभिन्न देशों के श्रमिकों के हितों में श्रीर भी कम एकता है। एक देश में पुरुष और स्त्री श्रमिको, कुशल तथा श्रकृतल श्रमिको और खेत तथा काले श्रमिको या वर्णेभेद के श्राचार पर श्रमिको मे जो सम्बन्ध पाए जाते हैं वे कार्ल मान्स की श्रमिक-एकता की घारणा को गलत निद्ध करते हैं । स्वय मान्से और ऐजिल्स और उनके बाधूनिक प्रनुवाधियों की श्रमिको को संगठित होने की वार-बार ग्रपीलें-यह सिद्ध करती हैं कि श्रमिको में कोई स्वामाविक एकता नहीं है । विश्व के श्रमिकों में अन्तर्राष्ट्रीय एकता की धारणा और 'श्रमिकों का कोई राष्ट्र नहीं होता' वी विचारवारा दोनो ही कल्पनाएँ नाय ही सिद्ध हुई हैं। विगत दोनो विगव युद्धों में विज्व के सारे श्रमिक तयाकवित वर्गे-चेतना की उपेका कर प्रयम-ग्रयने राष्टों की रक्षा करने में तत्पर रहे हैं ग्रार ग्राज भी वे राष्ट्र की सीमाएँ तोड़ नहीं पा रहे हैं। ये सब कारण हमे मानव-इतिहास को समक्ते की एक कुञ्जी का नाम कर वर्ग-सवर्ष के सिद्धान्त को ठुकराने की विवश करते हैं।

को एक कुटना का कार कर वापासवाय के खिद्धाल का कुरारान का विवास करते हैं।

10. मानसे वी इस मानवार के बिरुद्ध गुरुनीरतम आविष किया जाता है कि अन्त में अमिक

वर्ष की पूँ बीबारी वर्ष पर विजय होगी और ज्वहंग्रस वर्ष का ग्रहितायक्त स्वापित हो वाएगा । वर्ष-संघर्ष का अन्त निष्मत हुए से पूँ बीबाद के दिनाय और समाजवाद की स्थापना में होंगा । इंग्रेंगे कोई वैज्ञानिक ब्रांग्रार नहीं हैं। यह श्रारणा केवल साकांता और आजा की श्रीम्ब्युक्ति हैं, तक्यों पर आधारित तक्कस्मत परिपाम नहीं । यदि यह स्वीकार कर निया जाए कि श्रीमको और पूँ जीपतियों के बीज वर्ष-संघर्ष होगा और उसकी श्रीम्तम परिएति पूँ जीवाद के उन्मूलन में होंगी, तो यह आवरयक नहीं है कि मता श्रीचोधिक श्रीमकों के हाथ में पहुँचेगी, कासिस्ट श्रीचनाश्चाहों जैसे स्वयं विकटन भी है। यह भी हो सकता है कि "पूँ जीवाद के जिनाश का परिणाम नाम्यवाद न होकर ग्रारावकता ही जिसमें में एक ऐसी सामाचाही का जन्म हो जाए जिसमें उद्योगिक रूप में साम्यवादी आदर्गों से कोई सम्बन्ध न हो।" यह मानने के लिए भी कोई आधार नहीं है कि ममत्त देशों में सम्भन नहीं हो सकते हैं। परिणाम ही होते हैं। जो कुछ इस में सम्यव हुआ वह इस्लैंग्ड या क्रीम में सम्भन नहीं हो सकते हैं।

सिद्ध नहीं करता कि अभिक निश्चित हैंप से प्रशासन चैनाने की योग्यता से सम्पन्न होंगे.।

11. वर्ग-सबर्प का सिद्धाला एक दूर्यात थीर हानिकारक सिद्धाला है जो सहानुभूति, सहयोग एव आनुत्व के स्थान पर पूछा के प्रचार ही किसा देता है। घूणा विषव की उन्नायक कभी नहीं वन सहतो। केटलिन ना तो यहाँ तक सहना है लि "मार्क्स का वग-सबर्प का सिद्धाला हो आधुनिक करते, रोगे, यहाँ तक कि कासीबाद का यो उत्प्रदाना है।" समर्प तिनाश का लक्षण है, निर्माण का नहीं। यह पुढ का एक ऐसा नारा है जो एकदम निर्देश्य है। यह सिद्धाला अवश्य आत्महत्या के ममान प्रमाणित होगा जैवा कि प्राचीन शिव और सान्यवादी रोग में प्रमाणित हुछा। यह निर्दाल अप मं मध्यन के स्थान के सुर्या की सार्वजनिक हत्यांश्रो तथा उनकी सम्मत्ति के पूर्ण अपहरण के निए उत्तरवादी है।

<sup>1</sup> Laski : Conmunism. p. 87-88.

प्रो कोल (Cole) का विचार है कि 'मैनीफेस्टो' मे श्रमिक वर्गकी क्रान्ति कामार्ग निर्वास्ति करते समय मानसे पर इस्लैण्ड की तत्कालीन परिस्थितियों का पर्याप्त प्रभाव पडा था। उसे सम्बद्धानिक मे उत्पादन वृद्धि के कारण पूँजीपति वर्ग समृद्धिणाली और श्रमिक वर्ग दिख होता जा खु था। अधिमिक क्रान्ति ने उत्पादन शक्ति का विस्तार कर दिया था, तथापि धन की इस वृद्धि ने स्रोको को सुख-सुविधा देने को प्रयक्षा उनके दुख और, उनकी - अरक्षा को ही स्रधिक. बढाया था। किस के सुख-सुविधा देने को प्रयक्षा उनके दुख और, उनकी - अरक्षा को ही स्रधिक. बढाया था। किस के सुक्त श्रीक अपने से से 1845 में किस श्रीक अपने से 1845 में किस श्त रॉबर्ट ग्रोबन के नेतृत्व मे निमित 'Grand National Consolidated Trade Union' की विकलता के बाद चित्त होने वाले 'चाटिस्ट' आन्दोरन मे घोर सकट के कारण मुख्यरी के समस्त लक्षण मौजूद थे। ऐसी परिस्थितियों मे मावस की इस घारणा को बल मिलना अथवा उसका इस परिणाम र पहुँचना स्वाभाविक त्या कि पूँजीवाद का विकास श्रमिको की दशा को निरस्तर पतनोन्मुख करता है और पूर्णना प्रसन्तिक अभिन कभी एक ऐसा शतिकाती राजनीतिक जन-प्रान्दीलन करेंगे जो पूर्णना प्रसन्तिक अभिन कभी एक ऐसा शतिकाती राजनीतिक जन-प्रान्दीलन करेंगे जो मुजीबाद के नष्ट कर देगा। यदि 'कस्युनिष्ट मेनीफेस्ट्रा' दस वर्ष बाद की बदलती हुई परिस्थितियों में मुजीबाद के नष्ट कर देगा। यदि 'कस्युनिष्ट मेनीफेस्ट्रा' दस वर्ष बाद की बदलती हुई परिस्थितियों में वैयार किया जाता-सम्बद्धा संगोधित हो जाता तो सम्भवतः मानसं की धारणा कुछ भिन्न होती ।

🔾 म्राक्स का मूल्य एव अतिरिक्त मूल्य का सिद्धान्त (Marx's Theory of Value and Surplus Value)

'ग्रतिरिक्त मुल्य सिद्धान्त' (Theory of Surplus Value) का प्रतिपादन मानसे ने यह विश्वाने के लिए किया है कि प् जीवादी प्रसादी में पू जीमितियों द्वारा श्रुमिकी का किस प्रकार शोषए। किया जाता है। इस सिंडान्त का विवेचन √दान् केपिटल' में है। यह स्तष्ट कर देना प्रावश्यक है कि देश पिढान्त मे मार्क्स महत्वर्णन नहीं करता कि वस्तुओं की कीमत क्या होनी या उसमे उतार-चढाव गादि क्या होते है । <u>मार्क्स का महत्त-सिद्धान्त</u> की मतो का सिद्धान्त नही है । इस सिद्धान्त का मुख्य पहुँच्या तो यह प्रकट करना है कि प्ैजीपति श्रमिक को यथाओग्य पारिश्रमिक नही देते । वे श्रमिको मे र्थमका मनमानाः मूल्य अकित कर उनका शोषण करते है और स्वयं ऐसा करते हैं !

मानसे के मूल्य-मिद्धान्त पर रिकार्डों के सिद्धान्त का प्रभाव है। ग्रुपने ग्रथंशास्त्र की मीमाँसा की समूत पद्धति उसने (मार्क्स) रिकार्डी से यहण् की । मृद्ध्य का श्रम-सिद्धान्त (Labour Theory of Value) भी रिकार्डी से लेकर जुमने उसे ममाजवादी इस दिया । फिर भी प्रपनी मीनिकता प्रदा्वत ्रावण । वा रकाडा स-लकार जनन का ननावजाय का एवं । वार का जनन वारत्वजा का कार्यक के किस के अम् जीत (Labour Power) करते के लिए माससे कहता था कि रिकार्डों को श्रम के मृत्य के वदले श्रम-शक्ति (Labour Power) करते के लिए माससे के पूँ जीलाद के विकास श्रीर कै विषय मे विचार करना चाहिए। कीकर ने लिखा है कि, "माससे ने पूँ जीलाद के विकास श्रीर सामाजिक परिशामी की जो ब्याच्या की है. उसका मुख्य तत्त्व उसका-श्रतिरिक्त मूच्य (Surplus Válue) का मिद्रान्त है जिसे उसके मृत्य के श्रम सिद्धान्त (Labour Theory of Value) के ग्राघार पर स्थिर किया था। मृत्य के श्रम-सिद्धान्त का मन्तव्य यह है कि अन्त मे किसी वस्तु का विनिमय मूल्य उसके उत्पादन पर श्रम की मात्रा पर निर्भर है। यह सिद्धान्त मार्क्स से बहुत पहले प्रनुदार तथा उग्र सुवार-वादी मिद्धान्त-नास्त्रियो मे प्रचलित था। यह वास्तव मे एक भ्रगेजी सिद्धान्त था जिसका प्रतिपादन 17वी णताब्दों में <u>सर विज्ञियस पेरी ने</u> किया था। उसके बाद स्रन्य क्यांति प्राप्त सर्वशास्त्रियों मुख्यकर एडम स्मित्र बीर देविड रिकार्डों ने भी इस पर स्रवेक प्रकार से जोर दिया श्रीर इसमें संगोधन किया।" भागत कार अव अव स्थापक के प्रभाव को दर्गित हुए श्री वेषपर (Wayper) का कथन है कि 'मारखें मामलें के प्रथमित्वेल्य पर रिकाडों के प्रभाव को दर्गित हुए श्री वेषपर क्य है विश्वके अनुसार किसी नी का अतिरिक्त मृत्य का मिद्धान्त रिकाडों के निदान्त का ही द्यापक रूप है विश्वके अनुसार किसी नी पेस्तु का मृत्य उसमे निहित अप की मात्रा के अनुसान ने होता है, बगतें कि यह अम-उत्पादन की झमता

के उत्पान स्तर के तब्य हो।" मानर्स के मुल्य सिद्धान्त की ब्यास्मा करने के लिए मर्बयवम दो अन्दो —प्रयोग-मूल्य (Use Value) तथा विशिम्म मूला (Eschange Value) का प्रयं जान जना चाहिए (प्रिमोन-मूल्य का प्रयं ्याप्त तथा <u>भागामय नृत्य को प्र</u>त्यासाहुर क्याप्त निर्माण साहित तथा निर्माण स्थाप । रस्यु की उपयोगिता से हैं | किसी यन्यु ने त्रिनिमय मृत्य तब होना है जब उनमें मानस्त्रीय की सुद्ध मात्रा लग नाती है।

मानर्च का मत है कि प्रत्येक वस्त का प्रयोग-मुख्य (Use Value) इस बात पर निर्मर नहीं होता कि उस पर कितना मानव-अम ब्यय होता है । उताहरण के लिए वास भीर जल पर कोई मानव-अम बर्च नहीं किया जाता, मत: उतका प्रयोग अथवा उत्योग-मुख्य होता है । कियु किसी वस्तु का वित्तमु का लिए एक पर्व के लिए एक मजदूर को काणी अम करणा पड़ता है, अतः उदान वित्तमु कु लिए एक पर्व के लिए एक मजदूर को काणी अम करणा पड़ता है, अतः उदान वित्तमु कु लिए एक पर्व के लिए एक मजदूर को काणी अम करणा पड़ता है, अतः उदान वित्तमु कु लिए के लिए एक पर्व के तुए मानर्च ने निवा है कि—"एक वस्तु का मृद्य इसिए होता है कि जन्में नान्व-अम का उपयोग हुमा है । तब इस मूल्य की मात्रा को के साथा आए ! सम्बन्ध मात्र को कि कि नाम की मात्र को कि साथा का माप उसकी ब्रवित के है । अम की मात्रा का माप उसकी ब्रवित के होता है और अम-काल का माप सम्बाहों, वित्रसों में होता है । अब यह स्पट्ट है कि जिसके द्वारा किती वस्तु का मृत्य निवान्ति होता है, बहु अम-काल वा अम की मात्रा के वो उसाय के लिए बताबिक धीट के आवश्यक है। इस तम्बन्ध में प्रत्येक बत्तु को उसकी अपनी बेरी को बौतत नन्ता चाहिए। वो वस्तु में के मूल्य के अनुवात उस पर खंच अम-काल के अनुवात होता है। "

मान्से के मृत्य-सिद्धान्त के अनुसार क्षेम ही वस्तुओं के वास्तविक मृत्य का सृष्टा है।

मान्त ने पूँजीपति वर्ग और श्रमिक वर्ग में चलने वाले सतत सपर्य का मुख कारण अमेन अनिरिक्त मत्ये के दिखान्त को नाना है। उसका तर्क है कि प्रत्मेक वस्त का मत्य उस पर किए गए अस के प्रनुसार होता है। जिस बस्तु पर हमें जितना कम श्रम करना पड़ता है, वह उतनी ही सस्ती होती है। उदाहरण के लिए एक पड़ी को बताने में एक मर्बट्स काफी परिश्रम करता है, इसलिए उसका - मुख्य सस्ता. तहीं है जबिक एक फाउन्टेन पेन बनाने में उसने कम मेहनत करनी पड़ती है, यतः उत्तका मूल्य वहीं ने सस्ता होना है। ह्वा को प्राप्त करने के लिए मनुष्य को कोई मेहनते नहीं करनी पड़ती, ग्रतः वह नुष्ता में मिलती है। तात्पर्य यह है कि प्रत्येक वस्तु के मुख्य का निर्धारक श्रमिक का अन है तया जिन कीमत पर वह बाजार ने विकती है, इसमें बंहत अन्तर होता है। मार्क्स इस संतर का वस्तु का ग्रांतारक्त मून्य (Surplus Value) मानता है जिस बिना कुछ किए ही ये जीपात बीच ने ही हड़प जाता है। उदाहरण के लिए प्लेक्स फैक्ट्री में यदि एक मजदूर एक जुता बोड़ा बनता है तो उत्ते 8 निनते हैं, ग्रीर नान नो उस चुते-जोड़े में नगने वाबी सामग्री की कीनत 10 रुपया है। किन्तु वह जुता ब जार में 25 रुपये का विकता हैं, तो इस प्रकार 18 रुपये निकास देने के बाद 7 रुपये उस जूतें का मतिरिक्त मृत्य है जिसे फैक्ट्री का नालिक विना हाय-पैर हिलाए हड्डप जाता है। ईमानदारी से यह मजदूरों को ही निजना कोहिए या किन्तु पूँजी कि मक्दूरों की दिरिद्रता का अनुनिन ल'न उठा कर इस प्रतिरिक्त मुख्य से प्रपनी देवें भरता है और उन्हें दरिवता तथा भूख से मुक्ति नहीं पाने देता । यही कारण है कि नानिक भौर अभिक्र के बीव की खाई बढ़नी जा रही है और निरन्तर वर्ग-पुद्ध चलता रहता है। प्रतिरिक्त मूल्य की परिभाग में मार्स्ड ने लिखा है कि ' वह उन दो मुख्ये का अलार है जिन्हें एक नज़रूर पैदा करना है जो वह बास्तक में पाता है।"

प्रतिरिक्त मुद्दा के स्थिति का सार यह है कि प्रत्येक बस्तू का अस ती. मुख्य इस बात के निर्मारिक होता है कि उनके उस्तावन हो सामाजिक हरिट से उपयोगी किनती अम अब हवा है भीर "नाक्य का प्रतिन्त निरुक्ष यह है कि इन अबस्ताती (असिकों का बोधए, आदि) को सम्प्रत करने को एकमात्र उसाय व्यक्तिय पाहे, ब्यांव और मुनार्फ के सभी सुबोगों का बिनारा है। यह परिस्ताम कृतन नमाजबादी अवस्था के अस्तिर्वत ही सम्प्रत है जिसमें व्यक्तियत पूँची का स्थान सामूहिक पूँची के तेनी पीर तब न कोई पूँचीपति रहेगा और न मजदूर। सब व्यक्ति संस्कृति उसावक वन जाएँ। !"

<sup>1</sup> कोकर: बाबुनिक राउनीतिक विन्तन, पूछ 48-49.

मृतिहिक्त मूल्य के विद्धान्त का स्थानपूर्व के विश्लेषण करने पर साध्य हो जातर है कि मार्क्स ने उसके द्वारा तीन नियमा का प्रतिवादन किया वा—

(i) पूँजी का समय सिदास्त (The Law of Capitalist Accumulation) स्रष्ठीत् पूँजीपति सदेव इस बात की प्रोर प्रयत्नशील रहने है कि मशीनों के अनिकाधिक प्रयोग द्वारा श्रम की बनत और उत्पादन की मुद्धि हो।

(11) पूँजी के केरीयकरण का सिउम्त (The Law of Concentration of Capital) जिसका प्राथय है कि प्रतियोगिता द्वारा पूँजीपतियां की नत्या में हमी होगी, पूँजी का केररीयकरण होगा जिस पर केवत कुछ, व्यक्तियों का एकायिकार स्वापित हो आएगा प्रीर इस तरह से पूँजीपतियों का मन्त हो आएगा।

(III) कुटले ही बिद्ध का निपास्त (The Law of Increasing Misery) जिसके अनुसार अितयोगिता के कारण पूँ नीपनि अमिको का परयिक होगाएए करेंग जिसमें हुएटों में बहुत अधिक वृद्धि ही जाएगी, किन्तु इसके साथ-माथ असिको की कालित होगी। पूँजीवादी व्यवस्था में असिको की द्या प्रोचीय होगी और वे अपनी सुरक्षा के चिन् संगठित हो हर क्रास्ति द्वारा पूँजीवादी व्यवस्था का अन्त करने में सकल होगे।

ग्रालोचनात्मक मल्यांकन

मानसं के मृत्य तथा प्रतिरिक्त मृत्य के सिद्धान्त का महत्य प्राधिक सत्य की प्रयेक्षा एक राजनीतिक तथा सामाजिक नारे के रूप में अधिक है। वर्ष ज्ञास्त्र के प्रिटकोगा से यह सिद्धान्त गलत मान्यतायों पर प्राधादित है। यदि यह नस्य है कि अम के बिना पूँ जी का उत्पादन नहीं ही मकता, तो यह वात भी जनते ही सत्य है कि विना पूँ जी के अम भी उत्पादन नहीं कर मकता। उत्पादन में अम को ही एकमात्र मुक्तिय और पावध्यक तस्य मानता तथा अम को मजदूरी की ही उत्पादन का मृत्य निधिवत करने में न्यायोधिक अप सवस्त्र मानता तथा अम के मजदूरी की ही उत्पादन का मृत्य निधातिक तर्ति है जैमे भूमि, पूँ जी तथा सगठन अथवा सत्या मानति चौरता है जैमे भूमि, पूँ जी तथा सगठन अथवा सत्या मानति की यह भी गम्भीर भूल है कि उसने केवल बारीरिक अम को शारीरिक अम का गुणनकल मानता हास्यास्य है। पुगवस, जब पूर्ण, प्रतियोगिता का अभाव हो तब यह अम-मृनक सिद्धान्त कियानित नहीं हो सकता। मृत्य के सीमान्य उपयोगिता सिद्धान्त के अनुसार उपयोग-मृत्य को ध्यान में रखनो होगा। प्रतियतिन नहीं की सिद्धान्त की सीमान्य उपयोगिता सिद्धान्त के अनुसार उपयोग-मृत्य को ध्यान में रखनो होगा। प्रतियतिन नहीं की सालाने ना

्री यह सिदान्त सभी वस्तुओं पर लागू नहीं होता । यह यथार्थ और वास्तविक नहीं है और न ही तथ्यो पर प्राथारित है। पूजीबाद में श्रमिकों के बोयस को प्रदक्षित करने के सिवाय इसकी और कोई उपयोगिता नहीं है।

2. मानतं के सिद्धान्त ना यह मौलिक विचार ही गलत है कि बस्तु के मूल्य मे श्रीमक को दी जाने वानी मंजदूरी के सिवाय सम्पूर्ण श्रीतिरिक्त मूल्य पूजीपति द्वारा का जाने वाली चौरी है। मानते मूल जाता है कि श्रम मूल्य की निर्धारित करने वाले श्रनक तस्त्री में से एक हैं। बिना पूँजी के श्रम क्यर्थ ही रहुता है। श्रम की श्रपेक्षा यन्त्रों में पूँजी लगाने से अविक लाग होता है। वस्तुओं के उत्पादन के लिए पूँजी, मंजीन, कच्चा माल, वैज्ञानिक ज्ञान, प्रवन्ध-कोगन, सगठन-अमता श्रादि बावश्यक रूप से प्रपेक्षित हैं क्योंकि इन सबके महयोग के श्रभात्र में श्रीमक केवल प्रपने श्रम से कोई वस्तु उत्पन्न नहीं कर सकता। वस्तु के मूल्य-निर्धारण में श्रम के श्रलावा ये तस्त्र भी अपना निष्चित श्रमाव अनते है।

3. मानसं ने केवल शारीरिक श्रम को ही श्रम माना है, सानसिक श्रम की उपेझा करती है। 796 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

4 वस्तुओं के उत्पादन में अमिकों को उनका पारिश्रमिक होते के प्रतिरिक्त पूँजीपति को अस्य बहुत सी बीतों के लिए भी पर्याप्त झराशिक बाव करनी पृष्ठती है जिसकी प्राव्य बहुत सी बीतों के लिए भी पर्याप्त झराशिक ब्यंय करनी पृष्ठती है जिसकी प्राव्य करी पृष्ठती के सुधार, मशीनों की शिक्षसे वर्द, अमिकों, को सुविधाएँ प्रावि पर पूँजीपतियों को बहुत कुछ व्यय करना सडता है और वस्तुओं का पृत्य निविर्ण करते समय इस व्यय को भी ब्यान में रखना पडता है। यह सारा व्यय मानसे के तवाक्रियत प्रतिरिक्त , मूल्य

से ही होता है।

यह कहना भी ठीक नहीं है कि अतिरिक्त मुख्य से स्वयमेव नई पूँची का निर्माण होता है।
विदेश होता तो पूँजी बढाने के लिए नित नई जीविम चुठाने और ब्याज, शेयर आदि के आधार पूँची आप करते।
पूँची प्राप्त करने का प्रयस्त न करते।

6 मानसं न अपने प्रथ 'कृषिटल' के प्रथम बीर तृतीय खण्ड मे प्रतिरिक्त मूहस के सम्बन्ध में निराधी निकार प्रकट किंग है। प्रथम खण्ड मे उसने यह निक्कंप निकाला है कि जिस जुना में अभिका कि सख्या प्रधिक होगी उसमें कम अभिकों को उसमें यह निक्कंप निकाला है कि जिस जुना में अभिका कि सख्या प्रधिक होगी उसमें कम अभिकों निकाल समान होनी है। मानसे ते प्रयोग प्रथ वास्तव मे ऐसा नहीं होता। सभी उद्योगों में नाम की दर नगभग समान होनी है। मानसे ते प्रयोग प्रथ के तीसरे खण्ड (प्रचाप 9), में इम प्रापत्ति का उत्तर दिया है जो इत्ता प्रस्पद है कि उसे पूरी तरह समजना कि कि । प्रथम खण्ड में मानसे ने पदार्थ के निमय मूल्य के प्रतिपृत्ति किया है, जिनके तीमरे खण्ड में वह कहता है कि वस्तुओं को विनिमय-मूल्य उत्पादन के दोमों के प्राचीर पर निश्चित होता है। ये दोनों ही विरोगे कथन बहुत प्रसाति पैदा करते हैं। इस असगतियों, के फलस्वक्ष्य मानसे का मीलिक विद्वान हिंदी है। से स्वान ही गया है।

ा प्राप्त के प्राप्त किहान्त में मूल्य (Value), दाम (Price) आदि आब्दों का अस्पष्ट और प्रतिक्रित का से प्रप्राप्त किहान्त में मूल्य (Value), दाम (Price) आदि आब्दों का अस्पष्ट और प्रतिक्रित का से प्रप्राप्त किया है। उसने सामान्य मृजदूतों और मिल-मालिकों के जिस रूप का वर्षान किया है इस भी नान्यनिक है। उसने सभी महत्त्वपूर्ण आर्थिक खब्दों की मनमानी व्याख्या की है जिसमे उसका वास्तविक प्राप्तप्राय समक्ता कठिन हो। या है।

जिममें उसका वास्तीवक योभगाय सभकता कोठत हो गया है!

8. इन आ ने बनायों के प्रकाश में यवापि मायम का आंतिरिक्त मूल्य का सिद्धान्त पास नहीं
है, तथापि यह म्बीकार करना होगा हि यह सिद्धान्त एक ऐसा मूल तत्व है जो पूर्ण बीवाद का हृदय दिला
देने वाली विश्वीपिकायों का उद्धाटन करता है। इस बात से इक्तार करना कठिन है कि पूर्ण वीपतियों ने
प्रमिक्त की महनन पर अपनी विवासिता के महल खड़े किए है। चाहे उन्हें प्राप्त होने वाला सम्पूर्ण लाभ
प्रतिक्त मत्य ब है। गरन्तु उनके लाभ का एक बहुत बड़ा भाग ऐसी होता है जिसके वे किसी भी प्रकार के
प्रविकारी नहीं है। अपिकों और दरिज्ञों की उत्पीय अवस्था देखते हुए कहा जा सकता है, कि उनकी
प्रमायना का बहुत बड़ा उत्तरवादित्व पूर्ण विविद्यों पर है। मानसे का अविरिक्त मृत्य का सिद्धान्त इस
भत्य की शुष्टि करता है। कित्यय आलोक यह मानते हैं कि मजदूर श्रम करते सयय तो शोषित अल
हो होना है जेकिन बाद के स्वत्व हो जाता है। इसके उत्तर में मानमें ने कहा है कि शोपण की गति
मेही कसी। अभिकों का शोपएत उपभोक्ता के हम से भी होता है वयोंकि पूर्ण गतित हारा अधिकं मृत्य
पर वाजारों में विवय से दुई वस्तुए सबदूरों को भी खरीदनी पड़ती हैं। इस तरह कारखाने, वाजार
खादि सब उन्न शोधएत हम चलता रहता है। मावम के मुक्त निक्र के कुकरते हुए भी यह मानमा
पटेंगा कि पूर्णनीवादी अवस्था से श्रीकक को अपने अस्य का सुन्न मुल्य नृत्व नित्व ति सुता है। वास तर्व कार का स्वार

## मावर्स का राज्य-सिद्धान्त (The Marxian Theory of State)

मायस के दर्शन पर प्रव तक जो कुछ ग्हा गया है उसमें मार्स का राज्य सिद्धान्त बहुत कुछ स्पष्ट हो जाता है। मायसे का राज्य-सिद्धान्त उपके इतिहास की भौतिकवादी व्यारया की एक उपसिद्ध (Corollary) मात्र है। इस सिद्धान्त द्वारा पूँजीयाद के साम्यवादी व्यारया में आने के मूलत कान्तिकारी स्वरूप पर और भी घषिक प्रकाण पढता है। मार्ग्स इस बारे में मौन है कि क्यान्ति के बाद समाज की क्या रचना होगी और राज्य के यया कार्य होंगे, तथाण उनकी और प्रांज की रचनाएँ राज्य सिद्धान्त को अवस्य ही स्पष्ट करती हैं।

राज्य का प्रस्परागत अथवा प्राचीन विद्वारत राज्य को एक निगमात्मक समृह् (A Corporate Group) मानता है जिसमे विभिन्न समृह प्रयवा वर्ग सबके सामान्य कल्याण के लिए परस्पर सहयोग करते हैं। अरस्तु के वहुर्चीचत णब्दों में 'राज्य का जन्म जीवन के लिए हुआ है और ग्रुप जीवन के लिए हुआ है और ग्रुप जीवन के लिए हुआ है और ग्रुप जीवन के लिए उसका श्रेस्तित्व है।' राज्य जन परिस्थितियों को जन्म देता है जिनमे रहकर प्रत्येक नागिरक अपने व्यक्तित्व लूपों और स्वतन्त्र विकास करता है। राज्य गक ऐसा घरातल प्रवान करता है जिस पर मनुष्य नागिरिकों के रूप में मामान्य कत्याण की वृद्धि के लिए पारस्गरिक सहयोग त्री और उन्मुख होते है तथा जाति, वर्ण, धर्म, वर्ग ग्रावि ती सकुचित भावनाथों से ऊपर उठने कान्त्रयस्त करते हैं साराँच में, राज्य एक 'सार्वेचिक समुदाय ग्रयं सर्वेच्यापी ममृह' (A Universal Association) है' जो 'समाज के विभिन्न तस्त्रों में लिपतस्तुलन कायम रखने' का प्रयास करता है। लॉस्की (Laski) के ग्रव्यं में, '''।ज्य ग्रयंनी नेति से नागिरकों के सन्यन्यों को इस भीति सन्तुनित करने का ग्रयंत करता है कि प्रत्येक नागिरक यदि चाहे तो मानव व्यक्तित्व का पूर्णतम विकास कर सके ''1

किन्तु प्रावर्सवादी सिद्धान्त राज्य के इस परम्पराशादी सिद्धान्त से असहमत रे। प्रावर्म के अमुसार राज्य मर्थ-इंटियाएं को अपना उद्देश्य समझने वाला समुदाय न कभी रहा है प्रीर नकभी हो सकता है। "यह तो संदेश एक ऐसा संगठन रहा है और सदेव ऐसा है। "ए "जीवादी वर्ग ने वर्तमान प्रतिक्रिये प्राधिक वर्गों पर शासन करता है और उसका शोपण करता है।" ए "जीवादी वर्ग ने वर्तमान प्रतिक्रिये-राज्यों में राज गितिक मित र अपना अस्तिक विश्व र अधिकार (Exclusive Sway) स्वापित किया हुआ है। "कंन्युनिस्ट मैनीकेस्टा" में यह उस्लेख है कि आधुनिक राज्य की कार्यपालिका सभी पूँ जीवादियों के सामान्य प्रामनों के प्रवस्य के लिए एक सिर्मित मात्र है। ऐंजिल्स राज्य की कार्यपालिका सभी पूँ जीवादियों के सामान्य प्रामनों के प्रवस्य है। स्वार्म है। में एवंजिस राज्य को लेटो और अरस्त्र है समान स्वाभाविक समुदाय (Natural Association) नहीं मानते। उनके मत में राज्य का जन्म इतिहास की प्रक्रिया में उस समय होता है जब समाज ऐसे वी विरोधी गुटो में विभक्त हो जाता है जिनके दित परस्वर दक्तरात है और उनमें कोई सामञ्जस्य स्वापित नहीं हो सकता। दूसरे शब्दों में राज्य 'वर्ग-सचर्च' की उत्पत्ति है। यह 'आधारभूत आर्थिक डांचे धर्मात दल्याहम के समक्ष्यों पर उत्पादन के भौतिक साचनों के स्वामियों द्वारा प्रपनी मुरक्षा के निए खडा किया हुमा ऊपरी ढांचा है। 'राज्य के उद्देश्य 'प्रधान वर्ग को अधीनत्थ वर्गों का प्राचल वर्ग करते, प्रपनी सम्पत्ति के रक्त और उस्ते चुनीती देने वाले समस्त की अधीनत्थ वर्गों का श्वात करते, प्रपनी सम्पत्ति की रक्त की सारी पशीन और प्रदत्त में राज्य की समस्त की वारणा है कि जानन होता प्राचल को सुरक्षित रखने के लिए ही है।' स्वात की सारीता पर योगते है। सास्त की प्रयाला है कि जानन हारा धासक करते अपनी इच्छाओं को आसिता पर योगते है। सासन का प्रयोग दुर्जुं आ लोग निम्म वर्ग के सोयए के लिए करते प्राप्त है। रायम का प्रयोग दुर्जुं आ लोग निम्म वर्ग के सोयए के लिए करते प्राप्त है। राज्य का प्रयोग दुर्जुं आ लोग निम्म वर्ग के सोयए के लिए करते प्राप्त के शाय ही ही। साराय पर पर्ति है। सासन का प्रयोग दुर्जुं आ लोग निम्म वर्ग के सोयए के लिए करते प्राप्त करते प्रयान हो।

मानस को चारणा है कि ग्रासन होरा वास्कि वर्ष अपना इच्छामा का बाासता पर वायत है। बासन का प्रयोग बुजुँबा लोग निम्न वर्ग के बाविष्क के लिए करते घा रहे है। राज्य एक ऐसी सस्या है जो अभिकों के ग्रतिरिक्त मूल को छोनने में पूँजीपतियों को सहायक है। पूँजीवाद के हिंदों की रक्षा के लिए राज्य न केवल पुलिस प्रोर सैनिक बक्ति की व्यवस्था करता है विक्त राज्य की न्याय-प्रणाली भी 798 पाश्चात्यं राजनीतिक विचारो का इतिहास

इसमें सहायक होती है। राज्य के राजद्रोह विध्यक कानून ऐसे बनाए जाते हैं जिनमें अमिकों का पूँजी-पितयों के विरुद्ध विद्रोह करना किन हो जाता है। और तो और, शिक्षा एवं धर्म जैसी सांस्कृतिक सस्याओं का प्रयोग भी श्रमिकों के दमन हेतु किया जाता है। आधुनिक पूँजीवादी राज्य धर्म-सस्याओं के माध्यम से श्रमिकों की चेतना को दबाते हैं और उनके मन में यह भावना भरने की चेंच्टा करते हैं कि राज्य के विरुद्ध विद्रोह ईश्वर के प्रति पाप है। पूँजीवादी राज्य की श्रैक्षाणिक सस्याएँ श्रमिकों में माज्ञा-पालन और समर्थेण की भावना भरने का कार्य करती है।

मार्क्स के इस राज्य-सिद्धान्त के कुछ निम्नलिखित निहितार्थ (Implications) प्रकट

होते हैं—

1. राज्य वर्ग-सवर्ष की उत्पत्ति एव अभिज्यक्ति है। यह सबैव ऐसा समुदाय रहा है और रहेगा जिसके द्वारा एक आर्थिक वर्ग का नियन्त्रण और कोषण होता है। "कहीं, कव और किस हद तक राज्य का जन्म होता है यह प्रत्यक्ष रूप से इस बात पर निर्भर करता है कि कव, कहाँ और किस हद तक एक राज्य विशेष में विरोधों में सामञ्जस्य स्थापित नहीं हो सका, और इसी के व्यतिक्रम से राज्य का अम्तित्व यह सिद्ध करता है कि वर्ग सम्बन्धी विरोधों में कभी सामञ्जस्य स्थापित नहीं हो सका, और इसी के व्यतिक्रम से राज्य का अम्तित्व यह सिद्ध करता है कि वर्ग सम्बन्धी विरोधों में कभी सामञ्जस्य स्थापित नहीं हो सकता।

 वर्तमान पूँजीवादी राज्य मे श्रमजीवी वर्ग कभी ग्रास्था नही रख सकता नयोकि उसमें पूँजीपितयो <u>वारा जसका जोधमा होता</u> है। ससद् गृष्ण मारने की दुकान है और समद्-सदस्य पूँजीवाद के बकील। ऐसी स्थिति मे श्रमिक तो राज्य के प्रति केवल निरन्तर विरोध का खैबा ही श्रपना

सकते है।

3 राज्य एक दमनकारी समुदाय है जो वर्य-भेदों को कायम रक्कर वर्ग-विशेषाधिकारों का पोषण करता है। वर्तमान पूँजीवादी राज्य में जनहितकारी प्रतीत होने वाले कार्ये, जैसे यातायात, स्वार-ज्यवस्था में जनति वास्तव में अप्रत्यक्ष रूप से श्रीमको के दमन के लिए ही है। राज्य का यह समनकारी स्वरूप तब पूर्णत. प्रकट हो जाता है जब वह राजद्रीह का आरोप लगाकर श्रीमको की हडताल श्रीदि को कुचलता है।

4. द्वाद के सिद्धान्त के ब्राधार पर माक्य ने बतलाया है कि भविष्य मे राज्य नहीं रहेगा श्रीर एक वर्ग-विहीन, राज्य-विहिन समाज की स्थापना होगी ! जब श्रमजीवी वर्ग की विजय के परिणाम-स्वरूप पूँजीवादी सस्या के रूप में राज्य नष्ट हो जाएगा तो सार्वजनिक कार्यों का "राजनीतिक स्वरूप जाता रहेगा श्रीर सच्चे सामाजिक द्वितों की देखभाल करने के लिए साधारण प्रशासकीय कारण

वन जाएँगे।"

5. पूँजीवादी समाज वर्ग-समय एवं श्रमिको के भोषए। का ग्रीष्ट्रातिशीझ अन्त करने के लिए एकमात्र ज्याय कालित है और क्योंकि पूँजीवादी स्थवस्था में राज्य शोषक वर्ग की सहायता करता है स्टेर इसके लिए वह भरपूर वल प्रयोग करता है, इसीलिए राज्य का अन्त उससे अधिक बल अयोग द्वारा किया जा सकता है। पावर्स के अनुसार राज्य को समाप्त करने के लिए पहले उस पर से कालि द्वारा पूँजीपियों का ग्राधिपरंथ समाप्त किया जाए और फिर जब तक पूँजीवादी त्त्यों का प्रएतिया विनाश न हो लाए, राज्य पर अभिकों का श्रधिनायकत्व रहे क्योंकि श्राक्त की रक्षा के लिए शिक का प्रयोग आवश्यक है।

6 श्रमिको का श्रधिनायकत्व वर्गविद्वीन समाज की स्थापना से पूर्व की तकान्तिकालीन (Transitional) <u>अवस्था है । नावर्स</u> ने अपने :Criticism of the Gotha Programme' से लिखा है, "पूँजीवादी श्राँद सायवादी समाज के बीच एक को दूसरे से परिवर्तित होने का क्रान्तिकारी काल रहता है। इसी के सनुरूप एक राजनीतिक सक्रान्तिकाल भी होता है जो केवल क्रान्तिकारी श्रमजीवी वर्ष की तांगायाही ही हो सकता है।"

काले मावसं घोर वैज्ञानिक समाजवाद तथा मावनं के पुरंवर्ती विचारक 799 १९० प्रतारि ट्रेनिट निटारिटर्स सर्वेहारा वर्ग के प्रविनायकस्य के ग्रन्तांत राज्य में वर्गनसर्थ का ग्रन्त हो जाएगा ग्रीर

सर्वहारा वर्ष के प्रविनायकत्व के प्रत्निति राज्य में वन-सप्त की प्रत्न ही जाएगा श्रीर स्माज में सभी के न्वतन्त्र विकास के लिए छतं होगी प्रत्येक व्यक्ति का स्वतन्त्र विकास स्व स्व अपवीची प्रियेक प्रजातन्त्र के पक्ष में मार्थ्स यह तर्थ देता है कि राजनीतिक प्रजातन्त्र के अन्तर्येक भी जब तक उत्पादन के साधनी पर थोडे से ही व्यक्तिया का स्वामित्व रहता है, व्यवहार से एक प्रकार का (वर्षीय) प्रविनायत्त्र कावम रहता है। यार्स के प्रनुसार सर्वहारा वर्ष का प्रविनायकत्व एक प्रकार से मजदूरों के प्रजातन्त्र का रूप धारण कर तेता है। जहाँ पहले प्रगार के राज्य में वर्ष-भेद कायम रहते है और पूजनावी जासन का स्वामित्व ऐसे ही भेदो पर निर्मार रहता है, वहाँ दूसरे प्रकार के अधिनायकत्व का उद्देश्य भंभी वर्षों का उत्पूजन कर धपने प्रन्त के लिए मार्ग प्रशस्त करना होगा। सर्वहारा-वर्षीय विधानयकव्यक के वारे में सेवाइन के ये थव्य उल्लेखनीय हैं—

"वर्गविहीन समाज से भी ज्यादा पहत्त्व का चरण सर्वहारा-वर्ग का ग्रधिनायकवाद हे जो मावर्म और ऐंजिल्स के अनुसार सर्वहारा-वर्ग की ऋान्ति के तुरन्त बाद स्थापित होता है। इस अवस्था में यह करपना की जानी है कि सर्वहारा-वर्ग शक्ति हस्तगन कर एक ऐसे राज्य का निर्माण करता है जो वल का प्रयोग करता है। इसिनए सर्वहारा-वर्ग की अधिनायकवाद भी वुर्जु आ राज्य की भाँति ही वर्ग-मत्ता का साथन होता है। उसका कार्य यह होता है कि वह विस्थापित पुँजीवादी राज्य की नीकरणाही को नष्ट करे. उत्पादन के साथनी को सार्वजनिक सम्पत्ति के रूप मे परिवर्तित करें और यदि पुँजीपति वर्ग प्रतिकान्ति का प्रयत्न करे तो उसे दवा दे। जब ये कार्य हो चुकेंगे, नभी सम्भवत राज्य के लाप होने की प्रक्रिया ग्रारम्भ होगी। सर्वहारा-वर्ग का ग्रियनायकवाद कितने समय तक कायम रहेगा, यह वात पूरी तरह से करपना पर छोड दी गई है। मार्क्स तथा ऐजिल्स ने सर्वहारा-वर्ग के ग्रविनायकत्व का ग्राप्ते सामाजिक सिद्धान्त के एक महत्त्वपूर्ण भाग के रूप मे निकास नहीं किया। तत्सम्बन्धी मुख्य वात सन 1847-50 के फ़ाँम के क्रान्तिकारी उपद्रवों से सम्बन्ध रखती हैं तथापि यह बात निश्चित थी कि यदि वर्गविहीन समाज को एक वास्तविकता बनना है, तो यह एक दिन मे नहीं हो जाएगा । इसके तिए एक सक्रमण काल की ग्रावश्यकता होगी। यन 1850 के बाद यरोप की राजनीति में कान्ति का महत्त्व कम हो गया था और वह शान्तिपूर्ण पथ पर ग्रमसर होने लगी थी। फलत इस विषय का आगे विवेचन ग्रावश्यक हो गया था। इस सकल्पना को सन 1917 में लेनिन ने ग्रहण किया ग्रीर उसे कान्तिकारी मार्क्सवाद के पूनरुत्यान का एक साधन बनाया। लेनिन की क्रान्ति की सफलता ने इसे भावनिक राजनीतिक चिन्तन के लिए एक महत्त्वपूर्ण विषय बना दिया है ।"1

जब राज्य वास्तव मे सम्पूर्ण समाज का प्रतिनिधि वन जाएगा और वर्ग-भेद न रहेगे, तो राज्य ग्रनावश्यक हो जाएगा। इस ग्रवस्था मे 'वाद' और 'प्रतिवाद' का अन्तिम 'समन्वय' और 'ग्रावश्यकता' के राज्य से सठकर मनुष्य समाजवादी स्वतन्त्रता के राज्य में प्रवेश कर जाएगा।

राज्य-सिद्धान्त की ग्रालोचना

माससे के राज्य-सिद्धान्त का खण्डन उसके वर्ग-मध्ये के सिद्धान्त के खण्डन मे ही निहित है। ग्रत इतना ही जिल्ला पर्याप्त है कि राज्य-सिद्धान्त की इस मामसंवादी घारएग को मान्य नहीं उहुराया जा सकता कि राज्य वर्ग-प्रयुक्त और दमन का यन्त्र है। मामसंवादी सिद्धान्त राज्य के अधिक पूर्ण ग्रीर प्रिक सच्चे त्वरूप की उपेक्षा कर केवल एक रोग-प्रस्त राज्य का अध्ययन करता है। यद्धार यह सत्य है कि शासक वर्ग सदैव ही सकीएं स्वायों से मुक्त नहीं रहा है और अनेक प्रवसरो पर उसने वर्ग विशेष के हितो की सिद्धि का प्रयाम किया है, उपाप इन्ही उद्धाहरणों का प्राप्त्रय लेकर राज्य के सम्पूर्ण सिद्धान्त का निर्माण कर देना एक ऐसी ही बात है जैसी चोरो, डाकुग्रो, हत्यारों ग्रादि के प्रयाद प्रयाद प्रयाद प्रयाद केवल स्वाया प्रयाद प्रयाद केवल स्वाया के लिए विश्व में प्रयादि की रचना करना। प्रनेक शासक प्रयान न्यायप्रयान ग्रीर उदारता के लिए विश्व में प्रयादित हैं। उन्होंने प्रयाना समग्र जीवन मानव-समाज के कह्याएं में लगा दिया था।

<sup>1</sup> सेबाइन राजनीतिक दर्धन का इतिहास, पृष्ठ 746.

## मार्क्स का मूल्यांकन (An Estimate of Marx)

मानसं की प्रणक्षा धौर प्रातोचना के पुत बिंच गए हैं । साम्यवादियों ने उसे एक यवतार जैसी प्रतिष्ठा दी है तो पूँजीपति युट ने उसे सम्यता धौर मैशी का शत्र तक कहा है। से किन उसके सानाचक भी यह स्वीकार करते हैं कि भिक्त देसे एक ऐसी दार्थों निक विचारधारा का जनक था जिसने वाधुनिक विच्य के राजनीतिक, सामाजिक और आधिक स्वरूप पर क्रान्तिकारी प्रभाव डाला है, जिसका नाम ससार के करोडों लोगों की जवान पर है, जो ससार की एक बडी जनसस्या का मसीहा है धौर जिसकी राचनाओं को करोडों लोगे की जवान पर है, जो ससार की एक बडी जनसस्या का मसीहा है धौर जिसकी राचनाओं को करोडों लोग अद्धा धौर सम्मान से पढ़ते हैं। इसमें सन्देद नहीं कि श्रवनि सामाजें की अस्पण्टताओं और अस्तिवरोधों के बावजुद मायसे । 9वी शताब्दी का सर्वाधिक प्रभावशाली व्यक्ति अस्पण्टताओं और अस्तिवरोधों के बावजुद मायसे । 19वी शताब्दी का सर्वाधिक प्रभावशाली व्यक्ति था। हम अतीत को ल या वर्तमान को, यह स्वीकार करना होगा कि मायसे को विच्य के वर्वाधिक महत्त्वपूर्ण राजनीतिक दार्थोंनिकों की पिक में स्थान प्राप्त है जिसने एक नवीन वान्तिकारी विचारधारा के हारा विच्य इतिहास की वशा ही बदल दी। मायस हो प्रथम वैज्ञानिक समाजवादी होने का अंग्र प्राप्त है । इस सम्बन्ध में मायसे को दूरविधता और सफरतता तथा प्रभाव का मुल्यांकन करते हुए वेपर के ये विचार उल्लेखनीय है—

"मानर्स, वास्तव मे, 19वी शाताब्दी का सर्वप्रथम समाजवादी लेखक नही था। उससे पूर्व भी सामाजिक विचारों की प्रचुर प्रसल उम चुकी थी। स<u>ेंट साइमन तथा स्कूजोर (</u>Guizor) वर्गमुद्ध के विचार का प्रचार कर रहे थे। <u>प्रोचाँ (</u>Proudhan) यह वता रहा था कि सम्पत्ति का प्रतिशय सचय चौरी है। <u>योवन (Owen)</u> का विकास था कि नवीन प्रीचांपिक युग प्रतियोगिता का नहीं, सहयोग का गुग होंगा मान्स<u>सें इन व्यक्तियों को मुसाय्तां रिष्ट वे वेखता था। वह उन्हें स्वरानतोकीय (Utopian) समाजवादों कहता था। उन्होंने सुन्दर सुनायों से सुनहरे सपने तो देखे, परन्तु गुनाव के पिये उगाने के लिए मिट्टी तैयार नहीं की। उन्होंने पूँ जीवाद की शृदियों पर ही व्यान विया, पूँ जीवाद पर नहीं। उनको वृष्टि तकहींन थी। जो भी ही, इन समाजवादियों ने समाजवाद के अवन-निर्माण के लिए इंटे तथा गारा जुटाया। उन्होंने ही समाजवादी-समाज के विचार को मान्यता दिलवाई। उन्होंने पूरव के श्रीमक सिद्धान्त को विस्तृत किया परन्तु कुल मिलाकर वे यसफन रहे, जबिक मानर्स अपने समाग्वाद में सफन रहा। मानर्स की सफतता का कारण उसका एक ही साथ दिन्न, "विच्यद्रप्टा तथा राजनीतिक एव धर्यशास्त्रीय सिद्धान्तों का वैज्ञानिक क्षत्र र रहे, जसि मी हिन्न की सिद्धान्तों के प्रयत्न के खन्म करता है। कमी निर्मे उसके प्रवत्न के खन्म के खन्म में इस सामाजिक विकास का दार्जनिक विचार प्रस्तुत करता है। कमी-कभी उसके प्रवत्न के खन्म के स्वान के खन्म कि हमी का विद्यान है। कमी किया प्रस्तुत करता है। कमी-कभी उसके प्रवत्न के खन्म के खन्म विद्यान के खन्म करते मिलते हैं और कभी विरोध।" अपनर हिन्न स्वान्य करते स्वानिक एक स्वर्ध का सम्वर्ध करते है। कमी कभी उसके प्रवत्न करता है। कमी कभी उसके प्रवत्न के स्वर्ध व्या विद्यान करता है। कमी कभी उसके प्रवत्न करता है। कमी कभी उसके प्रवत्न क्या है। कमी क्या प्रस्तुत कभी विरोध।" अपनर हुतरे का सम्यन क्या स्वर्ध क्या होन कि सम्पत्त करते हैं। कभी विरोध।" अपनर हुतरे का सम्वर्ध क्या विद्यान के स्वर्ध के स्वर्ध के स्वर्ध करते हैं। कभी विरोध।" अपनर हुतरे का सम्वर्ध करते हैं सुतरे क्या विद्य स्वर्ध करते हिन्न करता है। कमी विरोध।" अपनर स्वर्ध करता है। कमी विद्य सुतरे का स्वर्ध का स्वर्ध करता है। स्वर्ध करता है। कमी विद्</u>

"तर्कहीनता सदा ही निवंत्रता का स्रोत नहीं होती । मावसें ने धर्म और विज्ञान के सयोग से युग की महान सेवा की हैं । पुरातन के प्रीमियों के निष् उसके पास धर्म की तथा नदीनता के पुजारियों के लिए उसके पास बिजान की पिटारी है उसका समाजवाद प्रकास को नवीन किरए हैं । प्रपने अनुवासियों के लिए उसने धर्म का नवीन स्तर तथा मुक्ति का सानन्दमय मार्ग सुस्थिर किया है । उसने एक ऐसे सर्वों का सुजन किया है । उसने एक ऐसे सर्वों का सुजन किया है जो हसारी पृथ्वी पर ही है।"2

मानसं यद्यिष पूर्वाबहो और पूर्व-वारत्याओं से पूर्यंता मुक्त नहीं था, तथापि उसने वैज्ञानिक हम से अपने विचारों का प्रतिपादन कर आधुनिक जगत को एक अमूल्य देन दी। जो समाजवाद मानसं के पूर्ववर्ती विचारों के हाथों में एक उपहास की वस्तु बन गया था उसे मानसं ने एक गम्भीर और सार्यपूर्य विषय बनाकर विद्वत्-समाज में प्रस्थापित किया। मानसं के अध्ययन में हमें कमबदात के दर्यन होते हैं और हम इस बात को झुठला नहीं सकते कि उसने तथ्य को इतिहास से एक प्रकर् प्रध्ययन को एक तर्कसभत, वैज्ञानिक और साथ ही नूतन दिला प्रदान की । मार्स ने भौतिकवाद को चिन्तन का धाधार वनाकर सामाजिक जीवन के यथार्थवादी घ्रध्ययन को सामने ला पटका, सामाजिक सस्यायों के सचालन में ग्राधिक कारकों के बास्ययन को सामाजिक ग्रास्त्रों के अध्ययन को साक्ष विज्ञा है सामाजिक ग्रास्त्रों के अध्ययन को साक्ष विज्ञा है सामाजिक ग्रास्त्रों के अध्ययन को साक्ष विज्ञा है सामाजिक ग्राधिक प्रणाली की अध्ययन सिंह की भीर इस तरह स्वयं को प्रभावगाली सामाजिक दार्शनिकों की अधिम पिक्त में लो बेंडाया।

मान्सं के प्रभाव ग्रीर प्रसार के बारे में विद्वानों ने शिक्तशाली शब्दों को खोज-खोजकर अपनी सम्मितियाँ प्रकट की हैं। लास्की ने लिखा है कि मान्से ने साम्यवाद को कोलाहल से उठाकर एक सशक्त ग्रान्दोलन का रूप दिया—ऐसे ग्रान्दोलन का जो कि सिद्धान्तो पर ग्राधारित है। मान्से ने भ्रामि को को ना प्रस्पाठित ग्रीर दिखरे हुए थे, एक ग्रन्दर्राष्ट्रीय सगठन के रूप में परिवर्तित कर दिया। हमें मान्सं के कार्यों का सार किसी विशिष्ट प्रार्थिक सिद्धान्त के रूप में न लेकर भावारमक मानना चाहिए जो उसके जीवन के क्येय को संग्रीए हुए है। <u>भावसं निस्सन्देह वह प्रथम समाज्यादी था जिस</u>ने स्थलनोहीय ससार का ठुकरा कर यथायं के दश्चन किए, जिसने केवल मजिल के ही दर्शन नही कराए विद्या परिवर्ति स्थलनोहीय ससार का ठुकरा कर यथायं के दश्चन किए, जिसने केवल मजिल के ही दर्शन मही कराए विद्या परिवर्ति स्थलन स्यलन स्थलन स

उन्हें गतिज्ञोल जनावा।

मानसं के दर्शन का विश्वेषण्य यह प्रस्थापित करता है कि तुनके विचारों में वैज्ञानिकता थोर तार्किक विचेष के समन्वय के साय-वाय जोवित जाग्नीत और मूर्त विचेषात में हैं जो जीवन में स्पन्यत, वेतना व उत्साह भरता है। इसी विश्वास के कारण मानसंवाद दुनिया में सफन तथा प्रेक पिषायारा का क्य प्रहुण कर सका है। मानसं के पहुले राजनीतिक दर्मन प्रस्पट, प्रमूर्व या और उपदेशन्व पुधारवाद की गलियों में चक्कर काटता था। मानस के प्रनुत्यान के फलस्वरूप यह सिक्र्य, रूप से जनता में प्रभावशाली वन गया। इतिहास की गति को सम्फन्न और उसे बदल देने के कण्टसाय्य प्रमुद्ध का के प्रमुद्ध मानसं के ही ते प्रभावशाली वन गया। इतिहास की गति को सम्फन्न और उसे बदल देने के कण्टसाय्य प्रमुद्ध का के प्रमुद्ध मानसं के ही ते हैं। मानसं के प्रमुद्ध मानसं वोर अपने पूर्णविद्ध किया था। मानसं के हृदय को दिवतों, गीहितों भीर शोधितों को सम्पाय और भोषणों के विकद्ध किया था। मानसं के हृदय को दिवतों, गीहितों भीर शोधितों को सहायता-करने की तील इच्छा उद्धेलित कर रही थी और वह कैवल बातों से ही नहीं, विद्यान के सहायता-करने की तील इच्छा उद्धेलित कर रही थी और वह कैवल बातों से ही नहीं, विद्यान को सहायता के उन कोरे सिद्धान्त की रक्ता के व्याप ऐसी बस्तु की रचना में लियाया वो उत्तकी शिट में एक ऐसा वैज्ञानिक महश्य था जिसकी सहायता से देनील एव वोधित वर्ण पूर्णवीवाद नो लग्नार सकता था, उसके विद्य हम ठोन कर खड़ा रह सकता था और दस बाता से बह सहाया वा कि बन्त में निविचत रूप से पूर्णवीवाद के गय पर उत्तका पत्र और दस बाता से वह सहाया वा कि बन्त में निविचत रूप से पूर्णवीवाद के गय पर उत्तका पत्र और दस बाता से लिया समस महल बड़ा होगा।

मानमं की इस मिनियवाणी से चाहे कोई सहगत भने ही न हो कि प्रजीवार के विनास से निष्यित हव से समाजवाद का प्राइमीय होगा, व गाँप यह प्रवस्त न्योगर कराना होगा कि उत्तम प्रवं प्रवेशित के स्थान के स्था

श्रमेरिका जैसे देशों में श्रमिकों का जीवन-स्तर दिन-प्रतिदिन ऊँचा होता जा रहा है ग्रीर इसके लिए दे हद तक मांवर्स के ऋ शी हैं। पूँजीपति इस डर से कि मावर्स की भविष्यवाशी के अनुसार कही उनकी दुर्दशान हो जाए, श्रमिको को यथासम्भव असन्तुष्ट नही होने देते। वर्तमान यूग के प्रविकसित ग्रीर कम विकसित राष्ट्र, जिनको ग्रार्थिक सहायता के रूप में पूँजीवादी राष्ट्रो से करोड़ो डॉलर प्राप्त हो रहे है, अप्रत्यक्ष रूप से मावर्ग के प्रति कृतज्ञ हैं। इंग्लैंग्ड, ग्रमेरिका ग्रादि पूँजीवादी राष्ट्रों की दिष्ट मे मार्क्सवाद किसी बाढ से कम नही है। यह दिखता, निरक्षरता और पिछडेपन के बातावरए ने द्रुतगति से ग्राना विस्तार कर लेता है ग्रीर पहले ही भयग्रस्त पूँजीवादी राष्ट्र जानते है कि यदि उस बाढ को समय रहते न रोका गया तो विश्व के अधिकाँश नंगे-मूखे व्यक्ति अवश्य ही इसके शिकार हो जाएँगे और ग्रन्त मे पूँजीवादी समाज भी उस महान् शक्ति का सामना न कर सकेगा तथा उसका महल लडखड़ा कर ढह जाएगा। ऐसे ग्रवसर को टालने के लिए पूँ जीवादी राष्ट्र ग्रपनी सुरक्षा इसी मे समझते है कि विश्व के ग्रविकसित राष्ट्रों का शीघातिशीघ्र ग्राधिक विकास हो। श्रीमक वर्गग्रीर समाजवाद को इतना महत्त्व एव सम्मान दिला देना मार्क्स की कम सफलता नहीं है।

मार्क्स का महत्त्व इसलिए भी है कि उसने समस्त सामाजिक संस्थाओं मे आर्थिक कारको पर बल देकर समीज्ञास्त्र की महान् सेत्रा की है। उसका सामाजिक-गास्त्रो पर इतना गहरा प्रभाव पड़ा हैं कि मानसे पूर्व सामाजिक सिद्धान्त पर लौटने का अब प्रश्न ही नही उठता। एक वाक्य में "उसका अर्थवाद, अत्युक्ति के बावजूद सामाजिक विज्ञान प्रणाली में एक मूल्यवान प्रगति का सचक है।" कोकर के मल्योंकन के ग्रनसार, "मायस के लेखी तथा पुस्तकों में मुख्यत ग्राधिक तथा ऐतिहासिक सिद्धान्ती के प्रक्तो पर तथा ग्रायिक ग्रीर राजनीतिक व्युह-रचना की व्यावहारिक समस्याग्री पर विचार किया गया है, किन्तु उसकी ग्रन्तिम ग्रभिक्षि उन्मुक्त तथा सुसंस्कृत व्यक्तियों में थी। उसके विचार में समिवत श्रीर न्यायपूर्ण उत्पादन तथा श्राधिक व्यवस्था इसलिए परम ग्रावश्यक है तांकि प्रत्येक को अपने स्वतन्त्र ्वौद्विक एव सामाजिक विकास के लिए समय और सुयोग मिल सके । मार्क्स का समाजवाद का लक्ष्य श्रन्य श्रनेको क्रान्तिवादी राजनीतिक सिद्धान्तो की भाँति एक ऐसे समाज की रचना है जिसमे प्रत्येक व्यक्ति का पूर्ण एव स्वतुत्त्र विकास ही प्रमुख लक्ष्य होगा।""

मानर्स की एक महत्त्वपूर्ण देन (Analytical Methodology) उसकी विश्लेषगात्मक पद्धति का विज्ञान है जिसके बल पर राष्ट्रीयता, ब्रन्तर्राष्ट्रीयता की समस्त व्याख्या सम्भव है । मार्क्स ने सोंस्कृतिक स्वाबीनता, राष्ट्रीयता ग्रादि का समयेन करते हुए अन्तर्राष्ट्रीयता के साथ उनका सामाञ्जस्य बैठाया था। इस पक्ष की तर्कपूर्ण ब्याख्या स्टालिन ने अपने सिद्धान्तों में की और राष्ट्रीयता की ऐतिहासिक स्वरूप प्रदान कर उसका भाषा, क्षेत्र, ग्राधिक जीवन संस्कृति ग्रादि के साथ स्थायी समन्त्रय किया । आतम-निर्णय का निद्धान्त (Right of Self-determination) इसका स्वाभाविक परिणाम था। मार्क्सवादी व्याख्या के फलस्वरूप समार की राजनीतिक स्थिति का पर्यालीचन करने मे आर्थिक तथा अन्य तत्त्वों का विचार शरू हो गया।

साम्राज्यवाद और उपनिवेणवाद के निरुद्ध गावान उठाकर मार्क्स ने समार का सबसे वडा उपकार किया । मान्स को इस दृष्टि से युद्ध-समर्थक नहीं कहा जा सकता नयों कि वह युद्ध को प्रचिनत प्रणाली का ग्रनिवार्य ग्रभिशाप मानता था ग्रीर इसलिए उन कारगो को ही समूल नष्ट करना चाहता था जिनसे यद्ध की सम्भावना बनी रहती है। मिन्स की नई साम्यवादी व्यवस्था जनता के सामने जन-कल्याएकारी रूप में प्रस्तुत होती है, इसलिए प्रगति का साथ देने वाले लोग विकासीन्मुख होकर "पराने का वहिष्कार और नए का स्वागत करते हैं।"

मानसे ने थिमिक वर्ग के महान् योद्धा के छप मे लोकप्रियता इसलिए भी अजित की कि उसमें उत्तेजक वाक्य गढने की विलक्षण, गक्ति थी जिनका उसके अनुयायियों ने चतुरता से प्रयोग क्रियन ।

कोकर : भाधुनिक राजनीतिक चिन्तन, पृष्ठ 57-58.

दीन के प्रति तथा ग्रीर धनाढ्य की निर्दयता पर अपने नैनिक विक्षोभ के कारण उसने पूँजीपतियों के विरुद्ध ग्रारोप की ग्रांगिनवर्षा की ग्रांगिर दिलत वर्ग को पूँजीवाद के विनाश तथा समाजवाद की स्थापना के प्रति धार्मिक विश्वास के समान ग्रटल विश्वास से ग्रोत-प्रोत कर दिया। मार्श्वाद प्राय एक धर्म विकास भी प्रति प्राय उसमें विकास के प्रति कर विवास के प्रति प

्रम्थीवींद् श्रीर सामाजिक प्रक्रियाग्रो के विश्लेषणा ने ऐतिहासिक विकास के नियमो के स्मित्र विकास के नियमो के स्मित्र विकास के नियमों के स्मित्र विकास के उत्ति सहान् सामाजिक शक्ति नहीं बनाया

जतना सामाजिक, वैज्ञानिक तथा उपदेश के सम्मिलित रूप ने ।

प्. लैण्डी (A Landy) नामक लेखक ने तो यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया है कि गम्समंत्राव और प्रजातन्त्र की परस्परा मे अन्तर नहीं है। उसके मतानुसार प्रजातन्त्रात्मक परस्परा का अन्य कान्ति मे हुया (जैसे फ्रांस की कान्ति) और इसका विकास जनसाधारण के समयों द्वारा हुया। जातन्त्रात्मक परस्परा की कुछ विभेषनाएँ रही हैं—स्वभाव मे सैन्यवादी गणतन्त्रात्मक, दृष्टिकोण मे अन्तर्राद्वाय और उससे भी ऊपर प्रणति एव स्वतन्त्रता तथा प्रत्येक मनुष्य के लिए कार्य और सुख की परस्परा। लैण्डी की दृष्टि मे ''मानसंवाद 17वी और 18वी शताब्दी मे हुए प्रजातन्त्रात्मक प्रयत्नों का ही ऐतिहासिक कम है। यह कम स्वयन्त्रों की प्रति प्राप्त प्रस्परा ने को और भी विस्तुत प्राप्त पर प्रमुख करता है।''

मार्क्सकी महानुदेन और उसके विलक्षण प्रभाव के विवेचन के श्रतिरिक्त चित्र का दूसरा पहलू भी हैं। मानसे के विचारों में ग्रस्पण्टता, <u>विरोधाशास, उलझर्ते</u> भटकाव, ग्रतिराजना ग्रीर गुलत तथा श्रामक <u>भविष्यवास्तियों हैं</u>। मानसे के विभिन्न विचारों का विवेचन के प्रसाम में ग्रालीचना पक्ष पर वहुत कुछ लिखा जा चुका है, तथापि सक्षेप मे2-(क) मुक्तं का भौतिकवाद शक्तिशाली नहीं है। आर्थिक शक्तियों का विचार ही उसकी शिक्षा का सार है। जहाँ भी वह उत्पादन की शक्तियों अथवा सामाजिक चेतना की बातें करता है, उसकी भाषा निश्चयवादी हो जाती है; ग्रीर, जब वह मनुष्यो -ग्रीर विशेष घटनाग्रो की चर्चा करता है, तब वह सजग मार्ग-प्रदर्शक हो जाता है। ग्रन्त मे वह इसी निष्कर्प पर पहुँचता है कि मनुष्य के विकास के लिए भौतिकवादी तथा अभौतिक दोनो ही विचार अत्यन्त महत्त्वपूर्ण हैं । (ख) मानमं का वर्ग-सिद्धान्त यसिप रुचिकर है, तथा पाश्चात्य सम्यता इस मत का समर्थन नहीं करेगी कि आर्थिक दशा ही सदैव सामाजिक स्तर का निर्धारण करती है। भावस के --वर्ग-सम्बन्धी स्थायी विचार भी मिथ्यापूर्ण है । वर्ग स्थायी नही, परिवर्तनशील होता है । एक वर्ग का दूसरे वर्ग से परिवर्तन-सम्बन्ध बना रहता है, अत सामाजिक वर्गों की सबसे बडी विशेषता यह है कि क्षणित कर से परिवारों का उत्थान नेता होता है। (ग) सामान के प्रतिकृति है। कि क्षण से परिवारों का उत्थान नेता होता है। (ग) सामान के परिवारों का उत्थान नेता होता है। कि पूर्व के कि कि पूर्व के कि कि पूर्व के कि कि पूर्व के कि कि प्रतिकृति के कि कि प्रतिकृति के प्रतिकृति के कि प्रतिकृति कि प्रतिकृति के कि प्रतिकृति कि प्रति कि प्रतिकृति कि प्रतिकृति कि प्रतिकृति कि प्रतिकृति कि प्रति कि प्रतिकृति कि प्रति कि प्रतिकृति कि प्रतिकृ है। उसने प्रबन्धक तथा प्रशिक्षण्-सलाहकारों के वर्ग को स्वीकार नहीं किया। इसमें उसका कोई दोप र नहीं, क्योंकि उसने यह निर्णय अपने अतीतकालीन अनुभवों के आधार पर ही विया था। उसका यह कथन कि श्रमिक विकास के ग्रन्तिम दिन तक निर्धनतर होते जाएँगे, सत्य नहीं है। ग्राज की मजदरी की अमली दरें एक शताब्दी पूर्व की मजदूरी दरों से ऊँची है। उसने कहा या कि शक्ति का सचय कम हायों में हो। मार्क्स ने व्यापारिक-संघ तथा समाज-सेवा-राज्य के विकास के विषय ही स्रोर व्यान नही दिया। उसने निवा है कि अग्रेज-श्रमिक वर्ग दिन-प्रतिदिन प्रजातन्त्रवादी होता या रहा है, ग्रीर अनिक रतनी तेजी से पूँजीवादी होते जा रहे हैं कि एक दिन कु नितत्त्री पूँजी गिन वर्ग स्रोर श्रमिक-पूँजीपति वर्ग की स्थापना हो जाएगी। गलती करना शागद अर्थशास्त्रियों के भाग में ही लिख गया है। उसके विषय में 'स्यू याकर' ने लिया है-''ये लोग पूर्ण वस्त्र को गलत विज्ञान में रखते हैं। परन्त मानमें की

<sup>4</sup> Land) . Marxism and the Democratic Tradition, pp 24-29.

<sup>2</sup> Happer: op. cit , pp. 220-222.

804 पाश्चात्य राजनीतिक विचारो का इतिहास

की महानता मुखरित हो उर्वाहरी,

गल्तिया महत्त्वपूर्ण है। उतका विश्वास या कि भविष्य मे एक वर्गहीन समाज की स्थापना होगी क्यों कि वंगों के पारस्परिक संघर्ष के फलस्वरूप हुई कान्ति मे पूर्व-वर्गीय समाज नष्ट हो जाएगा ग्रोर चूँ कि वर्गों का विनाश कभी नहीं हुआ है, अतः वर्गहीन समाज की कल्पना करना मात्र आशारहित धारणा है। (घ) इसके ग्रतिरिक्त मीनर्सवाद मे कुछ ऐतिहासिक दोप भी है। मान्सं के उतिहाँ चार भागों में बॉट देना उचित नहीं है। उसके प्राचीन ६तिहास सम्बन्धी विचारों के लिए उसे हैं। नहीं किया जा सकता । एन्टोनाइस युग की महान् उपराव्धियाँ का ज्ञान मानसं के समय प्रत्येक व् को या अप्रत यह कहना विवेकहीन ही था कि ईसाई मत दुवी और पददलित श्रमिक की ग्राशाशी र श्रीभव्यन्ति थी । ऐक्टन के मतानुसार इतिहास का यह दर्शन सन्तोपजनक नहीं हो सकता जो केवल 100 वर्षों के ग्रेनुभव पर आधारित है तथा 100 वर्षों की दिशायों की ग्रोर कोई ध्यान नहीं देता। यह उक्ति मानसं पर भी चरितायं होती है। मानसं ने इस प्रथन का उत्तर नहीं दिया कि पूँजीवाद का विकास केवल पश्चिमी यूरोप मे ही क्यो हुया। यदि इतिहास का निर्माण केवल भौतिक कारणों सं ही होता है तो पूँजीवाद का यह विकास अम्पूर्ण विश्व की सभी सम्यताओं मे होना चाहिए। परन्त, वास्तविकता यह है कि पूँजीवाद सम्पूर्ण विश्व मे विकसित नहीं है। (ड) मार्क्स द्वारा राजनीति के मनोवैज्ञानिक पक्ष की अबहेलना भी उचित प्रतीत नहीं होती । मानर्स राज्य की व्याख्या शक्ति के रूप में करता है, परन्तु शक्ति की समस्या का पर्यान्त समाधान नहीं करता। उसकी रचनाओं में यह कभी भी अनुभव नहीं किया गया कि मनुष्य अपने अभिमान और आत्म-सन्तुष्टि के लिए शक्ति की अभिनापा करते हैं ग्रीर कुछ मनुष्यों के लिए शक्ति स्वय एक साध्य मानी ही जानी चाहिए। वह मानव-प्रकृति के ् वास्तविक दोषों को कही भी प्रदिशित नहीं करेता। उसके सबसे पढने योग्य पृष्ठ वे हे जिनमें वह भावनापूर्ण भविष्यपूर्ण भविष्य दृष्टा बन जाता है, परन्तु वह मनुष्य की न्वार्थान्वता की ग्रोर कोई , ध्यान नही देता । लेनिन ने एक बार लिखा था कि वर्गरहित समाज की कल्पना करने वाले समाजवादी साधारण मृतुष्य की ओर ध्यान नहीं देने । मात्रसंद्वारा मानव-प्रकृति की प्रवहेलना इस बात का प्रमाण ूरी कि यद्यपि वह एक महान् व्यक्ति था, तो भी उसे सभी वस्त्यों का ज्ञान नहीं था। समापन के रूप में, मत्य ग्रीर ग्रसत्य दोनो मिश्रित होकर माक्स को वर्तमान इतिहास की एक ग्रद्भुत तथा प्रवल शक्ति प्रमाणित करते हैं। "ग्रपने युग की घृणा ग्रीर प्रताडना मार्क्स की मिली, निरकुण ग्रीर गणतन्त्रीय दोनों सरकारों ने उसे ग्रीमनी भूमि से निर्वासित किया, उच्च वर्ग, प्रनुदार देल, उग्र जनतन्त्रवादी सबने उसके विरुद्ध जहर उगलने में प्रतिस्पर्द्ध की । उसने इन सबको मकड़ी के जालों की तरह फाड कर साफ कर दिया, उनकी उपेक्षा की और उत्तर उन्हें तभी दिया जब जुरूरी हो गमा। जब वह मरा करोडों कान्तिकारी श्रमिको ने ग्रपना प्रेम, सम्मान, नवेदना सब कुछ उमे लुटाया। साडबेरिया की लदानों से लेकर केलिफोर्नियुक्त बहुद्वका हुन सभी उसके मातम मे दु खी हुए और में साहबपूर्वक कह सकता हूँ कि उसके सैडीरिक प्रतिद्वादी बोहू दुने सुरहे, लेकिन व्यक्तिगत आव्यायद ही कोई था। उसका नाम श्री की में सदियों तक अमर रहेगा निर्देश मेहरिंग के इन शब्दों में मानस